2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0124
Venerdi 13.02.2026

Sommario:

¢ Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

¢ Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Pubblichiamo di seguito il testo del Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la Quaresima 2026 sul tema
“Ascoltare e digiunare. La Quaresima come tempo di conversione”:

Messaggio del Santo Padre




Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 2

Ascoltare e digiunare.
La Quaresima come tempo di conversione
Cari fratelli e sorelle!

La Quaresima ¢ il tempo in cui la Chiesa, con sollecitudine materna, ci invita a rimettere il mistero di Dio al
centro della nostra vita, perché la nostra fede ritrovi slancio e il cuore non si disperda tra le inquietudini e le
distrazioni di ogni giorno.

Ogni cammino di conversione inizia quando ci lasciamo raggiungere dalla Parola e la accogliamo con docilita di
spirito. Vi € un legame, dunque, tra il dono della Parola di Dio, lo spazio di ospitalita che le offriamo e la
trasformazione che essa opera. Per questo, l'itinerario quaresimale diventa un’occasione propizia per prestare
I'orecchio alla voce del Signore e rinnovare la decisione di seguire Cristo, percorrendo con Lui la via che sale a
Gerusalemme, dove si compie il mistero della sua passione, morte e risurrezione.

Ascoltare

Quest’anno vorrei richiamare I'attenzione, in primo luogo, sull'importanza di dare spazio alla Parola attraverso
I'ascolto, poiché la disponibilita ad ascoltare € il primo segno con cui si manifesta il desiderio di entrare in
relazione con l'altro.

Dio stesso, rivelandosi a Mose dal roveto ardente, mostra che I'ascolto & un tratto distintivo del suo essere: «Ho
osservato la miseria del mio popolo in Egitto € ho udito il suo grido» (Es 3,7). L’ascolto del grido dell’oppresso &
l'inizio di una storia di liberazione, nella quale il Signore coinvolge anche Mosg, inviandolo ad aprire una via di
salvezza ai suoi figli ridotti in schiavitu.

Eun Dio coinvolgente, che oggi raggiunge anche noi coi pensieri che fanno vibrare il suo cuore. Per questo,
I'ascolto della Parola nella liturgia ci educa a un ascolto piu vero della realta: tra le molte voci che attraversano la
nostra vita personale e sociale, le Sacre Scritture ci rendono capaci di riconoscere quella che sale dalla
sofferenza e dall'ingiustizia, perché non resti senza risposta. Entrare in questa disposizione interiore di
recettivita significa lasciarsi istruire oggi da Dio ad ascoltare come Lui, fino a riconoscere che «la condizione dei
poveri rappresenta un grido che, nella storia dell’'umanita, interpella costantemente la nostra vita, le nostre
societa, i sistemi politici ed economici e, non da ultimo, anche la Chiesa».[1]

Digiunare

Se la Quaresima & tempo di ascolto, il digiuno costituisce una pratica concreta che dispone all’accoglienza della
Parola di Dio. L’astensione dal cibo, infatti, € un esercizio ascetico antichissimo e insostituibile nel cammino di
conversione. Proprio perché coinvolge il corpo, rende piu evidente cid di cui abbiamo “fame” e cio che riteniamo
essenziale per il nostro sostentamento. Serve quindi a discernere e ordinare gli “appetiti’, a mantenere vigile la
fame e la sete di giustizia, sottraendola alla rassegnazione, istruendola perché si faccia preghiera e
responsabilita verso il prossimo.

Sant’Agostino, con finezza spirituale, lascia intravedere la tensione tra il tempo presente e il compimento futuro
che attraversa questa custodia del cuore, quando osserva che: «Nel corso della vita terrena compete agli uomini
aver fame e sete di giustizia, ma esserne appagati appartiene all’altra vita. Gli angeli si saziano di questo pane,
di questo cibo. Gli uomini invece ne hanno fame, sono tutti protesi nel desiderio di esso. Questo protendersi nel
desiderio dilata I'anima, ne aumenta la capacita».[2] Il digiuno, compreso in questo senso, ci consente non
soltanto di disciplinare il desiderio, di purificarlo e renderlo piu libero, ma anche di espanderlo, in modo tale che
si rivolga a Dio e si orienti ad agire nel bene.

Tuttavia, affinché il digiuno conservi la sua verita evangelica e rifugga dalla tentazione di inorgoglire il cuore,



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 3

dev’essere sempre vissuto nella fede e nell’'umilta. Esso domanda di restare radicato nella comunione con il
Signore, perché «non digiuna veramente chi non sa nutrirsi della Parola di Dio».[3] In quanto segno visibile del
nostro impegno interiore di sottrarci, con il sostegno della grazia, al peccato e al male, il digiuno deve includere
anche altre forme di privazione volte a farci acquisire uno stile di vita piu sobrio, poiché «solo I'austerita rende
forte e autentica la vita cristiana».[4]

Vorrei per questo invitarvi a una forma di astensione molto concreta e spesso poco apprezzata, cioé quella dalle
parole che percuotono e feriscono il nostro prossimo. Cominciamo a disarmare il linguaggio, rinunciando alle
parole taglienti, al giudizio immediato, al parlar male di chi &€ assente e non puo difendersi, alle calunnie.
Sforziamoci invece di imparare a misurare le parole e a coltivare la gentilezza: in famiglia, tra gli amici, nei luoghi
di lavoro, nei social media, nei dibattiti politici, nei mezzi di comunicazione, nelle comunita cristiane. Allora tante
parole di odio lasceranno il posto a parole di speranza e di pace.

Insieme

Infine, la Quaresima mette in evidenza la dimensione comunitaria dell’ascolto della Parola e della pratica del
digiuno. Anche la Scrittura sottolinea questo aspetto in molti modi. Ad esempio, quando narra, nel libro di
Neemia, che il popolo si raduno per ascoltare la lettura pubblica del libro della Legge e, praticando il digiuno, si
dispose alla confessione di fede e all’adorazione, in modo da rinnovare I'alleanza con Dio (cfr Ne 9,1-3).

Allo stesso modo, le nostre parrocchie, le famiglie, i gruppi ecclesiali e le comunita religiose sono chiamati a
compiere in Quaresima un cammino condiviso, nel quale I'ascolto della Parola di Dio, come pure del grido dei
poveri e della terra, diventi forma della vita comune e il digiuno sostenga un pentimento reale. In questo
orizzonte, la conversione riguarda, oltre alla coscienza del singolo, anche lo stile delle relazioni, la qualita del
dialogo, la capacita di lasciarsi interrogare dalla realta e di riconoscere cio che orienta davvero il desiderio, sia
nelle nostre comunita ecclesiali, sia nellumanita assetata di giustizia e riconciliazione.

Carissimi, chiediamo la grazia di una Quaresima che renda piu attento il nostro orecchio a Dio e agli ultimi.
Chiediamo la forza di un digiuno che attraversi anche la lingua, perché diminuiscano le parole che feriscono e
cresca lo spazio per la voce dell’altro. E impegniamoci affinché le nostre comunita diventino luoghi in cui il grido
di chi soffre trovi accoglienza e I'ascolto generi cammini di liberazione, rendendoci piu pronti e solerti nel
contribuire a edificare la civilta dellamore.

Di cuore benedico tutti voi e il vostro cammino quaresimale.
Dal Vaticano, 5 febbraio 2026, memoria di Sant’Agata, vergine e martire.

LEONE PP. XIV

[1] Esort. ap. Dilexi te (4 ottobre 2025), 9.

[2] S. Agostino, L utilita del digiuno, 1, 1.

[3] Benedetto XVI, Catechesi (9 marzo 2011).

[4] S. Paolo VI, Catechesi (8 febbraio 1978).

[00243-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese




Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 4

Ecouter et jedner.
Le Caréme comme temps de conversion
Chers freres et sceurs !

Le Caréme est le temps ou I'Eglise, avec une sollicitude maternelle, nous invite a remettre le mystére de Dieu
au centre de notre vie, afin que notre foi retrouve son élan et que notre cceur ne se disperse pas entre les
inquiétudes et les distractions quotidiennes.

Tout cheminement de conversion commence lorsque nous nous laissons rejoindre par la Parole et que nous
I'accueillons avec docilité d’esprit. Il existe donc un lien entre le don de la Parole de Dieu, I'espace d’hospitalité
qgue nous lui offrons et la transformation qu’elle opére. C’est pourquoi le cheminement du Caréme devient une
occasion propice pour préter I'oreille a la voix du Seigneur et renouveler la décision de suivre le Christ, en
parcourant avec Lui le chemin qui monte a Jérusalem ou s’accomplit le mystére de sa passion, de sa mort et de
sa résurrection.

Ecouter

Cette année, je voudrais attirer I'attention, en premier lieu, sur 'importance de laisser place a la Parole a travers
I'écoute, car la disposition a écouter est le premier signe par lequel se manifeste le désir d’entrer en relation
avec l'autre.

Dieu Lui-méme, se révélant a Moise depuis le buisson ardent, montre que I'écoute est un trait distinctif de son
étre : « J'ai vu la misére de mon peuple qui est en Egypte, et j’ai entendu ses cris » (Ex 3, 7). L’écoute du cri de
I'opprimé est le début d’une histoire de libération dans laquelle le Seigneur implique également Moise, en
I'envoyant ouvrir une voie de salut a ses enfants réduits en esclavage.

Un Dieu engageant nous rejoint aujourd’hui aussi avec des pensées qui font vibrer son cceur. Pour cela, I'écoute
de la Parole dans la liturgie nous éduque a une écoute plus authentique de la réalité : parmi les nombreuses
voix qui traversent notre vie personnelle et sociale, les Saintes Ecritures nous rendent capables de reconnaitre
celle qui s’éléve de la souffrance et de I'injustice, afin qu’elle ne reste pas sans réponse. Entrer dans cette
disposition intérieure de réceptivité c’est se laisser instruire aujourd’hui par Dieu a écouter comme Lui, jusqu’a
reconnaitre que « la condition des pauvres est un cri qui, dans I'histoire de 'humanité, interpelle constamment
notre vie, nos sociétés, nos systémes politiques et économiques et, enfin et surtout, 'Eglise ».[1]

Jeldner

Si le Caréme est un temps d’écoute, le jeldne constitue une pratique concréte qui dispose a I'accueil de la Parole
de Dieu. L’abstinence de nourriture est, en effet, un exercice ascétique trés ancien et irremplacgable dans le
chemin de conversion. Précisément parce qu’il implique le corps, il rend plus évident ce dont nous avons “faim”
et ce que nous considérons comme essentiel a notre subsistance. Il sert donc a discerner et a ordonner les
“appétits”, a maintenir vigilant la faim et la soif de justice en les soustrayant a la résignation, en les éduquant
pour qu’ils deviennent priére et responsabilité envers le prochain.

Saint Augustin, avec finesse spirituelle, laisse entrevoir la tension entre le temps présent et 'accomplissement
futur qui traverse cette garde du cceur, lorsqu’il observe que : « Au cours de la vie terrestre, il appartient aux
hommes d’avoir faim et soif de justice, mais en étre rassasiés appartient a I'autre vie. Les anges se rassasient
de ce pain, de cette nourriture. Les hommes, en revanche, en ont faim, ils sont tous tendus vers le désir de
celui-ci. Cette tension dans le désir dilate 'ame, augmente sa capacité ».[2] Le jelne, compris dans ce sens,
nous permet non seulement de discipliner le désir, de le purifier et de le rendre plus libre, mais aussi de I'élargir
de maniere a ce qu’il se tourne vers Dieu et s’oriente a accomplir le bien.



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 S

Cependant, pour que le jeine conserve sa vérité évangeélique et échappe a la tentation d’enorgueillir le cceur, il
doit toujours étre vécu dans la foi et 'humilité. Cela exige de rester enraciné dans la communion avec le
Seigneur parce que « personne ne jeline vraiment s’il ne sait pas se nourrir de la Parole de Dieu ».[3] En tant
gue signe visible de notre engagement intérieur a nous soustraire, avec le soutien de la grace, au péché et au
mal, le jeline doit également inclure d’autres formes de privation visant a nous faire acquérir un mode de vie
plus sobre, car « c’est l'austérité seule qui rend authentique et forte notre vie chrétienne ».[4]

Je voudrais donc vous inviter a une forme d’abstention trés concréte et souvent peu appréciée, celle des paroles
qui heurtent et blessent le prochain. Commencons par désarmer le langage en renongant aux mots tranchants,
aux jugements hatifs, a médire de qui est absent et ne peut se défendre, aux calomnies. Efforgons-nous plutot
d’apprendre a mesurer nos paroles et a cultiver la gentillesse : au sein de la famille, entre amis, dans les lieux
de travail, sur les réseaux sociaux, dans les débats politiques, dans les moyens de communication, dans les
communautés chrétiennes. Alors, nombre de paroles de haine laisseront place a des paroles d’espoir et de paix.

Ensemble

Enfin, le Caréme met en évidence la dimension communautaire de I'écoute de la Parole et de la pratique du

jetine. L’Ecriture souligne également cet aspect de nombreuses facons. Par exemple, lorsqu’elle raconte, dans
le livre de Néhémie, que le peuple se rassembla pour écouter la lecture publique du livre de la Loi et, pratiquant
le jene, se disposa a la confession de foi et a I'adoration afin de renouveler I'alliance avec Dieu (cf. Ne 9, 1-3).

De méme, nos paroisses, les familles, les groupes ecclésiaux et les communautés religieuses sont appelés a
accomplir pendant le Caréme un cheminement commun dans lequel I'écoute de la Parole de Dieu, tout comme
celle du cri des pauvres et de la terre, devienne une forme de vie commune et dans lequel le jeline soutienne
une authentique repentance. Dans cette perspective, la conversion concerne, outre la conscience de chacun, le
style des relations, la qualité du dialogue, la capacité a se laisser interroger par la réalité et a reconnaitre ce qui
oriente véritablement le désir, tant dans nos communautés ecclésiales que dans I’humanité assoiffée de justice
et de réconciliation.

Biens aimés, demandons la grace d’'un Caréme qui rende notre oreille plus attentive a Dieu et aux plus démunis.
Demandons la force d’un je(ine qui passe aussi par la langue, afin que diminuent les paroles qui blessent et que
grandisse I'espace pour la voix de 'autre. Et faisons en sorte que nos communautés deviennent des lieux ou le
cri de ceux qui souffrent soit accueilli et ou I'écoute engendre des chemins de libération, nous rendant plus
prompts et plus diligents a contribuer a I'édification de la civilisation de I'amour.

Je vous bénis de tout cceur ainsi que votre cheminement de Caréme.
Du Vatican, le 5 février 2026, meémoire de sainte Agathe, vierge et martyre.

LEON PP. XIV

[1] Exhort. ap. Dilexi te (4 octobre 2025), 9.

[2] Saint Augustin, L utilite du jedne, 1, 1.

[3] Benoit XVI, Catéchése (9 mars 2011).

[4] Saint Paul VI, Catéchése (8 février 1978).

[00243-FR.01] [Texte original: Italien]



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 6

Traduzione in lingua inglese

Listening and Fasting:
Lent as a Time of Conversion
Dear brothers and sisters,

Lent is a time in which the Church, guided by a sense of maternal care, invites us to place the mystery of God
back in the center of our lives, in order to find renewal in our faith and keep our hearts from being consumed by
the anxieties and distractions of daily life.

Every path towards conversion begins by allowing the word of God to touch our hearts and welcoming it with a
docile spirit. There is a relationship between the word, our acceptance of it and the transformation it brings
about. For this reason, the Lenten journey is a welcome opportunity to heed the voice of the Lord and renew our
commitment to following Christ, accompanying him on the road to Jerusalem, where the mystery of his passion,
death and resurrection will be fulfilled.

Listening

This year, | would first like to consider the importance of making room for the word through listening. The
willingness to listen is the first way we demonstrate our desire to enter into relationship with someone.

In revealing himself to Moses in the burning bush, God himself teaches us that listening is one of his defining
characteristics: “| have observed the misery of my people who are in Egypt; | have heard their cry” (Ex 3:7).
Hearing the cry of the oppressed is the beginning of a story of liberation in which the Lord calls Moses, sending
him to open a path of salvation for his children who have been reduced to slavery.

Our God is one who seeks to involve us. Even today he shares with us what is in his heart. Because of this,
listening to the word in the liturgy teaches us to listen to the truth of reality. In the midst of the many voices
present in our personal lives and in society, Sacred Scripture helps us to recognize and respond to the cry of
those who are anguished and suffering. In order to foster this inner openness to listening, we must allow God to
teach us how to listen as he does. We must recognize that “the condition of the poor is a cry that, throughout
human history, constantly challenges our lives, societies, political and economic systems, and, not least, the
Church.”[1]

Fasting

If Lent is a time for listening, fasting is a concrete way to prepare ourselves to receive the word of God.
Abstaining from food is an ancient ascetic practice that is essential on the path of conversion. Precisely because
it involves the body, fasting makes it easier to recognize what we “hunger” for and what we deem necessary for
our sustenance. Moreover, it helps us to identify and order our “appetites,” keeping our hunger and thirst for
justice alive and freeing us from complacency. Thus, it teaches us to pray and act responsibly towards our
neighbor.

With spiritual insight, Saint Augustine helps us to understand the tension between the present moment and the
future fulfilment that characterizes this custody of the heart. He observes that: “In the course of earthly life, it is
incumbent upon men and women to hunger and thirst for justice, but to be satisfied belongs to the next life.
Angels are satisfied with this bread, this food. The human race, on the other hand, hungers for it; we are all
drawn to it in our desire. This reaching out in desire expands the soul and increases its capacity.”[2] Understood
in this way, fasting not only permits us to govern our desire, purifying it and making it freer, but also to expand it,
so that it is directed towards God and doing good.



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 7

However, in order to practice fasting in accordance with its evangelical character and avoid the temptation that
leads to pride, it must be lived in faith and humility. It must be grounded in communion with the Lord, because
“those who are unable to nourish themselves with the word of God do not fast properly.”[3] As a visible sign of
our inner commitment to turn away from sin and evil with the help of grace, fasting must also include other forms
of self-denial aimed at helping us to acquire a more sober lifestyle, since “austerity alone makes the Christian life
strong and authentic.”[4]

In this regard, | would like to invite you to a very practical and frequently unappreciated form of abstinence: that
of refraining from words that offend and hurt our neighbor. Let us begin by disarming our language, avoiding
harsh words and rash judgement, refraining from slander and speaking ill of those who are not present and
cannot defend themselves. Instead, let us strive to measure our words and cultivate kindness and respect in our
families, among our friends, at work, on social media, in political debates, in the media and in Christian
communities. In this way, words of hatred will give way to words of hope and peace.

Together

Finally, Lent emphasizes the communal aspect of listening to the word and fasting. The Bible itself underlines
this dimension in multiple ways. For example, the Book of Nehemiah recounts how the people gathered to listen
to the public reading of the Law, preparing to profess their faith and worship through fasting, so as to renew the
covenant with God (cf. 9:1-3).

Likewise, our parishes, families, ecclesial groups and religious communities are called to undertake a shared
journey during Lent, in which listening to the word of God, as well as to the cry of the poor and of the earth,
becomes part of our community life, and fasting a foundation for sincere repentance. In this context, conversion
refers not only to one’s conscience, but also to the quality of our relationships and dialogue. It means allowing
ourselves to be challenged by reality and recognizing what truly guides our desires — both within our ecclesial
communities and as regards humanity’s thirst for justice and reconciliation.

Dear friends, let us ask for the grace of a Lent that leads us to greater attentiveness to God and to the least
among us. Let us ask for the strength that comes from the type of fasting that also extends to our use of
language, so that hurtful words may diminish and give way to a greater space for the voice of others. Let us
strive to make our communities places where the cry of those who suffer finds welcome, and listening opens
paths towards liberation, making us ready and eager to contribute to building a civilization of love.

| impart my heartfelt blessing upon all of you and your Lenten journey.

From the Vatican, 5 February 2026, Memorial of Saint Agatha, Virgin and Martyr

LEO PP. XIV

[1] Apostolic Exhortation Dilexi Te (4 October 2025), 9.

[2] Augustine The Usefulness of Fasting, 1, 1.

[3] Benedict XVI, Catechesis (9 March 2011).

[4] Paul VI, Catechesis (8 February1978).

[00243-EN.01] [Original text: Italian]



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 8

Traduzione in linqua tedesca

Zuhéren und fasten.
Die Fastenzeit als Zeit der Umkehr
Liebe Brider und Schwestern!

Die Fastenzeit ist die Zeit, in der die Kirche uns in mitterlicher Flirsorge einladt, das Geheimnis Gottes wieder in
den Mittelpunkt unseres Lebens zu stellen, damit unser Glaube neuen Schwung erhalt und unser Herz sich nicht
in den Sorgen und Ablenkungen des Alltags verliert.

Jeder Weg der Umkehr beginnt, wenn wir uns vom Wort Gottes erreichen lassen und es mit fligsamem Geist
annehmen. Es besteht also ein Zusammenhang zwischen der Gabe des Wortes Gottes, dem Raum der
Gastfreundschaft, den wir ihm bieten, und der Verwandlung, die es bewirkt. Aus diesem Grund wird der Weg der
Fastenzeit zu einer glinstigen Gelegenheit, auf die Stimme des Herrn zu hdren und die Entscheidung zu
erneuern, Christus zu nachzufolgen und mit ihm den Weg nach Jerusalem zu gehen, wo sich das Geheimnis
seines Leidens, seines Todes und seiner Auferstehung erfilllt.

Zuhodren

In diesem Jahr mdchte ich zunachst darauf aufmerksam machen, wie wichtig es ist, dem Wort durch das
Zuhdéren Raum zu geben, denn die Bereitschaft zuzuhdren ist das erste Anzeichen fir den Wunsch, mit dem
anderen in Beziehung zu treten.

Gott selbst zeigt, als er sich Mose aus dem brennenden Dornbusch offenbart, dass das Zuhéren ein Wesenszug
seines Seins ist: »Ich habe das Elend meines Volkes in Agypten gesehen und ihre laute Klage (ber ihre
Antreiber habe ich gehort« (Ex 3,7). Das Horen auf den Schrei der Unterdriickten ist der Beginn einer
Geschichte der Befreiung, in die der Herr auch Mose einbezieht, indem er ihn aussendet, um seinen versklavten
Kindern einen Weg des Heils zu eréffnen.

Er ist ein Gott, der miteinbezieht und heute auch auf uns zukommt, mit den Gedanken, die sein Herz bewegen.
Deshalb erzieht uns das Horen auf das Wort in der Liturgie zu einem aufmerksameren Héren auf die
Wirklichkeit: Die Heilige Schrift beféhigt uns, unter den vielen Stimmen, die unser persénliches und
gesellschaftliches Leben durchziehen, jene Stimme zu erkennen, die aus Leid und Ungerechtigkeit hervorgeht,
damit sie nicht unbeantwortet bleibt. Sich auf diese innere Haltung der Empfanglichkeit einzulassen bedeutet,
sich heute von Gott anleiten zu lassen, so zu héren wie Er, bis wir erkennen: »Die Lebenssituation der Armen ist
ein Schrei, der in der Geschichte der Menschheit unser eigenes Leben, unsere Gesellschaften, die politischen
und wirtschaftlichen Systeme und nicht zuletzt auch die Kirche besténdig hinterfragt«.[1]

Fasten

Wenn die Fastenzeit eine Zeit des Zuhorens ist, dann ist das Fasten eine konkrete Praxis, die uns fur die
Aufnahme des Wortes Gottes bereit macht. Der Verzicht auf Nahrung ist in der Tat eine sehr alte und
unersetzliche asketische Ubung auf dem Weg der Umkehr. Gerade weil sie den Kérper miteinbezieht, 14sst sie
uns deutlicher das erkennen, wonach wir ,hungern” und was wir fir unsere Ernahrung als wesentlich erachten.
Sie dient also dazu, die ,Appetite” zu unterscheiden und zu ordnen, den Hunger und Durst nach Gerechtigkeit
wachzuhalten, ihn vor der Resignation zu bewahren und so zu lenken, dass er zum Gebet und zur
Verantwortung fiir den Nachsten wird.

Der heilige Augustinus lasst mit spiritueller Feinflihligkeit die Spannung zwischen der Gegenwart und der
zuklnftigen Erflllung erkennen, die dieses Hiten des Herzens durchzieht, wenn er anmerkt: »Im Laufe des
irdischen Lebens ist es Aufgabe der Menschen, nach Gerechtigkeit zu hungern und zu diirsten, aber davon



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 9

gesattigt zu werden, gehdrt zum anderen Leben. Die Engel séttigen sich an diesem Brot, an dieser Speise. Die
Menschen hingegen hungern danach, sie sehnen sich alle danach. Dieses Streben nach Sehnsucht erweitert
die Seele, vergroRert ihre Fassungskraft«.[2] In diesem Sinne verstanden, ermdglicht uns das Fasten nicht nur,
das Verlangen zu disziplinieren, es zu reinigen und freier zu machen, sondern auch, es zu erweitern, so dass es
sich an Gott wendet und sich darauf ausrichtet, Gutes zu tun.

Damit das Fasten jedoch seine dem Evangelium entsprechende Wahrheit bewahrt und der Versuchung eines
stolzen Herzens entgeht, muss es stets in Glaube und in Demut gelebt werden. Es erfordert, in der
Gemeinschaft mit dem Herrn verwurzelt zu bleiben, denn »wer sich nicht mit dem Wort Gottes nahrt, fastet nicht
wirklich«.[3] Als sichtbares Zeichen unseres inneren Bemiihens, uns mit Hilfe der Gnade von der Siinde und
dem Bdsem abzuwenden, muss das Fasten auch andere Formen der Entsagung umfassen, die uns zu einem
einfacheren Lebensstil fihren sollen, denn »nur die Askese macht das christliche Leben stark und
authentisch«.[4]

Ich m&chte euch daher zu einer sehr konkreten und oft wenig geschatzten Form des Verzichts einladen, namlich
zum Verzicht auf Worte, die unsere Mitmenschen verletzen und kranken. Beginnen wir damit, unsere Sprache
zu entwaffnen, indem wir auf scharfe Worte, voreilige Urteile, schlechtes Reden Uiber Abwesende, die sich nicht
verteidigen kdnnen, und Verleumdungen verzichten. Bemuihen wir uns stattdessen, unsere Worte besser
abzuwagen und Freundlichkeit zu pflegen: in der Familie, unter Freunden, am Arbeitsplatz, in den sozialen
Medien, in politischen Debatten, in den Medien, in den christlichen Gemeinschaften. Dann werden viele Worte
des Hasses Worten der Hoffnung und des Friedens weichen.

Gemeinsam

Schlielich hebt die Fastenzeit die gemeinschaftliche Dimension des Horens auf das Wort Gottes und des
Fastens hervor. Auch die Heilige Schrift betont diesen Aspekt auf vielfaltige Weise. Zum Beispiel, wenn im Buch
Nehemia erzahlt wird, dass sich das Volk versammelte, um der 6ffentlichen Lesung des Buches der Weisung
des Herrn zuzuhdren, und sich durch Fasten auf das Bekenntnis des Glaubens und die Anbetung vorbereitete,
um den Bund mit Gott zu erneuern (vgl. Neh 9,1-3).

Ebenso sind unsere Pfarreien, Familien, kirchlichen Gruppen und Ordensgemeinschaften aufgerufen, in der
Fastenzeit einen gemeinsamen Weg zu gehen, auf dem das Héren auf das Wort Gottes und auf den Schrei der
Armen und der Erde zur Form des gemeinsamen Lebens wird und das Fasten echte Reue férdert. So gesehen
betrifft die Umkehr nicht nur das Gewissen des Einzelnen, sondern auch den Stil der Beziehungen, die Qualitat
des Dialogs, die Fahigkeit, sich von der Wirklichkeit hinterfragen zu lassen und zu erkennen, was das Verlangen
wirklich leitet, sowohl in unseren kirchlichen Gemeinschaften als auch in der nach Gerechtigkeit und
Vers6hnung dirstenden Menschheit.

Liebe Briider und Schwestern, bitten wir um die Gnade einer Fastenzeit, die unser Ohr aufmerksamer macht flir
Gott und die Geringsten. Bitten wir um die Kraft eines Fastens, das auch die Sprache betrifft, damit die Worte,
die verletzen, weniger werden und der Stimme der anderen mehr Raum bleibt. Und bemihen wir uns, dass
unsere Gemeinschaften zu Orten werden, wo der Schrei der Leidenden Gehor findet und das Zuhéren Wege
der Befreiung schafft, sodass wir bereit und eifrig am Aufbau der Zivilisation der Liebe mitwirken.

Von Herzen segne ich euch und euren Weg in der Fastenzeit.
Aus dem Vatikan, am 5. Februar 2026, dem Gedenktag der heiligen Jungfrau und Mértyrerin Agatha.

LEO PP. XIV

[1] Apostolische Exhortation Dilexi te (4. Oktober 2025), 9.



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 10

[2] HI. Augustinus, Vom Nutzen des Fastens, 1, 1.

[3] Benedikt XVI., Katechese (9. Méarz 2011).

[4] HL. PAUL V1., Katechese (8. Februar 1978).

[00243-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Escuchar y ayunar.
La Cuaresma como tiempo de conversion
Queridos hermanos y hermanas:

La Cuaresma es el tiempo en el que la Iglesia, con solicitud maternal, nos invita a poner de nuevo el misterio de
Dios en el centro de nuestra vida, para que nuestra fe recobre su impulso y el corazén no se disperse entre las
inquietudes y distracciones cotidianas.

Todo camino de conversion comienza cuando nos dejamos alcanzar por la Palabra y la acogemos con docilidad
de espiritu. Existe, por tanto, un vinculo entre el don de la Palabra de Dios, el espacio de hospitalidad que le
ofrecemos y la transformacion que ella realiza. Por eso, el itinerario cuaresmal se convierte en una ocasion
propicia para escuchar la voz del Sefior y renovar la decisién de seguir a Cristo, recorriendo con El el camino
que sube a Jerusalén, donde se cumple el misterio de su pasion, muerte y resurreccion.

Escuchar

Este afio me gustaria llamar la atencion, en primer lugar, sobre la importancia de dar espacio a la Palabra a
través de la escucha, ya que la disposicion a escuchar es el primer signo con el que se manifiesta el deseo de
entrar en relacion con el otro.

Dios mismo, al revelarse a Moisés desde la zarza ardiente, muestra que la escucha es un rasgo distintivo de su
ser: «Yo he visto la opresién de mi pueblo, que esta en Egipto, y he oido los gritos de dolor» (Ex 3,7). La
escucha del clamor de los oprimidos es el comienzo de una historia de liberacion, en la que el Sefor involucra
también a Moisés, enviandolo a abrir un camino de salvacion para sus hijos reducidos a la esclavitud.

Es un Dios que nos atrae, que hoy también nos conmueve con los pensamientos que hacen vibrar su corazoén.
Por eso, la escucha de la Palabra en la liturgia nos educa para una escucha mas verdadera de la realidad.

Entre las muchas voces que atraviesan nuestra vida personal y social, las Sagradas Escrituras nos hacen
capaces de reconocer la voz que clama desde el sufrimiento y la injusticia, para que no quede sin respuesta.
Entrar en esta disposicion interior de receptividad significa dejarnos instruir hoy por Dios para escuchar como
El, hasta reconocer que «la condicién de los pobres representa un grito que, en la historia de la humanidad,
interpela constantemente nuestra vida, nuestras sociedades, los sistemas politicos y econémicos, y
especialmente a la Iglesia».[1]

Ayunar



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 11

Si la Cuaresma es tiempo de escucha, el ayuno constituye una practica concreta que dispone a la acogida de la
Palabra de Dios. La abstinencia de alimento, en efecto, es un ejercicio ascético antiquisimo e insustituible en el
camino de la conversion. Precisamente porque implica al cuerpo, hace mas evidente aquello de lo que tenemos
“hambre” y lo que consideramos esencial para nuestro sustento. Sirve, por tanto, para discernir y ordenar los
“apetitos”, para mantener despierta el hambre y la sed de justicia, sustrayéndola de la resignacion, educarla
para que se convierta en oracion y responsabilidad hacia el préjimo.

San Agustin, con sutileza espiritual, deja entrever la tension entre el tiempo presente y la realizacion futura que
atraviesa este cuidado del corazon, cuando observa que: «es propio de los hombres mortales tener hambre y
sed de la justicia, asi como estar repletos de la justicia es propio de la otra vida. De este pan, de este alimento,
estan repletos los angeles; en cambio, los hombres, mientras tienen hambre, se ensanchan; mientras se
ensanchan, son dilatados; mientras son dilatados, se hacen capaces; y, hechos capaces, en su momento seran
repletos».[2] El ayuno, entendido en este sentido, nos permite no solo disciplinar el deseo, purificarlo y hacerlo
mas libre, sino también expandirlo, de modo que se dirija a Dios y se oriente hacia el bien.

Sin embargo, para que el ayuno conserve su verdad evangélica y evite la tentacion de enorgullecer el corazon,
debe vivirse siempre con fe y humildad. Exige permanecer arraigado en la comunién con el Sefior, porque «no
ayuna de verdad quien no sabe alimentarse de la Palabra de Dios».[3] En cuanto signo visible de nuestro
compromiso interior de alejarnos, con la ayuda de la gracia, del pecado y del mal, el ayuno debe incluir también
otras formas de privacion destinadas a hacernos adquirir un estilo de vida mas sobrio, ya que « sélo la
austeridad hace fuerte y auténtica la vida cristiana».[4]

Por eso, me gustaria invitarles a una forma de abstinencia muy concreta y a menudo poco apreciada, es decir,
la de abstenerse de utilizar palabras que afectan y lastiman a nuestro préjimo. Empecemos a desarmar el
lenguaje, renunciando a las palabras hirientes, al juicio inmediato, a hablar mal de quienes estan ausentes y no
pueden defenderse, a las calumnias. Esforcémonos, en cambio, por aprender a medir las palabras y a cultivar
la amabilidad: en la familia, entre amigos, en el lugar de trabajo, en las redes sociales, en los debates politicos,
en los medios de comunicacién y en las comunidades cristianas. Entonces, muchas palabras de odio daran
paso a palabras de esperanza y paz.

Juntos

Por ultimo, la Cuaresma pone de relieve la dimension comunitaria de la escucha de la Palabra y de la practica
del ayuno. También la Escritura subraya este aspecto de muchas maneras. Por ejemplo, cuando narra en el

libro de Nehemias que el pueblo se reunié para escuchar la lectura publica del libro de la Ley vy, practicando el
ayuno, se dispuso a la confesidn de fe y a la adoracion, con el fin de renovar la alianza con Dios (cf. Ne 9,1-3).

Del mismo modo, nuestras parroquias, familias, grupos eclesiales y comunidades religiosas estan llamados a
realizar en Cuaresma un camino compartido, en el que la escucha de la Palabra de Dios, asi como del clamor
de los pobres y de la tierra, se convierta en forma de vida comun, y el ayuno sostenga un arrepentimiento real.
En este horizonte, la conversiéon no solo concierne a la conciencia del individuo, sino también al estilo de las
relaciones, a la calidad del dialogo, a la capacidad de dejarse interpelar por la realidad y de reconocer lo que
realmente orienta el deseo, tanto en nuestras comunidades eclesiales como en la humanidad sedienta de
justicia y reconciliacion.

Queridos hermanos, pidamos la gracia de vivir una Cuaresma que haga mas atento nuestro oido a Dios y a los
mas necesitados. Pidamos la fuerza de un ayuno que alcance también a la lengua, para que disminuyan las
palabras que hieren y crezca el espacio para la voz de los demas. Y comprometamonos para que nuestras
comunidades se conviertan en lugares donde el grito de los que sufren encuentre acogida y la escucha genere
caminos de liberacion, haciéndonos mas dispuestos y diligentes para contribuir a edificar la civilizacion del
amor.

Los bendigo de corazén a todos ustedes, y a su camino cuaresmal.



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 12

Vaticano, 5 de febrero de 2026, memoria de santa Agueda, virgen y martir.

LEON XIV PP.

[1] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 9.

[2] S. Agustin, La utilidad del ayuno, 1, 1.

[3] Benedicto XVI, Catequesis (9 marzo 2011).

[4] S. Pablo VI, Catequesis (8 febrero 1978).

[00243-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Escutar e jejuar.
Quaresma como tempo de conversao
Queridos irmaos e irmas!

A Quaresma € o tempo em que a Igreja, com solicitude maternal, nos convida a recolocar o mistério de Deus no
centro da nossa vida, para que a nossa fé ganhe novo impulso e o coragao nao se perca entre as inquietagdes
e as distracdes do quotidiano.

Todo o caminho de conversdo comega quando nos deixamos alcancar pela Palavra e a acolhemos com
docilidade de espirito. Existe, portanto, um vinculo entre o dom da Palavra de Deus, a hospitalidade que lhe
oferecemos e a transformacao que ela realiza. Por isso, o itinerario quaresmal torna-se uma ocasiao propicia
para dar ouvidos a voz do Senhor e renovar a decisdo de seguir Cristo, percorrendo com Ele o caminho que
sobe a Jerusalém, onde se realiza o mistério da sua paixao, morte e ressurreigao.

Escutar

Este ano gostaria de chamar a atengao, em primeiro lugar, para a importancia de dar lugar a Palavra através da
escuta, pois a disponibilidade para escutar é o primeiro sinal com que se manifesta o desejo de entrar em
relagcdo com o outro.

O préprio Deus, revelando-se a Moisés na sarca ardente, mostra que a escuta € uma caracteristica distintiva do
seu ser: «Eu bem vi a opressao do meu povo que esta no Egipto, e ouvi o seu clamor» (Ex 3, 7). Escutar o
clamor dos oprimidos € o inicio de uma histéria de libertacédo, na qual o Senhor envolve também Moisés,
enviando-o a abrir um caminho de salvagao para os seus filhos reduzidos a escravidao.

Eum Deus que nos envolve e, hoje, também vem até nds com os pensamentos que fazem vibrar o seu coracéo.
Por isso, escutar a Palavra na liturgia educa-nos para uma escuta mais verdadeira da realidade: entre as muitas
vozes que passam pela nossa vida pessoal e social, as Sagradas Escrituras tornam-nos capazes de
reconhecer aquela que surge do sofrimento e da injustica, para que nao fique sem resposta. Entrar nesta
disposicao interior de recetividade significa deixar-se instruir hoje por Deus para escutar como Ele, até
reconhecer que «a condi¢cdo dos pobres representa um grito que, na histéria da humanidade, interpela



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 13

constantemente a nossa vida, as nossas sociedades, os sistemas politicos e econdmicos e, sobretudo, a
Igreja».[1]

Jejuar

Se a Quaresma € um tempo de escuta, o jejum constitui uma pratica concreta que nos predispde a acolher a
Palavra de Deus. Na verdade, a abstinéncia de alimentos € um exercicio ascético muito antigo e insubstituivel
no caminho da conversao. Precisamente porque implica o corpo, torna mais evidente aquilo de que temos
“fome” e o que consideramos essencial para o nosso sustento. Portanto, é util para discernir e ordenar os
“apetites”, para manter vigilante a fome e a sede de justiga, subtraindo-a a resignagéao e instruindo-a a fim de se
tornar oragao e responsabilidade para com o préoximo.

Com grande sensibilidade espiritual, Santo Agostinho deixa transparecer a tensao entre o tempo presente e a
realizagao futura que atravessa esta salvaguarda do coragao, quando observa que: «Ao longo da vida terrena,
cabe aos homens ter fome e sede de justica, mas ser saciados pertence a outra vida. Os anjos saciam-se deste
pao, deste alimento. Os homens, pelo contrario, sentem fome dele, estdo inclinados ao seu desejo. Esta
inclinacao ao desejo dilata a alma, aumentando a sua capacidade».[2] Compreendido neste sentido, o jejum
permite-nos nao so6 disciplinar o desejo, purifica-lo e torna-lo mais livre, mas também amplia-lo, de tal modo que
se volte para Deus e se oriente para agir no bem.

No entanto, para que o jejum conserve a sua autenticidade evangélica e evite a tentagao de envaidecer o
coragao, deve ser sempre vivido com fé e humildade. Ele exige um permanente enraizar-se na comunhdo com
o Senhor, porque «ndo jejua verdadeiramente quem n&o sabe alimentar-se da Palavra de Deus».[3] Como sinal
visivel do nosso compromisso interior de, com o apoio da graga, nos afastarmos do pecado e do mal, o jejum
deve incluir também outras formas de privacao destinadas a fazer-nos assumir um estilo de vida mais sébrio,
pois «s6 a austeridade torna forte e auténtica a vida crista».[4]

Por isso, gostaria de vos convidar a uma forma de abstinéncia muito concreta e frequentemente pouco
apreciada, ou seja, a abstinéncia de palavras que atingem e ferem o nosso préximo. Comecemos por desarmar
a linguagem, renunciando as palavras mordazes, ao juizo temerario, ao falar mal de quem esta ausente e nao
se pode defender, as calunias. Em vez disso, esforcemo-nos por aprender a medir as palavras e a cultivar a
gentileza: na familia, entre amigos, nos locais de trabalho, nas redes sociais, nos debates politicos, nos meios
de comunicagéo social, nas comunidades cristds. Assim, muitas palavras de 6dio dardo lugar a palavras de
esperanga e paz.

Juntos

Por fim, a Quaresma realca a dimensdo comunitaria da escuta da Palavra e da pratica do jejum. A Escritura
sublinha também este aspeto de varias maneiras. Por exemplo, ao narrar no livro de Neemias que o povo se
reuniu para escutar a leitura publica do livro da Lei e, praticando o jejum, se dispds a confissdo de fé e a
adoracgao, a fim de renovar a alianga com Deus (cf. Ne 9, 1-3).

Do mesmo modo, as nossas paroquias, familias, grupos eclesiais e comunidades religiosas sdo chamadas a
percorrer, durante a Quaresma, um caminho partilhado, no qual a escuta da Palavra de Deus, assim como do
clamor dos pobres e da terra, se torne forma de vida comum e o jejum suporte um verdadeiro arrependimento.
Neste contexto, a conversao diz respeito ndo s6é a consciéncia do individuo, mas também ao estilo das
relagdes, a qualidade do dialogo, a capacidade de se deixar interpelar pela realidade e de reconhecer o que
realmente orienta o desejo, tanto nas nossas comunidades eclesiais como na humanidade sedenta de justica e
reconciliagéo.

Carissimos, pecamos a graga de uma Quaresma que torne os nossos ouvidos mais atentos a Deus e aos
ultimos. Pecamos a forga dum jejum que também passe pela lingua, para que diminuam as palavras ofensivas
e aumente o espago dado a voz do outro. E comprometamo-nos a fazer das nossas comunidades lugares onde
o clamor de quem sofre seja acolhido e a escuta abra caminhos de libertagao, tornando-nos mais disponiveis e



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 14

diligentes no contributo para construir a civilizagdo do amor.
De coracgao, abengoo todos vés e o vosso caminho quaresmal.
Vaticano, na Memoéria de Santa Agata, virgem e mdrtir, 5 de fevereiro de 2026

LEAO PP. XIV

[1] Exort. ap. Dilexi te (4 de outubro de 2025), 9.

[2] Santo Agostinho, A utilidade do jejum, 1, 1.

[3] Bento XVI, Catequese (9 de margo de 2011).

[4] Sao Paulo VI, Catequese (8 de fevereiro de 1978).

[00243-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqua polacca

Stuchacé i poscic. Wielki Post jako czas nawrocenia
Drodzy Bracia i Siostry!

Wielki Post to czas, w ktérym Kosciot z matczyng troskg zaprasza nas do ponownego umieszczenia w centrum
naszego zycia misterium Boga, aby nasza wiara odzyskata zapat, a nasze serca nie rozpraszaty sie
codziennymi zmartwieniami i rozproszeniami.

Kazdy droga nawrdcenia zaczyna sie, gdy pozwalamy, aby dotarto do nas Stowo Boze, i przyjmujemy je z
ulegtosciag ducha. Istnieje zatem zwigzek miedzy darem Stowa Bozego, przestrzenig goscinnosci, jaka mu
oferujemy, i przemiang, jakg ono dokonuje. Dlatego szlak wielkopostny staje sie sposobng okazjg, by nadstawi¢
ucha na gtos Pana i ponowi¢ decyzje podjscia za Chrystusem, podazajac z Nim droga, ktéra wznosi sie do
Jerozolimy, gdzie wypetnia sie misterium Jego meki, Smierci i zmartwychwstania.

Stuchac

W tym roku chciatbym zwrdci¢ uwage przede wszystkim na znaczenie dawania przestrzeni Stowu
poprzezstuchanie, poniewaz gotowos$¢ do stuchania jest pierwszym znakiem, za pomocg ktérego objawia sie
pragnienie nawigzania relacji z drugg osoba.

Sam Bog, objawiajgc sie Mojzeszowi w ptongcym krzewie, ukazuje, ze stuchanie jest cechg charakterystyczng
Jego istoty: ,Dosy¢ napatrzytem sie na udreke ludu mego w Egipcie i nastuchatem sie narzekan jego” (W3, 7).
Stuchanie wotania uci$nionego jest poczatkiem historii wyzwolenia, w ktérg Pan angazuje rowniez Mojzesza,
posyfajgc go, by otworzyt droge zbawienia swoim zniewolonym dzieciom.

Jest to Bog angazujacy, ktéry dzis dociera rowniez do nas z myslami, sprawiajgcymi drzenie Jego serca.
Dlatego stuchanie Stowa w liturgii wychowuje nas do bardziej prawdziwego stuchania rzeczywistosci: posréd
wielu gtoséw, ktdre przewijajg sie przez nasze zycie osobiste i spoteczne, Pismo Swiete uzdalnia nas do
rozpoznania tego wotania, ktére wznosi sie z cierpienia i niesprawiedliwosci, aby nie pozostato bez odpowiedzi.



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 15

Wejscie w te wewnetrzng postawe wrazliwosci oznacza pozwolenie Bogu, aby pouczyt nas dzisiaj, bysmy
stuchalitak jakOn, az po rozpoznanie, ze ,los ubogich stanowi krzyk, ktory w historii ludzkosci nieustannie
domaga sie odpowiedzi: od naszego zycia, naszych spoteczenstw, systemow politycznych i ekonomicznych, a
takze — co nie mniej wazne — od Kosciota” [1].

Poscic

Jesli Wielki Post jest czasem stuchania, to post stanowi konkretng praktyke, ktéra przygotowuje do przyjecia
Stowa Bozego. Wstrzemiezliwos¢ od pokarmu jest bowiem bardzo starozytng i niezastapiong praktyka
ascetyczng na drodze nawrdécenia. Whasnie dlatego, ze angazuje ciato, uwidacznia to, czego odczuwamy ,gtéd” i
co uwazamy za niezbedne dla naszego utrzymania. Stuzy zatem rozeznaniu i uporzadkowaniu ,zgdz”,
podtrzymywaniu czujnego gtodu i pragnienia sprawiedliwosci, wyrywajac je z rezygnaciji, uczac, by stawato sie
modlitwg i odpowiedzialnoscig wzgledem blizniego.

Sw. Augustyn, z subtelno$cig duchowg pozwala dostrzec napiecie miedzy czasem terazniejszym a przysztym
spetnieniem, ktére przechodzi przez te troske o serce, kiedy zauwaza: ,W czasie ziemskiego zycia udziatem
ludzi jest takng¢ i pragng¢ sprawiedliwosci, natomiast nasycenie nig nalezy do innego zycia. Aniotowie sycg sie
tym chlebem, tym pokarmem. Ludzie zas odczuwajg jego gtdd, wszyscy sg ku niemu zwrdceni w pragnieniu. To
wlasnie owo zwrocenie w pragnieniu rozszerza dusze i powieksza jej zdolno$¢’[2]. Tak rozumiany post pozwala
nam nie tylko zdyscyplinowac pragnienie, oczysci¢ je i uczyni¢ bardziej wolnym, ale takze poszerzy¢ je, aby
zwracato sie ku Bogu i kierowato sie ku czynieniu dobra.

Jednakze, aby post zachowat swojg ewangeliczng prawde i unikngt pokusy napawania serca pychg, musi by¢
zawsze przezywany w wierze i pokorze. Wymaga on pozostania zakorzenionym w komunii z Panem, poniewaz
»hie posci naprawde ten, kto nie potrafi zywi¢ sie Stowem Bozym”[3]. Jako znak widzialny naszego wysitku
wewnetrznego do wyzbycia sie — z pomocg taski — grzechu i zta, post musi obejmowac réwniez inne formy
rezygnacji, majgce na celu przyjecie bardziej skromnego stylu zycia, poniewaz ,jedynie asceza czyni zycie
chrzescijanskie silnym i autentycznym”[4].

Chciatbym zatem zaprosi¢ was do bardzo konkretnej i czesto niedocenianej formy wstrzemiezliwosci, a
mianowicie powstrzymywania sie od stow uderzajgcych i ranigcych naszych bliznich. Zacznijmy rozbraja¢ nasz
jezyk, rezygnujac z ostrych stéw, pochopnych osgddéw, mowienia Zle o nieobecnych, ktérzy nie mogg sie bronic,
oraz unikajgc oszczerstw. Starajmy sie natomiast nauczy¢ sie wazy¢ stowa i pielegnowac uprzejmosc¢: w
rodzinie, wsrod przyjaciot, w miejscach pracy, w mediach spotecznosciowych, w debatach politycznych, w
srodkach przekazu, we wspolnotach chrzescijanskich. Wtedy wiele stow nienawisci ustgpi miejsca stowom
nadziei i pokoju.

Razem

Wreszcie, Wielki Post uwydatnia wspdinotowy wymiar stuchania Stowa i praktykowania postu. Pismo Swiete
réwniez na wiele sposobéw podkresla ten aspekt. Na przyktad, gdy w Ksiedze Nehemiasza opisuje, ze lud
zgromadzit sie, aby wystuchac publicznego czytania Ksiegi Prawa i, praktykujgc post, przygotowat sie do
wyznania wiary i uwielbienia, aby odnowi¢ przymierze z Bogiem (por.Ne9, 1-3).

Podobnie nasze parafie, rodziny, grupy koscielne i wspoélnoty zakonne sg wezwane do podjecia w Wielkim
Poscie wspolnej wedréwki, na ktorej stuchanie Stowa Bozego oraz wotania ubogich i ziemi, stanie sie formg
wspdlnego zycia, a post bedzie wspierat rzeczywistg pokute. W tej perspektywie nawrdcenie dotyczy nie tylko
sumienia jednostki, ale takze stylu relaciji, jakosci dialogu, zdolnosci do otwarcia sie na pytania ptyngce z
rzeczywistosci i do rozpoznawania tego, co naprawde kieruje pragnieniem, zaréwno w naszych wspoélnotach
koscielnych, jak i w ludzkosci spragnionej sprawiedliwosci i pojednania.

Najdrozsi, proSmy o taka taske Wielkiego Postu, ktéra sprawi, ze nasze ucho bedzie bardziej uwazne na Boga i
na tych, ktérzy sg ostatnimi. ProSmy o moc postu, ktéra dotknie rowniez jezyka, aby zmniejszyta sie liczba stow,
ktore ranig, a powiekszata sie przestrzen dla gtosu drugiego cztowieka. Podejmijmy tez wysitek, aby nasze



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 16

wspdlnoty staty sie miejscami, w ktérych krzyk cierpigcych zostanie wystuchany, a stuchanie zrodzi drogi
wyzwolenia, czyniac nas bardziej gotowymi i gorliwymi w przyczynianiu sie do budowania cywilizacji mitosci.

Z serca blogostawie was wszystkich i waszg wielkopostng wedrowke.
Z Watykanu, dnia 5 lutego 2026 r., w dniu wspomnienia sw. Agaty, dziewicy i meczennicy.

LEON PP. XIV

[1] Adhort. apost. Dilexi te (4 pazdziernika 2025), 9.

[2] Sw. Augustyn, De utilitate ieiunii tractatus unus, 1, 1.

[3] Benedykt XVI, Katecheza (9 marca 2011), w: ,L’Osservatore Romano”, wyd. polskie 5 (333)/2011, s. 31.
[4] Sw. Pawet VI, Katecheza (7 lutego 1978).

[00243-PL.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba

ulds Balgws ool Jiso 1)lve et
B poluwus 1500 1w esos 2026
Iluoéle slJusse
o IUhegsos jpu IJoges
lel5eVl wlg3Vlg 6931 L

Wl S50 (9 all 33> o 2iai 0l I gl lgulies Sl Ligexs ad s3I ol 8 sz ) VI o3l
gilglog dnooyl lil> 09  Liald guiny Y9 cacldnil Liloy] smisnyy S

Slagog calll dolS ddac ¢ bl a>gs .a239 29 lehisg bl &ls ol all aolS) xouws boaic 1as dyg5 6 o JS
ol ogo I eleol daiMe duwlio iz, Go il 6o i ligr ld ainxs sVl ikilly Lld oo Lelosd
a0 40li89 aigog aoVl juw ai > eubisyol I aclall gkl (8 ago w9 aclily U)Ld 5axid fouy
OlgoYl

I EWAY

@ clao sheiwdl Y wleoYl all dalS) Jall pludl aadi JI Usi olsVl el of diwl 03 39
23V go @8Ve (9 Josl (9 lint) o lp il oYl doMsll

@Wio culy 28 Lil" 1 Jles a9 65000 daw 9B clewo¥l Gl Ly dlsiinll dadell (9 ool el SVl camsas alll



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 17

Lyl (3 all dals’ I elool O] ig) auld Mas (il I3V Ll poull Wl gl 939 <3Vl it ] o]
dwardall LSl deloiz Vg dpazid] ll> (9 i (il 6,68 olooVl o @8le)l JI $xol elauo] e iy
52 (9 J3x ol olox W i ¥ > llally pVI o 20, sVl ogall Byms ol Jle 0 Weos

@ chaall A" Gl Iy ol 1> Il alio s o lialey ol podl all qous ol iy Josdl) L5131 slasiw]
Loyl duniSIlg (a;3LaidVlg duwlull dalasVlg lilroizeg Lil> adolio oo bS5 Y9 i uinll gl Lle xias &5 0
10T Guds

podll

plalall e licliol @3lg)l (3 .all dals JlsiwY lings dlac dulao 93 pgually wlo] (o) 98 Lisms)VI (o)l
2009 sl 15 il Jaisy V9 dseill 6 pmo (S aic i€ Y9 13> 238 989 dad; Jlach plill wuxi 6@
ol “lgsgiins il 490Vl (" s ol Ll 5] Lacluy 968 Lilay Ganbuwl o iz Loy ad] “0omil>” o Lo
ol 92 agdung 8Muo e Lile) Joig (oNuiwYl (e a2iid sl ] liidacy licg> e 1l

Seudl 13® e Caner sl Jisiawall S 9 ol Goidl e gLl W o >0 asy cuidhmel Guyaall
elaisVI bl Sl JI lguidasyg locoxy ol il e oo dwo V1 8Ll 6o (9" i o, boaie (Lld e

ad] 0993 il Lol . plelall 13 (109 Gl 13D (o Gguiy aSoMal 5,3Vl 6Ll 8 piy o8 guidl9

W gouy Y (iall ligr poall lingd ol [2]"lg5a8 330 Luiil] gy &3l (9 Goill 13D .al] agzao> o9
23 Joe ] azgig dll I aid Lol lewgs ol W gouw J > B9 B glaig line) Lag ol basd

ola¥l (8 sl duylos of ey eluSIL )l eMiol a9 aghoul aisgs> pguall laaxy (SU A5 go
alll &l oo sisi ol By Y 0" WY un ol go dS iy 8209l (9 Dixio w0l Loy 969 golsilly
Jouin ol eyl dass go=y iy dasdl oo sleiVl (31l oLl e 6,80W doMsS .[3]"E> pouy ¥
Glall" Y el oo 250 L Bl ans i Wazs ol I Bag olopll o 5,51 Uil Ll pguc
[4]"dluoly dy05 dxpumall Ll oy lnad

e Sl oMl e glio¥l (@9 o ledl asis ¥ 289 3> dloc glasil daa b JI pSeesl ol 591 Ui
ol oMU 9 pislialls gl aSI o9 Sl pNSII e Tid LioMS o Ml g5 i) iy 2209
1 calalll Laig LoMS plas i aleig agixid ells Ja .ehidVl 09 s o,e @8l ol aiSay Y9 wilell e
Joolgill Jilwy (99 bl oliladl (89 oMeVl Jilwy (989 Ja=ll Slol (99 clBansVl 9 «dblell 9
Mg el pMS) Jlrall LuiSUl a@ Sl oM & jinw II] . dpamall olelazl 99

2o

1i® Loyl 258, Guasall LLSII . pguall duwylaoy all dals I eleo) _clazdl adl o wisz ¥ Go il sl
dgilell dzy il saw seh,d I L2y goiz] wsdidl O o o (9 (59 boaic (Wio i (§,kay 2zl
(319 Lo 221)) alll go 2g2ll xax J21 o 92ms Glaul obllasy iz Ligis egall u)led

o a2V ol 8 s ol I 6900 daslid,)l oleloaxdlg capuisdl olegazally Lilsleg (Lle, Sy
&S il 8Ll JSl o USiis (o V9 elaall a5 ) diSy call dalsS I cleol lpd juay (aS i
wolwl Loyl Ui coanxd Gluas¥l juan a5 Y el (38Y1 13D 9 .ade> g0 liw led pouall (95,9



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026 18
290 9 698 Lllailg .3Vl Jlo alll JI eleuoly Blsl ,isT WGIST Jexy i)l (o) dass Lo elieVl gl
oSl Llelaz e (S g9 L3Vl woo g lowd Jboll g9 2oz Sl oM Jisd Lyl oLl Jouiis
do®lusal) uguiog Ilasiwl LisT llemd Gy ollus cl2oYl lgd abg Lo i cualliall ghuo led 2y oSl
ol 6,la> cliy 9
)V o)l 9 oS e DiLlg (b JS o pSSL
il Joudl Liel dawyasll 535 2026 ole o Luludlblus 5 pgs «0Ssla)l 6,0 (o
Saue gl oY
[00243-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[BO124-XX.01]

9 (2025 STV ¢ pis 4) ST 18] o Jou I 5L,V [1]

A A pgdl 63515 Guidounél sl [2]

(2011 L, bo/y151 9) dolel dblsall elil  2pumall puleill s udbad] GuiS i [3]

(1978 8/ boluis 8) dolel dlyléall elil 2 puuall puloid] ( wsbudl ulgs [4]



Bollettino N. 0124 - 13.02.2026

19



