
N. 0115

Lunedì 09.02.2026

Sommario:

♦   Lettera del Santo Padre al Presbiterio dell'Arcidiocesi di Madrid in occasione
dell'Assemblea Presbiterale "Convivium"

♦   Lettera del Santo Padre al Presbiterio dell'Arcidiocesi di Madrid in occasione
dell'Assemblea Presbiterale "Convivium"

Pubblichiamo di seguito la Lettera che il Santo Padre Leone XIV ha inviato al Presbiterio dell’Arcidiocesi di
Madrid, in occasione dell'Assemblea Presbiterale "Convivium" (9-10 febbraio 2026):

Lettera del Santo Padre

Queridos hijos:

Me alegra poder dirigiros esta carta con ocasión de vuestra Asamblea Presbiteral y hacerlo desde un sincero
deseo de fraternidad y unidad. Agradezco a vuestro Arzobispo y, de corazón, a cada uno de vosotros la
disponibilidad para reuniros como presbiterio, no sólo para tratar asuntos comunes, sino para sosteneros
mutuamente en la misión que compartís.

Valoro el compromiso con el que vivís y ejercitáis vuestro sacerdocio en parroquias, servicios y realidades muy
diversas; sé que muchas veces este ministerio se desarrolla en medio del cansancio, de situaciones complejas
y de una entrega silenciosa de la que sólo Dios es testigo. Precisamente por eso deseo que estas palabras os
alcancen como un gesto de cercanía y de aliento, y que este encuentro favorezca un clima de escucha sincera,
de comunión verdadera y de apertura confiada a la acción del Espíritu Santo, que no deja de obrar en vuestra
vida y en vuestra misión.

El tiempo que vive la Iglesia nos invita a detenernos juntos en una reflexión serena y honesta. No tanto para



quedarnos en diagnósticos inmediatos o en la gestión de urgencias, sino para aprender a leer con hondura el
momento que nos toca vivir, reconociendo, a la luz de la fe, los desafíos y también las posibilidades que el
Señor abre ante nosotros. En este camino se vuelve cada vez más necesario educar la mirada y ejercitarnos en
el discernimiento, de modo que podamos percibir con mayor claridad lo que Dios ya está obrando, muchas
veces de forma silenciosa y discreta, en medio de nosotros y de nuestras comunidades.

Esta lectura del presente no puede prescindir del marco cultural y social en el que hoy se vive y se expresa la
fe. En muchos ambientes constatamos procesos avanzados de secularización, una creciente polarización en el
discurso público y la tendencia a reducir la complejidad de la persona humana, interpretándola desde ideologías
o categorías parciales e insuficientes. En este marco, la fe corre el riesgo de ser instrumentalizada, banalizada
o relegada al ámbito de lo irrelevante, mientras se afianzan formas de convivencia que prescinden de toda
referencia trascendente.

A ello se suma un cambio cultural profundo que no puede ignorarse: la progresiva desaparición de referencias
comunes. Durante mucho tiempo, la semilla cristiana encontró una tierra en buena medida preparada, porque el
lenguaje moral, las grandes preguntas sobre el sentido de la vida y ciertas nociones fundamentales eran, al
menos en parte, compartidos. Hoy ese sustrato común se ha debilitado notablemente. Muchos de los
presupuestos conceptuales que durante siglos facilitaron la transmisión del mensaje cristiano han dejado de ser
evidentes y, en no pocos casos, incluso comprensibles. El Evangelio no se encuentra sólo con la indiferencia,
sino con un horizonte cultural distinto, en el que las palabras ya no significan lo mismo y donde el primer
anuncio no puede darse por supuesto.

Sin embargo, esta descripción no agota lo que realmente está sucediendo. Estoy convencido —y sé que
muchos de vosotros lo percibís en el ejercicio cotidiano de vuestro ministerio— de que en el corazón de no
pocas personas, especialmente de los jóvenes, se abre hoy una inquietud nueva. La absolutización del
bienestar no ha traído la felicidad esperada; una libertad desvinculada de la verdad no ha generado la plenitud
prometida; y el progreso material, por sí solo, no ha logrado colmar el deseo profundo del corazón humano.

En efecto, las propuestas dominantes, junto con determinadas lecturas hermenéuticas y filosóficas con las que
se ha querido interpretar el destino del hombre, lejos de ofrecer una respuesta suficiente, han dejado con
frecuencia una mayor sensación de hartazgo y vacío. Precisamente por ello, constatamos que muchas
personas comienzan a abrirse a una búsqueda más honesta y auténtica, una búsqueda que, acompañada con
paciencia y respeto, las está conduciendo de nuevo al encuentro con Cristo. Esto nos recuerda que para el
sacerdote no es momento de repliegue ni de resignación, sino de presencia fiel y de disponibilidad generosa.
Todo ello nace del reconocimiento de que la iniciativa es siempre del Señor, que ya está obrando y nos precede
con su gracia.

Se va perfilando así qué tipo de sacerdotes necesita Madrid —y la Iglesia entera— en este tiempo. Ciertamente
no hombres definidos por la multiplicación de tareas o por la presión de los resultados, sino varones
configurados con Cristo, capaces de sostener su ministerio desde una relación viva con Él, nutrida por la
Eucaristía y expresada en una caridad pastoral marcada por el don sincero de sí. No se trata de inventar
modelos nuevos ni de redefinir la identidad que hemos recibido, sino de volver a proponer, con renovada
intensidad, el sacerdocio en su núcleo más auténtico —ser alter Christus—, dejando que sea Él quien configure
nuestra vida, unifique nuestro corazón y dé forma a un ministerio vivido desde la intimidad con Dios, la entrega
fiel a la Iglesia y el servicio concreto a las personas que nos han sido confiadas.

Queridos hijos, permitidme que hoy os hable del sacerdocio sirviéndome de una imagen que conocéis bien:
vuestra Catedral. No para describir un edificio, sino para aprender de él. Porque las catedrales —como
cualquier lugar sagrado— existen, como el sacerdocio, para conducir al encuentro con Dios y la reconciliación
con nuestros hermanos, y sus elementos encierran una lección para nuestra vida y ministerio.

Al contemplar su fachada aprendemos ya algo esencial. Es lo primero que se ve, y, sin embargo, no lo dice
todo: indica, sugiere, invita. Así también el sacerdote no vive para exhibirse, pero tampoco para esconderse. Su
vida está llamada a ser visible, coherente y reconocible, aun cuando no siempre sea comprendida. La fachada

Bollettino N. 0115 - 09.02.2026 2



no existe para sí misma: conduce al interior. Del mismo modo, el sacerdote no es nunca fin en sí mismo. Toda
su vida está llamada a remitir a Dios y a acompañar el paso hacia el Misterio, sin usurpar su lugar.

Al llegar al umbral comprendemos que no conviene que todo entre en el interior, pues es espacio sagrado. El
umbral marca un paso, una separación necesaria. Antes de entrar, algo queda fuera. También el sacerdocio se
vive así: estando en el mundo, pero sin ser del mundo (cf. Jn 17,14). En este cruce se sitúan el celibato, la
pobreza y la obediencia; no como negación de la vida, sino como la forma concreta que permite al sacerdote
pertenecer enteramente a Dios sin dejar de caminar entre los hombres.

La catedral es también un hogar común, donde todos tienen lugar. Así está llamada a ser la Iglesia,
especialmente para con sus sacerdotes: una casa que acoge, que protege y que no abandona. Y así ha de
vivirse la fraternidad presbiteral; como la experiencia concreta de saberse en casa, responsables unos de otros,
atentos a la vida del hermano y dispuestos a sostenernos mutuamente. Hijos míos, nadie debería sentirse
expuesto o solo en el ejercicio del ministerio: ¡resistid juntos al individualismo que empobrece el corazón y
debilita la misión!

Al recorrer el templo, advertimos que todo descansa sobre las columnas que sostienen el conjunto. La Iglesia
ha visto en ellas la imagen de los Apóstoles (cf. Ef 2,20). Tampoco la vida sacerdotal se sostiene por sí misma,
sino en el testimonio apostólico recibido y transmitido en la Tradición viva de la Iglesia, y custodiado por el
Magisterio (cf. 1 Co 11,2; 2 Tm 1,13-14). Cuando el sacerdote permanece anclado en este fundamento, evita
edificar sobre la arena de interpretaciones parciales o acentos circunstanciales, y se apoya en la roca firme que
lo precede y lo supera (cf. Mt 7,24-27).

Antes de llegar al presbiterio, la catedral nos muestra lugares discretos pero fundamentales: en la pila bautismal
nace el Pueblo de Dios; en el confesionario es continuamente regenerado. En los sacramentos, la gracia se
revela como la fuerza más real y eficaz del ministerio sacerdotal. Por eso, queridos hijos, celebrad los
sacramentos con dignidad y fe, siendo conscientes de que lo que en ellos se produce es la verdadera fuerza
que edifica la Iglesia y que son el fin último al que se ordena todo nuestro ministerio. Pero no olvidéis que
vosotros no sois la fuente, sino el cauce, y que también necesitáis beber de esa agua. Por eso, no dejéis de
confesaros, de volver siempre a la misericordia que anunciáis.

Junto al espacio central se abren capillas diversas. Cada una tiene su historia, su advocación. A pesar de ser
distintas en arte y composición, todas comparten una misma orientación; ninguna está girada hacia sí misma,
ninguna rompe la armonía del conjunto. Así sucede también en la Iglesia con los distintos carismas y
espiritualidades mediante los cuales el Señor enriquece y sostiene vuestra vocación. Cada uno recibe una
forma particular de expresar la fe y de nutrir la interioridad, pero todos permanecen orientados hacia el mismo
centro.

Miremos el centro de todo, hijos míos: aquí se revela qué da sentido a lo que hacéis cada día y de dónde brota
vuestro ministerio. En el altar, por vuestras manos, se actualiza el sacrificio de Cristo en la más alta acción
confiada a manos humanas; en el sagrario, permanece Aquel que habéis ofrecido, confiado de nuevo a vuestro
cuidado. Sed adoradores, hombres de profunda oración y enseñad a vuestro pueblo a hacer lo mismo.

Al término de este recorrido, para ser los sacerdotes que la Iglesia necesita hoy, os dejo el mismo consejo de
vuestro santo compatriota, san Juan de Ávila: «Sed vosotros todo suyo» (Sermón 57). ¡Sed santos! Os
encomiendo a Santa María de la Almudena y, con el corazón lleno de gratitud, os imparto la Bendición
Apostólica, que extiendo a cuantos están confiados a vuestro cuidado pastoral.

Vaticano, 28 de enero de 2026. Memoria de santo Tomás de Aquino, presbítero y doctor de la Iglesia.

LEÓN PP. XIV

[00224-ES.01] [Texto original: Español]

Bollettino N. 0115 - 09.02.2026 3



[B0115-XX.01]

Bollettino N. 0115 - 09.02.2026 4


