
N. 0064

Sabato 24.01.2026

Sommario:

♦   Messaggio del Santo Padre in occasione della LX Giornata Mondiale delle
Comunicazioni Sociali

♦   Messaggio del Santo Padre in occasione della LX Giornata Mondiale delle
Comunicazioni Sociali

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua polacca

Pubblichiamo di seguito il Messaggio del Santo Padre per la LX Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali
sul tema: Custodire voci e volti umani.

Messaggio del Santo Padre

Custodire voci e volti umani

Cari fratelli e sorelle!



Il volto e la voce sono tratti unici, distintivi, di ogni persona; manifestano la propria irripetibile identità e sono
l’elemento costitutivo di ogni incontro. Gli antichi lo sapevano bene. Così, per definire la persona umana gli
antichi greci hanno utilizzato la parola “volto” (prósōpon) che etimologicamente indica ciò che sta di fronte allo
sguardo, il luogo della presenza e della relazione. Il termine latino persona (da per-sonare) include invece il
suono: non un suono qualsiasi, ma la voce inconfondibile di qualcuno.

Volto e voce sono sacri. Ci sono stati donati da Dio che ci ha creati a sua immagine e somiglianza chiamandoci
alla vita con la Parola che Egli stesso ci ha rivolto; Parola prima risuonata attraverso i secoli nelle voci dei
profeti, quindi divenuta carne nella pienezza dei tempi. Questa Parola – questa comunicazione che Dio fa di sé
stesso – l’abbiamo anche potuta ascoltare e vedere direttamente (cfr 1 Gv 1,1-3), perché si è fatta conoscere
nella voce e nel Volto di Gesù, Figlio di Dio.

Fin dal momento della sua creazione Dio ha voluto l’uomo quale proprio interlocutore e, come dice San Gregorio
di Nissa,[1] ha impresso sul suo volto un riflesso dell’amore divino, affinché possa vivere pienamente la propria
umanità mediante l’amore. Custodire volti e voci umane significa perciò custodire questo sigillo, questo riflesso
indelebile dell’amore di Dio. Non siamo una specie fatta di algoritmi biochimici, definiti in anticipo. Ciascuno di
noi ha una vocazione insostituibile e inimitabile che emerge dalla vita e che si manifesta proprio nella
comunicazione con gli altri.

La tecnologia digitale, se veniamo meno a questa custodia, rischia invece di modificare radicalmente alcuni dei
pilastri fondamentali della civiltà umana, che a volte diamo per scontati. Simulando voci e volti umani, sapienza
e conoscenza, consapevolezza e responsabilità, empatia e amicizia, i sistemi conosciuti come intelligenza
artificiale non solo interferiscono negli ecosistemi informativi, ma invadono anche il livello più profondo della
comunicazione, quello del rapporto tra persone umane.

La sfida pertanto non è tecnologica, ma antropologica. Custodire i volti e le voci significa in ultima istanza
custodire noi stessi. Accogliere con coraggio, determinazione e discernimento le opportunità offerte dalla
tecnologia digitale e dall’intelligenza artificiale non vuol dire nascondere a noi stessi i punti critici, le opacità, i
rischi.

Non rinunciare al proprio pensiero

Ci sono da tempo molteplici evidenze del fatto che algoritmi progettati per massimizzare il coinvolgimento sui
social media – redditizio per le piattaforme – premiano emozioni rapide e penalizzano invece espressioni umane
più bisognose di tempo come lo sforzo di comprendere e la riflessione. Chiudendo gruppi di persone in bolle di
facile consenso e facile indignazione, questi algoritmi indeboliscono la capacità di ascolto e di pensiero critico e
aumentano la polarizzazione sociale.

A questo si è aggiunto poi un affidamento ingenuamente acritico all’intelligenza artificiale come “amica”
onnisciente, dispensatrice di ogni informazione, archivio di ogni memoria, “oracolo” di ogni consiglio. Tutto ciò
può logorare ulteriormente la nostra capacità di pensare in modo analitico e creativo, di comprendere i
significati, di distinguere tra sintassi e semantica.

Sebbene l’IA possa fornire supporto e assistenza nella gestione di compiti comunicativi, sottrarsi allo sforzo del
proprio pensiero, accontentandoci di una compilazione statistica artificiale, rischia a lungo andare di erodere le
nostre capacità cognitive, emotive e comunicative.

Negli ultimi anni i sistemi di intelligenza artificiale stanno assumendo sempre di più anche il controllo della
produzione di testi, musica e video. Gran parte dell’industria creativa umana rischia così di essere smantellata e
sostituita con l’etichetta “Powered by AI”, trasformando le persone in meri consumatori passivi di pensieri non
pensati, di prodotti anonimi, senza paternità, senza amore. Mentre i capolavori del genio umano nel campo di
musica, arte e letteratura vengono ridotti a un mero campo di addestramento delle macchine.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 2



La questione che ci sta a cuore, tuttavia, non è cosa riesce o riuscirà a fare la macchina, ma cosa possiamo e
potremo fare noi, crescendo in umanità e conoscenza, con un uso sapiente di strumenti così potenti a nostro
servizio. Da sempre l’uomo è tentato di appropriarsi del frutto della conoscenza senza la fatica del
coinvolgimento, della ricerca e della responsabilità personale. Rinunciare al processo creativo e cedere alle
macchine le proprie funzioni mentali e la propria immaginazione significa tuttavia seppellire i talenti che abbiamo
ricevuto al fine di crescere come persone in relazione a Dio e agli altri. Significa nascondere il nostro volto, e
silenziare la nostra voce.

Essere o fingere: simulazione delle relazioni e della realtà

Mentre scorriamo i nostri flussi di informazioni (feed), diventa così sempre più difficile capire se stiamo
interagendo con altri esseri umani o con dei “bot” o dei “virtual influencers”. Gli interventi non trasparenti di
questi agenti automatizzati influenzano i dibattiti pubblici e le scelte delle persone. Soprattutto i chatbot basati su
grandi modelli linguistici (LLM) si stanno rivelando sorprendentemente efficaci nella persuasione occulta,
attraverso una continua ottimizzazione dell’interazione personalizzata. La struttura dialogica e adattiva,
mimetica, di questi modelli linguistici è capace di imitare i sentimenti umani e simulare così una relazione.
Questa antropomorfizzazione, che può risultare persino divertente, è allo stesso tempo ingannevole, soprattutto
per le persone più vulnerabili. Perché i chatbot resi eccessivamente “affettuosi”, oltre che sempre presenti e
disponibili, possono diventare architetti nascosti dei nostri stati emotivi e in questo modo invadere e occupare la
sfera dell’intimità delle persone.

La tecnologia che sfrutta il nostro bisogno di relazione può non solo avere conseguenze dolorose sul destino dei
singoli, ma può anche ledere il tessuto sociale, culturale e politico delle società. Ciò avviene quando sostituiamo
alle relazioni con gli altri quelle con IA addestrate a catalogare i nostri pensieri e quindi a costruirci intorno un
mondo di specchi, dove ogni cosa è fatta “a nostra immagine e somiglianza”. In questo modo ci lasciamo
derubare della possibilità di incontrare l’altro, che è sempre diverso da noi, e con il quale possiamo e dobbiamo
imparare a confrontarci. Senza l’accoglienza dell’alterità non può esserci né relazione né amicizia.

Un’altra grande sfida che questi sistemi emergenti pongono è quella della distorsione (in inglese bias), che porta
ad acquisire e a trasmettere una percezione alterata della realtà. I modelli di IA sono plasmati dalla visione del
mondo di chi li costruisce e possono a loro volta imporre modi di pensare replicando gli stereotipi e i pregiudizi
presenti nei dati a cui attingono. La mancanza di trasparenza nella progettazione degli algoritmi, insieme alla
non adeguata rappresentanza sociale dei dati, tendono a farci rimanere intrappolati in reti che manipolano i
nostri pensieri e perpetuano e approfondiscono le disuguaglianze e le ingiustizie sociali esistenti.

Il rischio è grande. Il potere della simulazione è tale che l’IA può anche illuderci con la fabbricazione di “realtà”
parallele, appropriandosi dei nostri volti e delle nostre voci. Siamo immersi in una multidimensionalità, dove sta
diventando sempre più difficile distinguere la realtà dalla finzione.

A ciò si aggiunge il problema della mancata accuratezza. Sistemi che spacciano una probabilità statistica per
conoscenza stanno in realtà offrendoci al massimo delle approssimazioni alla verità, che a volte sono vere e
proprie “allucinazioni”. Una mancata verifica delle fonti, insieme alla crisi del giornalismo sul campo che
comporta un continuo lavoro di raccolta e verifica di informazioni svolte nei luoghi dove gli eventi accadono, può
favorire un terreno ancora più fertile per la disinformazione, provocando un crescente senso di sfiducia,
smarrimento e insicurezza.

Una possibile alleanza

Dietro questa enorme forza invisibile che ci coinvolge tutti, c’è solo una manciata di aziende, quelle i cui
fondatori sono stati recentemente presentati come creatori della “persona dell’anno 2025”, ovvero gli architetti
dell’intelligenza artificiale. Ciò determina una preoccupazione importante riguardo al controllo oligopolistico dei
sistemi algoritmici e di intelligenza artificiale in grado di orientare sottilmente i comportamenti, e persino
riscrivere la storia umana – compresa la storia della Chiesa – spesso senza che ce ne si possa rendere
realmente conto.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 3



La sfida che ci aspetta non sta nel fermare l’innovazione digitale, ma nel guidarla, nell’essere consapevoli del
suo carattere ambivalente.Sta a ognuno di noi alzare la voce in difesa delle persone umane, affinché questi
strumenti possano veramente essere da noi integrati come alleati.

Questa alleanza è possibile, ma ha bisogno di fondarsi su tre pilastri: responsabilità, cooperazione e
educazione.

Innanzitutto la responsabilità. Essa può essere declinata, a seconda dei ruoli, come onestà, trasparenza,
coraggio, capacità di visione, dovere di condividere la conoscenza, diritto a essere informati. Ma in generale
nessuno può sottrarsi alla propria responsabilità di fronte al futuro che stiamo costruendo.

Per chi è al vertice delle piattaforme online ciò significa assicurarsi che le proprie strategie aziendali non siano
guidate dall’unico criterio della massimizzazione del profitto, ma anche da una visione lungimirante che tenga
conto del bene comune, allo stesso modo in cui ognuno di essi ha a cuore il bene dei propri figli.

Ai creatori e agli sviluppatori di modelli di IA è chiesta trasparenza e responsabilità sociale riguardo ai principi di
progettazione e ai sistemi di moderazione alla base dei loro algoritmi e dei modelli sviluppati, in modo da favorire
un consenso informato da parte degli utenti.

La stessa responsabilità è chiesta anche ai legislatori nazionali e ai regolatori sovranazionali, ai quali compete di
vigilare sul rispetto della dignità umana. Una regolamentazione adeguata può tutelare le persone da un legame
emotivo con i chatbot e contenere la diffusione di contenuti falsi, manipolativi o fuorvianti, preservando l’integrità
dell’informazione rispetto a una sua simulazione ingannevole.

Le imprese dei media e della comunicazione non possono a loro volta permettere che algoritmi orientati a
vincere a ogni costo la battaglia per qualche secondo di attenzione in più prevalgano sulla fedeltà ai loro valori
professionali, volti alla ricerca della verità. La fiducia del pubblico si conquista con l’accuratezza, con la
trasparenza, non con la rincorsa a un coinvolgimento qualsiasi. I contenuti generati o manipolati dall’IA vanno
segnalati e distinti in modo chiaro dai contenuti creati dalle persone. Va tutelata la paternità e la proprietà
sovrana dell’operato dei giornalisti e degli altri creatori di contenuto. L’informazione è un bene pubblico. Un
servizio pubblico costruttivo e significativo non si basa sull’opacità, ma sulla trasparenza delle fonti,
sull’inclusione dei soggetti coinvolti e su uno standard elevato di qualità.

Tutti siamo chiamati a cooperare. Nessun settore può affrontare da solo la sfida di guidare l’innovazione digitale
e la governance dell’IA. È necessario perciò creare meccanismi di salvaguardia. Tutte le parti interessate –
dall’industria tecnologica ai legislatori, dalle aziende creative al mondo accademico, dagli artisti ai giornalisti, agli
educatori – devono essere coinvolte nel costruire e rendere effettiva una cittadinanza digitale consapevole e
responsabile.

A questo mira l’educazione: ad aumentare le nostre capacità personali di riflettere criticamente, a valutare
l’attendibilità delle fonti e i possibili interessi che stanno dietro alla selezione delle informazioni che ci
raggiungono, a comprendere i meccanismi psicologici che attivano, a permettere alle nostre famiglie, comunità e
associazionidi elaborare criteri pratici per una più sana e responsabile cultura della comunicazione.

Proprio per questo è sempre più urgente introdurre nei sistemi educativi di ogni livello anche l’alfabetizzazione ai
media, all’informazione e all’IA, che alcune istituzioni civili stanno già promuovendo. Come cattolici possiamo e
dobbiamo dare il nostro contributo, affinché le persone – soprattutto i giovani – acquisiscano la capacità di
pensiero critico e crescano nella libertà dello spirito. Questa alfabetizzazione dovrebbe inoltre essere integrata in
iniziative più ampie di educazione permanente, raggiungendo anche gli anziani e i membri emarginati della
società, che spesso si sentono esclusi e impotenti di fronte ai rapidi cambiamenti tecnologici.

L’alfabetizzazione ai media, all’informazione e all’IA aiuterà tutti a non adeguarsi alla deriva antropomorfizzante
di questi sistemi, ma a trattarli come strumenti, a utilizzare sempre una validazione esterna delle fonti – che

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 4



potrebbero essere imprecise o errate – fornite dai sistemi di IA, a proteggere la propria privacy e i propri dati
conoscendo i parametri di sicurezza e le opzioni di contestazione. È importante educare ed educarsi a usare l’IA
in modo intenzionale, e in questo contesto proteggere la propria immagine (foto e audio), il proprio volto e la
propria voce, per evitare che vengano utilizzati nella creazione di contenuti e comportamenti dannosi come frodi
digitali, cyberbullismo, deepfake che violano la privacy e l’intimità delle persone senza il loro consenso. Come la
rivoluzione industriale richiedeva l’alfabetizzazione di base per permettere alle persone di reagire alla novità,
così anche la rivoluzione digitale richiede un’alfabetizzazione digitale (insieme a una formazione umanistica e
culturale) per comprendere come gli algoritmi modellano la nostra percezione della realtà, come funzionano i
pregiudizi dell’IA, quali sono i meccanismi che stabiliscono la comparsa di determinati contenuti nei nostri flussi
di informazioni (feed), quali sono e come possono cambiare presupposti e modelli economici dell’economia della
IA.

Abbiamo bisogno che il volto e la voce tornino a dire la persona. Abbiamo bisogno di custodire il dono della
comunicazione come la più profonda verità dell’uomo, alla quale orientare anche ogni innovazione tecnologica.

Nel proporre queste riflessioni, ringrazio quanti stanno operando per le finalità qui prospettate e benedico di
cuore tutti coloro che lavorano per il bene comune con i mezzi di comunicazione.

Dal Vaticano, 24 gennaio 2026, memoria di San Francesco di Sales.

LEONE PP. XIV

_______________________

[1] “Il fatto di essere creato a immagine di Dio significa che all’uomo, fin dal momento della sua creazione, è
stato impresso un carattere regale [...]. Dio è amore e fonte di amore: il divino Creatore ha messo anche questo
tratto sul nostro volto, affinché mediante l’amore – riflesso dell’amore divino – l’essere umano riconosca e
manifesti la dignità della sua natura e la somiglianza col suo Creatore” (cfr S. Gregorio di Nissa, La creazione
dell’uomo: PG 44, 137).

[00118-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Préserver les voix et les visages humains

Chers frères et sœurs!

Le visage et la voix sont des traits uniques et distinctifs de chaque personne ; ils manifestent son identité
singulière et sont l’élément constitutif de toute rencontre. Les anciens le savaient bien. Pour définir la personne
humaine, les Grecs anciens utilisaient le mot “visage” (prósōpon) qui, étymologiquement, désigne ce qui se
trouve devant le regard, le lieu de la présence et de la relation. Le terme latin persona (deper-sonare) inclut
quant à lui le son : pas n’importe quel son, mais la voix inimitable d’une personne.

Le visage et la voix sont sacrés. Ils nous ont été donnés par Dieu qui nous a créés à son image et à sa
ressemblance, nous appelant à la vie par la Parole qu’Il nous a adressée ; une Parole qui a d’abord résonné à
travers les siècles dans la voix des prophètes, puis s’est faite chair à la plénitude des temps. Cette Parole –
cette communication que Dieu fait de lui-même – nous avons également pu l’entendre et la voir directement (cf.1
Jn1, 1-3), car elle s’est fait connaître dans la voix et le visage de Jésus, Fils de Dieu.

Dès sa création, Dieu a voulu l’homme comme interlocuteur et, comme le dit saint Grégoire de Nysse,[1]Il a
imprimé sur son visage un reflet de l’amour divin pour qu’il puisse vivre pleinement son humanité par l’amour.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 5



Préserver les visages et les voix humaines c’est donc préserver ce sceau, ce reflet indélébile de l’amour de
Dieu. Nous ne sommes pas une espèce faite d’algorithmes biochimiques définis à l’avance. Chacun de nous a
une vocation irremplaçable et inimitable qui ressort de la vie et se manifeste précisément dans la communication
avec les autres.

Si nous négligeons cette protection, la technologie numérique risque au contraire de modifier radicalement
certains des piliers fondamentaux de la civilisation humaine, que nous tenons parfois pour acquis. Les voix et
les visages humains, la sagesse et la connaissance, la conscience et la responsabilité, l’empathie et l’amitié
étant simulés par des systèmes connus sous le nom d’intelligence artificielle, ceux-ci interfèrent non seulement
dans les écosystèmes informationnels, mais envahissent également le niveau le plus profond de la
communication, celui des relations entre les personnes humaines.

Le défi n’est donc pas technologique, mais anthropologique. Protéger les visages et les voix c’est en fin de
compte nous protéger nous-mêmes. Accueillir avec courage, détermination et discernement les opportunités
offertes par la technologie numérique et l’intelligence artificielle ne signifie pas se voiler la face sur les points
critiques, les opacités, les risques.

Ne pas renoncer à ses convictions

Il existe depuis longtemps de nombreuses évidences que les algorithmes conçus pour maximiser l’engagement
sur les réseaux sociaux – rentables pour les plateformes – récompensent les émotions rapides et pénalisent les
expressions humaines qui demandent plus de temps, comme l’effort de compréhension et la réflexion. En
enfermant des groupes de personnes dans des bulles de consensus facile et d’indignation facile, ces
algorithmes affaiblissent la capacité d’écoute et de pensée critique et augmentent la polarisation sociale.

Àcela s’est ajoutée une confiance naïve et acritique dans l’intelligence artificielle comme “amie” omnisciente,
dispensatrice de toutes les informations, archive de tous les souvenirs, “oracle” de tous les conseils. Tout cela
peut affaiblir plus encore notre capacité à penser de manière analytique et créative, à comprendre les
significations, à distinguer la syntaxe de la sémantique.

Bien que l’IA puisse fournir un soutien et une assistance dans la gestion des tâches de communication, se
soustraire à l’effort de réflexion en se contentant d’une compilation statistique artificielle risque à long terme
d’éroder nos capacités cognitives, émotionnelles et communicatives.

Ces dernières années, les systèmes d’intelligence artificielle prennent de plus en plus le contrôle de la
production de textes, de musique et de vidéos. Une grande partie de l’industrie créative humaine risque ainsi
d’être démantelée et remplacée par le label “Powered by AI”, transformant les personnes en simples
consommateurs passifs de pensées non réfléchies, de produits anonymes, sans paternité, sans amour; alors
que les chefs-d’œuvre du génie humain dans le domaine de la musique, de l’art et de la littérature sont réduits à
un simple terrain d’entraînement pour les machines.

La question qui nous tient à cœur, cependant, n’est pas ce que la machine peut ou pourra faire, mais ce que
nous pouvons et pourrons faire, en grandissant en humanité et en connaissance, grâce à une utilisation
judicieuse des outils puissants à notre service. Depuis toujours, l’homme est tenté de s’approprier le fruit de la
connaissance sans faire l’effort de l’implication, de la recherche et de la responsabilité personnelle. Renoncer au
processus créatif et céder aux machines ses fonctions mentales et son imagination signifie enterrer les talents
que nous avons reçus afin de grandir en tant que personnes en relation avec Dieu et les autres. Cela signifie
cacher notre visage et faire taire notre voix.

Être ou paraître : simulation des relations et de la réalité

Lorsque nous parcourons nos flux d’informations (feeds), il devient de plus en plus difficile de savoir si nous
interagissons avec d’autres êtres humains ou avec desbotsou desinfluenceurs virtuels.Les interventions non

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 6



transparentes de ces agents automatisés influencent les débats publics et les choix des personnes. Lesagents
conversationnelsbasés sur de grands modèles linguistiques (LLM) s’avèrent étonnamment efficaces en
persuasion occulte, grâce à une optimisation continue de l’interaction personnalisée. La structure dialogique et
adaptative, mimétique, de ces modèles linguistiques est capable d’imiter les sentiments humains et de simuler
ainsi une relation. Cette anthropomorphisation, qui peut même être amusante, est en même temps trompeuse,
surtout pour les personnes les plus vulnérables. Car lesagents conversationnelsrendus excessivement
“affectueux”, en plus d’être toujours présents et disponibles, peuvent devenir les architectes cachés de nos états
émotionnels et ainsi envahir et occuper la sphère intime des personnes.

La technologie qui exploite notre besoin de relations peut non seulement avoir des conséquences douloureuses
sur le destin des individus, mais aussi nuire au tissu social, culturel et politique des sociétés. Cela se produit
lorsque nous remplaçons nos relations avec les autres par des relations avec des IA entraînées à cataloguer
nos pensées et donc à construire autour de nous un monde de miroirs, où tout est fait “à notre image et à notre
ressemblance”. Nous nous privons ainsi de la possibilité de rencontrer l’autre, qui est toujours différent de nous
et avec lequel nous pouvons et devons apprendre à nous confronter. Sans l’acceptation de l’altérité, il ne peut y
avoir ni relation ni amitié.

Un autre défi majeur posé par ces systèmes émergents est celui de la distorsion (en anglaisbias) qui conduit à
acquérir et à transmettre une perception altérée de la réalité. Les modèles d’IA sont façonnés par la vision du
monde de ceux qui les construisent et peuvent à leur tour imposer des modes de pensée en reproduisant les
stéréotypes et les préjugés présents dans les données où ils puisent. Le manque de transparence dans la
conception des algorithmes, associé à une représentation sociale inadéquate des données, tend à nous piéger
dans des réseaux qui manipulent nos pensées, perpétuent et aggravent les inégalités et les injustices sociales
existantes.

Le risque est grand. Le pouvoir de la simulation est tel que l’IA peut même nous tromper en fabriquant des
“réalités” parallèles, en s’appropriant nos visages et nos voix. Nous sommes plongés dans une multi
dimensionnalité où il devient de plus en plus difficile de distinguer la réalité de la fiction.

Àcela s’ajoute le problème du manque de rigueur. Les systèmes qui font passer une probabilité statistique pour
une connaissance n’offrent en réalité que des approximations de la vérité qui sont parfois de véritables
“hallucinations”. L’absence de vérification des sources, associée à la crise du journalisme de terrain qui implique
un travail continu de collecte et de vérification des informations sur les lieux où les événements se produisent,
peut favoriser un terrain encore plus fertile pour la désinformation, provoquant un sentiment croissant de
méfiance, de désorientation et d’insécurité.

Une alliance possible

Derrière cette immense force invisible qui nous concerne tous, il n’y a qu’une poignée d’entreprises, celles dont
les fondateurs ont récemment été présentés comme les créateurs de la “personnalité de l’année 2025”, à savoir
les architectes de l’intelligence artificielle. Cela soulève une préoccupation importante concernant le contrôle
oligopolistique des systèmes algorithmiques et d’intelligence artificielle capables d’orienter subtilement les
comportements, voire de réécrire l’histoire humaine – y compris l’histoire de l’Église – souvent sans que nous en
soyons vraiment conscients.

Le défi qui nous attend n’est pas d’arrêter l’innovation numérique, mais de la guider en étant conscients de son
caractère ambivalent. Il appartient à chacun d’entre nous d’élever la voix pour défendre les personnes humaines
afin que ces outils puissent véritablement être intégrés comme des alliés.

Cette alliance est possible, mais elle doit reposer sur trois piliers:la responsabilité,la coopérationetl’éducation.

Tout d’abord, laresponsabilité. Celle-ci peut se décliner, selon les rôles, en honnêteté, transparence, courage,
capacité de vision, devoir de partager les connaissances, droit d’être informé. Mais en général, personne ne
peut se soustraire à sa propre responsabilité face à l’avenir que nous construisons.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 7



Pour ceux qui sont à la tête des plateformes en ligne, cela signifie s’assurer que leurs stratégies
entrepreneuriales ne sont pas guidées uniquement par le critère de la maximisation des profits mais aussi par
une vision clairvoyante qui tient compte du bien commun, tout comme chacun d’entre eux tient à cœur le bien
de ses enfants.

Il est demandé aux créateurs et aux développeurs de modèles d’IA de faire preuve de transparence et de
responsabilité sociale en ce qui concerne les principes de conception et les systèmes de modération qui sous-
tendent leurs algorithmes et les modèles développés, afin de favoriser un consentement éclairé de la part des
utilisateurs.

La même responsabilité est également demandée aux législateurs nationaux et aux régulateurs supranationaux
qui sont chargés de veiller au respect de la dignité humaine. Une réglementation adéquate peut protéger les
personnes contre un attachement émotionnel auxagents conversationnelset limiter la diffusion de contenus faux,
manipulateurs ou trompeurs, en préservant l’intégrité de l’information par rapport à une simulation trompeuse.

Les entreprises du secteur des médias et de la communication ne peuvent à leur tour permettre que des
algorithmes visant à gagner à tout prix la bataille pour quelques secondes d’attention supplémentaires
l’emportent sur la fidélité à leurs valeurs professionnelles qui visent la recherche de la vérité. La confiance du
public se gagne par la rigueur et la transparence, et non par la recherche d’une implication quelconque. Les
contenus générés ou manipulés par l’IA doivent être signalés et clairement distingués des contenus créés par
des personnes. La paternité et la propriété souveraine du travail des journalistes et des autres créateurs de
contenu doivent être protégées. L’information est un bien public. Un service public constructif et significatif ne
repose pas sur l’opacité, mais sur la transparence des sources, l’inclusion des parties prenantes et un standard
de qualité élevé.

Nous sommes tous appelés àcoopérer. Aucun secteur ne peut relever seul le défi de mener l’innovation
numérique et lagouvernancede l’IA. Il est donc nécessaire de créer des mécanismes de sauvegarde. Toutes les
parties prenantes – de l’industrie technologique aux législateurs, des entreprises créatives au monde
universitaire, des artistes aux journalistes, en passant par les éducateurs – doivent être impliquées dans la
construction et la mise en œuvre d’une citoyenneté numérique consciente et responsable.

Tel est l’objectif de l’éducation: accroître nos capacités personnelles à réfléchir de manière critique, à évaluer la
fiabilité des sources et les intérêts potentiels qui sous-tendent la sélection des informations qui nous
parviennent, à comprendre les mécanismes psychologiques qu’elles activent, à permettre à nos familles,
communautés et associations, d’élaborer des critères pratiques pour une culture de la communication plus saine
et plus responsable.

C’est précisément pour cette raison qu’il est de plus en plus urgent d’introduire dans les systèmes éducatifs à
tous les niveaux l’alphabétisation aux médias, à l’information et à l’IA que certaines institutions civiles
encouragent déjà. En tant que catholiques, nous pouvons et devons apporter notre contribution afin que les
personnes – en particulier les jeunes – acquièrent la capacité de penser de manière critique et grandissent dans
la liberté de l’esprit. Cette alphabétisation devrait également être intégrée dans des initiatives plus larges
d’éducation permanente, touchant également les personnes âgées et les membres marginalisés de la société,
qui se sentent souvent exclus et impuissants face aux changements technologiques rapides.

L’alphabétisation aux médias, à l’information et à l’IA aidera chacun à ne pas se conformer à la dérive
anthropomorphisante de ces systèmes mais à les traiter comme des outils, à toujours utiliser une validation
externe des sources – qui pourraient être imprécises ou erronées – fournies par les systèmes d’IA, à protéger sa
vie privée et ses données personnelles en connaissant les paramètres de sécurité et les options de
contestation. Il est important d’éduquer et de s’éduquer à utiliser l’IA de manière intentionnelle et, dans ce
contexte, de protéger sa propre image (photos et audio), son visage et sa voix, afin d’éviter qu’ils ne soient
utilisés dans la création de contenus et de comportements nuisibles tels que la fraude numérique, le cyber
harcèlement, les hypertrucages qui violent la vie privée et l’intimité des personnes sans leur consentement. Tout
comme la révolution industrielle exigeait une alphabétisation de base pour permettre aux personnes de réagir à

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 8



la nouveauté, la révolution numérique exige également une alphabétisation numérique (ainsi qu’une formation
humaniste et culturelle) pour comprendre comment les algorithmes modèlent notre perception de la réalité,
comment fonctionnent les préjugés de l’IA, quels sont les mécanismes qui déterminent l’apparition de certains
contenus dans nos flux d’informations (feed), quels sont les présupposés et les modèles économiques de l’IA et
en quoi ils peuvent changer.

Nous avons besoin que le visage et la voix redisent la personne. Nous avons besoin de préserver le don de la
communication comme la vérité la plus profonde de l’homme vers laquelle orienter toute innovation
technologique.

En proposant ces réflexions, je remercie tous ceux qui œuvrent pour les objectifs ici présentés et je bénis de
tout cœur tous ceux qui travaillent pour le bien commun à travers les moyens de communication.

Du Vatican, le 24 janvier 2026, mémoire de saint François de Sales.

LÉON PP. XIV

________________

[1]« Le fait d'être créé à l'image de Dieu signifie que l'homme, dès sa création, a reçu un caractère royal [...].
Dieu est amour et source d'amour : le divin Créateur a également inscrit cette caractéristique sur notre visage,
afin que, par l'amour – reflet de l'amour divin –, l'être humain reconnaisse et manifeste la dignité de sa nature et
sa ressemblance avec son Créateur » (cf. S.Grégoire de Nysse,La création de l'homme:PG44, 137).

[00118-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Preserving Human Voices and Faces

Dear brothers and sisters,

Our faces and voices are unique, distinctive features of every person; they reveal a person’s own unrepeatable
identity and are the defining elements of every encounter with others. The ancients understood this well. To
define the human person, the ancient Greeks used the word “face” (prósōpon), because it expresses
etymologically what is before one’s gaze, the place of presence and relationship. The Latin term “person” (from
per-sonare), on the other hand, evokes the idea of sound: not just any sound, but the unmistakable sound of
someone’s voice.

Faces and voices are sacred. God, who created us in his image and likeness, gave them to us when he called
us to life through the Word he addressed to us. This Word resounded down the centuries through the voices of
the prophets, and then became flesh in the fullness of time. We too have heard and seen this Word (cf. 1 Jn 1:1-
3) — in which God communicates his very self to us — because it has been made known to us in the voice and
face of Jesus, the Son of God.

From the moment of creation, God wanted man and woman to be his interlocutors, and, as Saint Gregory of
Nyssa[1] explained, he imprinted on our faces a reflection of divine love, so that we may fully live our humanity
through love. Preserving human faces and voices, therefore, means preserving this mark, this indelible reflection
of God’s love. We are not a species composed of predefined biochemical formulas. Each of us possesses an
irreplaceable and inimitable vocation, that originates from our own lived experience and becomes manifest
through interaction with others.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 9



If we fail in this task of preservation, digital technology threatens to alter radically some of the fundamental pillars
of human civilization that at times are taken for granted. By simulating human voices and faces, wisdom and
knowledge, consciousness and responsibility, empathy and friendship, the systems known as artificial
intelligence not only interfere with information ecosystems, but also encroach upon the deepest level of
communication, that of human relationships.

The challenge, therefore, is not technological, but anthropological. Safeguarding faces and voices ultimately
means safeguarding ourselves. Embracing the opportunities offered by digital technology and artificial
intelligence with courage, determination and discernment does not mean turning a blind eye to critical issues,
complexities and risks.

Do not renounce your ability to think

There has long been abundant evidence that algorithms designed to maximize engagement on social media —
which is profitable for platforms — reward quick emotions and penalize more time-consuming human responses
such as the effort required to understand and reflect. By grouping people into bubbles of easy consensus and
easy outrage, these algorithms reduce our ability to listen and think critically, and increase social polarization.

This is further exacerbated by a naive and unquestioning reliance on artificial intelligence as an omniscient
“friend,” a source of all knowledge, an archive of every memory, an “oracle” of all advice. All of this can further
erode our ability to think analytically and creatively, to understand meaning and distinguish between syntax and
semantics.

Although AI can provide support and assistance in managing tasks related to communication, in the long run,
choosing to evade the effort of thinking for ourselves and settling for artificial statistical compilations threatens to
diminish our cognitive, emotional and communication skills.

In recent years, artificial intelligence systems have increasingly taken control of the production of texts, music
and videos. This puts much of the human creative industry at risk of being dismantled and replaced with the
label “Powered by AI,” turning people into passive consumers of unthought thoughts and anonymous products
without ownership or love. Meanwhile, the masterpieces of human genius in the fields of music, art and literature
are being reduced to mere training grounds for machines.

The question at heart, however, is not what machines can or will be able to do, but what we can and will be able
to achieve, by growing in humanity and knowledge through the wise use of the powerful tools at our service.
Individuals have always sought to acquire the fruits of knowledge without the effort required by commitment,
research and personal responsibility. However, renouncing creativity and surrendering our mental capacities and
imagination to machines would mean burying the talents we have been given to grow as individuals in relation to
God and others. It would mean hiding our faces and silencing our voices.

To be or to pretend to be: simulating relationships and reality

As we scroll through our feeds, it becomes increasingly difficult to determine whether we are interacting with
other human beings or with “bots” or “virtual influencers.” The less-than-transparent interventions of these
automated agents influence public debates and people’s choices. Chatbots based on large language models
(LLMs) are proving to be surprisingly effective at covert persuasion through continuous optimization of
personalized interaction. The dialogic, adaptive, mimetic structure of these language models is capable of
imitating human feelings and thus simulating a relationship. While this anthropomorphization can be entertaining,
it is also deceptive, particularly for the most vulnerable. Because chatbots are excessively “affectionate,” as well
as always present and accessible, they can become hidden architects of our emotional states and so invade and
occupy our sphere of intimacy.

Technology that exploits our need for relationships can lead not only to painful consequences in the lives of

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 10



individuals, but also to damage in the social, cultural and political fabric of society. This occurs when we
substitute relationships with others for AI systems that catalog our thoughts, creating a world of mirrors around
us, where everything is made “in our image and likeness.” We are thus robbed of the opportunity to encounter
others, who are always different from ourselves, and with whom we can and must learn to relate. Without
embracing others, there can be no relationships or friendships.

Another major challenge posed by these emerging systems is that of bias, which leads to acquiring and
transmitting an altered perception of reality. AI models are shaped by the worldview of those who build them and
can, in turn, impose these ways of thinking by reproducing the stereotypes and prejudices present in the data
they draw on. A lack of transparency in algorithmic programming, together with the inadequate social
representation of data, tends to trap us in networks that manipulate our thoughts and prolong and intensify
existing social inequalities and injustices.

The stakes are high. The power of simulation is such that AI can even deceive us by fabricating parallel
“realities,” usurping our faces and voices. We are immersed in a world of multidimensionality where it is
becoming increasingly difficult to distinguish reality from fiction.

Inaccuracy only exacerbates this problem. Systems that present statistical probability as knowledge are, at best,
offering us approximations of the truth, which are sometimes outright delusions. Failure to verify sources,
coupled with the crisis in field reporting, which involves constantly gathering and verifying information in the
places where events occur, can further fuel disinformation, causing a growing sense of mistrust, confusion, and
insecurity.

A possible alliance

Behind this enormous invisible force that affects us all, there are only a handful of companies, whose founders
were recently presented as the creators of the “Person of the Year 2025,” or the architects of artificial
intelligence. This gives rise to significant concerns about the oligopolistic control of algorithmic systems and
artificial intelligence, which are capable of subtly influencing behavior and even rewriting human history —
including the history of the Church — often without us really realizing it.

The task laid before us is not to stop digital innovation, but rather to guide it and to be aware of its ambivalent
nature. It is up to each of us to raise our voice in defense of human persons, so that we can truly assimilate
these tools as allies.

This alliance is possible, but needs to be based on three pillars: responsibility, cooperationand education.

First of all, responsibility. Depending on the role we play, responsibility can be understood as honesty,
transparency, courage, farsightedness, the duty of sharing knowledge or the right to be informed. As a general
principle, however, no one can elude personal responsibility for the future we are building.

For those at the helm of online platforms, this means ensuring that their business strategies are not guided
solely by the criterion of profit maximization, but also by a forward-looking vision that considers the common
good, just as each of them cares for the well-being of their own children.

The creators and developers of AI models are invited to practice transparency and socially responsibility in
regard to the design principles and moderation systems underlying their algorithms and the models they
develop, in order to promote informed consent on the part of users.

The same responsibility is also required of national legislators and supranational regulators, whose task it is to
ensure respect for human dignity. Appropriate regulation can protect individuals from forming emotional
attachments to chatbots and curb the spread of false, manipulative or misleading content, safeguarding the
integrity of information as opposed to its deceptive simulation.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 11



Media and communication companies, for their part, cannot allow algorithms designed to capture a few extra
seconds of attention at any cost, to prevail over their professional values, which are aimed at seeking the truth.
Public trust is earned by accuracy and transparency, not by chasing after any kind of possible engagement.
Content generated or manipulated by AI are to be clearly marked and distinguished from content created by
humans. The authorship and sovereign ownership of the work of journalists and other content creators must be
protected. Information is a public good. A constructive and meaningful public service is not based on opacity, but
on the transparency of sources, the inclusion of those involved and high quality standards.

We are all called upon to cooperate. No sector can tackle the challenge of steering digital innovation and AI
governance alone. Safeguards must therefore be put in place. All stakeholders — from the tech industry to
legislators, from creative companies to academia, from artists to journalists and educators — must be involved in
building and implementing informed and responsible digital citizenship.

Education aims to do precisely this: To increase our personal ability to think critically; evaluate whether our
sources are trustworthy and the possible interests behind selecting the information we have access to; to
understand the psychological mechanisms involved; and to enable our families, communities and associations to
develop practical criteria for a healthier and more responsible culture of communication.

For this reason, it is increasingly urgent to introduce media, information and AI literacy into education systems at
all levels, as already promoted by some civil institutions. As Catholics, we can and must contribute to this effort,
so that individuals — especially young people — can acquire critical thinking skills and grow in freedom of spirit.
This literacy should also be integrated into broader lifelong learning initiatives, reaching out to older adults and
marginalized members of society, who often feel excluded and powerless in the face of rapid technological
change.

Media, information and AI literacy will help individuals avoid conforming to the anthropomorphizing tendencies of
AI systems, and enable them to treat these systems as tools and always employ external validation of the
sources provided by AI systems — which could be inaccurate or incorrect. Literacy will also allow for better
privacy and data protection through increased awareness of security parameters and complaint options. It is
important to educate ourselves and others about how to use AI intentionally, and in this context to protect our
image (photos and audio), our face and our voice, to prevent them from being used in the creation of harmful
content and behaviors such as digital fraud, cyberbullying and deepfakes, which violate people’s privacy and
intimacy without their consent. Just as the industrial revolution called for basic literacy to enable people to
respond to new developments, so too does the digital revolution require digital literacy (along with humanistic
and cultural education) to understand how algorithms shape our perception of reality, how AI biases work, what
mechanisms determine the presence of certain content in our feeds, what the economic principles and models of
the AI economy are and how they might change.

We need faces and voices to speak for people again. We need to cherish the gift of communication as the
deepest truth of humanity, to which all technological innovation should also be oriented.

In outlining these reflections, I thank all those who are working towards the goals delineated above, and I
cordially bless all those who work for the common good through the media.

From the Vatican, 24 January 2026, Memorial of Saint Francis de Sales

LEO PP. XIV

__________________________

[1] “The fact of being created in the image of God means that, from the moment of his creation, man has been
imprinted with a regal character [...]. God is love and the fount of love: the Fashioner of our nature has made this
to be our feature too, so that through love — a reflection of divine love — human beings may recognize and

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 12



manifest the dignity of their nature and their likeness to their Creator” (cf. Saint Gregory of Nyssa,On the Making
of Man:PG44, 137).

[00118-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Menschliche Stimmen und Gesichter bewahren

Liebe Brüder und Schwestern!

Das Gesicht und die Stimme sind einzigartige, unverwechselbare Merkmale jedes Menschen; sie zeigen die
eigene einmalige Identität und sind wesentlich für die Begegnung mit anderen Menschen. Das wussten schon
die Alten. So verwendeten die alten Griechen zur Benennung der menschlichen Person das Wort „Gesicht“
(prósōpon), das etymologisch das bezeichnet, was dem Blick begegnet, den Ort der Gegenwart und der
Beziehung. Der lateinische Begriff persona (von per-sonare) beinhaltet hingegen den Klang: nicht irgendeinen
Klang, sondern die unverwechselbare Stimme eines Menschen.

Angesicht und Stimme sind heilig. Sie wurden uns von Gott geschenkt, der uns nach seinem Bild und Gleichnis
geschaffen und uns mit dem Wort, das er selbst an uns gerichtet hat, ins Leben gerufen hat, dem Wort, das über
hunderte von Jahren zunächst in den Stimmen der Propheten widerhallte und in der Fülle der Zeit Fleisch
geworden ist. Dieses Wort – diese Selbstmitteilung Gottes – haben wir direkt hören und sehen können (vgl. 1 Jo
1,1-3), weil es sich in der Stimme und im Antlitz Jesu zu erkennen gegeben hat.

Gott wollte den Menschen seit seiner Erschaffung als sein Gegenüber und hat – wie Gregor von Nyssa sagt [1] –
seinem Gesicht einen Abglanz der göttlichen Liebe eingeprägt, damit er sein Menschsein durch die Liebe voll
und ganz leben kann. Die menschlichen Gesichter und Stimmen zu bewahren bedeutet daher, dieses Siegel,
diesen unauslöschlichen Abglanz der Liebe Gottes, zu bewahren. Wir sind keine Spezies, die aus vorab
definierten biochemischen Algorithmen besteht: Jeder von uns hat eine unersetzliche und unnachahmliche
Berufung, die im Laufe seines Lebens zutage tritt und gerade in der Kommunikation mit anderen zum Ausdruck
kommt.

Wenn wir in unserer Wachsamkeit nachlassen, läuft die digitale Technologie jedoch Gefahr, einige Grundpfeiler
der menschlichen Zivilisation, die wir bisweilen für selbstverständlich halten, radikal zu verändern. Durch die
Simulation menschlicher Stimmen und Gesichter, von Weisheit und Wissen, Bewusstsein und Verantwortung,
Empathie und Freundschaft greifen die als künstliche Intelligenz bekannten Systeme nicht nur in
Informationsökosysteme ein, sondern dringen auch in die tiefste Ebene der Kommunikation ein, nämlich die der
menschlichen Beziehungen.

Die Herausforderung, die sich hier stellt, ist also nicht technologischer, sondern anthropologischer Natur. Die
Gesichter und Stimmen zu bewahren bedeutet letztlich, uns selbst zu bewahren. Die Chancen, die digitale
Technologien und künstliche Intelligenz bieten, mit Mut, Entschlossenheit und Urteilsvermögen anzunehmen,
bedeutet nicht, dass wir unsere Augen vor kritischen Punkten, Unklarheiten und Risiken verschließen.

Nicht auf eigenes Denken verzichten

Es gibt seit langem zahlreiche Belege dafür, dass Algorithmen, die darauf ausgelegt sind, die Interaktion in
sozialen Medien zu maximieren – was für die Plattformen profitabel ist –, schnelle Emotionen belohnen und
zeitaufwändigere menschliche Reaktionen, wie beispielsweise die Suche nach Verständnis und das
Nachdenken, benachteiligen. Indem sie Gruppen von Menschen in Blasen schneller Zustimmung und schneller
Empörung einordnen, verringern diese Algorithmen unsere Fähigkeit, zuzuhören und kritisch zu denken, und
verstärken die soziale Polarisierung.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 13



Hinzu kommt dann ein naives und unkritisches Vertrauen in die Künstliche Intelligenz, die als allwissende
„Freundin”, als Quelle aller Informationen, als Archiv aller Erinnerungen, als „Orakel” für jeden Ratschlag
angesehen wird. Das alles kann noch weiter dazu beitragen, dass unsere Fähigkeit nachlässt, analytisch und
kreativ zu denken, Bedeutungen zu verstehen und zwischen Syntax und Semantik zu unterscheiden.

Obwohl die KI Unterstützung und Hilfe bei der Bewältigung kommunikativer Aufgaben bieten kann, birgt die
Vermeidung eigenständigen Denkens und die Zufriedenheit mit einer künstlichen statistischen
Zusammenstellung langfristig die Gefahr, dass unsere kognitiven, emotionalen und kommunikativen Fähigkeiten
nachlassen.

In den letzten Jahren übernehmen künstliche Intelligenzsysteme zunehmend auch die Kontrolle über die
Produktion von Texten, Musik und Videos. Ein Großteil der menschlichen Kreativwirtschaft läuft somit Gefahr,
demontiert und durch das Label „Powered by AI” ersetzt zu werden, wodurch die Menschen zu bloßen passiven
Konsumenten von nicht gedachten Gedanken, anonymen Produkten ohne Urheberschaft und ohne Liebe
werden. Die Meisterwerke des menschlichen Genius in den Bereichen Musik, Kunst und Literatur werden zu
einem bloßen Übungsfeld für Maschinen degradiert.

Allerdings beschäftigt uns nicht so sehr die Frage, was die Maschine leisten kann oder leisten wird, sondern
das, was wir leisten können und leisten werden, wenn wir an Menschlichkeit und Erkenntnis zunehmen und
diese mächtigen Werkzeuge, die uns zur Verfügung stehen, klug einsetzen.

Seit jeher ist der Mensch versucht, sich die Früchte des Wissens anzueignen, ohne sich anzustrengen, ohne zu
forschen und ohne persönliche Verantwortung zu übernehmen. Auf den kreativen Prozess zu verzichten und
seine geistigen Fähigkeiten und Vorstellungskräfte den Maschinen zu überlassen, bedeutet jedoch, die Talente
zu begraben, die wir erhalten haben, um als Menschen in Beziehung zu Gott und zu den anderen zu wachsen.
Es bedeutet, unser Gesicht zu verbergen und unsere Stimme zum Schweigen zu bringen.

Sein oder Schein: Simulation der Beziehungen und der Wirklichkeit

Wenn wir durch unsere Feeds scrollen, wird es immer schwieriger zu erkennen, ob wir mit anderen Menschen
oder mit „Bots” oder „virtuellen Influencern” interagieren. Die wenig transparenten Eingriffe dieser
automatisierten Agenten beeinflussen öffentliche Debatten und die Entscheidungen der Menschen. Chatbots,
die auf großen Sprachmodellen (LLMs) basieren, erweisen sich durch die kontinuierliche Optimierung
personalisierter Interaktionen als überraschend effektiv bei der verdeckten Beeinflussung. Die dialogische,
adaptive und mimetische Struktur dieser Sprachmodelle ist in der Lage, menschliche Gefühle nachzuahmen und
so Beziehung zu simulieren. Diese Anthropomorphisierung, die sogar unterhaltsam sein kann, ist gleichzeitig
irreführend, insbesondere für anfälligere Menschen. Denn Chatbots, die übermäßig „liebevoll” und zudem immer
präsent und verfügbar sind, können zu versteckten Gestaltern unserer emotionalen Zustände werden und auf
diese Weise in die Intimsphäre der Menschen eindringen und diese in Beschlag nehmen.

Technologien, die unser Bedürfnis nach Beziehungen ausnutzen, können nicht nur schmerzhafte Folgen für das
Leben einzelner Menschen haben, sondern auch das soziale, kulturelle und politische Gefüge der Gesellschaft
schädigen. Dies geschieht, wenn wir Beziehungen zu anderen Menschen durch Beziehungen zu KI-Systemen
ersetzen, die unsere Gedanken katalogisieren und eine Welt aus Spiegeln um uns herum zu konstruieren, in der
alles „nach unserem Bild und Gleichnis“ geschaffen ist. Dadurch wird uns die Möglichkeit genommen, anderen
Menschen zu begegnen, die immer anders sind als wir selbst und mit denen wir lernen können und müssen,
umzugehen. Ohne Annahme des Andersseins, kann es weder Beziehungen oder Freundschaft geben.

Eine weitere große Herausforderung, die diese neuen Systeme mit sich bringen, ist die Verzerrung (auf Englisch
„Bias“), die dazu führt, dass die Wirklichkeit verfälscht wahrgenommen und weitergegeben wird. KI-Modelle sind
von der Weltanschauung ihrer Entwickler geprägt und können ihrerseits Denkweisen aufzwingen, indem sie die
Stereotypen und Vorurteile der Daten, auf die sie zurückgreifen, reproduzieren. Die mangelnde Transparenz bei
der Entwicklung von Algorithmen sowie die unzureichende soziale Repräsentativität der Daten führen dazu,
dass wir in Netzwerken gefangen bleiben, die unsere Gedanken manipulieren und bestehende soziale

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 14



Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten aufrechterhalten und vertiefen.

Das Risiko ist groß. Die Macht der Simulation ist so groß, dass die KI uns sogar mit der Erzeugung paralleler
„Wirklichkeiten“ täuschen kann, indem sie sich unsere Gesichter und Stimmen aneignet. Wir sind in eine
Multidimensionalität eingetaucht, in der es immer schwieriger wird, die Wirklichkeit von der Fiktion zu
unterscheiden.

Ungenauigkeiten verschärfen dieses Problem nur noch. Systeme, die statistische Wahrscheinlichkeiten als
Wissen präsentieren, bieten uns bestenfalls Annäherungen an die Wahrheit, die manchmal regelrechte
Täuschungen sind. Die mangelnde Überprüfung von Quellen in Verbindung mit der Krise der Berichterstattung
vor Ort, bei der Informationen ständig an den Orten gesammelt und überprüft werden müssen, an denen
Ereignisse stattfinden, kann Desinformation weiter begünstigen und zu einem wachsenden Gefühl von
Misstrauen, Verwirrung und Unsicherheit führen.

Eine mögliche Allianz

Hinter dieser enormen unsichtbaren Macht, die uns alle beeinflusst, stehen nur eine Handvoll Unternehmen,
deren Gründer kürzlich als Schöpfer der „Person des Jahres 2025“ vorgestellt wurden, d.h. als Architekten der
künstlichen Intelligenz. Dies gibt Anlass zu erheblichen Bedenken hinsichtlich der oligopolistischen Kontrolle
algorithmischer Systeme und künstlicher Intelligenz, die in der Lage sind, das Verhalten subtil zu beeinflussen
und sogar die Geschichte der Menschheit – einschließlich der Geschichte der Kirche – neu zu schreiben, oft
ohne dass wir uns dessen wirklich bewusst sind.

Die vor uns liegende Aufgabe besteht nicht darin, die digitale Innovation zu stoppen, sondern sie zu lenken und
uns ihrer Ambivalenz bewusst zu sein. Es ist an jedem Einzelnen von uns, seine Stimme zur Verteidigung des
Menschen zu erheben, damit wir diese Werkzeuge wirklich als Verbündete für uns gewinnen können.

Eine solche Allianz ist möglich, aber sie muss sich auf drei Säulen gründen: Verantwortung, Zusammenarbeit
und Bildung.

Zunächst Verantwortung. Diese kann je nach der Rolle, die wir innehaben, als Ehrlichkeit, Transparenz, Mut,
Weitsicht, Pflicht zur Weitergabe von Wissen oder Recht auf Information zum Ausdruck kommen. Im
Allgemeinen kann sich jedoch niemand seiner Verantwortung gegenüber der Zukunft, die wir gestalten,
entziehen.

Für diejenigen, die an der Spitze von Online-Plattformen stehen, bedeutet dies, dass sie sicherstellen müssen,
dass ihre Geschäftsstrategien nicht ausschließlich vom Kriterium der Gewinnmaximierung geleitet werden,
sondern auch von einer zukunftsorientierten Vision, die das Gemeinwohl berücksichtigt, so wie einem jeden von
ihnen das Wohlergehen seiner eigenen Kinder am Herzen liegt.

Von den Urhebern und Entwicklern von KI-Modellen ist Transparenz und soziale Verantwortung hinsichtlich der
Gestaltungsprinzipien und Moderationssysteme, die ihren Algorithmen und den von ihnen entwickelten Modellen
zugrunde liegen, gefordert, damit eine informierte Zustimmung vonseiten der Nutzer begünstigt wird.

Die gleiche Verantwortung obliegt auch nationalen Gesetzgebern und supranationalen Regulierungsbehörden,
deren Aufgabe es ist, die Achtung der Menschenwürde zu gewährleisten. Durch geeignete Vorschriften kann
verhindert werden, dass Menschen emotionale Bindungen zu Chatbots aufbauen, und die Verbreitung falscher,
manipulierender oder irreführender Inhalte eingedämmt werden, wodurch die Integrität von Informationen
gegnüber ihrer täuschenden Simulation gewahrt bleibt.

Medien- und Kommunikationsunternehmen dürfen ihrerseits nicht zulassen, dass Algorithmen, die darauf
ausgelegt sind, um jeden Preis ein paar Sekunden zusätzliche Aufmerksamkeit zu erregen, Vorrang vor ihrem
Berufsethos haben, das auf die Suche nach der Wahrheit ausgerichtet ist. Das Vertrauen der Öffentlichkeit wird

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 15



durch Genauigkeit und Transparenz gewonnen, nicht durch das Streben nach jeder Art von möglicher
Interaktion. Von KI generierte oder manipulierte Inhalte müssen klar gekennzeichnet und von Inhalten
unterschieden werden, die von Menschen erstellt wurden. Die Urheberschaft und das Eigentumsrecht an den
Werken von Journalisten und anderen Content-Erstellern müssen geschützt werden. Informationen sind ein
öffentliches Gut. Ein konstruktiver und sinnvoller Dienst an der Allgemeinheit basiert nicht auf
Undurchsichtigkeit, sondern auf der Transparenz der Quellen, der Einbeziehung der Beteiligten und hohen
Qualitätsstandards.

Alle sind wir zurZusammenarbeitaufgerufen. Kein Sektor kann die Herausforderung, die darin besteht, die
digitale Innovation zu gestalten und die KI zu regeln, alleine bewältigen. Deswegen müssen
Schutzmechanismen geschaffen werden. Alle Beteiligten – von der Technologiebranche über Gesetzgeber,
Kreativunternehmen und die akademische Welt bis hin zu Künstlern, Journalisten und Pädagogen – müssen in
den Aufbau und die Förderung einer mündigen und verantwortungsbewussten digitalisierten Gesellschaft
einbezogen werden.

Wir alle sind zurZusammenarbeitaufgerufen. Kein Sektor kann die Herausforderung der Steuerung digitaler
Innovationen und der KI-Governance alleine bewältigen. Daher müssen Schutzmaßnahmen getroffen werden.
Alle betroffenen Gruppen – von der Technologiebranche über Gesetzgeber, Kreativunternehmen und
Wissenschaft bis hin zu Künstlern, Journalisten und Pädagogen – müssen in den Aufbau und die Umsetzung
einer informierten und verantwortungsvollen digitalisierten Gesellschaft einbezogen werden.

Darauf zielt dieBildung: unsere persönlichen Kompetenzen zu stärken, die es uns ermöglichen, kritisch zu
denken; die Zuverlässigkeit von Quellen und die möglichen Interessen hinter der Auswahl der Informationen, die
uns erreichen, zu bewerten; die psychologischen Mechanismen zu verstehen, die sie auslösen; unseren
Familien, Gemeinschaften und Vereinigungen zu erlauben, praktische Kriterien für eine gesündere und
verantwortungsbewusstere Kommunikationskultur zu entwickeln.

Gerade deshalb ist es immer dringender nötig, in den Bildungssystemen auf allen Ebenen auch die
Kompetenzen im Bereich der Künstlichen Intelligenz zu stärken, die einige zivile Einrichtungen bereits fördern.
Als Katholiken können und müssen wir unseren Beitrag leisten, damit die Menschen – insbesondere die jungen
– die Fähigkeit zum kritischen Denken erwerben und in geistiger Freiheit aufwachsen können. Diese
Medienkompetenz sollte außerdem in umfassendere Initiativen zur Weiterbildung integriert werden, die auch
ältere Menschen und ausgegrenzte Mitglieder der Gesellschaft erreichen, die sich angesichts des raschen
technologischen Wandels oft ausgeschlossen und ohnmächtig fühlen.

Medien-, Informations- und KI-Kompetenz helfen Einzelpersonen dabei, sich nicht den anthropomorphisierenden
Tendenzen von KI-Systemen anzupassen, und ermöglichen es ihnen, diese Systeme als Werkzeuge zu
betrachten und stets eine externe Validierung der von KI-Systemen bereitgestellten Quellen vorzunehmen – die
ungenau oder falsch sein könnten. Solch eine Kompetenz ermöglicht auch einen besseren Datenschutz und
eine bessere Privatsphäre durch ein gesteigertes Bewusstsein für Sicherheitsparameter und
Beschwerdemöglichkeiten. Es ist wichtig, sich selbst und andere darin zu schulen, die KI bewusst zu nutzen,
und in diesem Zusammenhang das eigene Bild (Fotos und Audio), das eigene Gesicht und die eigene Stimme
zu bewahren, um zu verhindern, dass sie für die Erstellung schädlicher Inhalte und Verhaltensweisen wie
digitalen Betrug, Cybermobbing undDeepfakesverwendet werden, die ohne Zustimmung der Betroffenen deren
Privatsphäre und Intimität verletzen. So wie die industrielle Revolution grundlegende Kenntnisse erforderte,
damit die Menschen auf neue Entwicklungen reagieren konnten, so erfordert auch die digitale Revolution digitale
Kompetenz (zusammen mit humanistischer und kultureller Bildung), um zu verstehen, wie Algorithmen unsere
Wahrnehmung der Realität prägen, wie KI-Verzerrungen funktionieren, welche Mechanismen das Erscheinen
bestimmter Inhalte in unseren Feeds bestimmen, welche wirtschaftlichen Prämissen und Modelle der KI-
Wirtschaft es gibt und wie sie sich verändern können.

Wir müssen dafür sorgen, dass das Gesicht und die Stimme wieder die Person zum Ausdruck bringen. Wir
müssen die Gabe der Kommunikation als die tiefste Wahrheit des Menschen bewahren, an der sich auch jede
technologische Innovation orientieren muss.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 16



Mit diesen Überlegungen danke ich allen, die sich für die hier dargelegten Ziele einsetzen, und segne von
Herzen alle, die sich mithilfe der Kommunikationsmittel für das Gemeinwohl engagieren.

Aus dem Vatikan, am 24. Januar 2026, dem Gedenktag des heiligen Franz von Sales.

LEO PP. XIV

________________

[1] »Nach dem Bild Gottes geschaffen zu sein bedeutet, dass dem Menschen seit seiner Erschaffung ein
königlicher Charakter eingeprägt wurde [...]. Gott ist Liebe und Quelle der Liebe: Der göttliche Schöpfer hat auch
diese Eigenschaft in unser Gesicht geschrieben, damit der Mensch durch die Liebe – Spiegelbild der göttlichen
Liebe – die Würde seiner Natur und die Ähnlichkeit mit seinem Schöpfer erkennt und zum Ausdruck bringt«
(Gregor von Nyssa,Die Erschaffung des Menschen:PG44, 137).

[00118-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua polacca

Chronić ludzkie głosy i twarze

Drodzy Bracia i Siostry!

Twarz i głos są cechami unikalnymi, wyróżniającymi każdej osoby – ukazują jej niepowtarzalną tożsamość i są
elementem konstytutywnym każdego spotkania. Starożytni dobrze o tym wiedzieli. Tak więc, aby zdefiniować
osobę ludzką, starożytni Grecy używali słowa „twarz” (prósopon), które etymologicznie wskazuje na to, co
znajduje się przed wzrokiem, miejsce obecności i relacji. Łaciński termin persona (odper-sonare) zawiera
natomiast w sobie dźwięk – nie jakikolwiek dźwięk, ale niepowtarzalny głos konkretnej osoby.

Twarz i głos są święte. Zostały nam dane przez Boga, który stworzył nas na swój obraz i podobieństwo,
powołując nas do życia za pomocą Słowa, które sam do nas skierował; Słowa, które najpierw rozbrzmiewało
przez wieki w głosach proroków, a następnie w pełni czasów stało się ciałem. To Słowo – ta komunikacja, którą
Bóg przekazuje o sobie samym – mogliśmy również bezpośrednio usłyszeć i zobaczyć (por.1 J1, 1-3), ponieważ
dało się poznać w głosie i Obliczu Jezusa, Syna Bożego.

Od chwili stworzenia Bóg pragnął człowieka jako swojego rozmówcę i – jak mówi św. Grzegorz z Nyssy[1]–
odcisnął na jego twarzy odblask miłości Bożej, aby mógł w pełni przeżywać swoje człowieczeństwo poprzez
miłość. Strzeżenie ludzkich twarzy i głosów oznacza zatem strzeżenie tej pieczęci, tego nieusuwalnego
odblasku miłości Boga. Nie jesteśmy gatunkiem złożonym ze zdefiniowanych z góry algorytmów
biochemicznych. Każdy z nas ma niezastąpione i niepowtarzalne powołanie, które wynika z życia i objawia się
właśnie w komunikacji z innymi.

Jeśli nie będziemy przestrzegać tej zasady, technologia cyfrowa może radykalnie zmienić niektóre z
fundamentalnych filarów cywilizacji ludzkiej, które czasami uważamy za oczywiste. Symulując ludzkie głosy i
twarze, mądrość i wiedzę, świadomość i odpowiedzialność, empatię i przyjaźń, systemy znane jako sztuczna
inteligencja nie tylko ingerują w ekosystemy informacyjne, ale także wkraczają na najgłębszy poziom
komunikacji, czyli ten dotyczący relacji międzyludzkich.

Wyzwanie to nie ma zatem charakteru technologicznego, ale antropologiczny. Ochrona twarzy i głosów oznacza
ostatecznie ochronę nas samych. Przyjęcie z odwagą, determinacją i rozeznaniem możliwości oferowanych
przez technologię cyfrową i sztuczną inteligencję nie oznacza ukrywania przed nami samymi punktów
krytycznych, niejasności i zagrożeń.

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 17



Nie rezygnować z własnych przemyśleń

Od dawna istnieje wiele dowodów na to, że algorytmy zaprojektowane w celu maksymalizacji zaangażowania w
mediach społecznościowych – co jest opłacalne dla platform – nagradzają szybkie emocje, a jednocześnie
penalizują bardziej czasochłonne przejawy ludzkiej aktywności, takie jak wysiłek rozumienia i refleksji.
Zamykając grupy ludzi w bańkach łatwego konsensusu i łatwego oburzenia, algorytmy te osłabiają zdolność
słuchania i krytycznego myślenia oraz zwiększają polaryzację społeczną.

Do tego doszło jeszcze naiwne, bezkrytyczne zaufanie do sztucznej inteligencji jako wszechwiedzącej
„przyjaciółki”, źródła wszelkiej wiedzy, archiwum wszystkich wspomnień, „wyroczni” udzielającej wszelkich
porad. Wszystko to może jeszcze bardziej osłabić naszą zdolność do analitycznego i kreatywnego myślenia,
rozumienia sensów, rozróżniania między składnią a semantyką.

Chociaż sztuczna inteligencja może zapewnić wsparcie i pomoc w zarządzaniu zadaniami komunikacyjnymi, to
jednak unikanie wysiłku własnego myślenia i zadowalanie się sztucznymi statystykami może w dłuższej
perspektywie osłabić nasze zdolności poznawcze, emocjonalne i komunikacyjne.

W ostatnich latach systemy sztucznej inteligencji przejmują coraz większą kontrolę nad wytwarzaniem tekstów,
muzyki i filmów. W ten sposób znacząca część ludzkiej branży kreatywnej jest zagrożona likwidacją i
zastąpieniem etykietą Powered by AI, przemieniając osoby w biernych konsumentów nieprzemyślanych idei,
anonimowych produktów, pozbawionych autorstwa i miłości. Natomiast arcydzieła ludzkiego geniuszu w
dziedzinie muzyki, sztuki i literatury są sprowadzane do roli zwykłego pola szkoleniowego dla maszyn.

Kwestią, która leży nam na sercu, nie jest jednak to, co potrafi lub będzie w stanie zrobić maszyna, ale to, co my
możemy i będziemy mogli uczynić, wzrastając w człowieczeństwie i poznaniu, dzięki mądremu wykorzystaniu
tak potężnych narzędzi, jakie mamy do dyspozycji. Od zawsze człowiek był kuszony, aby przywłaszczać sobie
owoce wiedzy bez wysiłku zaangażowania, poszukiwań i osobistej odpowiedzialności. Rezygnacja z procesu
twórczego i przekazanie maszynom własnych funkcji umysłowych i wyobraźni oznacza jednak pogrzebanie
talentów, które otrzymaliśmy, aby wzrastać jako osoby w relacji z Bogiem i innymi ludźmi. Oznacza to ukrycie
naszej twarzy i wyciszenie naszego głosu.

Być czy udawać: symulacja relacji i rzeczywistości

Kiedy przeglądamy nasze strumienie informacji (feed), coraz trudniej jest nam zrozumieć, czy wchodzimy w
interakcję z innymi ludźmi, czy też z botami lub wirtualnymi influencerami. Nieprzejrzyste działania tych
zautomatyzowanych agentów wpływają na debaty publiczne i wybory dokonywane przez osoby. Szczególnie
chatboty, oparte na dużych modelach językowych (LLM), okazują się zaskakująco skuteczne w ukrytej perswazji
poprzez ciągłą optymalizację spersonalizowanej interakcji. Dialogowa, adaptacyjna i mimetyczna struktura tych
modeli językowych jest w stanie naśladować ludzkie uczucia i w ten sposób symulować relację. Ta
antropomorfizacja, która może być nawet zabawna, jest jednocześnie zwodnicza, zwłaszcza dla osób
najbardziej wrażliwych. Ponieważ chatboty – uczynione nadmiernie „afektowanymi”, a także zawsze obecnymi i
dostępnymi – mogą stać się ukrytymi architektami naszych stanów emocjonalnych i w ten sposób naruszać i
zajmować sferę intymności osób.

Technologia, która wyzyskuje naszą potrzebę relacji, może nie tylko mieć bolesne konsekwencje dla losu
poszczególnych osób, ale może również zaszkodzić tkance społecznej, kulturowej i politycznej społeczeństw.
Dzieje się tak, gdy relacje z innymi zastępujemy relacjami ze sztuczną inteligencją, która została wyszkolona do
katalogowania naszych myśli, a następnie budowania wokół nas świata luster, w którym każda rzecz jest
utworzona „na nasze obraz i podobieństwo”. W ten sposób pozwalamy się okraść z możliwości spotkania z
drugim człowiekiem, który zawsze jest inny od nas i z którym możemy i musimy nauczyć się konfrontować. Bez
akceptacji odmienności nie może być ani relacji, ani przyjaźni.

Kolejnym wielkim wyzwaniem, jakie stawiają przed nami te nowe systemy, jest zjawisko błędu poznawczego
(ang. bias), które prowadzi do nabywania i przekazywania zafałszowanego postrzegania rzeczywistości. Modele

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 18



sztucznej inteligencji są kształtowane przez światopogląd osób, które je tworzą, i mogą z kolei narzucać
sposoby myślenia, powielając stereotypy i uprzedzenia obecne w danych, z których czerpią. Brak przejrzystości
w projektowaniu algorytmów w połączeniu z nieodpowiednią reprezentacją społeczną danych sprawiają, że
pozostajemy uwięzieni w sieciach, które manipulują naszymi myślami oraz utrwalają i pogłębiają istniejące
nierówności i niesprawiedliwości społeczne.

Ryzyko jest ogromne. Potęga symulacji jest tak wielka, że sztuczna inteligencja może nas zwieść, wytwarzając
równoległe „rzeczywistości” i przywłaszczając sobie nasze twarze i nasze głosy. Jesteśmy zanurzeni w
wielowymiarowości, w której coraz trudniej jest odróżnić rzeczywistość od fikcji.

Do tego dochodzi problem braku precyzji. Systemy, które podają prawdopodobieństwo statystyczne jako
wiedzę, w rzeczywistości oferują nam co najwyżej przybliżone informacje, które czasami są wręcz prawdziwymi
„halucynacjami”. Brak weryfikacji źródeł, w połączeniu z kryzysem dziennikarstwa terenowego, które wymaga
ciągłego gromadzenia i weryfikacji informacji w miejscach, gdzie dzieją się wydarzenia, może tworzyć jeszcze
bardziej podatny grunt dla dezinformacji, powodując rosnące poczucie nieufności, dezorientacji i niepewności.

Możliwe przymierze

Za tą ogromną, niewidzialną siłą, która nas wszystkich ogarnia, stoi tylko garstka firm, których założyciele zostali
niedawno przedstawieni jako twórcy „osoby roku 2025”, czyli architekci sztucznej inteligencji. Budzi to poważną
obawą oligopolistyczną kontrolę nad systemami algorytmicznymi i sztuczną inteligencją, które są w stanie
subtelnie ukierunkowywać zachowania, a nawet na nowo pisać historię ludzkości – włącznie z historią Kościoła –
często w taki sposób, że nie jesteśmy w stanie naprawdę sobie z tego zdać sprawy.

Stojące przed nami wyzwanie nie polega na zatrzymaniu innowacji cyfrowej, ale na kierowaniu nią, mając
świadomość jej ambiwalentnego charakteru. Każdy z nas powinien zabrać głos w obronie osób, tak aby
narzędzia te mogły zostać przez nas naprawdę zintegrowane jako sprzymierzeńcy.

Przymierze to jest możliwe, ale musi opierać się na trzech filarach: odpowiedzialności, współpracy i edukacji.

Przede wszystkim odpowiedzialność. W zależności od pełnionej funkcji może ona przybierać różne formy, takie
jak uczciwość, przejrzystość, odwaga, zdolność przewidywania, obowiązek dzielenia się wiedzą, prawo do
informacji. Ogólnie rzecz biorąc, nikt nie może uchylić się od własnej odpowiedzialności za przyszłość, którą
budujemy.

Dla osób stojących na czele platform internetowych oznacza to upewnienie się, że ich strategie biznesowe nie
są kierowane wyłącznie zgodnie z kryterium maksymalizacji zysków, ale także dalekowzroczną wizją,
uwzględniającą dobro wspólne – tak samo, jak każdy z nich troszczy się o dobro własnych dzieci.

Od twórców i programistów modeli sztucznej inteligencji wymaga się przejrzystości i odpowiedzialności
społecznej w odniesieniu do zasad projektowania i systemów moderacji, leżących u podstaw ich algorytmów i
opracowywanych modeli, tak aby sprzyjać wyrażaniu przez użytkowników świadomej zgody.

Ta sama odpowiedzialność spoczywa również na krajowych ustawodawcach i organach regulacyjnych, których
zadaniem jest czuwanie nad poszanowaniem ludzkiej godności. Odpowiednie regulacje mogą chronić osoby
przed emocjonalnym przywiązaniem do chatbotów i ograniczyć rozpowszechnianie fałszywych, manipulacyjnych
lub wprowadzających w błąd treści, zachowując integralność informacji, mając na względzie wprowadzającą w
błąd symulację.

Przedsiębiorstwa z branży mediów i komunikacji nie mogą z kolei pozwolić, aby algorytmy, ukierunkowane na
wygranie za wszelką cenę walki o kilka sekund dodatkowej uwagi, przeważyły nad wiernością ich wartościom
zawodowym, które mają na celu poszukiwanie prawdy. Zaufanie opinii publicznej zdobywa się dzięki
dokładności i przejrzystości, a nie poprzez dążenie do jakiegokolwiek zainteresowania. Treści generowane lub

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 19



manipulowane przez sztuczną inteligencję należy wyraźnie oznaczać i odróżniać od treści tworzonych przez
osoby. Konieczna jest ochrona autorstwa i suwerennego prawa własności do dzieł dziennikarzy i innych twórców
treści. Informacja jest dobrem publicznym. Konstruktywna i znacząca służba publiczna nie opiera się na
niejasności, ale na przejrzystości źródeł, włączeniu zainteresowanych stron oraz na wysokim standardzie
jakości.

Wszyscy jesteśmy wezwani do współpracy. Żaden sektor nie jest w stanie samodzielnie stawić czoła wyzwaniu,
jakim jest kierowanie innowacjami cyfrowymi i zarządzanie sztuczną inteligencją. Konieczne jest zatem
stworzenie mechanizmów zabezpieczających. Wszystkie zainteresowane strony – od przemysłu
technologicznego po ustawodawców, od firm kreatywnych po świat akademicki, od artystów po dziennikarzy i
wychowawców – muszą być zaangażowane w budowanie i urzeczywistnianie świadomego i odpowiedzialnego
obywatelstwa cyfrowego.

Właśnie do tego dąży edukacja: do powiększania naszych osobistych zdolności krytycznego myślenia, oceny
wiarygodności źródeł i ewentualnych interesów stojących za doborem informacji, które do nas docierają, do
zrozumienia mechanizmów psychologicznych, jakie one uruchamiają oraz do umożliwienia naszym rodzinom,
społecznościom i stowarzyszeniom wypracowania praktycznych kryteriów dla zdrowszej i bardziej
odpowiedzialnej kultury komunikacji.

Dlatego więc, coraz pilniejsze staje się wprowadzenie do systemów edukacyjnych na każdym poziomie również
umiejętności alfabetyzacji w zakresie mediów, informacji i sztucznej inteligencji, którą już promują niektóre
instytucje cywilne. Jako katolicy możemy i musimy wnieść swój wkład, aby ludzie – zwłaszcza młodzi – nabyli
umiejętność krytycznego myślenia i wzrastali w wolności ducha. Ta alfabetyzacja powinna być również włączona
w szersze inicjatywy kształcenia ustawicznego, obejmujące również osoby starsze i marginalizowanych
członków społeczeństwa, którzy często czują się wykluczeni i bezsilni w obliczu szybkich zmian
technologicznych.

Alfabetyzacja w zakresie mediów, informacji i sztucznej inteligencji pomoże wszystkim nie ulegać
antropomorfizującemu dryfowi tych systemów, ale traktować je jako narzędzia, zawsze korzystać z zewnętrznej
weryfikacji źródeł – które mogą być niedokładne lub błędne – dostarczanych przez systemy sztucznej
inteligencji, chronić swoją prywatność i własne dane, znając parametry bezpieczeństwa i możliwości zgłaszania
sprzeciwu. Ważne jest, aby wychowywać, kształcąc siebie i innych w zakresie świadomego korzystania ze
sztucznej inteligencji, a w tym kontekście chronić swój wizerunek (zdjęcia i nagrania audio), własną twarz i głos,
aby zapobiec wykorzystaniu ich do tworzenia szkodliwych treści i zachowań, takich jak oszustwa cyfrowe,
cyberprzemoc, deepfake, które naruszają prywatność i intymność osób bez ich zgody. Podobnie jak rewolucja
przemysłowa wymagała podstawowej umiejętności czytania i pisania, aby umożliwić ludziom reagowanie na
nowości, tak samo rewolucja cyfrowa wymaga alfabetyzacji cyfrowej (wraz z formacją humanistyczną i
kulturową), aby zrozumieć, w jaki sposób algorytmy kształtują naszą percepcję rzeczywistości, jak działają
uprzedzenia sztucznej inteligencji, jakie mechanizmy decydują o pojawianiu się określonych treści w naszych
strumieniach informacji (feed) oraz czym są – i jak mogą się zmieniać – założenia i modele ekonomiczne
gospodarki opartej na sztucznej inteligencji.

Potrzebujemy, aby twarz i głos na nowo oznaczały osobę. Musimy strzec daru komunikacji jako najgłębszej
prawdy człowieka, ku której należy ukierunkowywać każdą innowację technologiczną.

Przedkładając te refleksje, dziękuję wszystkim działającym na rzecz realizacji zarysowanych tu celów, i z całego
serca błogosławię wszystkich pracujących dla dobra wspólnego za pośrednictwem środków komunikacji.

Z Watykanu, 24 stycznia 2026 r., we wspomnienie św. Franciszka Salezego.

LEON PP. XIV

________________________

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 20



[1]Fakt, że człowiek został stworzony na obraz Boga, oznacza, iż od chwili swego stworzenia naznaczony on
został królewskim charakterem. Bóg jest miłością i źródłem miłości: Boski Stwórca wpisał także ten rys w nasze
oblicze, aby człowiek poprzez miłość – odblask miłości Bożej – rozpoznawał i ukazywał godność swojej natury
oraz podobieństwo do swego Stwórcy. Por. Św. Grzegorz z Nyssy,De opificio hominis, PG 44, 137: O
stworzeniu człowieka, Wstęp, tłum., przypisy Marta Przyszychowska, Kraków 2006, s. 58, 60.

[00118-PL.01] [Testo originale: Italiano]

[B0064-XX.02]

Bollettino N. 0064 - 24.01.2026 21


