2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0053
Martedi 20.01.2026

Sommario:

¢ Messaggio del Santo Padre per la XXXIV Giornata Mondiale del Malato

¢ Messaggio del Santo Padre per la XXXIV Giornata Mondiale del Malato

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Pubblichiamo di seguito il Messaggio del Santo Padre Leone XIV per la XXXIV Giornata Mondiale del Malato
2026 sul tema “La compassione del Samaritano: amare portando il dolore dell’altro”:

Messaggio del Santo Padre




Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 2

La compassione del samaritano: amare portando il dolore dell'altro
Cari fratelli e sorelle!

La XXXIV Giornata Mondiale del Malato sara celebrata solennemente a Chiclayo, in Peru, I'11 febbraio 2026.
Per questa circostanza ho voluto riproporre I'immagine del buon samaritano, sempre attuale e necessaria per
riscoprire la bellezza della carita e la dimensione sociale della compassione, per porre 'attenzione sui bisognosi
e sui sofferenti, come sono i malati.

Tutti abbiamo ascoltato e letto questo commovente testo di San Luca (cfr Lc 10,25-37). A un dottore della legge
che gli chiede chi sia il prossimo da amare, Gesu risponde raccontando una storia: un uomo che viaggiava da
Gerusalemme a Gerico fu aggredito dai ladri e lasciato mezzo morto; un sacerdote e un levita passarono oltre,
ma un samaritano ebbe compassione di lui, gli fascio le ferite, o portd in una locanda e pago perché fosse
curato. Ho voluto proporre la riflessione su questo passo biblico, con la chiave ermeneutica dellEnciclica Fratelli
tutti, del mio amato predecessore Papa Francesco, dove la compassione e la misericordia verso il bisognoso
non si riducono a un mero sforzo individuale, ma si realizzano nella relazione: con il fratello bisognoso, con
quanti se ne prendono cura e, alla base, con Dio che ci dona il suo amore.

1. Il dono dell’incontro: la gioia di dare vicinanza e presenza

Viviamo immersi nella cultura della rapidita, del’immediatezza, della fretta, ma anche dello scarto e
dell'indifferenza, che ci impedisce di avvicinarci e fermarci lungo il cammino per guardare i bisogni e le
sofferenze che ci circondano. La parabola racconta che il samaritano, vedendo il ferito, non € “passato oltre”, ma
ha avuto per lui uno sguardo aperto e attento, lo sguardo di Gesu, che lo ha portato a una vicinanza umana e
solidale. Il samaritano «si &€ fermato, gli ha donato vicinanza, lo ha curato con le sue stesse mani, ha pagato di
tasca propria e si & occupato di lui. Soprattutto gli ha dato [...] il proprio tempo».[1] Gesu non insegna chi & il
prossimo, ma come diventare prossimo, cioé come diventare noi stessi vicini.[2] A questo proposito, possiamo
affermare con Sant’Agostino che il Signore non ha voluto insegnare chi fosse il prossimo di quel’'uomo, ma a chi
lui doveva farsi prossimo. Infatti nessuno € prossimo di un altro finché non gli si avvicina volontariamente. Percio
si & fatto prossimo colui che ha avuto misericordia.[3]

L’amore non € passivo, va incontro all’altro; essere prossimo non dipende dalla vicinanza fisica o sociale, ma
dalla decisione di amare. Per questo il cristiano si fa prossimo di chi soffre, seguendo I'esempio di Cristo, il vero
Samaritano divino che si & avvicinato all’'umanita ferita. Non si tratta di semplici gesti di filantropia, ma di segni
nei quali si pud percepire che la partecipazione personale alle sofferenze dell’altro implica il donare sé stessi,
significa andare oltre il soddisfacimento dei bisogni, per arrivare a far si che la nostra persona sia parte del
dono.[4] Questa carita si nutre necessariamente dell'incontro con Cristo, che per amore si € donato per noi. San
Francesco lo spiegava molto bene quando, parlando del suo incontro con i lebbrosi, diceva: «Il Signore stesso
mi condusse tra loro»,[5] perché attraverso di loro aveva scoperto la dolce gioia di amare.

Il dono dell’incontro nasce dal legame con Gesu Cristo, che identifichiamo come il buon samaritano che ci ha
portato la salute eterna e che rendiamo presente quando ci chiniamo davanti al fratello ferito. Sant’Ambrogio
diceva: «Poiché dunque nessuno ci € piu prossimo di colui che ha guarito le nostre ferite, amiamolo come
Signore, e amiamolo anche come prossimo: niente infatti € cosi prossimo come il capo alle membra. Amiamo
anche colui che & imitatore di Cristo: amiamo colui che soffre per la poverta altrui, a motivo dell’'unita del
corpo».[6] Essere uno nell’lUno, nella vicinanza, nella presenza, nell’amore ricevuto e condiviso, e godere, come
San Francesco, della dolcezza di averlo incontrato.

2. La missione condivisa nella cura dei malati

San Luca prosegue dicendo che il samaritano “senti compassione”. Avere compassione implica un’emozione
profonda, che spinge all’azione. E un sentimento che sgorga da dentro e porta all'impegno verso la sofferenza
altrui. In questa parabola, la compassione ¢ il tratto distintivo dell’amore attivo. Non & teorica né sentimentale, si
traduce in gesti concreti: il samaritano si avvicina, medica le ferite, si fa carico e si prende cura. Ma attenzione,



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 3

non lo fa da solo, individualmente, «il samaritano cerco un affittacamere che potesse prendersi cura di
quell’'uomo, come noi siamo chiamati a invitare e incontrarci in un “noi” che sia piu forte della somma di piccole
individualita».[7] lo stesso ho constatato, nella mia esperienza di missionario e vescovo in Peru, come molte
persone condividono la misericordia e la compassione alla maniera del samaritano e dell’albergatore. | familiari,
i vicini, gli operatori sanitari, le persone impegnate nella pastorale sanitaria e tanti altri che si fermano, si
avvicinano, curano, portano, accompagnano e offrono cio che hanno, danno alla compassione una dimensione
sociale. Questa esperienza, che si realizza in un intreccio di relazioni, supera il mero impegno individuale. In
questo modo, nell’Esortazione apostolica Dilexi te non solo ho fatto riferimento alla cura dei malati come a una
«parte importante» della missione della Chiesa, ma come a un’autentica «azione ecclesiale» (n. 49). In essa
citavo San Cipriano per mostrare come in quella dimensione possiamo verificare la salute della nostra societa:
«Questa epidemia, questa peste, che sembra orribile e funesta, mette alla prova la giustizia di ognuno, ed
esamina i sentimenti del genere umano: se i sani servano i malati, se i parenti amino con rispetto i loro
congiunti, se i padroni abbiano compassione dei servi che stanno male, se i medici non abbandonino i malati
che chiedono aiuto».[8]

Essere uno nell’'Uno significa sentirci veramente membra di un corpo in cui portiamo, secondo la nostra
vocazione, la compassione del Signore per la sofferenza di tutti gli uomini.[9] Inoltre, il dolore che ci commuove
non € un dolore estraneo, ¢ il dolore di un membro del nostro stesso corpo del quale il nostro Capo ci comanda
di prenderci cura per il bene di tutti. In questo senso si identifica con il dolore di Cristo e, offerto cristianamente,
affretta il compimento della preghiera del Salvatore stesso per I'unita di tutti.[10]

3. Spinti sempre dall'amore per Dio, per incontrarci con noi stessi e con il fratello

Nel duplice comandamento: «Amerai il Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore, con tutta la tua anima, con tutta la
tua forza e con tutta la tua mente, e il tuo prossimo come te stesso» (Lc 10,27), possiamo riconoscere il primato
dell’'amore per Dio e la sua diretta conseguenza sul modo di amare e di relazionarsi del’'uomo in tutte le sue
dimensioni. «<L’amore per il prossimo rappresenta la prova tangibile dell’autenticita dell’amore per Dio, come
attesta I'apostolo Giovanni: “Nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo gli uni gli altri, Dio rimane in noi e 'amore
di lui & perfetto in noi. [...] Dio € amore; chi rimane nell’amore rimane in Dio e Dio rimane in lui” (1Gv
4,12.16)».[11] Sebbene I'oggetto di tale amore sia diverso: Dio, il prossimo e sé stessi, e in tal senso possiamo
intenderli come amori distinti, essi sono sempre inseparabili.[12] Il primato del’amore divino implica che I'azione
dell'uomo sia compiuta senza interesse personale né ricompensa, bensi come manifestazione di un amore che
trascende le norme rituali e si traduce in un culto autentico: servire il prossimo € amare Dio nei fatti.[13]

Questa dimensione ci permette anche di rilevare cio che significa amare sé stessi. Significa allontanare da noi
l'interesse di fondare la nostra autostima o il senso della nostra dignita su stereotipi di successo, carriera,
posizione o discendenza[14] e recuperare la nostra collocazione davanti a Dio e al fratello. Benedetto XVI
diceva che «la creatura umana, in quanto di natura spirituale, si realizza nelle relazioni interpersonali. Piu le vive
in modo autentico, piu matura anche la propria identita personale. Non € isolandosi che I'uomo valorizza se
stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con Dio».[15]

Cari fratelli e sorelle, «il vero rimedio alle ferite del’'umanita € uno stile di vita basato sul’amore fraterno, che ha
la sua radice nell’amore di Dio».[16] Desidero vivamente che nel nostro stile di vita cristiana non manchi mai
questa dimensione fraterna, “samaritana”, inclusiva, coraggiosa, impegnata e solidale, che ha la sua radice piu
intima nella nostra unione con Dio, nella fede in Gesu Cristo. Infiammati da questo amore divino, potremo
davvero donarci per il bene di tutti i sofferenti, specialmente dei nostri fratelli malati, anziani e afflitti.

Eleviamo la nostra preghiera alla Beata Vergine Maria, Salute dei malati; chiediamo il suo aiuto per tutti coloro
che soffrono, che hanno bisogno di compassione, ascolto e conforto, e supplichiamo la sua intercessione con
questa antica preghiera, che veniva recitata in famiglia per coloro che vivono nella malattia e nel dolore:

Dolce Madre, non allontanarti,

non distogliere da me il tuo sguardo.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 4

Vieni con me ovunque

€ non lasciarmi mai solo.

Tu che sempre mi proteggi
come mia vera Madre,

fa’ che mi benedica il Padre,
il Figlio e lo Spirito Santo.

Imparto di cuore la mia benedizione apostolica a tutti i malati, ai loro familiari e a quanti li assistono, agli
operatori sanitari, alle persone impegnate nella pastorale della salute e in modo speciale a coloro che
partecipano a questa Giornata Mondiale del Malato.

Dal Vaticano, 13 gennaio 2026
LEONE PP. XIV
[1] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 63.
[2] Cfr ibid., 80-82.
[3] Cfr S. Agostino, Discorsi, 171, 2; 179 A, 7.

[4] Cfr Benedetto XVI, Lett. enc. Deus charitas est (25 dicembre 2005), 34; S. Giovanni Paolo Il, Lett. ap.
Salvifici doloris (11 febbraio 1984), 28

[5] S. Francesco d’Assisi, Testamento, 2: Fonti Francescane, 110.

[6] S. Ambrogio, Trattato sul Vangelo di San Luca, VII, 84.

[7] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 78.

[8] S. Cipriano, De mortalitate, 16.

[9] Cfr S. Giovanni Paolo Il, Lett. ap. Salvifici doloris (11 febbraio 1984), 24.
[10] Cfr ibid., 31.

[11] Esort. ap. Dilexi te (4 ottobre 2025), 26.

[12] Cfr ibid.

[13] Cfr Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 79.

[14] Cfr ibid., 101.

[15] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 53.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 S

[16] Francesco, Messaggio ai partecipanti al 33° Festival internazionale dei giovani (MLADIFEST), Medjugorije,
1-6 agosto 2022 (16 luglio 2022).

[00096-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

« La compassion du Samatritain : aimer en portant la douleur de I'autre »
Chers freres et sceurs,

la 34e Journée Mondiale du Malade sera célébrée solennellement a Chiclayo, au Pérou, le 11 février 2026.
C’est pourquoi j'ai voulu reproposer I'image du bon Samaritain, toujours actuelle et nécessaire pour redécouvrir
la beauté de la charité et la dimension sociale de la compassion, afin d’attirer I'attention sur les nécessiteux et
les personnes qui souffrent, comme sont les malades.

Nous avons tous entendu et lu ce texte émouvant de saint Luc (cf. Lc 10, 25-37). Un docteur de la Loi demande
a Jésus qui est le prochain a aimer. Celui-ci répond en racontant une histoire : un homme qui voyageait de
Jérusalem a Jéricho fut attaqué par des voleurs et laissé pour mort. Un prétre et un lévite passérent leur chemin,
mais un Samaritain eut pitié de lui, banda ses blessures, 'emmena dans une auberge et paya pour qu’on
s’occupe de lui. J'ai souhaité proposer une réflexion sur ce passage biblique, avec la clé herméneutique de
'Encyclique Fratelli tutti de mon cher prédécesseur le Pape Frangois, ou la compassion et la miséricorde envers
les nécessiteux ne se réduisent pas a un simple effort individuel mais se mettent en ceuvre dans la relation avec
le frére nécessiteux, avec ceux dont on ne s’occupe pas et, a la base, avec Dieu qui nous donne son amour.

1 - Le don de la rencontre : la joie d’offrir la proximité et la présence.

Nous vivons immergés dans une culture de l'instantanéité, de I'immédiateté, de la précipitation, mais aussi du
rejet et de I'indifférence qui nous empéche de nous approcher et de nous arréter en chemin pour regarder les
besoins et les souffrances autour de nous. La parabole raconte que le Samaritain, en voyant le blessé, ne
“passa pas outre”, mais porta sur lui un regard ouvert et attentif, le regard de Jésus qui le conduisit a une
proximité humaine et solidaire. Le Samaritain « s’est arrété, lui a fait le don de la proximité, a personnellement
pris soin de lui, a également payé de sa poche et s’est occupé de lui. Surtout, [...] il lui a donné son temps ».[1]
Jésus n’enseigne pas qui est le prochain, mais comment devenir le prochain, c’est-a-dire comment nous rendre
proches.[2] A cet égard, nous pouvons affirmer avec saint Augustin que le Seigneur n'a pas voulu enseigner qui
était le prochain de cet homme, mais de qui il devait se faire le prochain. En effet, personne n'est le prochain
d'un autre tant qu'il ne s'en approche pas volontairement. C'est pourquoi celui qui a fait preuve de miséricorde
est devenu son prochain.[3]

L’amour n’est pas passif, il va a la rencontre de I'autre ; étre prochain ne dépend pas de la proximité physique
ou sociale, mais de la décision d’aimer. C’est pourquoi le chrétien devient le prochain de celui qui souffre,
suivant 'exemple du Christ, le véritable Samaritain divin qui s’est approché de I'humanité blessée. Il ne s’agit
pas de simples gestes de philanthropie, mais de signes qui permettent de percevoir que la participation
personnelle aux souffrances de I'autre implique de se donner soi-méme. Cela suppose d’aller au-dela de la
satisfaction des besoins pour que notre personne fasse partie du don.[4] Cette charité se nourrit nécessairement
de la rencontre avec le Christ qui s’est donné pour nous par amour. Saint Francois I'expliquait trés bien lorsqu'il
disait, en parlant de sa rencontre avec les lépreux : « Le Seigneur lui-méme me conduisit parmi eux »,[5] parce
qu’il avait découvert a travers eux la douce joie d’aimer.

Le don de la rencontre nait du lien avec Jésus-Christ que nous identifions comme le bon Samaritain qui nous a
apporté le salut éternel et que nous rendons présent lorsque nous nous penchons sur notre frére blessé. Saint
Ambroise disait : « Puis donc que nul n’est plus notre prochain que Celui qui a guéri nos blessures, aimons-Le
comme Seigneur, aimons-Le aussi comme proche : car rien n’est si proche que la téte pour les membres.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 6

Aimons aussi celui qui imite le Christ ; aimons celui qui compatit a I'indigence d’autrui de par I'unité du corps
».[6] Etre un dans I'Un, dans la proximité, dans la présence, dans I'amour regu et partagé, et jouir ainsi, comme
saint Francgois, de la douceur de 'avoir trouvé.

2 - La mission partagée dans le soin des malades.

Saint Luc poursuit en disant que le Samaritain “fut ému”. Avoir de la compassion implique une émotion profonde
qui pousse a 'action. C’est un sentiment qui jaillit de I'intérieur et conduit a s’engager envers la souffrance
d’autrui. Dans cette parabole, la compassion est la caractéristique distinctive de 'amour actif. Elle n’est ni
théorique ni sentimentale, elle se traduit par des gestes concrets : le Samaritain s’approche, soigne, prend en
charge et s’en occupe. Mais attention, il ne le fait pas seul, individuellement ; « Le Samaritain a cherché un hoéte
qui pouvait prendre soin de cet homme ; nous aussi, nous sommes invités a nous mobiliser et a nous retrouver
dans un “nous” qui soit plus fort que la somme de petites individualités ».[7] J’ai moi-méme constaté, dans mon
expérience de missionnaire et d’évéque au Pérou, combien de personnes font preuve de miséricorde et de
compassion a I'exemple du Samaritain et de I'aubergiste. Les proches, les voisins, les professionnels de santé,
les agents de la pastorale de la santé et tant d’autres qui s’arrétent, s’approchent, soignent, portent,
accompagnent et offrent ce qu’ils ont, donnent a la compassion une dimension sociale. Cette expérience, qui
s’inscrit dans un réseau de relations, dépasse le simple engagement individuel. Ainsi, dans la Lettre apostolique
Dilexi te, je n'ai pas seulement fait référence aux soins aux malades comme une “partie importante” de la
mission de I'Eglise, mais comme une véritable « action ecclésiale » (n. 49). Je citais saint Cyprien pour montrer
comment nous pouvons Vérifier la santé de notre société a cette dimension : « Cette épidémie, qui semble si
horrible et fatale, met a I'épreuve la justice de chaque individu et jauge I'esprit des hommes, vérifiant si les bien-
portants se mettent au service des infirmes, si les parents s’aiment sincérement, si les maitres ont pitié de la
souffrance de leurs serviteurs, si les médecins n’abandonnent pas les malades qui les supplient ».[8]

Etre un dans I'Un signifie nous sentir véritablement membres d’un corps dans lequel nous portons, selon notre
propre vocation, la compassion du Seigneur pour la souffrance de tous les hommes.[9] De plus, la douleur qui
nous touche n’est pas une douleur étrangére ; c’est la douleur d’'un membre de notre propre corps auquel notre
Téte nous demande de venir en aide pour le bien de tous. En ce sens, elle s’identifie a la douleur du Christ et,
offerte de maniére chrétienne, elle accélére 'accomplissement de la priere du Sauveur lui-méme pour l'unité de
tous.[10]

3 - Animés par I'amour de Dieu, pour nous retrouver nous-mémes et retrouver notre frere.

Dans le double commandement : « Tu aimeras le Seigneur, ton Dieu, de tout ton cceur, de toute ton ame, de
toute ta force et de tout ton esprit ; et ton prochain comme toi-méme » (Lc 10, 27), nous pouvons reconnaitre la
primauté de I'amour de Dieu et sa conséquence directe sur la maniére d’aimer et d’entrer en relation de
’'homme dans toutes ses dimensions. « L’amour du prochain est la preuve tangible de I'authenticité de 'amour
de Dieu, comme l'affirme I'ap6tre Jean : “Dieu, personne ne I'a jamais contemplé. Si nous nous aimons les uns
les autres, Dieu demeure en nous, en nous son amour est accompli. [...] Dieu est Amour : celui qui demeure
dans 'amour demeure en Dieu et Dieu demeure en lui” (1 Jn 4, 12.16) ».[11] Méme si I'objet de cet amour est
différent : Dieu, le prochain, soi-méme, et que nous pouvons les comprendre comme des amours distincts,
ceux-ci sont toujours inséparables.[12] La primauté de I'amour divin implique que I'action de 'homme soit
accomplie sans intérét personnel ni récompense, mais comme manifestation d’'un amour qui transcende les
normes rituelles et se traduit par un culte authentique : servir le prochain, c’est aimer Dieu dans la pratique.[13]

Cette dimension nous permet également de remettre en cause ce que signifie s’aimer soi-méme, ce qui implique
de nous détourner de l'intérét porté a I'estime de nous-méme ou au sentiment de notre propre dignité fondés sur
des stéréotypes de réussite, de carriere, de position ou de lignée,[14] et de retrouver notre vraie position devant
Dieu et devant notre frére. Benoit XVI disait que « La créature humaine, qui est de nature spirituelle, se réalise
dans les relations interpersonnelles. Plus elle les vit de maniére authentique, plus son identité personnelle marit
également. Ce n’est pas en s’isolant que 'lhomme se valorise lui-méme, mais en se mettant en relation avec les
autres et avec Dieu ».[15]



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 7

Chers freres et sceurs, « le véritable remede aux blessures de 'humanité est un mode de vie fondé sur 'amour
fraternel qui trouve sa source dans I'amour de Dieu ».[16] Je souhaite vivement que cette dimension fraternelle,
“samaritaine”, inclusive, courageuse, engagée et solidaire, qui trouve sa racine la plus intime dans notre union
avec Dieu, dans la foi en Jésus-Christ, ne manque jamais dans notre style de vie chrétien. Enflammés par cet
amour divin, nous pourrons vraiment nous donner en faveur de tous ceux qui souffrent, en particulier nos fréres
malades, agés et affligés.

Elevons notre priére a la Bienheureuse Vierge Marie, Santé des Malades. Demandons son aide pour tous ceux
qui souffrent, qui ont besoin de compassion, d’écoute et de réconfort, et implorons son intercession avec cette
prieére ancienne, qui était récitée en famille pour ceux qui vivent dans la maladie et la souffrance :

Douce Meére, ne t’éloigne pas,

ne détourne pas ton regard de moi.
Viens avec moi partout

et ne me laisse jamais seul.

Puisque tu me protéges autant
comme une Vvéritable Mére,

fais que le Pére,

le Fils et le Saint-Esprit me bénissent !

Je donne de tout coeur ma Bénédiction apostolique a tous les malades, a leurs familles et a ceux qui les
assistent, aux travailleurs du secteur de la santé, aux personnes engagées dans la pastorale de la santé et tout
spécialement a ceux qui participent a cette Journée mondiale du Malade.

Du Vatican, le 13 janvier 2026
LEON PP. XIV
[1] Frangois, Lettre enc. Fratelli tutti, (3 octobre 2020), 63.
[2] Cf. ibid., 80-82.
[3] Cf. S. Augustin, Sermons, 171, 2 ; 179 A, 7.

[4] Cf. Benoit XVI, Lettre enc. Deus Caritas est (25 décembre 2005), 34 ; St Jean-Paul Il, Lettre ap. Salvifici
doloris (11 février 1984), 28.

[5] S. Frangois d’Assise, Testament 2 : Fonti Francescane, 110.
[6] S. Ambroise, Traité sur 'Evangile de saint Luc VI, 84.

[7] Frangois, Lettre enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), 78.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 8
[8] S. Cyprien, De mortalitate, 16.

[9] Cf. S. Jean-Paul Il, Lettre ap. Salvifici doloris (11 février 1984), 24.

[10] Cf. ibid., 31.

[11] Exhort. ap. Dilexi te (4 octobre 2025), 26.

[12] Cf. ibid.

[13] Cf. Francgois, Lettre enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), 79.

[14] Cf. ibid., 101.

[15] Benoit XVI, Lettre enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), 53.

[16] Francgois, Message aux participants du 33e Festival international des jeunes (MLADIFEST), Medjugorje, 1-6
aodt 2022 (16 juillet 2022).

[00096-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

“The compassion of the Samaritan: loving by bearing another’s pain”

Dear brothers and sisters,

The thirty-fourth World Day of the Sick will be solemnly celebrated in Chiclayo, Peru, on 11 February 2026. For
this occasion, | would recommend reflecting once again on the figure of the Good Samaritan, for he is always
relevant and essential for rediscovering the beauty of charity and the social dimension of compassion. This
reflection further directs our attention towards the needy and all those who suffer, especially the sick.

We are all familiar with the moving account found in the Gospel of Saint Luke (cf. Lk 10:25-37). Jesus responds
to a scholar of the law, who asks him to identify the neighbor he must love, with this story: a man traveling from
Jerusalem to Jericho was attacked by robbers and left for dead. While a priest and a Levite passed him by, a
Samaritan took pity on him, bandaged his wounds, took him to an inn and provided for his care. | have chosen to
reflect on this biblical passage through the lens of the Encyclical Fratelli Tutti, written by my beloved predecessor
Pope Francis. There, compassion and mercy towards those in need are not reduced to a merely individual effort,
but are realized through relationships: with our brothers and sisters in need, with those who care for them and,
ultimately, with God who gives us his love.

1. The gift of encounter: the joy of offering closeness and presence

We live immersed in a culture of speed, immediacy and haste — a culture of “discard” and indifference that
prevents us from pausing along the way and drawing near to acknowledge the needs and suffering that surround
us. In the parable, when the Samaritan saw the wounded man, he did not “pass by.” Instead, he looked upon
him with an open and attentive gaze — the very gaze of Jesus — which led him to act with human and
compassionate closeness. The Samaritan “stopped, approached the man and cared for him personally, even
spending his own money to provide for his needs... [Above all] he gave him his time.”[1] Jesus does not merely
teach us who our neighbor is, but rather how to become a neighbor; in other words, how we can draw close to
others.[2] In this respect, we can affirm with Saint Augustine that the Lord did not intend to show us who that
man’s neighbor was, but rather to whom he should become a neighbor. Indeed, no one is truly a neighbor until



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 9

they freely draw near to another. Thus, the one who became a neighbor was the one who showed mercy.[3]

Love is not passive; it goes out to meet the other. Being a neighbor is not determined by physical or social
proximity, but by the decision to love. This is why Christians become neighbors to those who suffer, following the
example of Christ, the true divine Samaritan who drew near to a wounded humanity. These are not mere
gestures of philanthropy, but signs through which we perceive that personal participation in another’s suffering
involves the gift of oneself. It means going beyond the simple satisfaction of needs, so that our very person
becomes part of the gift.[4] This kind of charity is necessarily nourished by an encounter with Christ, who gave
himself for us out of love. Saint Francis expressed this beautifully when, speaking of his encounter with lepers,
he said: “The Lord himself led me among them,”[5] because through them he had discovered the sweet joy of
loving.

The gift of encounter flows from our union with Jesus Christ. We recognize him as the Good Samaritan who has
brought us eternal salvation, and we make him present whenever we reach out to a wounded brother or sister.
Saint Ambrose said: “Since no one is more truly our neighbor than he who has healed our wounds, let us love
him as Lord and also as neighbor; for nothing is so close as the head to its members. Let us also love those who
imitate Christ; let us love those who suffer due to the poverty of others, for the sake of the unity of the Body.”[6]
“To be one in the One” — through closeness, presence, and love received and shared — is to rejoice, like Saint
Francis, in the sweetness of having encountered the Lord.

2. The shared mission of caring for the sick

Saint Luke continues, noting that the Samaritan “was moved with pity.” Compassion, in this sense, implies a
profound emotion that compels us to act. It is a feeling that springs from within and leads to a committed
response to another’s suffering. In this parable, compassion is the defining characteristic of active love; it is
neither theoretical nor merely sentimental, but manifests itself through concrete gestures. The Samaritan drew
near, tended the wounds, took charge and provided care. Notably, he does not act in isolation: “The Samaritan
discovered an innkeeper who would care for the man; we too are called to unite as a family that is stronger than
the sum of small individual members.”[7] In my experience as a missionary and bishop in Peru, | have personally
witnessed many who show mercy and compassion in the spirit of the Samaritan and the innkeeper. Family
members, neighbors, healthcare workers, those engaged in pastoral care for the sick, and many others stop
along the way to draw near, heal, support and accompany those in need. By offering what they have, they give
compassion a social dimension. This experience, occurring within a network of relationships, transcends mere
individual commitment. For this reason, in the Apostolic Exhortation Dilexi Te, | referred to the care of the sick
not only as an “important part” of the Church’s mission, but as an authentic “ecclesial action” (n. 49). | quoted
Saint Cyprian to illustrate how this dimension serves as a measure of a society’s health: “This pestilence and
plague, which seems so horrible and deadly, searches out the righteousness of each one, and examines the
minds of the human race, to see whether the healthy serve the sick; whether relatives love each other with
sincerity; whether masters have pity on their sick servants; whether doctors do not abandon the sick who beg for
help.”[8]

“To be one in the One” means truly recognizing that we are members of a single Body that brings the Lord’s
compassion to the suffering of all people, each according to our own vocation.[9] Moreover, the pain that moves
us to compassion is not the pain of a stranger; it is the pain of a member of our own Body, to whom Christ our
Head commands us attend, for the good of all. In this sense, our service is identified with Christ’'s own suffering
and, when offered in a Christian spirit, hastens the fulfillment of the Savior’'s prayer for the unity of all.[10]

3. Always driven by love for God, to encounter ourselves and our neighbor

In the double commandment, “You shall love the Lord your God with all your heart, and with all your soul, and
with all your strength, and with all your mind; and your neighbor as yourself” (Lk 10:27), we recognize the
primacy of love for God and its direct consequences for every dimension of human love and relationship. “Love
for our neighbor is tangible proof of the authenticity of our love for God, as the Apostle John attests: ‘No one has
ever seen God; if we love one another, God lives in us, and his love is perfected in us... God is love, and those



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 10

who abide in love abide in God, and God abides in them’ (1 Jn 4:12, 16).”[11] Although the object of this love
differs — God, neighbor and oneself — and can be understood as distinct expressions of love, they remain
fundamentally inseparable.[12] The primacy of divine love implies that human action is carried out not for self-
interest or reward, but as a manifestation of a love that transcends ritual norms and find expression in authentic
worship. To serve one’s neighbor is to love God through deeds.[13]

This perspective also allows us to grasp the true meaning of loving ourselves. It means setting aside any attempt
to base our self-esteem or sense of dignity on worldly stereotypes — such as success, career, status or family
background[14] — and recovering our proper place before God and neighbor. Benedict XVI observed, “as a
spiritual being, the human creature is defined through interpersonal relations. The more authentically he or she
lives these relations, the more his or her own personal identity matures. It is not by isolation that man establishes
his worth, but by placing himself in relation with others and with God.”[15]

Dear brothers and sisters, “the true remedy for humanity’s wounds is a style of life based on fraternal love, which
has its root in love of God.” [16] | genuinely hope that our Christian lifestyle will always reflect this fraternal,
“Samaritan” spirit — one that is welcoming, courageous, committed and supportive, rooted in our union with God
and our faith in Jesus Christ. Enkindled by this divine love, we will surely be able to give of ourselves for the
good of all who suffer, especially our brothers and sisters who are sick, elderly or afflicted.

Let us raise our prayers to the Blessed Virgin Mary, Health of the Sick, asking her to assist all who suffer and are
in need of compassion, consolation and a listening ear. Let us seek her intercession with this ancient prayer, that
has been invoked in families for those living with illness and pain:

Sweet Mother, do not part from me.
Turn not your eyes away from me.
Walk with me at every moment

and never leave me alone.

You who always protect me

as a true Mother,

obtain for me the blessing of the Father,
Son and Holy Spirit.

| cordially impart my Apostolic Blessing to all who are sick, to their families and to those who care for them —
healthcare workers and pastoral workers alike — and in a special way to all participating in this World Day of the
Sick.

From the Vatican, 13 January 2026
LEO PP. XIV
[1] Francis, Encyclical Letter Fratelli Tutti (3 October 2020), 63.

[2] Cf. ibid., 80-82.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 11
[3] Cf. Saint Augustine, Serm. 171, 2; 179/A, 7.

[4] Cf. Benedict XVI, Encyclical Letter Deus Caritas Est (25 December 2005), 34; Saint John Paul Il, Apostolic
Letter Salvifici Doloris (11 February 1984), 28.

[5] Saint Francis of Assisi, The Testament, 2: Fonti Francescane, 110.

[6] Saint Ambrose, Treatise on the Gospel of Saint Luke, VII, 84.

[7] Francis, Encyclical Letter Fratelli Tutti (3 October 2020), 78.

[8] Saint Cyprian, De mortalitate, 16.

[9] Cf. Saint John Paul ll, Apostolic Letter Salvifici Doloris (11 February 1984), 24.

[10] Cf. ibid., 31.

[11] Apostolic Exhortation Dilexi Te (4 October 2025), 26.

[12] Cf. ibid.

[13] Cf. Francis, Encyclical Letter Fratelli Tutti (3 October 2020), 79.

[14] Cf. ibid., 101.

[15] Benedict XVI, Encyclical Letter Caritas in Veritate (29 June 2009), 53.

[16] Francis, Message to Participants in the 33rd International Youth Festival (MLADIFEST), Medjugorje, 1-6
August 2022 (16 July 2022).

[00096-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Das Mitgefiihl des Samariters: Lieben, indem man das Leid des anderen mittragt

Liebe Briider und Schwestern,

der 34. Welttag der Kranken wird am 11. Februar 2026 feierlich in Chiclayo, Peru, begangen. Aus diesem
Anlass méchte ich erneut das Bild des barmherzigen Samariters aufgreifen, das immer aktuell ist und es uns
ermoglicht, die Schonheit der Liebe und die soziale Dimension des Mitgeflihls wiederzuentdecken und unsere
Aufmerksamkeit auf die Bedurftigen und die Leidenden, wie etwa die Kranken, zu richten.

Wir alle haben diesen bewegenden Text aus dem Lukasevangelium gehdért und gelesen (vgl. Lk 10,25-37).
Jesus antwortet einem Gesetzeslehrer, der ihn fragt, wer denn der zu liebende Nachste sei, indem er eine
Geschichte erzahlt: Ein Mann, der von Jerusalem nach Jericho unterwegs war, wurde von Raubern berfallen
und halbtot liegen gelassen. Ein Priester und ein Levit gingen vorbei, aber ein Samariter hatte Mitleid mit ihm,
verband seine Wunden, brachte ihn in eine Herberge und bezahlte fir seine Pflege. Ich méchte diese Bibelstelle
mit dem hermeneutischen Schllssel der Enzyklika Fratelli tutti meines geschatzten Vorgangers Papst
Franziskus reflektieren, in der Mitgefuihl und Erbarmen gegeniber Bedurftigen sich nicht auf ein rein



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 12

individuelles Bemiihen beschranken, sondern sich in einer Beziehung verwirklichen: zum beduirftigen Bruder und
zur bedirftigen Schwester, zu denen, die sich ihrer annehmen und - als Grundlage — zu Gott, der uns seine
Liebe schenkt.

1. Das Geschenk der Begegnung: die Freude, Nahe zu schenken und fir andere da zu sein

Wir leben in einer Kultur, die von Schnelligkeit, Unmittelbarkeit und Eile gepragt ist, aber auch von einer
Wegwerfmentalitat und Gleichglltigkeit, was uns daran hindert, aufeinander zuzugehen und innezuhalten, um
die N6te und das Leid um uns herum wahrzunehmen. Das Gleichnis erzahlt, dass der Samariter, als er den
Verletzten sah, nicht ,voriiberging®, sondern einen offenen und aufmerksamen Blick fir ihn hatte, den Blick
Jesu, der ihn zu menschlicher Nahe und Solidaritat bewegte. Der Samariter »blieb stehen, schenkte ihm seine
Nahe, pflegte ihn mit eigenen Handen, zahlte aus eigener Tasche und kiimmerte sich um ihn. Vor allem hat er
[...] ihm seine Zeit geschenkt«.[1] Jesus lehrt nicht, wer der Nachste ist, sondern wie man zum Nachsten wird,
das heildt, wie wir selbst Nahe zeigen kénnen.[2] In diesem Zusammenhang kénnen wir mit Augustinus
feststellen, dass der Herr nicht dartiber belehren wollte, wer der Nachste dieses Mannes war, sondern wem er
selbst zum Nachsten werden sollte. Denn niemand ist einem anderen ein Nachster, solange er sich ihm nicht
freiwillig ndhert. Daher wurde derjenige zum N&chsten, der Barmherzigkeit erwies.[3]

Die Liebe ist nicht passiv, sie geht auf den anderen zu. Ob man zum N&chsten wird, hangt nicht von physischer
oder sozialer Nahe ab, sondern von der Entscheidung zu lieben. Deshalb macht sich der Christ zum Nachsten
des Leidenden und folgt damit dem Beispiel Christi, dem wahren géttlichen Samariter, der fiir die verwundete
Menschheit zum Nachsten wurde. Es handelt sich nicht um bloRRe Gesten der Menschenfreundlichkeit, sondern
um Zeichen, an denen man erkennen kann, dass die persoénliche Anteilnahme am Leiden der anderen
Selbsthingabe bedeutet, dass es darum geht, tiber das Stillen von Bedrfnissen hinauszugehen, sodass wir
selbst Teil der Gabe werden.[4] Diese Nachstenliebe speist sich notwendigerweise aus der Begegnung mit
Christus, der aus Liebe sein Leben fiir uns hingegeben hat. Das hat der heilige Franziskus sehr schoén deutlich
gemacht, als er Uber seine Begegnung mit den Aussatzigen sagte: »Und der Herr selbst hat mich unter sie
geflhrt«,[5] weil er durch sie die Wonne des Liebens entdeckt hatte.

Das Geschenk der Begegnung entspringt der Verbindung mit Jesus Christus, in dem wir den barmherzigen
Samariter erkennen, der uns das ewige Heil gebracht hat und den wir gegenwartig machen, wenn wir uns dem
verletzten Bruder, der verletzten Schwester zuwenden. Der heilige Ambrosius sagte: »Weil uns nun niemand
nahersteht als der, welcher unsere Wunden heilte, so lasst uns ihn lieben als den Herrn, lieben auch als den
Nachsten! Denn nichts steht sich so, wie das Haupt den Gliedern, am nachsten. Lasst uns auch jenen lieben,
der ein Nachahmer Christi ist! Lasst uns jenen lieben, der schon wegen der Leibeseinheit mit der Not des
Nachsten Mitleid empfindet!«[6] Eins sein in dem Einen, im Nahesein, im Dasein, in der empfangenen und
weitergegebenen Liebe, und wie der heilige Franziskus die Wonne genielen, ihm begegnet zu sein.

2. Die gemeinsame Aufgabe in der Krankenpflege

Der Heilige Lukas fahrt fort und sagt, dass der Samariter ,Mitleid hatte“. Mitleid zu empfinden, meint ein tiefes
Gefiihl, das zum Handeln bewegt. Es ist ein Geflhl, das aus dem Inneren kommt und uns dazu bringt, anderen
in ihrem Leid zu helfen. In diesem Gleichnis ist Mitgefiihl das charakteristische Merkmal aktiver Liebe. Es ist
weder theoretisch noch sentimental, sondern aufert sich in konkreten Gesten: Der Samariter ndhert sich, er
behandelt die Wunden, er kimmert sich und nimmt sich an. Aber Achtung, er tut dies nicht allein, als
Einzelperson: »Der Samariter suchte einen Gastgeber, der sich um jenen Mann kiimmern konnte; genauso sind
auch wir gerufen, andere einzuladen und uns in einem ,Wir“ zu begegnen, das starker ist als die Summe der
kleinen Einzelpersonen«.[7] Ich selbst habe in meiner Erfahrung als Missionar und Bischof in Peru festgestellt,
dass viele Menschen Barmherzigkeit und Mitgefiihl im Stil des Samariters und des Wirtes teilen. Die
Familienangehdérigen, die Nachbarn, das Personal wie auch die Seelsorger im Gesundheitswesen und viele
andere, die innehalten, sich nahern, pflegen, Lasten tragen, begleiten und von ihrem Besitz geben, verleihen
dem Mitgeflihl eine soziale Dimension. Diese Erfahrung, die sich in einem Beziehungsgeflecht verwirklicht, geht
Uber das rein individuelle Engagement hinaus. So habe ich in der Apostolischen Exhortation Dilexi te die Pflege
der Kranken nicht nur als ,wichtigen Teil” der Sendung der Kirche bezeichnet, sondern als echte »kirchliche



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 13

Handlung« (Nr. 49). Darin zitierte ich den heiligen Cyprian, um zu zeigen, wie wir in dieser Dimension die
Gesundheit unserer Gesellschaft Gberprifen kénnen: »Diese Pest und Seuche, die so schrecklich und
verderblich erscheint, [erforscht] die Gerechtigkeit jedes einzelnen [...] und [prift] die Herzen des
Menschengeschlechts daraufhin [...], ob die Gesunden den Kranken dienen, ob die Verwandten ihre
Angehérigen innig lieben, ob die Herren sich ihrer leidenden Diener erbarmen, ob die Arzte die um Hilfe
flehenden Kranken nicht im Stiche lassen«.[8]

Eins zu sein in dem Einen setzt voraus, dass wir uns wirklich als Glieder eines Leibes flihlen, in dem wir gemaf
unserer jeweiligen Berufung das Mitgefliihl des Herrn fiir das Leiden aller Menschen weitergeben.[9] Mehr noch,
der Schmerz, der uns bewegt, ist kein fremder Schmerz, sondern der Schmerz eines Gliedes unseres eigenen
Leibes, zu dem uns unser Haupt zum Wohl aller sendet. In diesem Sinne vereint er sich mit dem Schmerz
Christi und tragt, sofern er im christlichen Sinne aufgeopfert wird, zur Erfillung des Gebets des Erlésers fir die
Einheit aller bei.[10]

3. Stets von der Liebe zu Gott bewegt, um uns selbst und unseren Mitmenschen zu begegnen

In dem Doppelgebot »Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen, mit deiner ganzen
Seele, mit deiner ganzen Kraft und deinem ganzen Denken, und deinen Nachsten wie dich selbst« (Lk 10,27)
kénnen wir den Vorrang der Liebe zu Gott erkennen und ihre direkte Auswirkung auf die Art und Weise, wie der
Mensch in all seinen Dimensionen liebt und Beziehungen pflegt. »Die Nachstenliebe ist der greifbare Beweis flr
die Echtheit der Liebe zu Gott, wie der Apostel Johannes bezeugt: ,Niemand hat Gott je geschaut; wenn wir
einander lieben, bleibt Gott in uns und seine Liebe ist in uns vollendet. [...] Gott ist Liebe, und wer in der Liebe
bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm* (1 Joh 4,12.16)«.[11] Auch wenn diese Liebe unterschiedliche
Adressaten hat — Gott, den Nachsten und sich selbst — und wir sie in diesem Sinne als unterschiedliche Formen
der Liebe verstehen kénnen, sind diese doch immer untrennbar miteinander verbunden.[12] Der Vorrang der
goéttlichen Liebe impliziert, dass das Handeln des Menschen ohne Eigeninteresse oder Belohnung erfolgt,
sondern Ausdruck einer Liebe ist, die Uber rituelle Normen hinausgeht und zu einem wahren Gottesdienst wird:
Dem Nachsten zu dienen bedeutet, Gott im konkreten Handeln zu lieben.[13]

Diese Dimension erméglicht es auch, zu verstehen, was es bedeutet, sich selbst zu lieben. Es bedeutet, dass
wir uns davon |6sen, unser Selbstwertgefiihl oder das Bewusstsein unserer eigenen Wirde auf Stereotypen wie
Erfolg, Karriere, gesellschaftliche Stellung oder Abstammung zu griinden,[14] und stattdessen unseren Platz vor
Gott und unseren Mitmenschen wiederfinden. Benedikt XVI. sagte: »Der Mensch als Geschopf von geistiger
Natur verwirklicht sich in zwischenmenschlichen Beziehungen. Je echter er diese lebt, desto mehr reift auch
seine eigene personliche Identitat. Nicht durch Absonderung bringt sich der Mensch selber zur Geltung, sondern
wenn er sich in Beziehung zu den anderen und zu Gott setzt«.[15]

Liebe Briider und Schwestern, »das wahre Heilmittel fir die Wunden der Menschheit ist eine Lebensweise, die
auf geschwisterlicher Liebe basiert, die in der Liebe Gottes wurzelt«.[16] Ich wiinsche mir von ganzem Herzen,
dass diese geschwisterliche, ,samaritanische, integrative, mutige, engagierte und solidarische Dimension, die
ihre tiefste Wurzel in unserer Vereinigung mit Gott im Glauben an Jesus Christus hat, in unserer christlichen
Lebensweise niemals fehlen mége. Entflammt von dieser goéttlichen Liebe kénnen wir uns wirklich fir alle
Leidenden einsetzen, insbesondere fiir unsere kranken, alten und leidgepriften Brider und Schwestern.

Erheben wir unser Gebet zur seligen Jungfrau Maria, Heil der Kranken. Bitten wir um ihre Hilfe fiir alle
Leidenden, fur alle, die Mitgefihl, ein offenes Ohr und Trost brauchen, und flehen wir sie mit diesem alten
Gebet, das in der Familie gebetet wurde, um ihre Firsprache fir alle an, die krank sind und leiden:

Liebe Mutter, geh nicht weg,
wende deinen Blick nicht von mir ab.

Begleite mich auf allen Wegen



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 14

und lass mich nie allein.

Da du mich beschiitzt

wie eine wahre Mutter,

erwirke mir den Segen des Vaters,
des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Ich erteile meinen apostolischen Segen von Herzen allen Kranken, ihren Familien, denen, die sie pflegen, den
Mitarbeitern im Gesundheitswesen, den in der Krankenpastoral Tatigen und besonders denen, die an diesem
Welttag der Kranken teilnehmen.

Aus dem Vatikan, am 13. Januar 2026
LEO PP. XIV
[1] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 63.
[2] Vgl. ebd., 80-82.
[3] Vgl. Augustinus, Sermo 171, 2; 179 A, 7.

[4] Val. Benedikt XVI., Enzyklika Deus caritas est (25. Dezember 2005), 34; HI. Johannes Paul Il., Apostolisches
Schreiben Salvifici doloris (11. Februar 1984), 28.

[5] HI. Franz von Assisi, Testament, 2.

[6] HI. Ambrosius, Lukaskommentar mit Ausschluss der Leidensgeschichte, VII, 84.
[7] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 78.

[8] HI. Cyprian von Karthago, Uber die Sterblichkeit, 16.

[9] Vgl. HI. Johannes Paul Il., Apostolisches Schreiben Salvifici doloris (11. Februar 1984), 24.
[10] Vgl. ebd., 31.

[11] Apostolische Exhortation Dilexi te (4. Oktober 2025), 26.

[12] Vgl. ebd.

[13] Vgl. Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 79.

[14] Vgl. ebd., 101.

[15] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 53.

[16] Franziskus, Botschaft an die Teilnehmer des 33. Internationalen Jugendfestivals (MLADIFEST), Medjugorje,



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 15
1.-6. August 2022 (16. Juli 2022).

[00096-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

La compasion del samaritano: amar llevando el dolor del otro

Queridos hermanos y hermanas:

La XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrara solemnemente en Chiclayo, Peru, el 11 de febrero de
2026. Por este motivo, he querido proponer de nuevo la imagen del buen samaritano, siempre actual y
necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la dimension social de la compasién, para poner la
atencion en los necesitados y los que sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leido este conmovedor texto de san Lucas (cf. L¢c 10,25-37). A un doctor de la ley
que le pregunta quién es el projimo al que debe amar, Jesus le responde contando una historia: un hombre que
viajaba de Jerusalén a Jerico fue asaltado por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita
pasaron de largo, pero un samaritano se compadecié de él, vendd sus heridas, lo llevd a una posada y pago
para que lo cuidaran. He deseado proponer la reflexion de este pasaje biblico con la clave hermenéutica de la
Enciclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor el Papa Francisco, donde la compasion y la misericordia hacia
el necesitado no se reducen a un mero esfuerzo individual, sino que se realizan en la relacion: con el hermano
necesitado, con quienes lo cuidan y, fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegria de dar cercania y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo rapido, de lo inmediato, de las prisas, asi como también del descarte y la
indiferencia, que nos impide acercarnos y detenernos en el camino para mirar las necesidades y los
sufrimientos a nuestro alrededor. La parabola narra que el samaritano al ver al herido no “pas6 de largo”, sino
que tuvo para él una mirada abierta y atenta, la mirada de Jesus, que lo llevo a una cercania humana y
solidaria. El samaritano «se detuvo, le regald cercania, lo curd con sus propias manos, puso también dinero de
su bolsillo y se ocup6 de él. Sobre todo [...] le dio su tiempo».[1] Jesus no ensefia quién es el préjimo, sino
coémo hacerse projimo, es decir, como volvernos nosotros cercanos.[2] Al respecto, podemos afirmar con san
Agustin que el Sefior no quiso ensefar quién era el projimo de aquel hombre, sino a quién debia él hacerse
préjimo. Pues nadie es projimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a él. Asi pues, se hizo préjimo
aquel que mostrd misericordia.[3]

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser projimo no depende de la cercania fisica o social, sino de la
decision de amar. Por eso, el cristiano se hace préjimo del que sufre, siguiendo el ejemplo de Cristo, el
verdadero Samaritano divino que se acercé a la humanidad herida. No son meros gestos de filantropia, sino
signos en los que se puede percibir que la participacion personal en los sufrimientos del otro implica el darse a
si mismo, supone ir mas alla de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea parte del don.[4]
Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro con Cristo, que por amor se entregd por nosotros. San
Francisco lo explicaba muy bien cuando, hablando de su encuentro con los leprosos, decia: «El Sefior me llevo
hasta ellos»,[5] porque a través de ellos habia descubierto la dulce alegria de amar.

El regalo del encuentro nace del vinculo con Jesucristo, al que identificamos como el buen samaritano que nos
ha traido la salud eterna, y al que hacemos presente cuando nos inclinamos ante el hermano herido. San
Ambrosio decia: «Puesto que nadie es tan verdaderamente nuestro préjimo como el que ha curado nuestras
heridas, amémoslo viendo en él a nuestro Sefior, y queramosle como a nuestro projimo; pues nada hay tan
préximo a los miembros como la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo, y a todo aquel que se



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 16

asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del cuerpo».[6] Ser uno en el Uno, en la cercania, en la
presencia, en el amor recibido y compartido, y gozar, asi como san Francisco, de la dulzura de haberlo
encontrado.

2. La mision compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovi¢”. Tener compasion implica una emocion profunda,
que mueve a la accién. Es un sentimiento que brota del interior y lleva al compromiso con el sufrimiento ajeno.
En esta parabola, la compasion es el rasgo distintivo del amor activo. No es tedrica ni sentimental, se traduce
en gestos concretos; el samaritano se acerca, cura, se hace cargo y cuida. Pero atencién, no lo hace solo,
individualmente, «el samaritano buscé un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, al igual que nosotros
estamos llamados a invitar y a reunirnos en un “nosotros” que sea mas fuerte que la suma de pequefas
individualidades».[7] Yo mismo he constatado, en mi experiencia como misionero y obispo en Peru, como
muchas personas comparten la misericordia y la compasién al estilo del samaritano y el posadero. Los
familiares, los vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de pastoral sanitaria y tantos otros que se
detienen, se acercan, curan, cargan, acompanan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasién una dimension
social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado de relaciones, supera el mero compromiso individual.
De este modo, en la Exhortacidn apostélica Dilexi te no sélo me he referido al cuidado de los enfermos como
una “parte importante” de la mision de la Iglesia, sino como una auténtica «accion eclesial» (n. 49). En ella
citaba a san Cipriano para ver como en esa dimension podemos verificar la salud de nuestra sociedad: «Esta
epidemia que parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno y examina el espiritu de los
hombres, verificando si los sanos sirven a los enfermos, si los parientes se aman sinceramente, si los sefores
tienen piedad de los siervos enfermos, si los médicos no abandonan a los enfermos que imploran».[8]

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de un cuerpo en el que llevamos, segun
nuestra propia vocacion, la compasion del Sefor por el sufrimiento de todos los hombres.[9] Es mas, el dolor
que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el dolor de un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra
Cabeza nos manda acudir para el bien de todos. En ese sentido se identifica con el dolor de Cristo y, ofrecido
cristianamente, acelera el cumplimiento de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de todos.[10]

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con nosotros mismos y con el hermano

En el doble mandamiento: «Amaras al Senor tu Dios con todo tu corazén, con toda tu alma, con todas tus
fuerzas y con toda tu mente; y a tu préjimo como a ti mismo» (Lc 10,27), podemos reconocer el primado del
amor a Dios y su consecuencia directa con la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus
dimensiones. «El amor al préjimo representa la prueba tangible de la autenticidad del amor a Dios, como
asevera el apostol Juan: “Nadie ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios permanece en
nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud en nosotros. [...] Dios es amor, y el que permanece en el
amor permanece en Dios, y Dios permanece en él” (1 Jn 4,12.16)».[11] Aunque el objeto de ese amor sea
distinto: Dios, el préjimo y uno mismo, y, en ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos
son siempre inseparables.[12] El primado del amor divino conlleva que la accion del hombre sea realizada sin
interés personal ni recompensa, sino como manifestacion de un amor que trasciende las normas rituales y se
traduce en un culto auténtico: servir al projimo es amar a Dios en la practica.[13]

Esta dimension también nos permite contrastar lo que significa amarse a si mismo. Supone alejar de nosotros el
interés de cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra propia dignidad en estereotipos de éxito,
carrera, posicion o linaje[14] y recuperar nuestra propia posicion ante Dios y ante el hermano. Decia Benedicto
XVI que «la criatura humana, en cuanto de naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales.
Cuanto mas las vive de manera auténtica, tanto mas madura también en la propia identidad personal. El
hombre se valoriza no aislandose sino poniéndose en relacion con los otros y con Dios».[15]

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las heridas de la humanidad es un estilo de vida
basado en el amor fraterno, que tiene su raiz en el amor de Dios».[16] Deseo vivamente que no falte nunca en
nuestro estilo de vida cristiana esta dimension fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 17

solidaria que tiene su raiz mas intima en nuestra union con Dios, en la fe en Jesucristo. Encendidos por ese
amor divino, podremos realmente entregarnos en favor de todos los que sufren, especialmente por nuestros
hermanos enfermos, ancianos y afligidos.

Elevemos nuestra oracién a la Bienaventurada Virgen Maria, Salud de los Enfermos; pidamos su ayuda por
todos los que sufren, los necesitados de compasion, escucha y consuelo, y supliquemos su intercesion con esta
antigua oracion, que se rezaba en familia por quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,

tu vista de mi no apartes.

Ven conmigo a todas partes

y nunca solo me dejes.

Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,

Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espiritu Santo.

Imparto de corazén mi bendicion apostdlica a todos los enfermos, a sus familiares y a quienes los cuidan, a los
trabajadores del ambito sanitario, a los agentes de pastoral de la salud y muy especialmente a quienes
participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026
LEON PP. XIV
[1] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63.
[2] Cf. ibid., 80-82.
[3] Cf. S. Agustin, Sermones 171, 2; 179 A, 7.

[4] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 diciembre 2005), 34; S. Juan Pablo I, Carta ap. Salvifici
doloris (11 febrero 1984), 28.

[5] S. Francisco de Asis, Testamento, 2: Fuentes Franciscanas, 110.
[6] S. Ambrosio, Tratado sobre el Evangelio de San Lucas, VI, 84.
[7] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78.

[8] S. Cipriano, De mortalitate, 16.

[9] Cf. S. Juan Pabilo Il, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 24.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 18
[10] Cf. ibid., 31.

[11] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26.

[12] Cf. ibid.

[13] Cf. Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79.

[14] Cf. ibid., 101.

[15] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 53.

[16] Francisco, Mensaje a los participantes del 33° Festival internacional de los jévenes (MLADIFEST),
Medjugorje, 1-6 agosto 2022 (16 julio 2022).

[00096-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

“A compaixao do samaritano: amar carregando a dor do outro”

Queridos irmaos e irmas,

O XXXIV Dia Mundial do Doente sera celebrado solenemente em Chiclayo, no Peru, a 11 de fevereiro de 2026.
Para esta ocasidao, quis propor novamente a imagem, sempre atual e necessaria, do bom samaritano, a fim de
redescobrirmos a beleza da caridade e a dimensé&o social da compaix&o, e chamar a atencao para os
necessitados e para os que sofrem, como sdo os doentes.

Todos nos ja ouvimos e lemos este texto comovente de Sao Lucas (cf. Lc 10, 25-37). A um doutor da lei que Ihe
pergunta quem € o préximo a amar, Jesus responde contando uma histéria: um homem que viajava de
Jerusalém para Jerico, assaltado por ladrdes, foi abandonado quase morto; um sacerdote e um levita passaram
ao largo, mas um samaritano encheu-se de compaixao, tratou-lhe as feridas, levou-o para uma hospedaria e
pagou para que cuidassem dele. Desejei propor a reflexao sobre esta passagem biblica com a chave
hermenéutica da Enciclica Fratelli tutti, do meu querido predecessor, Papa Francisco, na qual a compaixao e a
misericordia para com os necessitados nao se reduzem a um mero esforgo individual, mas realizam-se na
relagdo: com o irmao necessitado, com aqueles que cuidam dele e, fundamentalmente, com Deus, que nos
oferece o seu amor.

1 - O dom do encontro: a alegria de oferecer proximidade e presenca.

Vivemos imersos na cultura do efémero, do imediato, da pressa, bem como do descarte e da indiferencga, que
impede de nos aproximarmos e pararmos no caminho para olhar as necessidades e os sofrimentos a nossa
volta. A parabola relata que o samaritano, ao ver o ferido, ndo “passou ao largo”, mas teve para ele um olhar
aberto e atento, o olhar de Jesus, que o levou a uma proximidade humana e solidaria. O samaritano «parou,
ofereceu-lhe proximidade, curou-o com as préprias maos, pés também dinheiro do seu bolso e ocupou-se dele.
Sobretudo [...] deu-lhe o seu tempox».[1] Jesus ndo ensina quem € o proximo, mas como ser proximo, ou seja,
como nos tornar-nos nés mesmos proximos.[2] A este respeito, podemos afirmar, com Santo Agostinho, que o
Senhor nio quis ensinar quem era o proximo daquele homem, mas a quem ele devia tornar-se préoximo. Na



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 19

verdade, ninguém é préximo de outro enquanto ndo se aproxima voluntariamente dele. Por isso, fez-se préximo
aquele que teve misericordia.[3]

O amor nao é passivo, mas vai ao encontro do outro; ser proximo nao depende da proximidade fisica ou social,
mas da decisao de amar. Por isso, o cristao faz-se proximo daquele que sofre, seguindo o exemplo de Cristo, o
verdadeiro Samaritano divino que se aproximou da humanidade ferida. Nao sdo meros gestos de filantropia,
mas sinais nos quais se pode perceber que a participagdo pessoal nos sofrimentos do outro implica dar-se a si
mesmo, supde ir mais além de satisfazer necessidades, para chegar ao ponto da nossa pessoa ser parte do
dom.[4] Esta caridade alimenta-se, necessariamente, do encontro com Cristo, que por amor se entregou por
nos. Sao Francisco explicava-o muito bem quando, falando do seu encontro com os leprosos, dizia: «O Senhor
levou-me até eles»[5] porque, através deles, havia descoberto a doce alegria de amar.

O dom do encontro nasce do vinculo com Jesus Cristo, a quem identificamos como o0 bom samaritano que nos
trouxe a saude eterna e a quem tornamos presente quando nos inclinamos diante do irmao ferido. Santo
Ambraésio dizia: «Visto que ninguém nos é verdadeiramente tdo proximo como aquele que curou as nossas
feridas, amemo-lo vendo nele Nosso Senhor, e amemo-lo como nosso proximo; pois ndo ha nada mais proximo
dos membros do que a cabeca. E amemos também aquele que imita Cristo e quem se associa ao sofrimento
dos necessitados para a unidade do corpo».[6] Ser um no Um, na proximidade, na presenca, no amor recebido
e partilhado, e desfrutar, tal como Sao Francisco, da dogura de o ter encontrado.

2 - A missao partilhada no cuidado dos doentes.

Séo Lucas continua dizendo que o samaritano “encheu-se de compaixao”. Ter compaixao implica uma emogao
profunda, que conduz & acgdo. E um sentimento que brota do interior e leva a assumir um compromisso com o
sofrimento alheio. Nesta parabola, a compaixao € a caracteristica distintiva do amor ativo. Nao é tedrica nem
sentimental, mas traduz-se em gestos concretos: o samaritano aproxima-se, cura, responsabiliza-se e cuida.
Mas, atencéo, pois ele ndo o faz sozinho, individualmente: «o samaritano procurou um estalajadeiro que
pudesse cuidar daquele homem, como nds estamos chamados a convidar outros e a encontrar-nos num “nos”
mais forte do que a soma de pequenas individualidades».[7] Na minha experiéncia como missionario e bispo no
Peru, eu mesmo constatei como muitas pessoas partilham a misericérdia e a compaixao ao estilo do
samaritano e do estalajadeiro. Familiares, vizinhos, profissionais e agentes pastorais da saude e tantos outros
que param, se aproximam, curam, carregam, acompanham e oferecem o que tém, dando a compaixao uma
dimensao social. Esta experiéncia, que se realiza num entrelagamento de relacdes, ultrapassa o mero
compromisso individual. Assim, na Exortacao apostodlica Dilexi te, ndo me referi apenas ao cuidado dos doentes
como uma “parte importante” da missao da Igreja, mas como uma auténtica “agao eclesial’ (n. 49). Nela, citei
Sao Cipriano para demonstrar como, nessa dimensao, podemos verificar a saude da nossa sociedade: «Esta
epidemia que parece tao horrivel e funesta pde a prova a justica de cada um e experimenta o espirito dos
homens, verificando se os sdos servem aos enfermos, se 0s parentes se amam sinceramente, se 0s senhores
tém piedade dos servos enfermos, se os médicos ndo abandonam os doentes que imploram».[8]

No Um ser um supde sentirmo-nos verdadeiramente membros de um corpo no qual carregamos, segundo a
nossa propria vocagao, a compaixao do Senhor pelo sofrimento de todos os homens[9]. Além disso, a dor que
nos comove nao é uma dor alheia, € a dor de um membro do nosso préprio corpo, ao qual a nossa Cabeca nos
manda acudir para o bem de todos. Nesse sentido, identifica-se com a dor de Cristo e, oferecida cristdmente,
acelera o cumprimento da oragao do proprio Salvador pela unidade de todos.[10]

3 - Movidos sempre pelo amor a Deus, para nos encontrarmos a nés mesmos e ao proximo.

No duplo mandamento — «Amaras ao Senhor, teu Deus, com todo o teu coragdo, com toda a tua alma, com
todas as tuas forgas e com todo o teu entendimento, e ao teu proximo como a ti mesmo» (Lc 10, 27) —,
podemos reconhecer a primazia do amor a Deus e a sua direta consequéncia na forma do homem amar e se
relacionar, em todas as suas dimensdes. «O amor ao proximo € a prova tangivel da autenticidade do amor a
Deus, como atesta o Apostolo Jodo: “A Deus nunca ninguém o viu; se nos amarmos uns aos outros, Deus
permanece em nos e 0 seu amor chegou a perfeicdo em nos. [...] Deus € amor, e quem permanece no amor



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 20

permanece em Deus, e Deus nele” (1 Jo 4, 12.16)».[11] Embora o objeto desse amor seja distinto — Deus, o
préoximo e nds mesmos —, e, nesse sentido, possamos entendé-los como amores distintos, eles sdo sempre
inseparaveis.[12] A primazia do amor divino implica que a agdo do homem seja realizada sem interesse pessoal
ou recompensa, mas como manifestagdo de um amor que transcende as normas rituais e se traduz num culto
auténtico: servir o proximo é amar a Deus na pratica.[13]

Esta dimensdo também nos permite contrastar o que significa amar-se a si mesmo. Implica afastar de nés o
interesse de basear a nossa autoestima ou o sentido da nossa propria dignidade em estereo6tipos de sucesso,
carreira, posigao ou linhagem,[14] recuperando pelo contrario a nossa prépria posi¢cao diante de Deus e do
irmao. Bento XVI dizia que «de natureza espiritual, a criatura humana realiza-se nas relagdes interpessoais:
guanto mais as vive de forma auténtica, tanto mais amadurece a prépria identidade pessoal. Nao ¢ isolando-se
gue o homem se valoriza a si mesmo, mas relacionando-se com os outros e com Deus».[15]

Queridos irmaos e irmas, «o verdadeiro remédio para as feridas da humanidade é um estilo de vida baseado no
amor fraterno, que tem as suas raizes no amor de Deus».[16] Desejo vivamente que nunca falte no nosso estilo
de vida cristao esta dimensao fraterna, “samaritana”, inclusiva, corajosa, comprometida e solidaria, que tem a
sua raiz mais intima na nossa unido com Deus, na fé em Jesus Cristo. Inflamados por esse amor divino,
poderemos realmente entregar-nos em favor de todos os que sofrem, especialmente dos nossos irmaos
doentes, idosos e aflitos.

Elevemos a nossa oragao a Bem-Aventurada Virgem Maria, Saude dos Enfermos, pedindo a sua ajuda por
todos aqueles que sofrem e que precisam de compaixao, escuta e consolo, e supliquemos a sua intercessao
com esta antiga oragao, que se rezava em familia, pelos que vivem na doenga e na dor:

Doce Méae, ndo vos afasteis,

vossos olhos de mim n&o aparteis.

Vinde comigo por todo o caminho,

e nunca me deixeis sozinho.

Ja que me protegeis tanto

como uma verdadeira Mae,

fazei com que me abencoem o Pai,

o Filho e o Espirito Santo.

Concedo de coragdo a minha béngao apostdlica a todos os doentes, as suas familias e aos que cuidam deles;
também aos profissionais e agentes da pastoral da saude e, muito especialmente, aos que participam neste Dia
Mundial do Doente.

Vaticano, 13 de janeiro de 2026

LEAO PP. XIV

[1] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 63.

[2] Cf. ibid., 80-82.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 21
[3] Cf. Santo Agostinho, Serméao 171, 2; 179 A, 7.

[4] Cf. Bento XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 de dezembro de 2005), 34; Jodo Paulo Il, Carta ap. Salvifici
doloris (11 de fevereiro de 1984), 28.

[5] Sao Francisco de Assis, Testamento 2: Fontes Franciscanas, 110.

[6] Santo Ambrésio, Tratado sobre o Evangelho de Sdo Lucas VI, 84.

[7] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 78.

[8] Sao Cipriano, De mortalitate, 16.

[9] Cf. Sao Joao Paulo Il, Carta ap. Salvifici doloris (11 de fevereiro de 1984), 24.

[10] Cf. ibid., 31.

[11] Exort. ap. Dilexi te (4 de outubro de 2025), 26.

[12] Cf. ibid.

[13] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 de outubro de 2020), 79.

[14] Cf. ibid., 101.

[15] Bento XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 de junho de 2009), 53.

[16] Francisco, Mensagem aos participantes do 33° Festival Internacional da Juventude, Medjugorje, 1-6 de
agosto de 2022 (2 de agosto de 2022).

[00096-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Wspdiczucie Samarytanina: mitowad, niosgc cierpienie drugiego cztowieka
Drodzy Bracia i Siostry!

XXXIV Swiatowy Dzien Chorego bedzie uroczyscie obchodzony w Chiclayo w Peru, w dniu 11 lutego 2026 r. Z
tej okazji chcialem ponownie zaproponowac obraz mitosiernego Samarytanina, zawsze aktualny i nieodzowny,
aby na nowo odkry¢ piekno mitosci i spoteczny wymiar wspoétczucia oraz zwrdci¢ uwage na potrzebujgcych i na
cierpigcych, jakimi sg chorzy.

Wszyscy styszeliSmy i czytaliSmy ten poruszajgcy tekst sw. tukasza (por. Lk 10, 25-37). Uczonemu w Prawie,
ktoéry pyta Go, kogo nalezy mitowac jako blizniego, Jezus odpowiada, przytaczajgc opowies¢: pewien cztowiek,
podrézujacy z Jerozolimy do Jerycha, zostat napadniety przez zbojcow i pozostawiony na pét umarty; kaptan i
lewita przeszli obok niego obojetnie, ale Samarytanin, widzac go, wzruszyt sie gteboko, opatrzyt jego rany,
zabrat go do gospody i zaptacit za opieke nad nim. Chciatbym zaproponowac refleksje nad tym fragmentem
biblijnym, stosujac klucz hermeneutyczny Encykliki Fratelli tutti, mojego drogiego Poprzednika, Papieza
Franciszka, w ktorej wspotczucie i mitosierdzie wobec potrzebujacych nie sprowadzajg sie jedynie do wysitku
indywidualnego, ale realizujg sie w relacji: z bratem w potrzebie, z tymi, ktérzy sie nim opiekuja, a — co



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 22

najwazniejsze — z Bogiem, ktdry obdarza nas swojg mitoscia.
1. Dar spotkania: rados¢ dawania bliskosci i obecnosci

Jestesmy zanurzeni w kulturze predkosci, natychmiastowosci, pospiechu, a takze odrzucenia i obojetnosci, ktéra
uniemozliwia nam podejscie i zatrzymanie sie w drodze, aby dostrzec potrzeby i cierpienia, ktére nas otaczaja.
Przypowies¢ opowiada, ze Samarytanin, widzgc rannego, nie ,mingt go”, ale wejrzat na niego spojrzeniem
otwartym i uwaznym, spojrzeniem Jezusa, ktéry doprowadzit go do ludzkiej bliskosci i solidarnosci. Samarytanin
,zatrzymat sie, zblizyt sie do niego, osobiscie go leczyt, zaptacit z wtasnej kieszeni i zaopiekowat sie nim. Przede
wszystkim (...) dat mu swoj czas”[1]. Jezus nie uczy, kim jest blizni, ale jak stac sie bliznim, to znaczy, jak sta¢
sie bliskim[2]. W tym kontekscie mozemy stwierdzi¢ za sw. Augustynem, ze Pan nie chciat nauczy¢ kim byt blizni
tego cztowieka, ale dla kogo on powinien sta¢ sie bliznim. Rzeczywiscie, nikt nie jest bliznim dla drugiego dopdki
nie zblizy sie do niego z wtasnej woli. Dlatego bliznim stat sie ten, ktory okazat mitosierdzie[3].

Mitos¢ nie jest bierna, wychodzi na spotkanie drugiemu; bycie bliznim nie zalezy od fizycznej lub spotecznej
bliskosci, ale od decyzji, by mitowaé. Dlatego chrzescijanin staje sie bliznim cierpigcego, nasladujgc przyktad
Chrystusa, prawdziwego boskiego Samarytanina, ktory przyblizyt sie do zranionej ludzkosci. Nie sg to zwykte
gesty filantropii, ale znaki, w ktérych mozna dostrzec, ze osobiste uczestnictwo w cierpieniach drugiego
cztowieka oznacza dar z siebie, wykracza poza zaspokajanie potrzeb, aby sprawi¢, ze nasza osoba stataby sie
czescig daru[4]. Mito$é ta musi karmié sie spotkaniem z Chrystusem, ktéry z mitosci oddat sie za nas. Sw.
Franciszek wyjasnit to bardzo dobrze, gdy — mowigc o swoim spotkaniu z tredowatymi — stwierdzit: ,Pan sam
wprowadzit mnie miedzy nich”[5], poniewaz przez nich odkryt stodkg rados¢ mitowania.

Dar spotkania rodzi sie z wiezi z Jezusem Chrystusem, utozsamianym przez nas z mitosiernym Samarytaninem,
ktory przynidst nam wieczne zbawienie i ktérego czynimy obecnym, gdy pochylamy sie nad poranionym bratem.
Sw. Ambrozy méwit: ,Poniewaz nikt nie jest tak bliski, jak ten, ktéry uleczyt nasze rany, kochajmy Go, jako Pana,
mitujmy Go jako blizniego; nic nie jest tak sobie bliskie jak glowa cztonkom. Kochajmy tez tego, kto jest
nasladowcg Chrystusa. Mitujmy tego, ktory dzieki wspdlnocie z innymi co do ciata, lituje sie nad cudzymi
potrzebami”[6]. By¢ jedno w Jednym, w bliskosci, w obecnosci, w otrzymanej i dzielonej mitosci, i cieszy¢ sie —
podobnie jak Sw. Franciszek — stodyczg spotkania z Nim.

2. Wspolna misja opieki nad chorymi

Sw. kukasz méwi dalej, ze Samarytanin ,wzruszyt sie gteboko”. Okazywanie wspétczucia zaktada gtebokie
emocje, ktore sktaniajg do dziatania. Jest to uczucie wyptywajgce z wnetrza i prowadzace do zaangazowania sie
w cierpienie innych. W tej przypowiesci wspotczucie jest cechg wyrdzniajgcg czynnej mitosci. Nie jest ona
teoretyczna ani sentymentalna, lecz przektfada sie na konkretne czyny; Samarytanin podchodzi, opatruje rany,
zajmuje sie i opiekuje. Ale uwaga — nie czyni tego sam, indywidualnie; ,jak Samarytanin szukat gospodarza,
ktéry mogtby zaopiekowac sie tym cztowiekiem, tak i my jestesmy wezwani do zaproszenia i spotkania sie w
«nasy, ktore jest silniejsze niz suma matych indywidualnosci’[7]. Majgc doswiadczenie jako misjonarz i biskup w
Peru, sam przekonatem sie, jak wiele osob dzieli sie mitosierdziem i wspétczuciem na wzor Samarytanina i
wilasciciela gospody. Czionkowie rodziny, sgsiedzi, pracownicy stuzby zdrowia, osoby pracujace w
duszpasterstwie stuzby zdrowia i wielu innych, ktérzy zatrzymujg sie, podchodza, lecza, niosa, towarzyszg i
ofiarowujg to, co majg, nadajg wspoétczuciu wymiar spoteczny. To doswiadczenie, ktdre realizuje sie w sieci
relacji, wykracza poza zaangazowanie jedynie indywidualne. W taki tez sposéb w Adhortacji apostolskiej Dilexi
te odniostem sie do opieki nad chorymi nie tylko jako do ,istotnej czesci” misji Kosciofa, ale jako do
autentycznego ,dziatania koscielnego” (nr 49). Cytowatem w niej Sw. Cypriana, aby ukazac, jak w tym wymiarze
mozemy sprawdzi¢ stan zdrowia naszego spoteczenstwa: , Ta zaraza, ktéra wydaje sie tak straszna i Smiertelna,
wystawia na prébe sprawiedliwos¢ kazdego cztowieka i sprawdza ducha ludzi, czy zdrowi stuzg chorym, czy
krewni szczerze sie mitujg, czy panowie majg litos¢ dla chorych stug, czy lekarze nie opuszczajg chorych,
btagajgcych o pomoc’[8].

Bycie jedno w Jednym oznacza, ze czujemy sie prawdziwie czionkami ciata, w ktérym zgodnie z naszym
powotaniem niesiemy wspotczucie Pana wobec cierpienia wszystkich ludzi[9]. Co wiecej, wzruszajacy nas bdl,



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 23

nie jest bélem obcym, lecz jest cierpieniem czesci naszego wtasnego ciata, o ktére nasza Gtowa poleca nam
troszczy¢ sie dla dobra wszystkich. W tym sensie utozsamia sie ono z cierpieniem Chrystusa i — ofiarowane w
duchu chrzescijanskim — przyspiesza spetnienie modlitwy samego Zbawiciela o jednos$¢ wszystkich[10].

3. Zawsze kierowani mitoscig do Boga, aby spotkac sie z nami samymi i z bratem

W podwojnym przykazaniu: ,Bedziesz mitowat Pana, Boga swego, catym swoim sercem, catg swojg duszg, catg
Swojg moca i catym swoim umystem; a swego blizniego jak siebie samego” (Lk 10, 27), mozemy dostrzec
prymat mitosci Boga i jej bezposredni wptyw na sposéb mitowania i nawigzywania relacji przez cztowieka we
wszystkich ich wymiarach. ,Mitos¢ blizniego jest namacalnym dowodem autentycznosci mitosci Boga, jak
poswiadcza Jan Apostot: «Nikt nigdy Boga nie ogladat. Jezeli mitujemy sie wzajemnie, Bog trwa w nas i mitos¢
ku Niemu jest w nas doskonata. (...) Bog jest mitoscig: kto trwa w mitosci, trwa w Bogu, a Bég trwa w nim» (1 J
4, 12.16)"[11]. Chociaz przedmiot tej mitosci jest odmienny: Bog, blizni i my sami, i w tym sensie mozemy je
rozumiec jako rézne rodzaje mitosci, to sg one zawsze nieroztaczne[12]. Prymat mitosci Boga oznacza, ze
dziatania cztowieka nie sg podejmowane ze wzgledu na korzysci osobiste lub w celu uzyskania nagrody, ale
jako przejaw mitosci, ktéra wykracza poza normy obrzedowe i przektada sie na autentyczny kult: stuzenie
blizniemu jest mitowaniem Boga w praktyce[13].

Ten wymiar pozwala nam réwniez stwierdzi¢, co oznacza mitos¢ siebie samego. Zaklada ona odejscie od
zainteresowania budowaniem naszej samooceny lub poczucia naszej godnosci w stereotypach sukcesu, kariery,
pozycji lub pochodzenia[14] i odnajdywanie naszego wtasciwego miejsca wobec Boga i blizniego. Benedykt XVI
powiedziat, Zze ,istota ludzka, ze wzgledu na swojg nature duchowa, realizuje sie w relacjach miedzyosobowych.
W im bardziej autentyczny sposéb je przezywa, tym bardziej dojrzewa jej tozsamos¢ osobista. Cziowiek
dowartosciowuje siebie nie przez izolacje, lecz poprzez relacje nawigzywane z innymi oraz z Bogiem”[15].

Drodzy bracia i siostry, ,prawdziwym lekarstwem na rany cztowieka jest zycie ugruntowane na mitosci
braterskiej, ktéra znajduje swoje zrodto w mitosci Boga”[16]. Gorgco pragne, aby w naszym chrzescijanskim
stylu zycia nigdy nie zabrakto tego wymiaru braterskiego, ,samarytanskiego”, inkluzywnego, odwaznego,
zaangazowanego i solidarnego, ktéry swoje najgtebsze korzenie ma w naszej jednosci z Bogiem, w wierze w
Jezusa Chrystusa. Rozpaleni tg Bozg mitoscig, bedziemy mogli naprawde poswiecic¢ sie wszystkim cierpigcym,
zwtaszcza naszym braciom chorym, starszym i ucisnionym.

Wzniesmy naszg modlitwe do Najswietszej Maryi Panny, Uzdrowienia Chorych; prosmy o Jej pomoc dla
wszystkich cierpigcych, potrzebujgcych wspétczucia, wystuchania i pocieszenia, i btagajmy o Jej wstawiennictwo
tg starozytng modlitwa, ktérg odmawiano w rodzinie za tych, ktérzy zyjg w chorobie i cierpieniu:

Stodka Matko, nie opuszczaj [mnie],
Twego wzroku ode mnie nie odwraca.
Pojdz ze mng dokadkolwiek

i nigdy nie pozostawiaj mnie samego.
Ty, ktéra zawsze mnie chronisz,

jako moja prawdziwa Matka,

spraw, zeby btogostawit mi Ojciec

i Syn, i Duch Swiety.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 24

Z catego serca udzielam wszystkim Apostolskiego Btogostawienstwa: chorym, ich rodzinom i tym, ktérzy sie nimi
opiekujg, pracownikom stuzby zdrowia, pracujgcym w duszpasterstwie stuzby zdrowia, a w szczegoélnosci tym,
ktérzy uczestniczg w tym Swiatowym Dniu Chorego.

Z Watykanu, 13 stycznia 2026 r.
LEON PP. XIV
[1] Franciszek, Enc. Fratelli tutti (3 pazdziernika 2020), 63
[2] Por. tamze, 80-82.
[3] Por. Sw. Augustyn, Sermo 171, 2; Sermo 179A, 7.

[4] Por. Benedykt XVI, Enc. Deus caritas est (25 grudnia 2005), 34; Sw. Jan Pawet I, List apost. Salvifici doloris
(11 lutego 1984), 28.

[5] Sw. Franciszek z Asyzu, Testament, 2: Zrodta Franciszkanskie, Krakow 2005, s. 155.

[6] Sw. Ambrozy, Expositio Evangelii secundum Lucam, VII, 84: Wyktad Ewangelii wedtug $w. Lukasza VII, 84,
ttum. o. Wtadystaw Szotdrski, Warszawa 1977, s. 283.

[7] Franciszek, Enc. Fratelli tutti (3 pazdziernika 2020), 78.

[8] Sw. Cyprian, De mortalitate, 16: por. Pisma i traktaty, tlum. ks. Jan Czuj, Poznan 1937, s. 264.
[9] Por. Sw. Jan Pawet Il, List apost. Salvifici doloris (11 lutego 1984), 24

[10] Por. tamze, 31.

[11] Adhort. apost. Dilexi te (4 pazdziernika 2025), 26.

[12] Por. tamze.

[13] Por. Franciszek, Enc. Fratelli tutti (3 pazdziernika 2020), 79.

[14] Por. tamze, 101.

[15] Benedykt XVI, Enc. Caritas in veritate (29 czerwca 2009), 53.

[16] Franciszek, Przestanie do uczestnikow 33. Miedzynarodowego Festiwalu Miodych (MLADIFEST),
Medziugorie, 1-6 sierpnia 2022 (16 lipca 2022).

[00096-PL.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba




Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 25

2wwlJs Bolaws IUolol Jloo Ilwg eui
B IJs9p Weldpslve sldedleso JJprsue

11 Jbolbldo)ls, 2026
"208 Iduwlesst 1o vew suzed 1p 1T
eVl ©lg3Vlg 693l Lo

2026 a3/ oliis 11 9 19w 10N 9 Loy JSuiny ansall (sMils i1 allell padl Jai> VI pisww
o> lasls i LS dpy9,09 laily &> 6,00 @9 ca )l s 0lull 6,00 5,31 650 padl ol ol cllilg
0,0l pginy 509 «pallially ez lizall I idlsl a2gs (SU o> ) CclaizVl avdlg dxxoll

agy il Lalzo 251 Jlw baie .(37-25 .10 Bg) g21)) Bg) Luadll Jxl (o sisall Laill 1id WS UlL8g luswol
ao,icld ()l I pulins9l oo S8l 2, JUd oS das, 4l sl ol vy SVl s 98 o Eouy

gl s oludl Laiy (Logas o 9 Lins LogiSJ 59V B @ 4o .cu09 > o 085,59 ade lgaiely Log.a)
Sl o glasoll 13D 8 Joldl padl ol wo)l .4y clizeVl piy ST 2939 §28 J] dlo>9 a>l,> 10ind alde

Y 189 « i, LUWI 52l (abud “693 | LIS” dole)l dygsll alu )l (8 juwsill plise wuusy ol yéi) (uaioll
Gonigr ol 09 zlizall 31 go :@dMel L9 Baxi iy (53,9 2> 2,0 U zlixall ol das Jlg @1l uaxis
i iy Sl all go bVl (99 (4

J9ialg i)l puais 2,6 ielalll ddac .1

lizias Ll 6YloWlg clad¥l adlas 9 Layly ac w9 1199 e i JS A A ol a8li5 L8 umaio jiuss
ol Jisll 59, We> ad oo oYy clalis| Il as (SJ b e (S wdeis bly Jams oo kiasy i ol o
Ll aids il oy 6,05 (dguing dxidio 6,k ayl Lo i “Linag aic Jar” o) il i) losie s o lull
au> o Jlll 2,309 cay axdleg caio ay,d a Leblg" s 0lull @95 .azs lolaio Llusl caio Uy,d (oS, ol
o3 [2]cmd i o &S S w98 o lialey Y goun [1]"aidg olacl [...] e JS (§989 - Liscly
oS oo Ll b oSl s usd 9@ o plos Ol o @) gsun W)l Ol puidaael Gwaall go 3535 Ol liSay (13D
d Lo da> bl sl WA Llegb aio il 13] Y] ,5W L,8 0o, a1 Y (@8lgdl (8 .Uy ,8 08 uay ol wxy
[3].L 8

A o2 OIS 88 s celozYl ol sausall udll Lisy Y Lally 3Vl elal | ok o ol Y ésall
dpindl o Bl S il eIV sl uall Jliay ity elliall o Lsd mmall

iz 3V eV 8 dpasiiad] WS lie Ol ley Iy olbs @ J o Jlach poisi ol wsll u .a>9,>0ll
0id [4].elagll (o lej=> o2 was ol Il Jas > «olblioYl anls o asil Il LBV iy 13D (Ll Ji
2> Sy A3 s, Guaddl 2 U o b dwss Jiy SVl el go clall (o 6,9 )l Siss daxoll
wisll axall 2,9 g5 o ST &Y ([5]"agdl ol " (B (Lol go aila) e plSs Loie

alexs sU19 (sl eladidl bixio S )l S 0luad] ad 55 Sl cpumall gouuy iols,)l oo Agi clalll dlac
L Sl Jio B> Lo U8 o>l a9, Y @il Loy 1 wesi9 el Guas)l JB .zl g1 e isis bosie o>



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 26

ool plaidYl S &S juinall dlw )l .2

oo Vou ysein gl Jasll | g Guae WSl [ooiv Liws aex )l ol s polull 0l BB Be) yuwasll &b
cau . Jazi il &l 8 ua0dl dowdl (B das )l Jiall 13D (8 3V ol ol pldVI I Lagiyg J3 11

o) i) (SI9 . iiely assle e 33lg iy s poludl bl dsiua> Jlacl (9 gl Ji dsibole Vg dy o
w99c0 Loyl o (J2)l lig i o @by 338 wolo & Spoludl ey 35hi0 S 0259 iy ady
Caiawly JuwnS (i (8 ot by [7108Y] goaze o $o8l o’ U diclo> LS elallly glaizVl ]
whlly )Y Baidll > log S poludl Jio dJls do )l Jae (9 ¢S bl Il s g ull L9
(89 (98901 il U9 S A ueg dxall Jlre S Lsisc )l wslalelly (all Jxall (S yslolelly
3l 03 Lelaiz| a2y das )l olasy Y8 (aga) lon G803as9 UoadlLu9 (a@ e Jlail Golazyg (i

p9)) ih> " puiS Jas” ol e Jy aniS)l Wl oo "ago 2527 @l o iosall pleidVl e lasd pISS]
lizaie @0 oo B3 ol a=dl g WiSoy S uY LueilS Guwadll Sagisiwl _Jeuw Jl sLi,Yl L9 .(49
J® o elgll 133 lagluwYl e linall HLislg 51,8Y1 (8 Jasll olxiol 98 (B89 Le 10 92y sVl cligll 132"
J29 (o,all pubanll adans Sl Bl JD9 o laS agy Bl )Yl Ly B9 (o0l elxusVl acluy,
[8"sacbuwall | dxbx o (ol Lios0ll bbbVl Jog ¥

U5 olusl JS @V gousy ool dos) ad Jas aw> L sliach Bl B> e ol sy a>loll 8 a>ly 0S5 ol
Uiy U1 cands Loz oo giac ol &) ilie G,e Wi Gud USmy sl 21 olis I @8LloYL [9]. a9 wuw>
oo Lalkall Mo giax £y auoll pll go VI 13D Ssoluiiy sizall 3g .ozl s J21 o Liuwly all
[10].dxumio 29, 0lodd ol cgaozll 61>9 S|

Ll sl il Lasls Lieday all o> .3

"huisd US> Pyd o ly s U9 igS JS9 ks S92l S, Ugll LI cas T 1dz 9350l duogll S
o o3V go alolsig Glusl dxo dasS (S 6 ivball Lgnisg all dxe diolol 5 Ol LiSay (27 10 1))

Lo Al ol" :l>gs Jguwydl Jois LS all Lo $ao e Gugalall ol (D il axo” 8Ll oYlo gua>
2167 dxall 8 LT o8 (o all [...] .aloiSo lyd dirxog muio liyd alld (Lae; Ling, ol 116 .1nd 351 agle
liSas9 Luudily cully calll rdalize dall 038 &l& Ol go [11]"(16 .12 4 li>g, 1) "ad all plély alll 9
poi Ol iz axglYl dxoll &)l [12]. JbaisW A e ils 6219 (@ il (00 dxxo b0 @il e lgagd
65k Juaig Bl oblell juleo 59w dxe & uss B Ji S0 9l dwasis daxlas 95 dlagy Gl
[13].llac alll dxo (D i)l doas dgaga>

ol a5 sl e azs Ol Goisy 138 duwss olawsYl ooy Ol iy b pgis Ol Say @9l 0id 9
ol vy i [14]eanil ol Cclaiz VI S ,all 91 duigall 6 jmuall ol pladl blasl e Liol ;S 9l luwasV U a5
15 oS «os_ind| Bolzall" ine Luoludl GuiSaiy LW JB9 oLVl s ploly alll plol puziall lindgs i
dpasiill aig® 5 Buias 51 LS dxumuo ddylay gl LalSs .aliol go oMl (8 I3  gaxy (i>9) deub

[15]"all 209 pe=o BNl (8 Ji (oYl e JliiVl diagd a3y Y OlusY

a6 Ll eVl acall e 55, 6be wolwl o dp il phad Caasdl 2Nl celieVl wlgsVlg 6931 Lol
w5931 a2l 13D dzall il> wolwl e 1l cusy I Ligd IS, Liasl [16]"all a8 @93



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 27

ao> )l I e lixally (oualliall IS Lgige llaidy «iosall slais ehyiall oo s I o g
o9 wsiingy il U2l o dblell (8 (Lo colS Ll dagaall Ml o lgiclais Luoilily .cl5=llg cleoYlg
¥y Lol

wsazis Y dgil eVl Leul

i i 9 Y9

ol cu> 2o e

Il h>9 Lis,i Vg

s> olS S oz il Lagg
(ol 29,19 ol VI LSl

alell Jbw 9 culolally cpg vgiiny (w19 pNley i 0ll 2o adgu )l S0 (S JS oo ol
el L allall pgll 138 5 oS, Lisall dolsg diall Jw L5 cusc ! ool sl

2026 ple L-,o)_J_lp_/,_z:.li'MJI uglS 13 pgs (WSl 6,05 (0
sine gl o9y
[00096-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[BO053-XX.01]

[1] S ouwsuw ouwlds wluoss glps. JJol 1296 (3 wuinsw IJsJideye, 2020). 63.
[2] Jlze IJesese oS wo. 80-82.
[3],lze Iguwbsouw: IJgbs 171.2: 1791, 7.

[4]lze wusdow IJuuT.)uuwg_u:’uJ‘ HuwlJé Vlv_gﬁg gles: o ,oag_,fs (25 Jlugy IJIsdsuw e, 2005). 34
IJ®>suw $9zul waduw Idelus: suwlds clogse. IUlde IJéluos (11 Gvollbldo)ls, 1984). 28.

[5] 1J8>suw Sroumsuw Uluwsis: Isuoss 2: puoly Syoupmsuwdloss. 110.
[6] IJ$> 50w lewnsissuw: vive logsd IS suw Sl 7. 84.
[7] Bouwsuw ouwldd wluass gles. JJO! 296 (3 wyisu IJelus/idese, 2020). 78.

[8] IJ&>suw Josslusum: Ieses: 16.



Bollettino N. 0053 - 20.01.2026 28

9] ,lze IJBssuw szl woduw Idolus: Huwlds wlusss: Iide IUzluos (11 Guulbldo,ls, 1984). 24.
[10]Llze IJeosze oSbuwo. 31.

(111 1dLGils 1dyowsds: Jobs lpeocd (4 euinse IJisdidese, 2025). 26.

[12]Llze Iz v duwo.

[13] sz Dr0uwsuws suwlds wlusss gles. JUO! 296 (3 Uiy IJisdlidese, 2020). 79.

[14]Llze Iesze o9wo. 101.

[15] wosdogw Iduwbow Ui Huwlds wluass gles: Iopud S Iz (29 2islolssuss 2009). 53.

[16] )0umsum: suwlds IJs Ipuilydso S Idpasgly 1U9des IJelde sldediess Jdusolo: ps39€950: 1-6
[L/ig ulboow 2022 (16 & 095/s9J.s9 2022).



