
N. 0044

Sabato 17.01.2026

Sommario:

♦   Lectio Magistralis dell’Em.mo Cardinale Pietro Parolin, Segretario di Stato, Cardinale
Protettore e Gran Cancelliere della Pontificia Accademia Ecclesiastica

♦   Lectio Magistralis dell’Em.mo Cardinale Pietro Parolin, Segretario di Stato, Cardinale
Protettore e Gran Cancelliere della Pontificia Accademia Ecclesiastica

Pubblichiamo di seguito la Lectio Magistralis dell’Em.mo Cardinale Pietro Parolin, Segretario di Stato, Cardinale
Protettore e Gran Cancelliere della Pontificia Accademia Ecclesiastica, dal titolo Pace e giustizia nell’azione
della diplomazia della Santa Sede di fronte alle nuove sfide, per il Convegno tenutosi in occasione del 325°
Anniversario della Fondazione della Pontificia Accademia Ecclesiastica, presso la Sala Ducale del Palazzo
Apostolico.

Lectio Magistralis del Card. Pietro Parolin

Pace e giustizia nell’azione della diplomazia
della Santa Sede di fronte alle nuove sfide

Signori Cardinali,

Eccellentissimi Membri del Corpo Diplomatico.

Eccellenze,

Illustri Ospiti,



Signore e Signori.

1. Non senza trepidazione ringrazio tutti Voi che, nelle differenti responsabilità e funzioni, vi siete voluti unire a
questo momento celebrativo di un anniversario, i 325 anni dalla fondazione della Pontificia Accademica
Ecclesiastica. Al Segretario di Stato il compito di accoglierVi in una veste nuova rispetto a precedenti occasioni,
non solo come Protettore, ma come Gran Cancelliere dell’Accademia, titolo assunto dopo la riforma dal Santo
Padre Francesco di venerata memoria, con il Chirografo Il ministero petrino del 15 aprile 2025. Una
responsabilità ulteriore per un’Istituzione che nel suo cammino plurisecolare, pur nelle più diverse e inaspettate
vicende della storia, ha saputo custodire fedelmente la funzione di preparare giovani sacerdoti chiamati ad
esercitare il loro ministero nel servizio diplomatico della Santa Sede.

Sono grato all’Ecc.mo Presidente, Mons. Salvatore Pennacchio, per aver fatto risuonare ad inizio dei nostri
lavori l’espressione “giubileo”, quella stessa che ci ha accompagnato nell’anno appena trascorso e che abbiamo
legato ad una speranza che non delude. Una speranza posta a illuminare anche questa benemerita Istituzione
che, come parte integrante della Segreteria di Stato, risponde ad un’esigenza concreta della Sede Apostolica.
L’attività diplomatica mostra la sollecitudine verso le chiese particolari del Successore di Pietro quale «perpetuo
e visibile principio e fondamento dell’unità sia dei Vescovi sia della moltitudine dei fedeli» (Concilio Vaticano II,
Lumen gentium, 23). Da questa stessa missione spirituale discende il diritto nativo del Romano Pontefice di farsi
rappresentare presso le Autorità degli Stati e le Istituzioni intergovernative in modo che la Chiesa posa offrire
«l'ausilio prezioso delle sue energie spirituali e della sua organizzazione, per il raggiungimento del bene comune
della società» (Paolo VI, Sollicitudo omnium ecclesiarum, Preambolo).

Siamo qui nel giorno in cui la liturgia fa memoria del Protettore della nostra Istituzione, Sant’Antonio Abate, il cui
insegnamento rimane essenziale per quanti sono parte della famiglia dell’Accademia: a chi gli chiedeva «Che
cosa devo fare per piacere a Dio?», Antonio rispose: «Ovunque tu vada, tieni sempre Dio davanti ai tuoi occhi e
qualunque cosa tu faccia, appoggiati sempre sulla testimonianza delle Sante Scritture; in qualsiasi posto abiti,
non andartene presto» (Vita e detti dei Padri del deserto, PJ, I, 1).Il nostro Protettore ci ricorda che è Dio a
condurre la storia e le vicende della famiglia umana; che la Buona Novella è fonte di ispirazione dell’agire e dei
pensieri nel nostro quotidiano servizio; che l’obiettivo della pace e della giustizia, a cui la diplomazia pontificia
ispira la sua azione, ci domanda amore per tutte le genti, qualunque ne sia la storia, la cultura, la realtà religiosa,
gli usi e la collocazione geografica.

Quella del Grande Abate è un’esortazione dal significato profondo, ancor più valida nel momento che stiamo
vivendo, che domanda un percorso di conversione anche per coloro che agiscono sulla scena internazionale e,
a diverso titolo e ragione, si confrontano con le ansie di giustizia e i desideri di pace della famiglia umana.
Nonostante i segni della guerra, le violazioni della vita umana, le distruzioni, le incertezze e un diffuso senso di
smarrimento siano ormai prevalenti, dalle diverse regioni del pianeta continuano a levarsi voci che reclamano
pace e giustizia. E questo non può lasciare indifferente specialmente chi opera nel contesto delle relazioni
internazionali, ma richiede di instaurare un nuovo stile, capace di dare risposte alle tante difficoltà nella certezza
che in ogni angolo della terra c’è attesa del bene, nonostante ogni possibile incertezza del domani.

Mi permetto di dire che pur se il nostro servizio segue percorsi diversi – sono qui presenti il mondo della
diplomazia, la realtà ecclesiale, l’ambito accademico e altre dimensioni del vivere sociale – l’incontro odierno ci
unisce nel riflettere su come la pace e la giustizia possano tornare ad essere i pilastri dell’ordine fra le Nazioni e
non limitarsi a semplici aspirazioni o a vuote rivendicazioni. Nel contesto a dir poco critico per le relazioni
internazionali, non è difficile, purtroppo, riconoscere che la convivenza di persone e popoli abbia perso di vista le
modalità per realizzare le aspirazioni più profonde della famiglia umana, ad iniziare dalla stabilità, dalla pace,
dallo sviluppo economico e sociale. E questo, a diverso modo, tocca il mondo intero e non solo le aree dei
conflitti. Basti pensare alle decisioni politiche che trovano sostegno solo sulla forza delle armi o alla volontà di
potenza che ispira il linguaggio e le manifestazioni sullo scenario internazionale trovando la radice in
comportamenti che per la loro gravità ed effetti vanno oltre le tragedie della guerra. Nella fase che viviamo,
l’ordine internazionale non è più quello che ottanta anni or sono veniva delineato con l’istituzione dell’ONU, del
Sistema delle Nazioni Unite e di nuove forme di intesa e collaborazione tra gli Stati formulate secondo il diritto
internazionale e nell’ambito del diritto internazionale. Di questo dobbiamo prendere atto, e non solo come
spettatori, magari con qualche nostalgia del mondo che fu, ma per essere pronti ad operare come protagonisti.

Bollettino N. 0044 - 17.01.2026 2



Il momento che i rapporti internazionali stanno attraversando chiama tutti ad una concreta presa di coscienza
per formulare proposte, favorire la ricerca e concorrere ad elaborare strategie per rendere credibili discorsi,
programmi e attività. Nelle diverse funzioni e nei compiti che ci sono affidati, la sfida è saper offrire non un
semplice apporto, pur competente, ma una visione del futuro fatta di riflessioni, di idee e possibilità concrete.
Oggi, per chi opera nelle istituzioni, di fronte alle vicende anche drammatiche che toccano l’ordine internazionale
non è facile spiegare perché alla giustizia subentra la forza e alla pace si sostituisce la guerra. E la difficoltà
aumenta sapendo che le conseguenze sono la fragilità degli assetti mondiali, l’accrescersi delle tensioni anche
in situazioni che sembravano riconciliate, l’aumentano delle diverse tipologie di crimini internazionali,
l’ampliamento del divario tra i livelli di sviluppo di popoli e Paesi. Paradossalmente la stessa dimensione della
sicurezza, ormai invocata per ogni azione che va dalla prevenzione al riarmo, necessita di un approccio non più
limitato alla sola questione militare e del terrorismo, ma aperto a garantire la sicurezza alimentare, sanitaria,
educativa, ambientale, energetica. E questo senza dimenticare la sicurezza in materia religiosa che va
assicurata di fronte alla violenza esercitata verso chi crede con l’utilizzo delle armi, della discriminazione,
dell’isolamento; o con la strumentalizzazione della fede, la privatizzazione della pratica religiosa e finanche
l’indifferenza verso ogni dimensione trascendente.

A questi elementi – già sufficientemente allarmanti per la diplomazia, la Chiesa, la dimensione accademica e
sociale – si affianca la costatazione che sono messi in discussione principi come l’autodeterminazione dei
popoli, la sovranità territoriale, le regole che disciplinano la stessa guerra. Di fatto si assiste alla relativizzazione
di tutto l’apparato costruito dal diritto internazionale per ambiti come il disarmo, la cooperazione allo sviluppo, il
rispetto dei diritti fondamentali, la proprietà intellettuale, gli scambi e i transiti commerciali.

Èin questa inquietudine che deve farsi strada ancora di più la volontà di dare risposte e cioè la necessità di
ricercare ed elaborare soluzioni che abbandonino l’idea dell’uso della forza, la volontà di potenza, il disprezzo
delle regole pur di raggiungere obiettivi che negano la giustizia. È il momento di concorrere allo sviluppo di una
dottrina rispondente alla situazione odierna, che sia al tempo stesso una proposta educativa, di formazione e di
ricerca. Se di fronte al nuovo ordine internazionale determinatosi nel XVI secolo, la Scuola di Salamanca da cui
nasce il moderno diritto internazionale, aggiornava la visione della “guerra” sistematizzata da Tommaso
d’Aquino – da Agostino d’Ippona in poi era uno degli ambiti su cui la Chiesa rifletteva – così oggi appaiono
necessarie argomentazioni capaci di superare i limiti e le barriere che, prima di essere materiali, sono spesso
quelli dell’animo. La pace, come ebbe a dire Paolo VI davanti all’Assemblea Generale dell’ONU «non si
costruisce soltanto con la politica e con l’equilibrio delle forze e degli interessi, ma con lo spirito, con le idee, con
le opere della pace» (Paolo VI, Discorso alle Nazioni Unite, 4 ottobre 1965). E in questo mi rivolgo anzitutto alla
Pontificia Accademia Ecclesiastica che nel rinnovato percorso affidatole deve coniugare la crescita dei suoi
alunni nel ministero sacerdotale con un’aggiornata formazione e ricerca nelle scienze diplomatiche, proiettata
sul domani delle esigenze che la Santa Sede avrà nella sua azione internazionale.

2. L’immagine che abbiamo di fronte è fatta di appelli che invitano alla collaborazione, al negoziato e alla
trattativa, ma facilmente si confondono con atti di imperio e di esclusione che giungono fino all’eliminazione
dell’altro. Questo significa che nell’analizzare i rapporti internazionali l’analisi non riguarda solo la loro legittimità,
ma richiede la capacità di identificare le strade per superare ostacoli in modo preciso e concreto, anche quando
sembra prevalere un senso di impotenza che sovente tradotto come ingiustizia. Su questa direttrice opera la
Santa Sede con la sua diplomazia, intravedendo in ogni livello di attività e di responsabilità la possibilità di
cercare modalità e strumenti per garantire un ordine internazionale secondo giustizia e nel quale principio e fine
della convivenza è la pace. E lo fa secondo i principi, gli usi e il rispetto delle regole della diplomazia,
mantenendo lo stile che le è proprio. Come riporta il Pastor nella sua celebre Storia dei papi, Fabio Chigi – futuro
Papa Alessandro VII – mentre era Nunzio Apostolico a Colonia e partecipava al negoziato di Münster che portò
alla Pace di Westphalia del 1648, amava descrivere l’opera del diplomatico con l’espressione: «molto fare, poco
dire» (L. von Pastor, Storia dei Papi, vol. XIV/1, Roma 1961, 321). Oggi il richiamo dei mezzi di comunicazione
sembra aver adombrato questo atteggiamento.

Un cammino quanto mai arduo e faticoso, ma che proprio nei momenti di particolare difficoltà impegna tutti a
costruire una visione del domani, sorretti da un’autentica speranza e dalla capacità di coinvolgimento personale.
Sono questi i cardini che ispirano e conducono la riflessione del magistero della Chiesa in età contemporanea di
fronte a conflitti e distruzioni. Penso a Benedetto XV che al tramonto del primo conflitto mondiale nell’enciclica

Bollettino N. 0044 - 17.01.2026 3



Pacem Dei munus (1920) avanzò l’idea della pace come dono di Dio che andava però edificata secondo
giustizia e attraverso l’apporto di ogni essere umano; a Pio XII che nel Radiomessaggio del Natale 1944, ancora
durante il secondo conflitto mondiale, delineò nella giustizia un presupposto per costruire un pacifico ordine
internazionale; a San Giovanni XXIII che nella Pacem in terris (1963) di fronte al baratro a cui conduceva il
possibile uso dell’arma atomica, non esitò a ricordare quanto la pace necessiti della giustizia; a San Paolo VI
che nella Populorum Progressio (1967) fa dello sviluppo il nuovo nome della pace; a San Giovanni Paolo II che
nella Sollicitudo rei socialis (1987) reclama un grado superiore di ordinamento internazionale; a Benedetto XVI
che nella Caritas in Veritate (2009) indica che la costruzione della pace esige l’azione della diplomazia; a
Francesco che in Fratelli tutti (2020) propone un’architettura della pace che gli artigiani della pace debbono
realizzare.

Pace e giustizia sono ripresi nel loro significato più profondo poiché, come ci ha ricordato Papa Leone XIV sin
dall’inizio del Suo ministero, affondano le loro radici nel mistero cristiano. Sono cioè un dono che si collega
all’azione umana, la ispira e conduce alla «via disarmante della diplomazia, della mediazione, del diritto
internazionale, smentita purtroppo da sempre più frequenti violazioni di accordi faticosamente raggiunti, in un
contesto che richiederebbe non la delegittimazione, ma piuttosto il rafforzamento delle Istituzioni sovranazionali»
(Leone XIV, Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio 2026).

3. Trovandomi in un contesto di riflessione accademica, mi permetto di condividere alcune riflessioni, a partire
da due interrogativi: in un mondo sempre più dominato dal primato del conflitto, come la diplomazia può
coniugare le odierne tragedie con le esigenze di un futuro di pace per popoli e Paesi? E quindi, come il
diplomatico può operare rispetto a quanto sta avvenendo?

Sinteticamente si potrebbe rispondere invitando a non limitarsi a leggere la realtà. Da essa, infatti, ricaviamo
solo che l’emergenza è diventata la modalità di operare e il ricorso al conflitto è l’unico metodo utilizzato. Si deve
invece purtroppo cogliere la mancanza di una progettualità nell’elaborare scelte politiche, regole giuridiche o
programmi economici per ricostruire un ordine internazionale adeguato alle esigenze reali, pensato e finalizzato
a costituire le «fondamenta internazionali di tutta la comunità umana al fine di risolvere le più gravi questioni del
nostro tempo: promuovere il progresso in ogni luogo della terra e prevenire la guerra sotto qualsiasi forma»
(Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, 84). Questa definizione dell’ordine internazionale non è il richiamo a una
convivenza ordinata o all’assenza di conflittualità, ma è piuttosto l’esigenza di stabilità nella Comunità degli Stati,
sapendo che la stabilità è per sua natura mutabile e si manifesta spesso in modo imprevedibile. La diplomazia,
allora, non può limitarsi a tutelare il singolo vantaggio o l’esigenza individuale, ma è chiamata a concorrere
nell’edificare il bene comune, che resta obiettivo primario del vivere sociale in ogni comunità, quella statale e
quella internazionale. Non si tratta di sommare il benessere dei singoli, ma di raggiungere «quelle condizioni
della vita sociale che permettono sia alle collettività sia ai singoli membri, di raggiungere la propria perfezione
più pienamente e più celermente» (Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, 26).

Possiamo operare per concorrere a questo processo se abbiamo coscienza che la pace rimane frutto della
giustizia e non solo una conseguenza del buon agire (cfr. Agostino, Esposizione al Salmo 71). Un invito che per
chi ha responsabilità è anche dovere. Soprattutto di fronte all’esigenza di uscire da una crisi profonda che
disconosce i valori sui quali si è gradualmente edificata la Comunità delle Nazioni e, di conseguenza, anche le
norme che ne regolano la struttura, gli equilibri societari, la sovranità degli Stati e la loro indipendenza politica,
istituzionale ed economica.

Operando nelle dinamiche e nelle Istituzioni internazionali, al responsabile compimento del nostro servizio fatto
di competenza, dedizione, professionalità e trasparenza, dobbiamo saper affiancare la capacità di concorrere a
liberare la diplomazia dalle forme ormai superate o da sentimenti nazionalistici e di protezione di interessi
particolari. Come avvenuto in altri momenti della storia delle relazioni internazionali, senza ricorrere a toni
declaratori – «molto fare, poco dire» – si tratta di privilegiare il confronto con ciò che emerge o è determinato in
questa fase nelle società contemporanee. Diventa cioè necessario operare rispetto a quanto accade, non
rifugiarsi in scenari fantasiosi, riconoscendo che nell’edificare la pace «l’adeguazione della realtà sociale alle
esigenze obiettive della giustizia è problema che non ammette mai una soluzione definitiva» (Pacem in terris,
81). Torna in mente il metodo delineato da Papa Francesco secondo cui: «Più che come esperti in diagnosi
apocalittiche o giudici oscuri che si compiacciono di individuare ogni pericolo o deviazione, è bene che possano

Bollettino N. 0044 - 17.01.2026 4



vederci come gioiosi messaggeri di proposte alte, custodi del bene e della bellezza» (Francesco, Evangelii
gaudium, 168).

Di fronte alla violazione dei principi cogenti del diritto internazionale e delle regole base del vivere comune nella
società degli Stati, della conflittualità proposta quale unico metodo per governare le relazioni internazionali, va
superato quel senso di impotenza che si trasforma in angoscia di fronte ad un uso della forza che distrugge le
aspirazioni di popoli, rende più gravi le disparità e pianifica equilibri ingiusti. E questo nonostante il diritto
internazionale, in particolare quello prodotto e codificato a partire dalla fine del secondo conflitto mondiale, abbia
costituito un sistema normativo ispirato da principi etici e morali che congiuntamente a valori di ordine religioso
hanno concorso al suo fondamento, al suo sviluppo e ad aprire prospettive. Quanti operano nelle relazioni
internazionali debbono confrontarsi con questi principi e valori, e non vederli come limiti alla loro volontà e alle
loro ambizioni. La coscienza e la ragione non potranno ancora tollerare le violazioni di sovranità nelle forme più
diverse, lo spostamento forzato di interi popoli, il cambiamento della composizione etnica di territori, la
sottrazione dei mezzi necessari per lo svolgimento di attività economica o la limitazione delle libertà. La
diplomazia della Santa Sede ha vissuto la storia ed è stata testimone di momenti che insegnano come l’apparire
di fattori incontrollati e incontrollabili determina facilmente l’irrilevanza della forza. Questo è ancor più valido oggi
di fronte ad una rapida connessione degli avvenimenti, alla loro immediata conoscenza e al conseguente facile
ricorso a soluzioni immediate o a reazioni emotive. L’esatto opposto del discernimento e della ponderazione che
dell’azione diplomatica sono caratteristiche essenziali.

4. Nell’uso della forza che si sostituisce alle regole, nelle forme di intesa basate solo sul vantaggio e l’interesse
di pochi, nella mancata capacità di affrontare le questioni comuni mediante soluzioni che coinvolgono tutti,
ritroviamo la profonda crisi subita dal sistema multilaterale dei rapporti internazionali. Un’analisi più approfondita,
però, evidenzia che non si tratta solo della volontà degli Stati di ridurre ad un ruolo marginale le Istituzioni
internazionali, ma piuttosto dell’affermarsi di un multipolarismo ispirato dal primato della potenza e regolato dalla
capacità di manifestare autosufficienza, dalla determinazione di preservare confini statali e ultra statali pensando
che siano impermeabili. Eppure già Immanuel Kant, nel 1795, nel suo Per la pace perpetua indicava che «la
violazione del diritto avvenuta in un punto della terra è avvertita in tutti i punti» (I. KANT, Scritti politici, Torino,
2010, 305).

Fattore caratterizzante del multipolarismo è il ricorso al conflitto – militare, economico, ideologico – che spesso
non si limita al solo uso delle armi, ma sorregge orientamenti politici, sistemi di alleanze, diversa allocazione di
risorse all’interno degli Stati. Questo fatto è ancora più preoccupante, poiché tocca non solo l’obiettivo che lo
Stato o gli Stati intendono perseguire con l’azione militare, ma direttamente anche l’intero andamento dei
rapporti internazionali. Infatti, si tratta di posizioni assunte non solo da Paesi parte di conflitti, ma anche da quelli
che sostengono la necessità di sicurezza come via per prepararsi alla guerra o per avviare campagne di riarmo
in forma preventiva. Sembra ormai dimenticato che il diritto degli Stati di garantire la propria sicurezza, e con
essa gli spazi di sovranità e la vita di relazione di coloro che vivono sul loro territorio, non autorizza ad attivare
azioni o attacchi preventivi in forme sempre più lontane dalla legalità internazionale. Quella legalità che,
nonostante i tanti limiti, aveva dato stabilità al sistema multilaterale, sostituendo lo iustum potentiae equilibrium
presente nella vita internazionale con il divieto dell’uso e della minaccia della forza – guerra e deterrenza,
dunque. Questo, come indicava Giovanni XXIII, per consentire che «al criterio della pace che si regge
sull’equilibrio degli armamenti, si sostituisca il principio che la vera pace si può costruire soltanto nella
vicendevole fiducia» (Pacem in terris, 61). Dal multipolarismo, oggi come nel corso della storia, si ricava che
attraverso la corsa al riarmo è possibile realizzare solo una pace armata o instaurare un atteggiamento di
reciproca sfiducia tra gli Stati. La deterrenza delle armi, l’ampliarsi dell’industria e della ricerca bellica sono la
strada per l’isolamento e la chiusura, come pure la base per scelte di ordine politico, militare ed economico
giustificate per anticipare o fronteggiare ipotetici attacchi. Chi opera nel contesto della diplomazia conosce bene
come ciò che distingue la prevenzione dall’arbitrio può essere facilmente ignorato se si disattendono le norme
giuridiche e i principi etici e morali che le ispirano e ne garantiscono la legittimità.

Tutto questo trova immediata conferma se volgiamo lo sguardo ai sanguinosi conflitti che diversi popoli stanno
vivendo e che ci vedono spesso inermi spettatori. Anzi diventano sempre di più coloro che sono quasi
disinteressati, anche perché incapaci di distinguere la veridicità di dati e informazioni, oppure perché
preferiscono assumere le posizioni di una parte, così inserendo anche nel loro piccolo o grande mondo

Bollettino N. 0044 - 17.01.2026 5



quotidiano la pratica della contrapposizione che è propria della guerra. In altri casi, poi, il disinteresse lascia
trasparire quell’atteggiamento che emerge di fronte alla richiesta di assumere, ciascuno, la propria
responsabilità e riecheggia le parole di Caino: «Sono forse io il custode di mio fratello?» (Gn 4, 9). Infine, non
sono pochi quanti sostengono che nella vita della Comunità internazionale le guerre, i conflitti di diverso tipo,
non sono mai mancati.

Sono posizioni e atteggiamenti che è difficile sostenere di fronte alla drammaticità delle situazioni e
all’orientamento che fa dell’uso della forza l’unico strumento per risolvere contrapposizioni, contrasti, visioni
differenti che possono verificarsi nei rapporti tra Stati. Si è generata cioè la convinzione che la pace può nascere
solo dopo che il nemico è stato effettivamente annientato. E nemico può diventare un popolo, una Nazione,
un’Istituzione o uno spazio economico che si oppone alla visione del più forte di turno, dimenticando che la
categoria del nemico non è una casualità, ma è creata dal gioco della potenza o dalla volontà di manifestarla
verso qualcuno.

5. Non è difficile cogliere come il tempo che stiamo vivendo domanda delle scelte che interpellano non solo la
diplomazia, ma coinvolgono altre dimensioni della vita internazionale. L’idea di poter ricostruire un ordine
internazionale che possa preservare dal timore e dallo scoraggiamento, lascia altresì aperta la ricerca dei modi
per contribuire a dare un contributo fattivo. E questo iniziando dall’interpretare le azioni che toccano i fondamenti
della pace e il significato della giustizia. Un compito che non può restare solo un desiderio, ma deve piuttosto
stimolarci ad uscire da realtà limitate, anche professionali, in cui siamo immersi e nelle quali cerchiamo risposta
ad ogni interrogativo, spesso inutilmente.

Forse si dovrà iniziare dal valutare se sia giusto che si continui ad agire in modo isolato, anche se l’isolamento è
quello di un gruppo di Paesi, contrapponendosi o addirittura cercando di eliminare ogni ostacolo che possa in
qualche modo disturbare l’ambizione o la realizzazione di desideri sconsiderati. Disapplicare o ignorare le regole
per la conduzione di una guerra, ad iniziare dal fare della popolazione civile un obiettivo militare o di privarla dei
mezzi necessari alla sopravvivenza, non è soltanto un modo di condurre le ostilità o il desiderio di chiudere i
conflitti, quanto piuttosto la realizzazione di quel principio del fait accompli che si manifesta nella volontà di
governanti e governati. Ormai un dato si è stabilizzato: quanto sta avvenendo non riguarda problemi localizzati,
ma assetti che toccano il mondo intero e le relazioni tra i popoli. Pertanto, la necessità di predisporre risposte
alternative fatte di strategie e percorsi comuni, come pure la conclusione di intese tra gli Stati, è imposta non
soltanto all’attività diplomatica, ma è richiesta a tutti i livelli istituzionali. Infatti, sono proprio le mancate risposte a
egoismi, abusi, ingiustizie o posizioni che pensate per garantire confini e territori spengono la cultura della pace
e la dimensione della giustizia, e cioè i fattori che tengono insieme una società creando coesione e garantendo
le identità.

Questo comporta un «appello alla coscienza, al dovere cioè che ognuno ha di portare volonterosamente il suo
contributo al bene di tutti» (Pacem in terris, 28). Il disprezzo della pace e della giustizia che attraversa la
dimensione internazionale in forme sempre più violente, va considerato negli effetti prodotti e producibili.
Pertanto, non può essere ignorato, né serve accettare o rifiutare quelle posizioni assunte da alcuni dei
protagonisti della vita internazionale che contraddicono l’idea e l’obiettivo del bene comune. Ecco perché
reazioni frammentate e mancanti della necessaria fermezza e precisione non sono più sufficienti.

Un comune contributo di idee e di fatti concreti deve orientarsi a dimostrare quanto sia pericoloso
l’atteggiamento di chi, senza considerarne la portata e le conseguenze, confida nel conflitto come mezzo
risolutivo di ogni problema, ignorando qualunque considerazione su quanto la guerra sia disumana e
disumanizzante. Come pure va favorito un rinnovamento delle diverse Istituzioni intergovernative non solo
eliminando ogni condizione o architettura istituzionale che, di fronte alle minacce alla pace e alla violazione della
giustizia, blocca il loro compito, ma rendendole funzionali agli scenari presenti oggi nella Comunità
internazionale: protezione della vita umana, eliminazione del sottosviluppo, mobilità umana, trasferimento delle
competenze in materia di nuove tecnologie, disponibilità di risorse naturali,… e si potrebbe proseguire. Non è
solo un’elencazione di agende, ma sono le effettive situazioni sulle quali prendono vita i conflitti o scaturiscono
le guerre e che solo l’azione multilaterale può prevenire, risolvere o governare.

Bollettino N. 0044 - 17.01.2026 6



6. Come operatori negli scenari internazionali possiamo ancora sperare nella pace ed essere costruttori di
un’effettiva giustizia così da ridare nuova linfa ai rapporti internazionali? L’esperienza di un’Istituzione come la
Pontificia Accademia Ecclesiastica, proseguita pur nelle alterne vicende della Chiesa e del mondo, mostra
quanto sia necessario un impegno che partendo dal basso coinvolga, esprima creatività, non nascondendo i
problemi. Lo studio e la ricerca diventano, infatti, fattori indispensabili non solo per una formazione tecnicamente
soddisfacente, ma per proporre possibili azioni e realizzarle effettivamente anche quando si tratta di governare
le situazioni più difficili. La capacità del diplomatico si manifesta pienamente nel proporre non solo soluzioni già
previste e magari regolate, ma nel saper coerentemente e saggiamente interpretare nuovi scenari, magari
imprevedibili e distanti da prassi consolidate.

E allora manifestare lungimiranza e sano realismo significa non essere confinati all’attesa, né pensare che in
fondo spetta ad altri operare e intervenire. Sono il metodo per andare oltre il senso di impotenza che può
giungere e per garantire condizioni in grado di superare il dolore e l’angoscia per le vittime dei conflitti e
dell’ingiustizia. Per il diplomatico pontificio questo significa condividere i problemi e la vita stessa di persone,
popoli e Stati, con quella Luce che viene dal Risorto e l’impegno di portare la Buona Novella a tutte le genti,
anche in condizioni fortemente limitate e soggette alle forme più diverse di violenza e di illegalità.

Lo svolgersi dei rapporti internazionali è sottoposto a continui mutamenti e quanti in essi operano sanno bene
che la riuscita dei processi per determinare una pace vera, come pure la costruzione di Istituzioni in grado di
governare le situazioni per prevenire e risolvere i conflitti, sono frutto di una leale collaborazione realizzata in
buona fede e nel rispetto reciproco. Unico modo per superare opposte visioni e finanche conflittualità, a cui si
aggiunge l’atteggiamento e l’atto del perdono, poiché «[p]erdonare non significa negare il male, ma impedirgli di
generare altro male. Non è dire che non è successo nulla, ma fare tutto il possibile perché non sia il rancore a
decidere il futuro» (Leone XIV, Udienza generale, 20 agosto 2025).

Formarsi alla Pontificia Accademia Ecclesiastica per fare diplomazia significa credere nel nostro vicino, nel
compagno di viaggio, in coloro che incontriamo per negoziare su obiettivi e divergenze, o con cui condividere
spazi di vita e di relazione. E questo con l’intenzione e la volontà di coinvolgere in una tale propensione e
metodologia tutti coloro che influiscono sul contesto internazionale. Solo così potremmo essere veri “operatori di
pace” capaci di saziare «quelli che hanno fame e sete di giustizia» (Mt 5, 3-10).

Grazie!

[00084-IT.01] [Testo originale: Italiano]

[B0044-XX.01]

Bollettino N. 0044 - 17.01.2026 7


