2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0018
Mercoledi 07.01.2026

Sommario:

¢ Discorso del Santo Padre Leone XV in apertura del Concistoro Straordinario

¢ Discorso del Santo Padre Leone XV in apertura del Concistoro Straordinario

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Questo pomeriggio, nell’Aula del Sinodo in Vaticano, ha avuto inizio il Concistoro Straordinario che vede riunito il
Collegio Cardinalizio con il Santo Padre Leone XIV. | lavori del Concistoro Straordinario sono articolati nell’arco
di due giornate, 7 e 8 gennaio 2026.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Papa ha rivolto ai Cardinali presenti:

Discorso del Santo Padre




Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 2

Carissimi Fratelli,

sono molto lieto di accogliervi e di darvi il benvenuto. Grazie della vostra presenza! Lo Spirito Santo, che
abbiamo invocato, ci guidi in queste due giornate di riflessione e di dialogo.

Considero molto significativo il fatto che ci siamo riuniti in Concistoro all'indomani della solennita dell’Epifania del
Signore, e vorrei introdurre i nostri lavori con una suggestione che viene proprio da questo mistero.

Nella Liturgia é risuonato I'appello sempre commovente del profeta Isaia: «Alzati, rivestiti di luce, perché viene la
tua luce, la gloria del Signore brilla sopra di te. Perché, ecco, la tenebra ricopra la terra, nebbia fitta avvolge i
popoli; ma su di te risplende il Signore, la sua gloria appare su di te. Cammineranno le genti alla tua luce, i re
allo splendore del tuo sorgere» (/s60,1-3).

Queste parole fanno pensare all’inizio della Costituzione sulla Chiesa del Concilio Vaticano Il. Leggo per intero il
primo paragrafo:«Cristo € la luce delle genti: questo santo Concilio, adunato nello Spirito Santo, desidera
dunque ardentemente, annunciando il Vangelo ad ogni creatura (cfrMc16,15), illuminare tutti gli uomini con la
luce del Cristo che risplende sul volto della Chiesa. E siccome la Chiesa €, in Cristo, in qualche modo il
sacramento, ossia il segno e lo strumento dell’intima unione con Dio e dell’'unita di tutto il genere umano,
continuando il tema dei precedenti Concili, intende con maggiore chiarezza illustrare ai suoi fedeli e al mondo
intero la propria natura e la propria missione universale. Le presenti condizioni del mondo rendono piu urgente
questo dovere della Chiesa, affinché tutti gli uomini, oggi piu strettamente congiunti dai vari vincoli sociali, tecnici
e culturali, possano anche conseguire la piena unita in Cristo» (Lumen gentium, 1).

Possiamo dire che lo Spirito Santo, a distanza di secoli, ha ispirato la medesima visione nel profeta e nei Padri
conciliari: la visione della luce del Signore che illumina la citta santa — prima Gerusalemme, poi la Chiesa - e,
riflettendosi su di essa, permette a tutti i popoli di camminare in mezzo alle tenebre del mondo. Cio che Isaia
annunciava “in figura”, il Concilio lo riconosce nella realta pienamente svelata di Cristo luce delle genti.

| pontificati di San Paolo VI e quello di San Giovanni Paolo Il li potremmo interpretare complessivamente in
questa prospettiva conciliare, che contempla il mistero della Chiesa tutto inscritto in quello di Cristo e cosi
comprende |la missione evangelizzatrice come irradiazione dell'inesauribile energia sprigionata dall’Evento
centrale della storia della salvezza.

| Papi Benedetto XVI e Francesco hanno poi riassunto questa visione in una parola:attrazione. Papa Benedetto
lo ha fatto nel’Omelia di apertura della Conferenza di Aparecida, nel 2007, quando disse: «La Chiesa non fa
proselitismo. Essa si sviluppa piuttostoper “attrazione™ come Cristo “attira tutti a sé€” con la forza del suo amore,
culminato nel sacrificio della Croce, cosi la Chiesa compie la sua missione nella misura in cui, associata a
Cristo, compie ogni sua opera in conformita spirituale e concreta alla carita del suo Signore». Papa Francesco si
e trovato perfettamente in accordo con questa impostazione e I'ha ripetuta piu volte in diversi contesti.

Oggi con gioia io la riprendo e la condivido con voi. E invito me e voi a fare bene attenzione a quello che Papa
Benedetto indicava come la “forza” che presiede a questo movimento di attrazione: tale forza € laCharis, &
I'’Agape, € 'Amore di Dio che si € incarnato in Gesu Cristo e che nello Spirito Santo € donato alla Chiesa e
santifica ogni sua azione. In effetti, non € la Chiesa che attrae ma Cristo, € se un cristiano o una comunita
ecclesiale attrae & perché attraverso quel “canale” arriva la linfa vitale della Carita che sgorga dal Cuore del
Salvatore. E significativo che Papa Francesco, che ha iniziato conEvangelii gaudium«sull’annuncio del Vangelo
nel mondo attuale», abbia concluso conDilexit nos«sull’amore divino e umano del Cuore di Cristo».

San Paolo scrive: «Caritas Christi urget nos» (2Cor5,14). Il verbosunecheidice che 'amore di Cristo ci spinge in
quanto ci possiede, ci avvolge, ci avvince. Ecco la forza che attrae tutti a Cristo, come Lui stesso profetizzo: «lo,
quando saro innalzato da terra, attirerd tutti a me» (Gv12,32). Nella misura in cui ci amiamo gli uni gli altricome
Cristoci ha amato, noi siamo suoi, siamo la sua comunita e Lui pud continuare ad attirare attraverso di noi. Infatti
solo I'amore é credibile, solo 'amore & degno di fede.[1]



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 3

L’'unita attrae, la divisione disperde. Mi pare che lo riscontri anche la fisica, sia nel micro che nel macrocosmo.
Dunque, per essere Chiesa veramente missionaria, cioé capace di testimoniare la forza attrattiva della carita di
Cristo, dobbiamo anzitutto mettere in pratica il suo comandamento, I'unico che Egli ci ha dato, dopo aver lavato i
piedi dei discepoli: «Come io ho amato voi, cosi amatevi anche voi gli uni gli altri». E aggiunge: «Da questo tutti
sapranno che siete miei discepoli: se avrete amore gli uni per gli altri» (Gv13,34-35). Commenta Sant’Agostino:
«Per questo ci ha amati, perché anche noi ci amiamo a vicenda. Con I'amarci egli ci ha dato I'aiuto affinché col
mutuo amore ci stringiamo fra noi e, legate le membra da un vincolo cosi soave, siamo corpo di tanto Capo»
(Omelia 65 sul Vangelo di Giovanni, 2).

Carissimi Fratelli, vorrei partire da qui, da questa parola del Signore, per il nostro primo Concistoro e,
soprattutto, per il cammino collegiale che, con la grazia di Dio, siamo chiamati a compiere. Siamo un gruppo
molto variegato, arricchito da molteplici provenienze, culture, tradizioni ecclesiali e sociali, percorsi formativi e
accademici, esperienze pastorali e, naturalmente, caratteri e tratti personali. Siamo chiamati prima di tutto a
conoscerci € a dialogare per poter lavorare insieme al servizio della Chiesa. Spero che potremo crescere nella
comunione per offrire un modello di collegialita.

Oggi, in un certo senso, continuiamo il memorabile incontro che insieme a molti di voi ho potuto avere subito
dopo il Conclave, con «un momento di comunione e di fraternita, di riflessione e di condivisione, volto a
sostenere e consigliare il Papa nella gravosa responsabilita del governo della Chiesa universale» (Lettera di
convocazione del Concistoro straordinario, 12 dicembre 2025).

In questi giorni avremo modo di sperimentare gia una riflessione comunitaria su quattro temi:Evangelii gaudium,
cioé la missione della Chiesa nel mondo di oggi; Praedicate Evangelium, vale a dire il servizio della Santa Sede,
specialmente alle Chiese particolari; Sinodo e sinodalita, strumento e stile di collaborazione; Liturgia, fonte e
culmine di vita cristiana. Per ragioni di tempo e per favorire un reale approfondimento, solo due di essi saranno
oggetto di una trattazione specifica.

Tutti i 21 gruppi contribuiranno alla scelta che faremo, ma, poiché per me € piu facile chiedere consiglio a coloro
che lavorano nella Curia e vivono a Roma, i gruppi che riferiranno saranno i 9 provenienti dalle Chiese locali.

Sono qui per ascoltare. Come abbiamo imparato durante le due Assemblee del Sinodo dei Vescovi del 2023 e
del 2024, la dinamica sinodale implica per eccellenza I'ascolto. Ogni momento di questo tipo & un’opportunita
per approfondire il nostro apprezzamento condiviso per la sinodalita. «ll mondo in cui viviamo, e che siamo
chiamati ad amare e servire anche nelle sue contraddizioni, esige dalla Chiesa il potenziamento delle sinergie in
tutti gli ambiti della sua missione. Proprio il cammino dellasinodalitaé il cammino che Dio si aspetta dalla Chiesa
del terzo millennio» (Francesco,Discorso nel 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi, 17 ottobre
2015).

Questa nostra giornata e mezza insieme sara una prefigurazione del nostro cammino futuro. Non dobbiamo
arrivare a un testo, ma portare avanti una conversazione che mi aiuti nel mio servizio per la missione della
Chiesa tutta.

Domani tratteremo i due argomenti scelti, con la seguente domanda-guida:

Guardando al cammino dei prossimi uno o due anni, quali attenzioni e priorita potrebbero orientare I'azione del
Santo Padre e della Curia sulla questione?

Ascoltare la mente, il cuore e lo spirito di ciascuno; ascoltarsi I'un 'altro; esprimere solo il punto principale e in
modo molto breve, cosi che tutti possano parlare: questo sara il nostro modo di procedere. | saggi antichi romani
dicevano:Non multa sed multum!E in futuro, questo stile di ascolto reciproco, cercando la guida dello Spirito
Santo e camminando insieme, continuera ad essere di grande aiuto per il ministero petrino che mi & stato
affidato. Anche dal modo con cui impariamo a lavorare insieme, con fraternita e sincera amicizia, pud iniziare
qualcosa di nuovo, che mette in gioco presente e futuro.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 4

Carissimi, fin da ora rendo grazie a Dio per la vostra presenza e i vostri contributi. Ci assista sempre la Vergine
Maria, Madre della Chiesa.

[1] Cfr H.U. von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe, Johannes Verlag, Einsiedeln 1963.

[00040-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Chers freres,

je suis treés heureux de vous accueillir et de vous souhaiter la bienvenue. Merci de votre présence ! Puisse le
Saint-Esprit, que nous avons invoqué, nous guider au cours de ces deux journées de réflexion et de dialogue.

Je trouve trés significatif que nous nous réunissions en Consistoire au lendemain de la solennité de I'Epiphanie
du Seigneur, et je voudrais introduire nos travaux par une suggestion qui vient précisément de ce mystere.

Dans la liturgie, I'appel toujours émouvant du prophéte Isaie a résonné : « Debout, Jérusalem, resplendis! Elle
est venue, ta lumiére, et la gloire du Seigneur s’est levée sur toi. Voici que les ténébres couvrent la terre, et la
nuée obscure couvre les peuples. Mais sur toi se leéve le Seigneur, sur toi sa gloire apparait. Les nations
marcheront vers ta lumiére, et les rois, vers la clarté de ton aurore » (/s60, 1-3).

Ces paroles font penser au début de la Constitution sur I'Eglise du Concile Vatican Il. Je lis intégralement le
premier paragraphe : « Le Christ est la lumiére des peuples ; réuni dans I'Esprit Saint, le saint Concile souhaite
donc ardemment, en annoncant a toutes les créatures la bonne nouvelle de 'Evangile répandre sur tous les
hommes la clarté du Christ qui resplendit sur le visage de I'Eglise (cf.Mc16, 15). L’Eglise étant, dans le Christ,

en quelque sorte le sacrement, c’est-a-dire a la fois le signe et le moyen de I'union intime avec Dieu et de 'unité
de tout le genre humain, elle se propose de mettre dans une plus vive lumiére, pour ses fidéles et pour le monde
entier, en se rattachant a I'enseignement des précédents Conciles, sa propre nature et sa mission universelle. A
ce devoir qui est celui de I'Eglise, les conditions présentes ajoutent une nouvelle urgence : il faut que tous les
hommes, désormais plus étroitement unis entre eux par les liens sociaux, techniques, culturels, réalisent
également leur pleine unité dans le Christ » (Lumen gentium, 1).

Des siecles plus tard, nous pouvons dire que le Saint-Esprit a inspiré la méme vision au prophéte et aux Péres
conciliaires: la vision de la lumiére du Seigneur qui illumine la ville sainte — d’abord Jérusalem, puis I'Eglise — et
qui, en se reflétant sur elle, permet a tous les peuples de marcher au milieu des ténebres du monde. Ce qu’lsaie
annongait “en figure”, le Concile le reconnait dans la réalité pleinement révélée du Christ, lumiére des nations.

Nous pourrions interpréter les pontificats de saint Paul VI et de saint Jean-Paul Il dans cette perspective
conciliaire, qui contemple le mystére de I'Eglise inscrit dans celui du Christ et qui comprend ainsi la mission
évangélisatrice comme le rayonnement de I'énergie inépuisable dégagée par 'Evénement central de I'histoire
du salut.

Les Papes Benoit XVI et Francgois ont ensuite résumé cette vision en un mot :attraction. Le Pape Benoit I'a fait
dans son homélie d’ouverture de la Conférence d’Aparecida, en 2007, lorsqu’il a déclaré : « L’Eglise ne fait pas
de prosélytisme. Elle se développe plutdtpar “attraction” comme le Christ “attire chacun a lui” par la force de son
amour, qui a culminé dans le sacrifice de la Croix, de méme, I'Eglise accomplit sa mission dans la mesure ou,
associée au Christ, elle accomplit chacune de ses ceuvres en conformité spirituelle et concréte avec la charité
de son Seigneur ». Le Pape Francois s’est trouvé en parfait accord avec cette approche et I'a répétée a
plusieurs reprises dans différents contextes.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 S

Je la reprends aujourd’huiavec joie et la partage avec vous. Et je vous invite a préter attention avec moi a ce
que le Pape Benoit XVI désignait comme la “force” qui préside a ce mouvement d’attraction : cette force est
laCharis, c’est I'Agape, c’est 'Amour de Dieu qui s’est incarné en Jésus-Christ et qui, dans I'Esprit Saint, est
donné a I'Eglise et sanctifie chacune de son action. En effet, ce n’est pas I'Eglise qui attire, mais le Christ, et si
un chrétien ou une communauté ecclésiale attire, c’est parce qu’a travers ce “canal” passe la séve vitale de la
Charité qui jaillit du Coeur du Sauveur. Il est significatif que le Pape Frangois, qui a commencé parEvangelii
gaudium« sur 'annonce de I'Evangile dans le monde d’aujourd’hui », ait conclu parDilexit nos« sur 'amour
humain et divin du Coeur de Jésus-Christ ».

Saint Paul écrit : «Caritas Christi urget nos» (2 Co5, 14). Le verbesunecheidit que 'amour du Christ nous
pousse parce qu’ll nous posséde, nous enveloppe, nous captive. Voila la force qui attire tout le monde vers le
Christ, comme Il I'a Lui-méme prophétisé : « Et moi, quand j'aurai été élevé de terre, j’attirerai a moi tous les
hommes » (Jn12, 32). Dans la mesure ou nous nous aimons les uns les autrescomme le Christnous a aimés,
nous sommes siens, nous sommes sa communauté et Il peut continuer a attirer a travers nous. En effet, seul
I'amour est crédible, seul 'amour est digne de foi.[1]

L’unité attire, la division disperse. Il me semble que la physique le confirme également, tant dans le microcosme
que dans le macrocosme. Ainsi, pour étre une Eglise véritablement missionnaire, c’est-a-dire capable de
témoigner de la force d’attraction de la charité du Christ, nous devons avant tout mettre en pratique son
commandement, le seul qu’ll nous ait donné aprés avoir laveé les pieds de ses disciples : « Comme je vous ai
aimés, vous aussi aimez-vous les uns les autres ». Et Il ajoute: « A ceci, tous reconnaitront que vous étes mes
disciples: si vous avez de I'amour les uns pour les autres » (Jn13, 34-35). Saint Augustin commente : « C’est
pour cela qu’ll nous a aimés, afin que nous nous aimions aussi les uns les autres. En nous aimant, Il nous a
donné l'aide nécessaire pour que, par 'amour mutuel, nous nous unissions les uns aux autres et, liés par un lien
si doux, nous formions le corps d’un seul Chef » (Homélie 65 sur I'Evangile de Jean, 2).

Tres chers fréres, je voudrais partir de la, de cette parole du Seigneur, pour notre premier Consistoire et,
surtout, pour le chemin collégial que, avec la grace de Dieu, nous sommes appelés a accomplir. Nous sommes
un groupe trés hétérogene, enrichi par des origines, des cultures, des traditions ecclésiales et sociales, des
parcours de formation et universitaires, des expériences pastorales et, bien sir, des caractéres et des traits
personnels multiples. Nous sommes appelés avant tout a faire connaissance et a dialoguer afin de pouvoir
travailler ensemble au service de I'Eglise. J'espére que nous pourrons grandir dans la communion afin d’offrir un
modele de collégialité.

Aujourd’hui, dans un certain sens, nous poursuivons la rencontre mémorable que j'ai pu avoir avec beaucoup
d’entre vous immédiatement aprés le Conclave, avec « un moment de communion et de fraternité, de réflexion
et de partage, visant a soutenir et a conseiller le Pape dans la lourde responsabilité du gouvernement de I'Eglise
universelle » (Lettre de convocation du Consistoire extraordinaire, 12 décembre 2025).Pour des raisons de
temps et afin de favoriser un véritable approfondissement, seuls deux d’entre eux feront 'objet d’une discussion
spécifique.

Les 21 groupes contribueront tous au choix que nous ferons, mais comme il m’est plus facile de demander
conseil a ceux qui travaillent a la Curie et vivent a Rome, les groupes qui rendront compte seront les 9
provenant des Eglises locales.

Je suis ici pour écouter. Comme nous I'avons appris lors des deux Assemblées du Synode des évéques de
2023 et 2024, la dynamique synodale implique I'écoute par excellence. Chaque moment de ce genre est une
occasion d’approfondir notre appréciation commune de la synodalité. «Le monde dans lequel nous vivons, et
que nous sommes appelés a aimer et & servir méme dans ses contradictions, exige de I'Eglise le renforcement
des synergies dans tous les domaines de sa mission. Le chemin de lasynodalitéest justement celui que Dieu
attend de I'Eglise du troisiéme millénaire.» (Frangois, Discours & I'occasion du 50e anniversaire de l'institution du
Synode des évéques, 17 octobre 2015).

Cette journée et demie que nous passons ensemble sera une préfiguration de notre cheminement futur. Nous



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 6

ne devons pas aboutir a un texte, mais poursuivre une conversation qui m’aide dans mon service pour la
mission de I'Eglise tout entiére. Demain, nous aborderons les deux theémes choisis, avec la question suivante
comme fil conducteur :

En regardant le chemin des deux prochaines années, quelles attentions et priorités pourraient orienter I'action
du Saint-Pére et de la Curie sur cette question ?

Ecouter I'esprit, le cceur et 'ame de chacun ; s’écouter les uns les autres ; n’exprimer que le point principal et de
maniére trés breve, afin que tous puissent s’exprimer : telle sera notre maniere de procéder. Les sages de la
Rome antique disaient :Non multa sed multum IEt a I'avenir, cette maniére de nous écouter les uns les autres,
en recherchant la guidance de I'Esprit Saint et en cheminant ensemble, continuera d’étre d’'une grande aide
pour le ministére pétrinien qui m’a été confié. Méme la maniére dont nous apprenons a travailler ensemble, avec
fraternité et une amitié sincére, peut faire naitre quelque chose de nouveau qui met en jeu le présent et I'avenir.

Chers amis, dés maintenant je rends grace a Dieu pour votre présence et vos contributions. Que la Vierge
Marie, Mére de I'Eglise, nous assiste.

[1] Cf. H.U. von Balthasar,Glaubhatft ist nur Liebe, Johannes Verlag, Einsiedeln 1963
[00040-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Dear Brothers,

| am very pleased to welcome all of you. Thank you for your presence! May the Holy Spirit, whom we have
invoked, guide us during these two days of reflection and dialogue.

| consider it highly significant that we have gathered in Consistory on the day after the Solemnity of the Epiphany
of the Lord, and | would like to introduce our work by proposing something drawn precisely from this mystery.

The liturgy echoed the ever-moving appeal of the prophet Isaiah: “Arise, shine; for your light has come, and the
glory of the Lord has risen upon you. For darkness shall cover the earth, and thick darkness the peoples; but the
Lord will arise upon you, and his glory will appear over you. Nations shall come to your light, and kings to the
brightness of your dawn” (/s60:1-3).

These words call to mind the beginning of the Second Vatican Council’'s Constitution on the Church. | will read
the first paragraph in its entirety: “Christ is the light of the nations and consequently this holy Synod, gathered
together in the Holy Spirit, ardently desires to bring all humanity that light of Christ which is resplendent on the
face of the Church, by proclaiming his Gospel to every creature (cf.Mk16:15). Since the Church, in Christ, is a
sacrament — a sign and instrument, that is, of communion with God and of the unity of the entire human race —
it here proposes, for the benefit of the faithful and of the entire world, to describe more clearly, and in the
tradition laid down by earlier councils, its own nature and universal mission. The present situation lends greater
urgency to this duty of the Church, so that all people, who nowadays are drawn ever more closely together by
social, technical and cultural bonds, may achieve full unity in Christ” (Lumen Gentium, 1).

While centuries apart, we can say that the Holy Spirit inspired the same vision in the prophet and in the Council
Fathers, namely the vision of the light of the Lord illuminating the holy city — first Jerusalem, then the Church.
The guidance of this light enables all peoples to walk in the midst of the darkness of the world. What Isaiah
announced figuratively, the Council recognizes in the fully revealed reality of Christ, the light of the nations.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 7

We can understand the overall pontificates of Saint Paul VI and Saint John Paul Il within this conciliar
perspective, which sees the mystery of the Church as entirely held within the mystery of Christ, and thus
understands the evangelizing mission as a radiation of the inexhaustible energy released by the central event of
salvation history.

Popes Benedict XVI and Francis, in turn, summarized this vision in one word: “attraction.” Pope Benedict
referred to this in his homily for the opening of the Aparecida Conference in 2007, when he said: “The Church
does not engage in proselytism. Instead, she grows by ‘attraction’: just as Christ ‘draws all to himself’ by the
power of his love, culminating in the sacrifice of the Cross, so the Church fulfils her mission to the extent that, in
union with Christ, she accomplishes every one of her works in spiritual and practical imitation of the love of her
Lord.” Pope Francis was in perfect agreement with this, and repeated it several times in different contexts.

Today, | joyfully revisit this theme and share it with you. | invite us to pay close attention to what Pope Benedict
signaled as the “power” that drives this movement of attraction. Indeed, this power isCharis, it isAgape, it is the
love of God that became incarnate in Jesus Christ and that, in the Holy Spirit, is given to the Church, sanctifying
all her actions. Furthermore, it is not the Church that attracts, but Christ; and if a Christian or an ecclesial
community attracts, it is because through that “channel” flows the lifeblood of Charity that cascades from the
Heart of the Savior. Moreover, it is significant that Pope Francis began withEvangelii Gaudium®on the
proclamation of the Gospel in today’s world,” and concluded with Dilexit Nos“on the human and divine love of the
Heart of Jesus Christ.”

Saint Paul writes, “the love of Christ urges us on” (2 Cor5:14). The verbsunecheisignifies that the love of Christ
urges us on because it possesses us, envelops us and captivates us. This is the power that attracts everyone to
Christ, as he himself foretold: “And |, when | am lifted up from the earth, will draw all people to myself’ (Jn12:32).
To the extent that we love one anotheras Christ has loved us, we belong to him, we are his community, and he
can continue to draw others to himself through us. In fact, only love is credible; only love is trustworthy.[1]

While unity attracts, division scatters. It seems to me that physics also confirms this, both on the microscopic
and macroscopic levels. Therefore, in order to be a truly missionary Church, one that is capable of witnessing to
the attractive power of Christ’s love, we must first of all put into practice his commandment, the only one he gave
us after washing his disciples’ feet: “Just as | have loved you, you also should love one another.” He then adds:
“By this everyone will know that you are my disciples, if you have love for one another” (Jn13:34-35). Saint
Augustine observes: “This is why he loved us, so that we too might love one another. By loving us, he gave us
the help we need to bind ourselves together in mutual love, and, bound together by such a pleasing bond, we
are the body of such a mighty Head” (Homily 65 on the Gospel of John,2).

Dear Brothers, | would like to begin here, with these words of the Lord, for our first Consistory and especially for
the collegial journey that, with God’s grace, we are called to undertake. We are a very diverse group, enriched
by a wide range of backgrounds, cultures, ecclesial and social traditions, formative and academic paths, pastoral
experiences, not to mention personal characteristics and traits. We are called first to get to know one another
and to dialogue, so that we may work together in serving the Church. | hope that we can grow in communion and
thus offer a model of collegiality.

Today, in a certain sense, we will continue that memorable meeting, which | was able to share with many of you
immediately after the Conclave, in “a moment of communion and fraternity, of reflection and sharing, aimed at
supporting and advising the Pope in the demanding responsibility of governing the universal Church” (Letter
Convoking the Extraordinary Consistory, 12 December 2025).

In the coming days, we will have the opportunity to engage in a communal reflection on four themes: Evangelii
Gaudium, that is, the mission of the Church in today’s world;Praedicate Evangelium, namely the service of the
Holy See, especially to the particular Churches; the Synod and synodality as both an instrument and a style of
cooperation; and the liturgy, the source and summit of the Christian life. Due to time constraints, and in order to
encourage a genuinely in-depth analysis, only two of them will be discussed specifically.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 8

While each of the twenty-one groups will contribute to the choice that we will make, the groups that will be
reporting will be those nine coming from the local Churches, since it is naturally easier for me to seek counsel
from those who work in the Curia and live in Rome.

| am here to listen. As we learned during the two Assemblies of the Synod of Bishops of 2023 and 2024, the
synodal dynamic implies a listeningpar excellance. Every moment of this kind is an opportunity to deepen our
shared appreciation for synodality. “The world in which we live, and which we are called to love and serve, even
with its contradictions, demands that the Church strengthen cooperation in all areas of her mission. It is precisely
this path of synodality which God expects of the Church of the third millennium” (Francis,Address on the Fiftieth
Anniversary of the Institution of the Synod of Bishops, 17 October 2015).

This day and a half together will point the way for our path ahead. We must not arrive at a text, but continue a
conversation that will help me in serving the mission of the entire Church.

Tomorrow, we will discuss the two chosen themes, with the following question as a guide:

Looking at the path of the next one or two years, what considerations and priorities could guide the action of the
Holy Father and of the Curia regarding each theme?

This will be our way of proceeding: being attentive to the heart, mind and spirit of each; listening to one other;
expressing only the main point and in a succinct manner, so that all can speak. The ancient Romans in their
wisdom used to say:Non multa sed multum! In future, this way of listening to each other, seeking the guidance of
the Holy Spirit and walking together, will continue to be a great help for the Petrine ministry entrusted to me.
Even the way in which we learn to work together, with fraternity and sincere friendship, can give rise to
something new, something that brings both the present and the future into focus.

May the Holy Spirit always guide us, and may the Virgin Mary, Mother of the Church, assist us.

[1] Cf. H.U. Von Balthasar,Glaubhaft ist nur Liebe, Johannes Verlag, Einsiedeln 1963.

[00040-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Liebe Brder,

ich freue mich sehr, euch zu empfangen und willkommen zu heien. Danke fiir eure Anwesenheit! Moge der
Heilige Geist, den wir angerufen haben, uns in diesen zwei Tagen der Reflexion und des Dialogs leiten.

Ich halte es flr sehr bedeutsam, dass wir uns am Tag nach dem Hochfest der Erscheinung des Herrn im
Konsistorium versammelt haben, und méchte unsere Arbeit mit einem Gedanken einleiten, der gerade aus
diesem Geheimnis herrihrt.

In der Liturgie ist der stets bewegende Aufruf des Propheten Jesaja zu vernehmen gewesen:»Steh auf, werde
Licht, denn es kommt dein Licht und die Herrlichkeit des Herrn geht strahlend auf Gber dir. Denn siehe,
Finsternis bedeckt die Erde und Dunkel die Vélker, doch ber dir geht strahlend der Herr auf, seine Herrlichkeit
erscheint tUber dir. Nationen wandern zu deinem Licht und Kénige zu deinem strahlenden Glanz«(Jes60,1-3).

Diese Worte erinnern an den Anfang der Konstitution Gber die Kirche des Zweiten Vatikanischen Konzils. Ich
zitiere den ersten Absatz vollstandig:»Christus ist das Licht der Volker. Darum ist es der dringende Wunsch



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 9

dieser im Heiligen Geist versammelten Heiligen Synode, alle Menschen durch seine Herrlichkeit, die auf dem
Antlitz der Kirche widerscheint, zu erleuchten, indem sie das Evangelium allen Geschépfen verkiindet
(vgl.Mk16,15). Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das heil3t Zeichen und Werkzeug flr die
innigste Vereinigung mit Gott wie fir die Einheit der ganzen Menschheit. Deshalb méchte sie das Thema der
vorausgehenden Konzilien fortfihren, ihr Wesen und ihre universale Sendung ihren Glaubigen und aller Welt
eingehender erklaren. Die gegenwartigen Zeitverhaltnisse geben dieser Aufgabe der Kirche eine besondere
Dringlichkeit, dass namlich alle Menschen, die heute durch vielfaltige soziale, technische und kulturelle Bande
enger miteinander verbunden sind, auch die volle Einheit in Christus erlangen«(Lumen gentium, 1).

Wir kénnen sagen, dass der Heilige Geist im Abstand von Jahrhunderten den Propheten und die Konzilsvater
dieselbe Vision eingegeben hat: die Vision vom Licht des Herrn, das die heilige Stadt erleuchtet — anfangs
Jerusalem, spater die Kirche — und sich in ihr widerspiegelt, sodass alle Vélker durch die Finsternis der Welt
wandeln kénnen. Was Jesaja ,.in Bildern” ankiindigte, das erkennt das Konzil in der vollstadndig offenbarten
Wirklichkeit Christi, dem Licht der Voélker.

Die Pontifikate von Paul VI. und Johannes Paul Il. kénnen wir insgesamt in dieser konziliaren Perspektive
interpretieren, die das Geheimnis der Kirche ganz in das Geheimnis Christi eingeschrieben sieht und so die
Evangelisierungsmission als Verstrémen jener unerschopflichen Kraft versteht, die vom zentralen Ereignis der
Heilsgeschichte ausgeht.

Die Papste Benedikt XVI. und Franziskus haben diese Vision dann in einem Wort zusammengefasst: Anziehung.
Papst Benedikt tat dies in seiner Homilie zur Eréffnung der Konferenz von Aparecida im Jahr 2007, als er sagte:
»Die Kirche betreibt keinen Proselytismus. Sie entwickelt sich vielmehr durch ,Anziehung“: Wie Christus mit der
Kraft seiner Liebe, die im Opfer am Kreuz gipfelt, ,alle an sich zieht", so erflillt die Kirche ihre Sendung in dem
Mal, in dem sie, mit Christus vereint, jedes Werk in geistlicher und konkreter Ubereinstimmung mit der Liebe
ihres Herrn erfillt.« Papst Franziskus stimmte diesem Ansatz uneingeschrankt zu und wiederholte ihn mehrfach
in verschiedenen Zusammenhéangen.

Heute greife ich ihn mit Freude wieder auf und teile ihn mit euch. Und ich lade mich und euch ein, genau darauf
zu achten, was Papst Benedikt als die ,Kraft* bezeichnet hat, die dieser Anziehung zugrunde liegt: Diese Kraft
ist dieCharis, ist dieAgape, ist die Liebe Gottes, die in Jesus Christus Mensch geworden ist und die der Kirche
im Heiligen Geist geschenkt wird und all ihr Handeln heiligt. Tatsachlich ist es nicht die Kirche, die anzieht,
sondern Christus, und wenn ein Christ oder eine kirchliche Gemeinschaft anzieht, dann deshalb, weil durch
diesen ,Kanal’ die Lebenskraft der géttlichen Liebe herausfliel3t, die aus dem Herzen des Erlésers entspringt. Es
ist bezeichnend, dass Papst Franziskus, der mitEvangelii gaudium»(ber die Verkindigung des Evangeliums in
der Welt von heute« begonnen hat, mitDilexit nos»Uber die menschliche und géttliche Liebe des Herzens Jesu
Christi« abgeschlossen hat.

Der heilige Paulus schreibt:»Caritas Christi urget nos«(2 Kor5,14). Das Verbsunecheibesagt, dass die Liebe
Christi uns antreibt, weil sie uns besitzt, uns umgibt, uns fesselt. Dies ist die Kraft, die alle zu Christus hinzieht,
wie er selbst prophezeite: »Und ich, wenn ich Uber die Erde erhdht bin, werde alle zu mir ziehen« (Joh12,32). In
dem Malde, in dem wir einander lieben,wie Christusuns geliebt hat, gehdren wir zu ihm, sind wir seine
Gemeinschaft, und er kann weiterhin durch uns anziehen. Denn nur die Liebe ist glaubwiirdig, nur die Liebe ist
vertrauenswirdig.[1]

Einheit zieht an, Spaltung zerstreut. Dies scheint mir auch in der Physik zu gelten, sowohl im Mikrokosmos als
auch im Makrokosmos. Um also eine wirklich missionarische Kirche zu sein, d. h. eine Kirche, die fahig ist, die
Anziehungskraft der Liebe Christi zu bezeugen, missen wir vor allem sein Gebot in die Tat umsetzen, das
einzige, das er uns gegeben hat, nachdem er seinen Jiingern die FiiRe gewaschen hatte:»Wie ich euch geliebt
habe, so sollt auch ihr einander lieben.«Und er figt hinzu:»Daran werden alle erkennen, dass ihr meine Junger
seid: wenn ihr einander liebt«(Joh13,34-35). Der heilige Augustinus kommentiert:»Dazu also hat er uns geliebt,
dass auch wir einander lieben, indem er durch seine Liebe zu uns dies uns verlieh, dass wir durch
wechselseitige Liebe untereinander verbunden werden und infolge der Vereinigung der Glieder mittels eines so
stilen Bandes der Leib eines so grolRen Hauptes seien«(65. Vortrag liber das Johannesevangelium, 2).



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 10

Liebe Brider, ich méchte von hier, von diesem Wort des Herrn, fir unser erstes Konsistorium und vor allem fir
den Weg dieses Kollegiums ausgehen, den wir mit Gottes Gnade gehen sollen. Wir sind eine sehr vielfaltige
Gruppe, bereichert durch unterschiedliche Herkunftsorte, Kulturen, kirchliche und soziale Traditionen,
Ausbildungs- und Bildungswege, pastorale Erfahrungen und natiirlich durch unsere persénlichen Charaktere
und Eigenschaften. Wir sind vor allem dazu berufen, uns kennenzulernen und miteinander ins Gesprach zu
kommen, um gemeinsam im Dienst der Kirche arbeiten zu kénnen. Ich hoffe, dass wir in der Gemeinschaft
wachsen kdnnen, um ein Modell der Kollegialitat vorzuleben.

Heute setzen wir in gewisser Weise das denkwirdige Treffen fort, das ich zusammen mit vielen von euch
unmittelbar nach dem Konklave hatte, mit ,einem Moment der Gemeinschaft und Briderlichkeit, des
Nachdenkens und des Austauschs, um den Papst in seiner schweren Verantwortung der Leitung der Weltkirche
zu unterstlitzen und zu beraten“ (Einberufungsschreiben zum auf3erordentlichen Konsistorium, 12. Dezember
2025).

In diesen Tagen werden wir Gelegenheit haben, bereits gemeinsam Uber vier Themen nachzudenken: Evangelii
gaudium, d. h. die Mission der Kirche in der Welt von heute;Praedicate Evangelium, also der Dienst des Heiligen
Stuhls, insbesondere an den Teilkirchen; Synode und Synodalitat, Instrument und Stil der Zusammenarbeit;
Liturgie, Quelle und Héhepunkt des christlichen Lebens.Aus Zeitgrinden und um eine echte Vertiefung zu
ermoglichen, werden nur zwei davon Gegenstand einer spezifischen Behandlung sein.

Alle 21 Gruppen werden zu unserer Entscheidung beitragen, aber da es fiir mich einfacher ist, diejenigen um
Rat zu fragen, die in der Kurie arbeiten und in Rom leben, werden die 9 Gruppen aus den Ortskirchen diejenigen
sein, die berichten.

Ich bin hier, um zuzuhdéren. Wie wir wahrend der beiden Versammlungen der Bischofssynode 2023 und 2024
gelernt haben, bedeutet die synodale Dynamik in erster Linie Zuhéren. Jeder Moment dieser Art ist eine
Gelegenheit, unsere gemeinsame Wertschatzung fir die Synodalitat zu vertiefen. »Die Welt, in der wir leben
und die in all ihrer Widerspruchlichkeit zu lieben und ihr zu dienen wir berufen sind, verlangt von der Kirche eine
Steigerung ihres Zusammenwirkens in allen Bereichen ihrer Sendung. Genau dieser Weg derSynodalitétist das,
was Gott sich von der Kirche des dritten Jahrtausends erwartet.« (Franziskus,Ansprache zur 50-Jahr-Feier der
Errichtung der Bischofssynode, 17. Oktober 2015).

Unser anderthalbtagiges Zusammensein wird eine Vorwegnahme unseres zukiinftigen Weges sein. Wir miissen
nicht zu einem Text gelangen, sondern ein Gesprach fihren, das mir in meinem Dienst fir die Mission der
gesamten Kirche hilft.

Morgen werden wir die beiden ausgewahlten Themen mit der folgenden Leitfrage behandeln:

Mit Blick auf den Weg der ndchsten ein oder zwei Jahre: Welche Schwerpunkte und Prioritdten kénnten das
Handeln des Heiligen Vaters und der Kurie in dieser Frage leiten?

Auf den Verstand, das Herz und den Geist jedes Einzelnen héren; einander zuhéren; nur den wichtigsten Punkt
und nur sehr kurz zum Ausdruck bringen, damit alle zu Wort kommen kénnen: Das wird unsere Vorgehensweise
sein. Die alten rémischen Weisen sagten:Non multa, sed multum/Und in Zukunft wird diese Art, einander
zuzuhoren, indem wir die Fihrung des Heiligen Geistes suchen und gemeinsam voranschreiten, fir den
Petrusdienst, der mir anvertraut wurde, weiterhin eine groRe Hilfe sein. Auch aus der Art und Weise, wie wir
lernen, in Bruderlichkeit und aufrichtiger Freundschaft zusammenzuarbeiten, kann etwas Neues entstehen, das
Gegenwart und Zukunft in Bewegung setzt.

Meine Lieben, ich danke Gott schon jetzt flir eure Anwesenheit und eure Beitrage. Moge die Jungfrau Maria,
Mutter der Kirche, uns immer beistehen.




Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 11
[1]1 Vgl. H.U. von Balthasar,Glaubhatft ist nur Liebe, Einsiedeln 1963.

[00040-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Queridos hermanos:

Me complace mucho acogerlos y darles la bienvenida. jGracias por su presencia! Que el Espiritu Santo, al que
hemos invocado, nos guie en estos dos dias de reflexion y didlogo.

Considero muy significativo el hecho de que nos hayamos reunido en Consistorio al dia siguiente de la
solemnidad de la Epifania del Sefor, y me gustaria introducir nuestros trabajos con una inspiracion que
proviene precisamente de este misterio.

En la liturgia ha resonado el siempre conmovedor llamamiento del profeta Isaias: «jLevantate, resplandece,
porque llega tu luz y la gloria del Sefior brilla sobre ti! Porque las tinieblas cubren la tierra y una densa
oscuridad, a las naciones, pero sobre ti brillara el Sefor y su gloria aparecera sobre ti. Las naciones caminaran
atuluzy los reyes, al esplendor de tu aurora» (/s60,1-3).

Estas palabras recuerdan el comienzo de la Constitucion sobre la Iglesia del Concilio Vaticano Il. Leo
integramente el primer parrafo: «Cristo es la luz de los pueblos. Por ello este sacrosanto Sinodo, reunido en el
Espiritu Santo, desea ardientemente iluminar a todos los hombres, anunciando el Evangelio a toda criatura
(cf.Mc16,15) con la claridad de Cristo, que resplandece sobre la faz de la Iglesia. Y porque la Iglesia es en
Cristo como un sacramento, o sea signo e instrumento de la union intima con Dios y de la unidad de todo el
género humano, ella se propone presentar a sus fieles y a todo el mundo con mayor precision su naturaleza y
su misién universal, abundando en la doctrina de los concilios precedentes. Las condiciones de nuestra época
hacen mas urgente este deber de la Iglesia, a saber, el que todos los hombres, que hoy estan mas intimamente
unidos por multiples vinculos sociales técnicos y culturales, consigan también la plena unidad en Cristo»
(Lumen gentium, 1).

Podemos decir que el Espiritu Santo, a siglos de distancia, inspird la misma vision al profeta y a los Padres
conciliares: la vision de la luz del Sefor que ilumina la ciudad santa —primero Jerusalén, luego la Iglesia— v,
reflejandose en ella, permite a todos los pueblos caminar en medio de las tinieblas del mundo. Lo que Isaias
anunciaba “en figura”, el Concilio lo reconoce en la realidad plenamente revelada de Cristo, luz de las naciones.

Los pontificados de san Pablo VI y san Juan Pablo Il pueden interpretarse globalmente desde esta perspectiva
conciliar, que contempla el misterio de la Iglesia plenamente incluido en el de Cristo y comprende asi la mision
evangelizadora como irradiacion de la energia inagotable que emana del acontecimiento central de la historia
de la salvacion.

Los Papas Benedicto XVI y Francisco resumieron esta vision en una sola palabra:atraccion. El Papa Benedicto
lo hizo en la homilia inaugural de la Conferencia de Aparecida, en 2007, cuando dijo: «La Iglesia no hace
proselitismo. Crece mucho mas por “atraccion”. como Cristo “atrae a todos a si” con la fuerza de su amor, que
culminé en el sacrificio de la cruz, asi la Iglesia cumple su misién en la medida en que, asociada a Cristo,
realiza su obra conformandose en espiritu y concretamente con la caridad de su Sefor». El Papa Francisco se
mostro totalmente de acuerdo con este enfoque y lo repitid en varias ocasiones en diferentes contextos.

Hoy, con alegria, la retomo y la comparto con ustedes. Y los invito a ustedes y a mi a prestar mucha atencion a
lo que el Papa Benedicto sefialaba como la “fuerza” que preside este movimiento de atraccion: esa fuerza es
laCharis, es elAgape, es el Amor de Dios que se encarné en Jesucristo y que en el Espiritu Santo se dona a la
Iglesia y santifica todas sus acciones. En efecto, no es la Iglesia la que atrae, sino Cristo, y si un cristiano o una
comunidad eclesial atrae, es porque a través de ese “canal” llega la savia vital de la caridad que brota del



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 12

Corazén del Salvador. Es significativo que el Papa Francisco, que empez6 conEvangelii gaudium«sobre el
anuncio del Evangelio en el mundo actual», haya concluido conDilexit nos«sobre el amor humano y divino del
Corazon de Cristoy.

San Pablo escribe: «Caritas Christi urget nos» (2 C05,14). El verbosunecheidice que el amor de Cristo nos
impulsa puesto que nos posee, nos envuelve y nos cautiva. He aqui la fuerza que atrae a todos hacia Cristo,
como El mismo profetizd: «Cuando yo sea levantado en alto sobre la tierra, atraeré a todos hacia mi» (Jn12,32).
En la medida en que nos amamos unos a otroscomoCristonos ha amado, somos suyos, somos su comunidad y
El puede seguir atrayendo a través de nosotros. De hecho, sélo el amor es creible, sélo el amor es digno de
fe.[1]

La unidad atrae, la division dispersa. Me parece que esto también se refleja en la fisica, tanto en el
microcosmos como en el macrocosmos. Por lo tanto, para ser una Iglesia verdaderamente misionera, es decir,
capaz de dar testimonio de la fuerza atractiva de la caridad de Cristo, debemos ante todo poner en practica su
mandamiento, el Unico que nos dio después de lavar los pies a sus discipulos: «Asi como yo los he amado,
amense también ustedes los unos a los otros». Y afnade: «En esto todos reconoceran que ustedes son mis
discipulos: en el amor que se tengan los unos a los otros» (Jn13,34-35). Comenta san Agustin: «Nos quiso,
pues, para esto, para que nos queramos mutuamente, al conferirnos esto, queriéndonos él: que la mutua
dileccion nos enlace entre nosotros y, unidos juntamente por tan dulce vinculo los miembros, seamos cuerpo de
tan importante cabeza» (Tratado del Evangelio de Juan, 65,2).

Queridos hermanos, quisiera partir de aqui, de esta palabra del Sefor, para nuestro primer Consistorio y, sobre
todo, para el camino colegial que, con la gracia de Dios, estamos llamados a recorrer. Somos un grupo muy
variado, enriquecido por multiples procedencias, culturas, tradiciones eclesiales y sociales, trayectorias
formativas y académicas, experiencias pastorales y, naturalmente, caracteres y rasgos personales. Estamos
llamados, ante todo, a conocernos y a dialogar para poder trabajar juntos al servicio de la Iglesia. Espero que
podamos crecer en nuestra comunion para ofrecer un modelo de colegialidad.

Hoy, en cierto sentido, continuamos el memorable encuentro que pude tener con muchos de ustedes
inmediatamente después del Cdnclave, con «un momento de comunién y fraternidad, de reflexion y de
intercambio, destinado a apoyar y aconsejar al Papa en la grave responsabilidad del gobierno de la Iglesia
universal» (Carta de convocatoria del Consistorio extraordinario, 12 diciembre 2025).

En estos dias tendremos la oportunidad de experimentar una reflexion comunitaria sobre cuatro temas: Evangelii
gaudium, o bien, la misién de la Iglesia en el mundo actual; Praedicate Evangelium, es decir, el servicio de la
Santa Sede, especialmente a las Iglesias particulares; Sinodo y sinodalidad, instrumento y estilo de
colaboracion; y liturgia, fuente y culmen de la vida cristiana. Por razones de tiempo y para favorecer un analisis
mas profundo, sélo dos de ellos seran objeto de una exposicion especifica.

Los 21 grupos contribuiran a la decision que tomemos, pero, dado que para mi es mas facil pedir consejo a
quienes trabajan en la Curia y viven en Roma, los grupos que presentaran sus informes seran los 9
procedentes de las Iglesias locales.

Estoy aqui para escuchar. Como aprendimos durante las dos Asambleas del Sinodo de los Obispos de 2023 y
2024, la dinamica sinodal implica por excelencia la escucha. Cada momento de este tipo es una oportunidad
para profundizar en nuestro aprecio compartido por la sinodalidad. «El mundo en el que vivimos, y que estamos
llamados a amar y servir también en sus contradicciones, exige de la Iglesia el fortalecimiento de las sinergias
en todos los ambitos de su misién. Precisamente el camino de lasinodalidades el camino que Dios espera de la
Iglesia del tercer milenio» (Francisco,Discurso en el 50° aniversario de la institucion del Sinodo de los Obispos,
17 octubre 2015).

Esta jornada y media que pasaremos juntos sera una prefiguracion de nuestro camino futuro. No debemos
llegar a un texto, sino mantener una conversacion que me ayude en mi servicio a la mision de toda la Iglesia.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 13

Mafana abordaremos los dos temas elegidos, con la siguiente pregunta guia:

De frente al camino de los proximos uno o dos afios, ¢ qué aspectos y prioridades podrian orientar la accion del
Santo Padre y de la Curia sobre esta cuestion?

Escuchar la mente, el corazon y el espiritu de cada uno; escucharnos unos a otros; expresar solo el punto
principal y de manera muy breve, para que todos puedan hablar: ésta sera nuestra forma de proceder. Los
antiguos sabios romanos decian:Non multa sed multum. Y en el futuro, esta forma de escucharnos unos a
otros, buscando la guia del Espiritu Santo y caminando juntos, seguira siendo de gran ayuda para el ministerio
petrino que se me ha confiado. También de la forma en que aprendemos a trabajar juntos, con fraternidad y
amistad sincera, puede surgir algo nuevo, que pone en juego el presente y el futuro.

Queridos hermanos, desde ya doy gracias a Dios por la presencia de todos ustedes y sus contribuciones. Que
la Virgen Maria, Madre de la Iglesia, nos asista siempre.

[1] Cf. H.U. von Balthasar,Solo el amor es digno de fe, Salamanca 2004.

[00040-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Carissimos irméaos,

Estou muito feliz por vos receber e dar as boas-vindas. Obrigado pela vossa presenga! Que o Espirito Santo,
por noés invocado, nos guie durante estes dois dias de reflexao e dialogo.

Considero deveras significativo que estejamos reunidos em Consistério no dia seguinte a solenidade da
Epifania do Senhor, e gostaria de iniciar os nossos trabalhos com uma sugestao que deriva precisamente deste
mistério.

Na liturgia, ressoou o0 sempre comovente apelo do profeta Isaias: «Levanta-te e resplandece, Jerusalém, que
esta a chegar a tua luz! A gléria do Senhor amanhece sobre ti! Olha: as trevas cobrem a terra, e a escuridao, os
povos, mas sobre ti amanhecera o Senhor. A sua gléria vai aparecer sobre ti. As nagdes caminharao a tua luz,
e os reis ao esplendor da tua aurora» (/s60, 1-3).

Estas palavras fazem-nos pensar no inicio da Constituicdo sobre a Igreja do Concilio Vaticano Il. Leio na
integra o primeiro paragrafo: «A luz dos povos é Cristo: por isso, este sagrado Concilio, reunido no Espirito
Santo, deseja ardentemente iluminar com a Sua luz, que resplandece no rosto da Igreja, todos os homens,
anunciando o Evangelho a toda a criatura (cf.Mc16, 15). Mas porque a Igreja, em Cristo, € como que o
sacramento, ou sinal, e o instrumento da intima unido com Deus e da unidade de todo o género humano,
pretende ela, na sequéncia dos anteriores Concilios, pér de manifesto com maior insisténcia, aos fiéis e a todo
o0 mundo, a sua natureza e missdo universal. E as condigdes do nosso tempo tornam ainda mais urgentes este
dever da Igreja, para que deste modo os homens todos, hoje mais estreitamente ligados uns aos outros, pelos
diversos lagos sociais, técnicos e culturais, alcancem também a plena unidade em Cristo» (Lumen gentium, 1).

Podemos afirmar que, a séculos de distancia, o Espirito Santo inspirou a mesma viséo no profeta e nos Padres
conciliares: a visao da luz do Senhor que ilumina a cidade santa — primeiro Jerusalém, depois a Igreja — e,
refletindo-se nela, permite a todos os povos caminhar no meio das trevas do mundo. O que Isaias anunciavain
figura, o Concilio o reconhece na realidade plenamente revelada de Cristo, luz dos povos.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 14

Os pontificados de Sao Paulo VI e S&o Jodo Paulo Il poderiam ser interpretados globalmente dentro desta
perspectiva conciliar, que contempla o mistério da Igreja inteiramente contido no mistério de Cristo e, deste
modo, compreende a missao evangelizadora como irradiagao da inesgotavel energia emanada do Evento
central da histéria da salvagéo.

Os Papas Bento XVI e Francisco resumiram essa visao numa palavra:atragcdo. O Papa Bento XVI fé-lo na
homilia de abertura da Conferéncia de Aparecida, em 2007, quando disse: «A Igreja ndo faz proselitismo. Ela
cresce muito maispor “atracdo” como Cristo “atrai todos a si” com a forca do seu amor, que culminou no
sacrificio da Cruz, assim a Igreja cumpre a sua missdo na medida em que, associada a Cristo, cumpre a sua
obra conformando-se em espirito e concretamente com a caridade do seu Senhor». O Papa Francisco
concordou plenamente com esta perspetiva e repetiu-a, em contextos diferentes, varias vezes.

Retomo-a hoje, com alegria, e partilho-a convosco. A mim mesmo e a vos, lango o convite a prestar muita
atencao ao que o Papa Bento XVI indicou como a “forga” que preside a este movimento de atracao: essa forca
€ aCharis, oAgape, o Amor de Deus que se fez carne em Jesus Cristo e que, no Espirito Santo, é dado a Igreja,
santificando todas as suas agdes. Na verdade, nao é a Igreja que atrai, mas Cristo, € se um cristdo ou uma
comunidade eclesial atrai, € porque através desse “canal’ chega a seiva vital da Caridade que brota do Coragao
do Salvador. E significativo que o Papa Francisco, tendo comecado com aEvangelii gaudium«sobre o anincio
do Evangelho no mundo atual», concluisse com aDilexit nos«sobre o amor humano e divino do Coragao de
Cristoy.

Sao Paulo escreve: «Caritas Christi urget nos» (2 Cor5, 14). O verbosunecheiindica que o amor de Cristo nos
impele, na medida em que nos possui, envolve e cativa. Eis a forga que atrai todos para Cristo, como Ele
mesmo profetizou: «Eu, quando for erguido da terra, atrairei todos a mim» (Jo12, 32). Na medida em que nos
amamos uns aos outroscomo Cristonos amou, Somos seus, Ssomos a sua comunidade e Ele através de nés
pode continuar a atrair. Realmente, sé o amor é credivel, sé o amor é digno de fé.[1]

A unidade atrai, a divisdo dispersa. Parece-me que isso também se verifica na fisica, tanto no micro como no
macrocosmo. Por conseguinte, para sermos uma Igreja verdadeiramente missionaria, ou seja, capaz de
testemunhar a forga atrativa da caridade de Cristo, devemos em primeiro lugar por em pratica o seu
mandamento, o unico que Ele nos deu, depois de ter lavado os pés dos discipulos: «Que vos ameis uns aos
outros assim como Eu vos amei». E acrescentou: «Por isto € que todos conhecerdo que sois meus discipulos:
se vos amardes uns aos outros» (Jo13, 34-35). Santo Agostinho comenta: «Por isso Ele nos amou, para que
também n6s nos amemos uns aos outros. Ao amar-nos, Ele ajudou a que, com amor mutuo, nos
estreitassemos entre nods e, ligados assim os membros por vinculo tdo suave, féssemos o corpo de tal Cabega»
(Homilia 65 sobre o Evangelho de Joao, 2).

Carissimos irmaos, gostaria de partir daqui, desta palavra do Senhor, para o nosso primeiro Consistorio e,
sobretudo, para o caminho colegial que, com a graga de Deus, somos chamados a percorrer. Somos um grupo
muito variado, enriquecido pelas nossas multiplas proveniéncias, culturas, tradi¢des eclesiais e sociais,
percursos formativos e académicos, experiéncias pastorais e, naturalmente, feitios e tragos pessoais. Somos
chamados, em primeiro lugar, a conhecer-nos e a dialogar para podermos trabalhar juntos ao servi¢o da Igreja.
Espero que possamos crescer em comunhao para oferecer um modelo de colegialidade.

Hoje, em certo sentido, continuamos o memoravel encontro que, com muitos de vos, pude ter logo apds o
Conclave, com «um momento de comunhao e fraternidade, reflexao e partilha, com o objetivo de apoiar e
aconselhar o Papa na grave responsabilidade do governo da Igreja universal» (Carta de convocagao do
Consistdrio extraordinario, 12 de dezembro de 2025).

Nestes dias, teremos a oportunidade de viver a experiéncia de uma reflexao comunitaria sobre quatro
temas: Evangelii gaudium, ou seja, a missao da Igreja no mundo de hoje;Praedicate Evangelium, isto €, o
servigo da Santa Sé, especialmente as Igrejas particulares; Sinodo e sinodalidade, instrumento e estilo de
colaboragéo; liturgia, fonte e meta da vida crista. Por motivos de tempo e para favorecer um real
aprofundamento, apenas dois deles serao objeto de uma analise especifica.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 15

Todos os 21 grupos contribuirdo para a escolha que faremos, mas, como € mais facil para mim pedir conselhos
aqueles que trabalham na Curia e vivem em Roma, os grupos que apresentardo os seus resultados serdo os 9
provenientes das Igrejas locais.

Estou aqui para escutar. Como aprendemos durante as duas Assembleias do Sinodo dos Bispos de 2023 e
2024, a dindmica sinodal implica, por exceléncia, a escuta. Cada momento deste tipo € uma oportunidade para
aprofundar o nosso comum apreco pela sinodalidade. «O mundo, em que vivemos e que somos chamados a
amar e servir mesmo nas suas contradi¢cdes, exige da Igreja o reforgo das sinergias em todas as areas da sua
missao. O caminho dasinodalidadeé precisamente o caminho que Deus espera da Igreja do terceiro milénio»
(Francisco,Discurso na comemoragédo do Cinquentenario da Instituicao do Sinodo dos Bispos, 17 de outubro de
2015).

Este dia e meio que passaremos juntos sera uma prefiguragcao do nosso caminho futuro. Nao temos de chegar
a um texto, mas sim levar por diante uma conversa que me ajude no servigo em prol da misséo de toda a Igreja.
Amanha iremos tratar as duas tematicas escolhidas, a partir da seguinte pergunta-guia

Olhando para o caminho dos proximos um ou dois anos, que atengbes e prioridades poderiam orientar a agdo
do Santo Padre e da Curia sobre a questdo?

Escutar a mente, o coragao e o espirito de cada um; escutar-se mutuamente; expressar apenas o ponto
principal e de forma muito breve, de modo que todos possam falar: esta sera a nossa maneira de proceder. Os
antigos sabios romanos diziam:Non multa sed multum!E, no futuro, esta forma de nos escutarmos uns aos
outros, buscando a guia do Espirito Santo e caminhando juntos, continuara a ser de grande ajuda para o
ministério petrino que me foi confiado. Também a partir do modo como aprendemos a trabalhar em conjunto, na
fraternidade e na amizade sincera, pode comecar algo novo, que compromete o presente e o futuro.

Carissimos, desde ja, dou gragas a Deus pela vossa presencga e pelos vossos contributos. Que a Virgem Maria,
Mé&e da Igreja, sempre nos assista.

[1] Cf. H.U. von Balthasar, Glaubhaft ist nur Liebe, Johannes Verlag, Einsiedeln 1963.

[00040-PO.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Drodzy Bracia!

Bardzo sie ciesze, ze moge was przyjaé i powita¢. Dziekuje za waszg obecnosé! Niech Duch Swiety, ktérego
przyzywalismy, prowadzi nas przez te dwa dni refleksiji i dialogu.

Za bardzo znaczacy uznaje fakt, ze zgromadzilismy sie na Konsystorzu nazajutrz uroczystosci Objawienia
Panskiego, dlatego chciatbym rozpoczac nasze obrady sugestia, ktéra wywodzi sie wtasnie z tej tajemnicy.

W liturgii zabrzmiato zawsze poruszajgce wezwanie proroka lzajasza: ,Powstan! Swieé, Jeruzalem, bo przyszio
twe Swiatto i chwata Panska rozbtyska nad toba. Bo oto ciemnos¢ okrywa ziemie i gesty mrok spowija ludy, a
ponad tobg jasnieje Pan, i Jego chwata jawi sie nad tobg. | p6jdg narody do twojego $wiatta, krélowie do blasku
twojego wschodu” (/z60, 1-3).

Stowa te przywodzg na mys| poczatek Konstytucji o Kosciele Soboru Watykanskiego Il. Przeczytam w catosci jej
pierwszy akapit: ,Swiattoécig narodéw jest Chrystus, dlatego obecny Sobér $wiety, zgromadzony w Duchu



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 16

Swietym goraco pragnie o$wieci¢ wszystkich ludzi Jego blaskiem jagniejagcym na obliczu Ko$ciota, gtoszac
Ewangelie wszelkiemu stworzeniu (por.Mk16, 15). Poniewaz Kosciot jest w Chrystusie jakby sakramentem, czyli
znakiem i narzedziem wewnetrznego zjednoczenia z Bogiem i jednosci catego rodzaju ludzkiego, pragnie,
podejmujac nauke poprzednich soborow, doktadniej wyjasni¢ swoim wiernym i calemu swiatu swojg nature i
powszechne postannictwo. Warunki naszej epoki sprawiajg, ze to zadanie Koéciota staje sie szczegdlnie pilne;
chodzi mianowicie o to, aby wszyscy ludzie, ztgczeni dzis$ scislej réznego rodzaju wiezami spotecznymi,
technicznymi i kulturalnymi, osiggneli rowniez petng jednos¢ w Chrystusie” (Lumen gentium, 1).

Mozemy powiedzieé, ze Duch Swiety, po uptywie wiekdw, zainspirowat Proroka oraz Ojcéw soborowych tg
samag wizjg: wizjg swiattosci Pana, ktora oswieca swiete miasto — najpierw Jerozolime, a nastepnie Kosciot — i,
odbijajgc sie w nim, pozwala wszystkim narodom kroczy¢ posrod ciemnosci Swiata. To, co Izajasz zapowiadat
.Jjako figure”, Sobdr rozpoznaje w petni objawionej rzeczywistosci Chrystusa — swiattosci narodéw.

Pontyfikaty sw. Pawta VI i sw. Jana Pawifa || mozemy interpretowac catosciowo w tej wiasnie perspektywie
soborowej, kontemplujgcej tajemnice Kosciota wpisang catkowicie w tajemnice Chrystusa i w ten sposob
rozumiejgcej misje ewangelizacyjng jako promieniowanie niewyczerpanej energii wyzwolonej przez centralne
Wydarzenie historii zbawienia.

Papieze Benedykt XVI i Franciszek podsumowali te wizje jednym stowem:przycigganie. Papiez Benedykt uczynit
to w homilii inaugurujgcej konferencje w Aparecida w 2007 r., kiedy powiedziat: ,Kosciot nie uprawia
prozelityzmu. On rozrasta sie raczej przez «przycigganie»: tak jak Chrystus «przyciggnat wszystkich do siebie»
mocg swojej mitosci, ktora osiggneta swoj szczyt w ofierze krzyza, tak i Koscidt wypetnia swa misje, jezeli
zjednoczony z Chrystusem, realizuje swe dzieto zgodnie z duchem i konkretnym przyktadem mitosci swego
Pana”[1]. Papiez Franciszek catkowicie zgodzit sie z takim podejsciem i wielokrotnie powtarzat te stowa w
réznych kontekstach.

Dzisiaj z radoscig podejmuje to stanowisko i dziele sie nim z wami. Zachecam siebie i was, abysmy zwrdcili
szczegolng uwage na to, co Papiez Benedykt wskazat jako ,site”, ktora kieruje tym ruchem przyciggania: tg sitg
jestCharis, jest niaAgape, to jest Mitos¢ Boga, ktéra stata sie ciatem w Jezusie Chrystusie, ktéra w Duchu
Swietym jest dana Kosciotowi i uswieca kazde jego dziatanie. Ostatecznie to nie Kosciét przyciaga, lecz
Chrystus, a jesli chrzescijanin lub wspodlnota koscielna przycigga, to dlatego, ze poprzez ten ,kanat’ dociera
zyciodajna limfa Mitosci, ktéra wyplywa z Serca Zbawiciela. Znamienne jest to, ze Papiez Franciszek, ktory
rozpoczatEvangelii gaudiumstwierdzeniem ,,0 gtoszeniu Ewangelii we wspotczesnym swiecie”, Dilexit
noszakonczyt ,0 mitosci ludzkiej i Bozej Serca Jezusa Chrystusa”.

Sw. Pawet pisze: ,Caritas Christi urget nos” (2 Kor5, 14). Czasowniksunecheioznacza, ze mito$¢ Chrystusa nas
przynaglana tyle, na ile nas posiada, ogarnia i porywa. Oto sita, ktéra przycigga wszystkich do Chrystusa, jak On
sam przepowiedziat: ,A Ja, gdy zostane nad ziemie wywyzszony, przyciggne wszystkich do siebie” (J12, 32). W
takim stopniu, w jakim mitujemy sie nawzajemtak, jak Chrystusnas umitowat, nalezymy do Niego, jesteSmy Jego
wspdlnotg, a On moze nadal przyciggac poprzez nas. Rzeczywiscie, tylko mitosS¢ jest wiarygodna, tylko mitosé
jest godna zaufania[2].

Jednosc¢ przycigga, podziat rozprasza. Wydaje mi sie, ze potwierdza to rowniez fizyka, zaréwno w mikro-, jak i
makrokosmosie. Aby zatem by¢ Kosciotem prawdziwie misyjnym, czyli zdolnym do dawania swiadectwa o
przyciggajgcej sile mitosci Chrystusa, musimy przede wszystkim wprowadzac¢ w zycie Jego przykazanie, jedyne,
ktére nam dat po umyciu uczniom stop: ,jak Ja was umitowatem; zebyscie i wy tak sie mitowali wzajemnie”. |
dodaje: ,Po tym wszyscy poznaja, ze jestescie uczniami moimi, jesli bedziecie sie wzajemnie mitowali” (J13, 34-
35). Sw. Augustyn komentuje: ,Dlatego nas ukochat, aby$my mitowali sie wzajem; mitujgc nas, tego nam
uzycza, iz wzajemng mitoscig wigzemy sie ze sobg a stodkim weztem ztaczeni, mamy sie sta¢ cztonkami tak
dostojnej Gtowy” (In Ev. loannis 65, 2)[3].

Bracia najmilsi, chciatbym wyj$¢ od tego, od tych stéw Pana, dla naszego pierwszego Konsystorza, a przede
wszystkim dla naszej kolegialnej wedréwki, do ktorej przebycia z Bozg taskg jesteSmy powotani. Jestesmy
bardzo ré6znorodng grupg, ubogacong rozmaitymi pochodzeniami, kulturami, tradycjami koscielnymi i



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 17

spotecznymi, drogami formacji i wyksztatcenia, doswiadczeniami duszpasterskimi i, oczywiscie, charakterami i
cechami osobistymi. JesteSmy wezwani przede wszystkim do poznania sie i dialogu, abysmy mogli wspélnie
pracowac w stuzbie Kosciotowi. Mam nadzieje, ze bedziemy wzrastali we wspodlnocie, aby da¢ wzor
kolegialnosci.

Dzisiaj — w pewnym sensie — kontynuujemy pamietne spotkanie, ktére wraz z wieloma z was mogtem odby¢
zaraz po konklawe, a ktore byto ,momentem wspdlnoty i braterstwa, refleksji i dzielenia sie, majgcym na celu
wspieranie i doradzanie Papiezowi w trudnej odpowiedzialnosci rzagdzenia Kosciotem powszechnym” (List
zwotujgcy Nadzwyczajny Konsystorz, 12 grudnia 2025).

W tych dniach bedziemy mieli okazje doswiadczy¢ juz wspoélnotowej refleksiji nad czterema tematami: Evangelii
gaudium, czyli misja Kosciota w dzisiejszym Swiecie; Praedicate Evangelium, czyli stuzba Stolicy Apostolskiej,
zwlaszcza Kosciotom partykularnym; Synod i synodalno$¢ — narzedzie i styl wspodtpracy; liturgia — zrodto i szczyt
zycia chrzeécijanskiego. Ze wzgledu na ograniczenia czasowe oraz w celu umozliwienia dogtebnej analizy, tylko
dwa z nich bedg przedmiotem szczegotowego oméwienia.

Wszystkie 21 grup przyczyni sie do podjecia przez nas wyboru, ale poniewaz tatwiej jest mi zasiegna¢ porady
0so6b pracujgcych w Kurii i mieszkajgcych w Rzymie, sprawozdania przedstawi 9 grup pochodzacych z
Kosciotow lokalnych.

Jestem tutaj, aby stuchac. Jak nauczyliSmy sie podczas dwéch Zgromadzen Synodu Biskupdw w 2023 i 2024 r.,
dynamika synodalna oznaczapar excellencestuchanie. Kazda taka chwila jest okazjg do pogtebienia naszego
wspdlnego uznania dla synodalnosci. ,Swiat, w ktérym zyjemy, a jestesmy powotani, by go kochaé i mu stuzyé,
réwniez przy jego sprzecznosciach, wymaga od Kosciota wzmozenia wspotdziatania we wszystkich zakresach
jego misji. Wtasnie drogasynodalnoscijest droga, ktérej Bog oczekuje od Kosciota trzeciego tysigclecia”
(Franciszek,Przemdwienie z okazji 50. rocznicy ustanowienia Synodu Biskupdw, 17 pazdziernika 2015)[4].

To pottora dnia, ktdre spedzimy razem, bedzie zapowiedzig naszej przysztej drogi. Nie musimy opracowywaé
tekstu, ale mamy prowadzi¢ rozmowe, ktéra pomoze mi w mojej stuzbie na rzecz misji catego Kosciofa.

Jutro omowimy dwa wybrane tematy, kierujgc sie nastepujgcym pytaniem przewodnim:

Patrzgc na droge, jakg mamy przed sobg w ciggu kolejnego roku lub dwoch lat, jakie kwestie i priorytety
mogtyby kierowaé dziataniami Ojca Swietego i Kurii w tej sprawie?

Stuchanie umystu, serca i ducha poszczegolnych osdéb; stuchanie siebie nawzajem; wyrazanie tylko
najwazniejszych kwestii i to w bardzo zwiezty sposdb, aby kazdy mégt zabra¢ gtos — taki bedzie nasz sposéb
postepowania. Starozytni rzymscy medrcy mawiali: Non multa sed multum/5]W przysztosci ten sposéb stuchania
sie nawzajem, proszac o przewodnictwo Ducha Swietego i idac razem, bedzie nadal bardzo pomocny w
postudze Piotrowej, ktéra zostata mi powierzona. Rowniez sposob, w jaki uczymy sie wspétpracowac, w
braterstwie i szczerej przyjazni, moze zapoczatkowac cos nowego, co ma znaczenie dla terazniejszosci i
przysztosci.

Najdrozsi, juz teraz dziekuje Bogu za waszg obecno$¢ i wasz wkiad. Niech zawsze towarzyszy nam Maryja
Panna, Matka Ko$ciota.

[1],L’Osservatore Romano”, wyd. polskie, nr 9 (296) /2007, s. 35.

[2]Por. Hans Urs von Balthasar, Wiarygodna jest tylko mitosc,ttum. ks. Eligiusz Piotrowski, Krakow2002.



Bollettino N. 0018 - 07.01.2026 18

[3]Homilia 65 na Ewangelie sw. Jana, 2:Homilie na Ewangelie i Pierwszy List sw. Jana, cz. ll, ttum. o. Wtadystaw
Szotdrski, ks. Wojciech Kania, Warszawa 1977, s. 126.

[4]Franciszek, «Synodalnosc»konstytutywnym wymiarem Kosciofa, ,L’Osservatore Romano” wyd. polskie, nr 11
(377) /2015, s. 5

[5]kac.Nie wiele rzeczy, ale gruntownie!

[00040-PL.01] [Testo originale: Italiano]

[BOO18-XX.01]



