¥4, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0959
Mercoledi 28.12.2022

Lettera Apostolica Totum amoris est del Santo Padre Francesco nel IV centenario della morte di
San Francesco di Sales

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua latina

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Testo in lingua italiana

LETTERA APOSTOLICA

TOTUM AMORIS EST

DEL SANTO PADRE



FRANCESCO
NEL IV CENTENARIO DELLA MORTE
DI SAN FRANCESCO DI SALES

«Tutto appartiene al’lamore».[1] In queste sue parole possiamo raccogliere I'eredita spirituale lasciata da San
Francesco di Sales, che mori quattro secoli fa, il 28 dicembre 1622, a Lione. Aveva poco piu di cinquant’anni ed
era vescovo e principe “esule” di Ginevra da un ventennio. A Lione era giunto in seguito alla sua ultima
incombenza diplomatica. Il duca di Savoia gli aveva chiesto di accompagnare ad Avignone il Cardinale Maurizio
di Savoia. Insieme avrebbero reso omaggio al giovane re Luigi XIlI, di ritorno verso Parigi, risalendo la valle del
Rodano, a seguito di una vittoriosa campagna militare nel sud della Francia. Stanco e malandato di salute,
Francesco si era messo in viaggio per puro spirito di servizio. «Se non fosse grandemente utile al loro servizio
che io faccia questo viaggio, avrei certamente molte buone e solide ragioni per esimermene; pero, se si tratta
del loro servizio, vivo o morto, non mi tirero indietro, ma andrd o mi faro trascinare».[2]Era questo il suo
temperamento. Giunto, infine, a Lione, prese alloggio presso il monastero delle Visitandine, nella casa del
giardiniere, per non recare troppo disturbo e insieme essere piu libero di incontrare chiunque lo desiderasse.

Ormai da tempo assai poco impressionato dalle «instabili grandezze della corte»,[3]Javeva consumato anche i
suoi ultimi giorni svolgendo il ministero di pastore in un susseguirsi di appuntamenti: confessioni, conversazioni,
conferenze, prediche, e le ultime, immancabili lettere di amicizia spirituale. La ragione profonda di questo stile di
vita pieno di Dio gli si era fatta sempre piu chiara nel tempo, ed egli 'aveva formulata con semplicita ed
esattezza nel suo celebre Trattato dell'amore di Dio: «Se 'uomo pensa con un po’ di attenzione alla divinita,
immediatamente sente una qual dolce emozione al cuore, il che prova che Dio & il Dio del cuore umano».[4]E la
sintesi del suo pensiero. L’esperienza di Dio & un’evidenza del cuore umano. Essa non € una costruzione
mentale, piuttosto € un riconoscimento pieno di stupore e di gratitudine, conseguente alla manifestazione di Dio.
E nel cuore e attraverso il cuore che si compie quel sottile e intenso processo unitario in virtt del quale 'uomo
riconosce Dio e, insieme, sé stesso, la propria origine e profondita, il proprio compimento, nella chiamata
allamore. Egli scopre che la fede non & un moto cieco, ma anzitutto un atteggiamento del cuore. Tramite essa
'uomo si affida a una verita che appare alla coscienza come una “dolce emozione”, capace di suscitare un
corrispondente e irrinunciabile ben-volere per ogni realta creata, come lui amava dire.

In questa luce si comprende come per San Francesco di Sales non ci fosse posto migliore per trovare Dio e
aiutare a cercarlo che nel cuore di ogni donna e uomo del suo tempo. Lo aveva imparato osservando con fine
attenzione sé stesso, fin nella sua prima giovinezza, e scrutando il cuore umano.

Col senso intimo di una quotidianita abitata da Dio, aveva lasciato nell’'ultimo incontro di quei giorni di Lione, alle
sue Visitandine, I'espressione con la quale in seguito avrebbe voluto fosse sigillata in loro la sua memoria: «Ho
riassunto tutto in queste due parole quando vi ho detto di non rifiutare nulla, né desiderare nulla; non ho altro da
dirvi».[5]Non era, tuttavia, un esercizio di puro volontarismo, «una volonta senza umilta»,[6]quella sottile
tentazione del cammino verso la santita che la confonde con la giustificazione mediante le proprie forze, con
'adorazione della volonta umana e della propria capacita, «che si traduce in un autocompiacimento egocentrico
ed elitario privo del vero amore».[7]Tanto meno si trattava di un puro quietismo, un abbandono passivo senza
affetti a una dottrina senza carne e senza storia.[8]Piuttosto, nasceva dalla contemplazione della vita stessa del
Figlio incarnato. Era il 26 dicembre, e il Santo parlava alle Suore nel vivo del mistero del Natale: «Vedete Gesu
Bambino nella greppia? Riceve tutte le ingiurie del tempo, il freddo e tutto quello che il Padre permette che gli
accada. Non rifiuta le piccole consolazioni che sua madre gli da, e non € scritto che tenda mai le sue mani per
avere il seno di sua Madre, ma lascio tutto alla cura e alla preveggenza di lei; cosi non dobbiamo desiderare
nulla né rifiutare nulla, sopportando tutto cido che Dio ci inviera, il freddo e le ingiurie del tempo».[9]Commuove la
sua attenzione nel riconoscere come indispensabile la cura di cid che € umano. Alla scuola dell’incarnazione
aveva, dunque, imparato a leggere la storia e ad abitarla con fiducia.

Il criterio dell’amore



3

Attraverso I'esperienza aveva riconosciuto il desiderio come la radice di ogni vera vita spirituale e, al tempo
stesso, quale luogo della sua contraffazione. Per questo, raccogliendo a piene mani dalla tradizione spirituale
che lo aveva preceduto, aveva compreso I'importanza di mettere costantemente il desiderio alla prova, mediante
un continuo esercizio di discernimento. |l criterio ultimo per la sua valutazione lo aveva ritrovato nell’amore.
Sempre in quell’'ultimo trattenimento a Lione, nella festa di S. Stefano, due giorni prima della sua morte aveva
detto: «E 'amore che da perfezione alle nostre opere. Vi dico ben di pil. Ecco una persona che soffre il martirio
per Dio con un’oncia di amore; ella merita molto, dato che non si potrebbe donare di piu la propria vita; ma
un’altra persona che non soffrira che una graffiatura con due once d’amore avra un merito molto maggiore,
perché sono la carita e I'amore che danno valore alle nostre opere».[10]

Con sorprendente concretezza aveva continuato, illustrando il difficile rapporto tra contemplazione e azione:
«Sapete o dovreste sapere che la contemplazione € in sé migliore dell’azione e della vita attiva; ma se nella vita
attiva si trova maggiore unione [con Dio], allora essa & migliore. Se una sorella che € in cucina e tiene la padella
sul fuoco ha maggior amore e carita di un’altra, il fuoco materiale non la frenera, ma l'aiutera a essere piu
gradita a Dio. Accade abbastanza sovente che si sia uniti a Dio nell’azione come nella solitudine; alla fine, torno
sempre alla questione del dove si trovi maggior amore».[11]Ecco la domanda vera che supera di slancio ogni
inutile rigidita o ripiegamento su sé stessi: chiedersi in ogni momento, in ogni scelta, in ogni circostanza della
vita dove si trova il maggiore amore. Non a caso San Francesco di Sales € stato chiamato da San Giovanni
Paolo Il «Dottore dell’amore divino»,[12]non solo per averne scritto un poderoso Trattato, ma soprattutto perché
ne & stato testimone. D’altra parte, i suoi scritti non si possono considerare come una teoria composta a
tavolino, lontano dalle preoccupazioni del’'uomo comune. Il suo insegnamento, infatti, € nato da un attento
ascolto dell’esperienza. Egli non ha fatto che trasformare in dottrina cid che viveva e leggeva con acutezza,
illuminata dallo Spirito, nella sua singolare e innovativa azione pastorale. Una sintesi di questo modo di
procedere la si ritrova nellaPrefazioneallo stesso Trattato dell’amore di Dio: «Nella santa Chiesa tutto appartiene
all’'amore, vive nellamore, si fa per amore e viene dall’amore».[13]

Gli anni della prima formazione: I'avventura del conoscersi in Dio

Era nato il 21 agosto 1567, nel castello di Sales, vicino a Thorens, da Frangois de Nouvelles, signore di Boisy, e
da Francoise de Sionnaz. «Vissuto a cavallo tra due secoli, il Cinquecento e il Seicento, raccolse in sé il meglio

degli insegnamenti e delle conquiste culturali del secolo che finiva, riconciliando I'eredita del’'umanesimo con la

spinta verso I'assoluto propria delle correnti mistiche».[14]

Dopo la formazione culturale iniziale, prima nel collegio di La Roche-sur-Foron e poi in quello di Annecy, giunse
a Parigi, al collegio gesuitico Clermont, di recente fondazione. Nella capitale del Regno di Francia, devastata
dalle guerre di religione, sperimento a breve distanza due consecutive crisi interiori, che segneranno
indelebilmente la sua vita. Quella ardente preghiera fatta nella chiesa di Saint-Etienne-des-Grés, davanti alla
Madonna Nera di Parigi, gli accendera nel cuore, in mezzo all’oscurita, una flamma che restera viva in lui per
sempre, quale chiave di lettura della propria e altrui esperienza. «Qualsiasi cosa accada, Signore, tu che tieni
tutto nelle tue mani e le cui vie sono tutte giustizia e verita, [...] io ti amerd, Signore [...], ti amerd qui, o mio Dio,
e spererd sempre nella tua misericordia, e sempre ripetero la tua lode. [...] O Signore Gesu, tu sarai sempre la
mia speranza e la mia salvezza nella terra dei viventi».[15]

Cosi aveva annotato nel suo quaderno, ritrovando la pace. E questa esperienza, con le sue inquietudini e i suoi
interrogativi, rimarra per lui sempre illuminante e gli dara una singolare via di accesso al mistero del rapporto di
Dio con 'uomo. Lo aiutera ad ascoltare la vita degli altri e a riconoscere, con fine discernimento, I'atteggiamento
interiore che unisce il pensiero al sentire, la ragione agli affetti, e che chiama per nome il “Dio del cuore umano”.
Per questa via Francesco non ha corso il pericolo di attribuire un valore teorico alla propria esperienza
personale, assolutizzandola, ma ha imparato qualcosa di straordinario, frutto della grazia: leggere in Dio il
proprio e altrui vissuto.

Malgrado egli non abbia mai preteso di elaborare un vero e proprio sistema teologico, la sua riflessione sulla vita
spirituale ha avuto una eminente dignita teologica. Emergono in lui i tratti essenziali del fare teologia, per la
qualenon bisogna mai dimenticare due dimensioni costitutive. La prima € propriolavita spirituale, perché ¢ nella



4

preghiera umile e perseverante, nell’apertura allo Spirito Santo, che si pud cercare di intendere ed esprimere il
Verbo di Dio; teologi si diventa nel crogiolo della preghiera. La seconda dimensione €/avita ecclesiale: sentire
nella Chiesa e con la Chiesa. Anche la teologia ha risentito della cultura individualistica, ma il teologo cristiano
elabora il suo pensiero immerso nella comunita, spezzando in essa il pane della Parola.[16]La riflessione di
Francesco di Sales, a margine delle dispute di scuola della sua epoca e pur con rispetto verso di esse, nasce
precisamente da questi due tratti costitutivi.

La scoperta di un mondo nuovo

Terminati gli studi umanistici, prosegui con quelli di diritto all’'Universita di Padova. Rientratoad Annecy, aveva
ormai deciso I'orientamento della sua vita, nonostante le resistenze paterne. Ordinato sacerdote il 18 dicembre
1593, nei primi giorni di settembre dell’anno seguente, su invito del vescovo, Mons. Claude de Granier, fu
chiamato alla difficile missione nello Chablais, territorio appartenente alla diocesi di Annecy, di confessione
calvinista, nuovamente passato, nell'intricato dedalo di guerre e trattati di pace, sotto il controllo del ducato di
Savoia. Furono anni intensi e drammatici. Qui scopri, insieme a qualche rigida intransigenza che in seguito gli
dara da pensare, le proprie doti di mediatore e uomo di dialogo. Si mostro, inoltre, inventore di originali e audaci
prassi pastorali, come i famosi “fogli volanti”, appesi ovunque e fatti scivolare persino sotto le porte delle case.

Nel 1602 fece ritorno a Parigi, impegnato a svolgere una delicata missione diplomatica, per conto dello stesso
Granier e su precisa indicazione della Sede Apostolica, in seguito al’ennesimo mutamento del quadro politico-
religioso del territorio della diocesi di Ginevra. Nonostante la buona disposizione d’intenti da parte del re di
Francia, la missione fu fallimentare. Lui stesso scrisse a Papa Clemente VIII: «<Dopo nove mesi interi, sono stato
costretto a tornare sui miei passi senza aver concluso quasi nullax».[17]Eppure quella missione si riveld per lui e
per la Chiesa di una ricchezza inattesa sotto il profilo umano, culturale e religioso. Nel tempo libero concesso dai
negoziati diplomatici, Francesco predico alla presenza del re e della corte di Francia, intreccio relazioni
importanti e, soprattutto, si immerse totalmente nella prodigiosa primavera spirituale e culturale della moderna
capitale del Regno.

Li tutto era cambiato e stava cambiando. Lui stesso si lascio toccare e interrogare dai grandi problemi insorgenti
del mondo e dal modo nuovo di osservarli, dalla sorprendente domanda di spiritualita che era nata, come dalle
inedite questioni che essa poneva. In breve, si accorse di un vero “passaggio d’epoca”, cui occorreva rispondere
attraverso linguaggi antichi e nuovi. Non era certo la prima volta che incontrava dei cristiani ferventi, ma si
trattava di qualcosa di diverso. Non era la Parigi sconvolta dalle guerre di religione, che aveva visto nei suoi anni
di formazione, e neppure la lotta aspra sostenuta nei territori dello Chablais. Era una realta inattesa: una folla «di
santi, di veri santi, numerosi e dappertutto».[18]C’erano uomini e donne di cultura, professori della Sorbona,
rappresentanti delle istituzioni, principi e principesse e servi e serve, religiosi e religiose. Un mondo variamente
assetato di Dio.

Incontrare quelle persone e riconoscere le loro domande fu una delle circostanze provvidenziali piu importanti
della sua vita. Giorni apparentemente inutili e fallimentari si trasformarono, in tal modo, in una scuola
incomparabile, al fine di leggere, senza mai blandirli, gli umori del tempo. In lui, I'abile e infaticabile
controversista si andava trasformando, per grazia, in un fine interprete del tempo e straordinario direttore
d’anime. La sua azione pastorale, le grandi opere (Introduzionealla vita devotae Trattato dell’'amore di Dio), le
migliaia di lettere di amicizia spirituale che ne verranno, inviate dentro e fuori le mura dei conventi e dei
monasteri a religiosi e monache, a uomini e donne di corte come alla gente comune, l'incontro con Giovanna
Francesca di Chantal e la stessa fondazione dellaVisitazionenel 1610, risulterebbero incomprensibili senza
guesta svolta interiore. Vangelo e cultura trovavano allora una sintesi feconda, da cui derivava l'intuizione di un
metodo vero e proprio, giunto a maturazione e pronto per un raccolto durevole e promettente.

In una delle primissime lettere di direzione e amicizia spirituale, inviata a una delle comunita visitate a Parigi,
Francesco di Sales parla, pur con umilta, di un “suo metodo”, che si differenzia da altri, in vista di una vera
riforma. Un metodo che rinuncia all’'asprezza e conta pienamente sulla dignita e capacita di un’anima devota,
nonostante le sue debolezze: «Mi viene il dubbio che si possa opporre alla vostra riforma anche un altro
impedimento: forse coloro che ve I'hanno imposta, hanno curato la piaga con troppa durezza. [...] lo lodo il loro



5

metodo, sebbene non sia quello che soglio usare, specialmente nei riguardi di spiriti nobili e ben educati come i
vostri. Credo che sia meglio limitarsi a mostrar loro il male e mettere il bisturi nelle loro mani, perché pratichino
essi stessi I'incisione necessaria. Ma non tralasciate per questo la riforma di cui avete bisogno».[19]Traspare in
queste parole quello sguardo che ha reso celebre I'ottimismo salesiano e che ha lasciato la sua impronta
durevole nella storia della spiritualita, per fioriture successive, come nel caso di don Bosco due secoli dopo.

Rientrato ad Annecy, fu ordinato vescovo I'8 dicembre dello stesso anno 1602. L’influsso del suo ministero
episcopale sull’Europa dell’epoca e dei secoli successivi appare immenso. «E apostolo, predicatore, scrittore,
uomo d’azione e di preghiera; impegnato a realizzare gli ideali del Concilio di Trento; coinvolto nella controversia
e nel dialogo con i protestanti, sperimentando sempre piu, al di la del necessario confronto teologico, I'efficacia
della relazione personale e della carita; incaricato di missioni diplomatiche a livello europeo, e di compiti sociali
di mediazione e di riconciliazione».[20]Soprattutto € interprete del cambiamento d’epoca e guida delle anime in
un tempo che, in modo nuovo, ha sete di Dio.

La carita fa tutto per i suoi figli

Tra il 1620 e il ‘21, dunque ormai sul limitare della sua vita, Francesco indirizzava a un sacerdote della sua
Diocesi parole capaci di illuminare la sua visione dell’epoca. Lo incoraggiava ad assecondare il suo desiderio di
dedicarsi alla scrittura di testi originali, capaci di intercettare i nuovi interrogativi, intuendone la necessita. «Vi
devo dire che la conoscenza che vado acquisendo ogni giorno degli umori del mondo mi porta ad augurarmi
appassionatamente che la divina Bonta ispiri qualcuno dei suoi servi a scrivere secondo il gusto di questo
povero mondo».[21]La ragione di questo incoraggiamento la trovava nella propria visione del tempo: «Il mondo
sta divenendo cosi delicato, che fra poco non si osera piu toccarlo, se non con guanti di velluto, né medicare le
sue piaghe, se non con impiastri di cipolla; ma che importa, se gli uomini vengono guariti e, in definitiva,
vengono salvati? La nostra regina, la carita, fa tutto per i suoi figli».[22]Non € un tratto scontato, tanto meno una
resa finale di fronte a una sconfitta. Era, piuttosto, l'intuizione di un cambiamento in atto e dell’esigenza, tutta
evangelica, di capire come poterlo abitare.

La medesima consapevolezza, del resto, 'aveva maturata ed espressa introducendo il Trattato dell'amore di Dio,
nellaPrefazione: «Ho tenuto presente la mentalita delle persone di questo secolo e non potevo fare
diversamente; &€ molto importante tener conto del tempo in cui si scrive».[23]Chiedendo, poi, la benevolenza del
lettore affermava: «Se trovi che lo stile € un po’ diverso da quello usato nellaFilotea, ed entrambi molto distanti
da quello dellaDifesa della croce, tieni presente che in diciannove anni si imparano e si dimenticano molte cose;
che il linguaggio della guerra & diverso da quello della pace e che ai giovani principianti si parla in un modo, ai
vecchi compagni in un altro».[24]Ma, di fronte a questo cambiamento, da dove iniziare? Non lontano dalla
stessa storia di Dio con 'uomo. Di qui l'intento ultimo del suo Trattato: «In realta mi sono proposto soltanto di
rappresentare con semplicita e genuinita, senza artifici e, a maggior ragione, senza fronzoli, la storia della
nascita, della crescita, della decadenza, delle operazioni, delle proprieta, dei vantaggi e delle eccelse qualita
dell’amore divino».[25]

Le domande di un passaggio d’epoca

Nella ricorrenza del quarto centenario della sua morte, mi sono interrogato sull’eredita di San Francesco di
Sales per la nostra epoca, e ho trovato illuminanti la sua duttilita e la sua capacita di visione. Un po’ per dono di
Dio, un po’ per indole personale, e anche per la sua tenace coltivazione del vissuto, egli aveva avuto la nitida
percezione del cambiamento dei tempi. Lui stesso non avrebbe mai immaginato di riconoscervi una tale
opportunita per 'annuncio del Vangelo. La Parola che aveva amato fin dalla sua giovinezza era capace di farsi
largo, aprendo nuovi e imprevedibili orizzonti, in un mondo in rapida transizione.

Equanto ci attende come compito essenziale anche per questo nostro passaggio d’epoca: una Chiesa non

autoreferenziale, libera da ogni mondanita ma capace di abitare il mondo, di condividere la vita della gente, di
camminareinsieme, di ascoltare e accogliere.[26]E quello che Francesco di Sales ha compiuto, leggendo, con
l'aiuto della grazia, la sua epoca. Percid egli ci invita a uscire da una preoccupazione eccessiva per noi stessi,
per le strutture, per 'immagine sociale e a chiederci piuttosto quali sono i bisogni concreti e le attese spirituali



6

del nostro popolo.[27]E importante, dunque, anche per I'oggi, rileggere alcune sue scelte cruciali, per abitare il
cambiamento con saggezza evangelica.

La brezza e le ali

La prima di tali scelte € stata quella di rileggere e riproporre a ciascuno, nella sua specifica condizione, la felice
relazione tra Dio e I'essere umano. In fondo, la ragione ultima e lo scopo concreto del Trattatoé proprio quello di
illustrare ai contemporanei il fascino dell’'amore di Dio. «Quali sono — egli si chiede - le corde abituali per mezzo
delle quali la divina Provvidenza & solita attirare i nostri cuori al suo amore?».[28]Prendendo suggestivamente
avvio dal testo di Osea 11,4,[29]definisce tali mezzi ordinari come «legami di umanita o di carita e amicizia».«E
fuor di dubbio — scrive —, che non siamo attirati verso Dio con catene di ferro, come tori e bufali, ma mediante
inviti, attrattive deliziose, e sante ispirazioni, che poi sono ilegami di Adamo e dell'umanita; ossia adatti e
convenienti al cuore umano, per il quale la liberta & naturale».[30]E tramite questi legami che Dio ha tratto il suo
popolo dalla schiavitu, insegnandogli a camminare, tenendolo per mano, come fa un papa o una mamma col
proprio bimbo. Nessuna imposizione esterna, dunque, nessuna forza dispotica e arbitraria, nessuna violenza.
Piuttosto, la forma persuasiva di un invito che lascia intatta la liberta del’'uomo. «La grazia — prosegue pensando
certamente a tante storie di vita incontrate — ha forza, non per costringere, ma per attirare il cuore; possiede una
santa violenza, non per violare, ma per rendere amorosa la nostra liberta; agisce con forza, ma tanto
soavemente che la nostra volonta non rimane schiacciata sotto un’azione cosi potente; ci spinge, ma non
soffoca la nostra liberta: per cui ci € possibile, di fronte a tutta la sua potenza, consentire o resistere ai suoi
movimenti, a nostro piacimento».[31]

Poco prima aveva abbozzato tale rapporto nel curioso esempio dell’*apodo”: «Ci sono certi uccelli, Teotimo, che
Aristotele chiama “apodi”, perché hanno gambe talmente corte e piedi cosi deboli, che non se ne possono
servire, proprio come se non li avessero; e se, per caso, si appoggiano a terra, ci rimangono, senza poter
riprendere il volo da soli, perché, non avendo l'uso delle gambe, né quello dei piedi, non hanno modo di
spingersi e lanciarsi in aria; per cui rimangono accovacciati per terra e vi muoiono, a meno che il vento,
sostituendosi alla loro incapacita, con folate sul terreno li prenda e li sollevi, come fa con molte altre cose. In tal
caso se, servendosi delle ali, assecondano lo slancio e la prima spinta che da loro il vento, lo stesso vento
continua a venire in loro aiuto spingendoli sempre piu in alto per aiutarli e riprendere il volo».[32]Cosi & 'uomo:
fatto da Dio per volare e dispiegare tutte le sue potenzialita nella chiamata all’amore, rischia di diventare
incapace di spiccare il volo quando cade a terra e non acconsente a riaprire le ali alla brezza dello Spirito.

Ecco, dunque, la “forma” attraverso la quale la grazia di Dio si destina agli uomini: quella dei preziosi e
umanissimi legami di Adamo. La forza di Dio non smette di essere assolutamente capace di restituire il volo e,
tuttavia, la sua dolcezza fa in modo che la liberta del consenso ad esso non sia violata o inutile. Spetta al’'uomo
alzarsi 0 non alzarsi. Benché la grazia lo abbia toccato al risveglio, senza di lui, essa non vuole che 'uomo si
alzi senza il suo consenso. Cosi egli trae la sua riflessione conclusiva: «Teotimo, le ispirazioni ci prevengono e
si fanno sentire prima che ce ne rendiamo conto, ma dopo che le abbiamo avvertite, spetta a noi acconsentirvi
assecondando e seguendo i loro impulsi, o dissentire e respingerle: si fanno sentire in noi senza di noi, ma non
si fanno acconsentire senza di noi».[33]Pertanto, nella relazione con Dio, si tratta sempre di un’esperienza di
gratuita, che attesta la profondita dell’amore del Padre.

Tuttavia, questa grazia non rende mai 'uomo passivo. Essa porta a comprendere che si &€ radicalmente
preceduti dall'amore di Dio, e che il suo primo dono consiste proprio nel riceversi dal suo stesso amore.
Ciascuno, pero, ha il dovere di cooperare al proprio compimento, dispiegando con fiducia le proprie ali alla
brezza di Dio. Qui vediamo un aspetto importante della nostra vocazione umana: «ll compito che Dio affida ad
Adamo e a Eva nel racconto della Genesi € di essere fecondi. Allumanita € stato dato I'incarico di cambiare,
costruire e dominare la creazione, un compito positivo che significa creare da essa e con essa. Quindi il futuro
non dipende da un meccanismo invisibile di cui gli esseri umani sono spettatori passivi. No, siamo protagonisti,
siamo — forzando la parola —cocreatori».[34]E quanto Francesco di Sales ha ben compreso e ha cercato di
trasmettere nel suo ministero di guida spirituale.

La vera devozione



7

Una seconda grande scelta cruciale € stata quella di aver messo a tema la questione della devozione. Anche in
questo caso, come ai nostri giorni, il nuovo passaggio d’epoca aveva sollevato, in merito, non pochi interrogativi.
In particolare, due aspetti chiedono di essere compresi anche oggi e rilanciati. |l primo riguarda I'idea stessa di
devozione, il secondo, il suo carattere universale e popolare. Indicare, anzitutto, cosa si intenda per devozione,
& la prima attenzione che troviamo all’inizio diFilotea: «Enecessario, prima di tutto, che tu sappia che cos’¢ la
virtu della devozione. Di vera ce n’é una sola, ma di false e vane ce ne sono tante; e se non sai distinguere la
vera, puoi cadere in errore e perdere tempo correndo dietro a qualche devozione assurda e superstiziosa».[35]

Gustosa e sempre attuale € la descrizione di Francesco di Sales della falsa devozione, in cui non ci € difficile
ritrovarci, non senza una efficace punta di sano umorismo: «Chi si consacra al digiuno, pensera di essere
devoto perché non mangia, mentre ha il cuore pieno di rancore; e mentre non se la sente di bagnare la lingua
nel vino e neppure nell'acqua, per amore della sobrieta, non avra alcuno scrupolo nel tuffarla nel sangue del
prossimo con la maldicenza e la calunnia. Un altro pensera di essere devoto perché biascica tutto il giorno una
filza interminabile di preghiere; e non dara peso alle parole cattive, arroganti e ingiuriose che la sua lingua
rifilera, per il resto della giornata, a domestici e vicini. Qualche altro mettera mano volentieri al portafoglio per
fare I'elemosina ai poveri, ma non riuscira a cavare un briciolo di dolcezza dal cuore per perdonare i nemici; ci
sara poi I'altro che perdonera i nemici, ma di pagare i debiti non gli passera neanche per la testa; ci vorra |l
tribunale».[36]Sono evidentemente vizi e fatiche di sempre, anche di oggi, per cui il Santo conclude: «Tutta
questa brava gente, dall’opinione comune & considerata devota, ma non lo & per niente».[37]

La novita e la verita della devozione, invece, si trovano altrove, in una radice profondamente legata alla vita
divina in noi. In tal modo «la vera e viva devozione|...]Jesige I'amore di Dio, anzi non € altro che un vero amore di
Dio; non un amore genericamente inteso».[38]Nella sua fervente immaginazione essa non € che, «a dirla in
breve, una sorta di agilita e vivacita spirituale per mezzo della quale la carita agisce in noi o, se vogliamo, noi
agiamo per mezzo suo, con prontezza e affetto».[39]Per questo essa non si pone accanto alla carita, ma & una
sua manifestazione e, insieme, conduce ad essa. E come una fiamma rispetto al fuoco: ne ravviva l'intensita,
senza mutarne la qualita. «In conclusione, si puo dire che la carita e la devozione differiscono tra loro come il
fuoco dalla fiamma; la carita € un fuoco spirituale, che quando brucia con una forte fiamma si chiama devozione:
la devozione aggiunge al fuoco della carita solo la fiamma che rende la carita pronta, attiva e diligente, non
soltanto nell’osservanza dei Comandamenti di Dio, ma anche nell’esercizio dei consigli e delle ispirazioni del
cielo».[40]Una devozione cosi intesa non ha nulla di astratto. E, piuttosto, uno stile di vita, un modo di essere nel
concreto dell’esistenza quotidiana. Essa raccoglie e interpreta le piccole cose di ogni giorno, il cibo e il vestito, il
lavoro e lo svago, 'amore e la generazione, 'attenzione agli obblighi professionali; in sintesi, illumina la
vocazione di ognuno.

Si intuisce qui la radice popolare della devozione, affermata fin dalle prime battute diFilotea: «Quasi tutti quelli
che hanno trattato della devozione si sono interessati di istruire persone separate dal mondo o,
perlomeno,hanno insegnato un tipo di devozione che porta a questo isolamento. lo intendo offrire i miei
insegnamenti a quelli che vivono nelle citta, in famiglia, a corte, e che, in forza del loro stato, sono costretti, dalle
convenienze sociali, a vivere in mezzo agli altri».[41]E per questo che si sbaglia di molto chi pensa di relegare la
devozione a qualche ambito protetto e riservato. Piuttosto, essa € di tutti e per tutti, ovunque siamo, e ciascuno
la pud praticare secondo la propria vocazione. Come scriveva San Paolo VI nel quarto centenario della nascita
di Francesco di Sales, «la santita non & prerogativa dell’'uno o dell'altro ceto; ma a tutti i cristiani € rivolto il
pressante invito: “Amico, sali piu in alto” (Lc14,10); tutti sono vincolati dall’obbligo di salire il monte di Dio, anche
se non tutti per la stessa via. “La devozione dev’essere esercitata in modo diverso dal gentiluomo, dall’artigiano,
dal cameriere, dal principe, dalla vedova, dalla giovane, dalla sposa. Ancor piu, la pratica della devozione deve
essere adattata alle forze, agli affari e ai doveri di ognuno”».[42]Attraversare la citta secolare, custodendo
l'interiorita, coniugare il desiderio di perfezione con ogni stato di vita, ritrovando un centro che non si separa dal
mondo, ma insegna ad abitarlo, ad apprezzarlo, imparando anche a prendere le giuste distanze da esso: questo
era il suo intento, e continua a essere una lezione preziosa per ogni donna e uomo del nostro tempo.

Equesto il tema conciliare della vocazione universale alla santita: «Muniti di salutari mezzi di una tale
abbondanza e di una tale grandezza, tutti i fedeli di ogni stato e condizione sono chiamati dal Signore, ognuno
per la sua via, a una santita la cui perfezione € quella stessa del Padre celeste».[43]“Ognuno per la sua via”.
«Dunque, non ¢ il caso di scoraggiarsi quando si contemplano modelli di santita che appaiono



8

irraggiungibili».[44]La madre Chiesa ce li propone non perché cerchiamo di copiarli, ma perché ci spronino a
camminare sullavia unica e specifica che il Signore ha pensato per noi. «Quello che conta € che ciascun
credente discerna la propria strada e faccia emergere il meglio di sé, quanto di cosi personale Dio ha posto in lui
(cfr1 Cor12,7)».[45]

L’estasi della vita

Tutto questo ha condotto il santo Vescovo a considerare la vita cristiana nella sua interezza come«/l’estasi
dell’azione e della vita».[46]Essa, pero, non va confusa con una facile fuga o una ritirata intimistica, tanto meno
con un’obbedienza triste e grigia. Sappiamo che questo pericolo € sempre presente nella vita di fede. Infatti «ci
sono cristiani che sembrano avere uno stile di Quaresima senza Pasqua. [...] Capisco le persone che inclinano
alla tristezza per le gravi difficolta che devono patire, pero poco alla volta bisogna permettere che la gioia della
fede cominci a destarsi, come una segreta ma ferma fiducia, anche in mezzo alle peggiori angustie».[47]

Permettere alla gioia di destarsi & proprio quanto Francesco di Sales esprime nel descrivere I'“estasi dell’azione
e della vita”. Grazie ad essa «non viviamo soltanto una vita civile, onesta e cristiana, ma una vita sovrumana,
spirituale, devota ed estatica, ossia una vita che in ogni caso € fuori e al di sopra della nostra condizione
naturale».[48]Ci troviamo qui nelle pagine centrali e piu luminose del Trattato. L’estasi & I'eccesso felice della vita
cristiana, lanciata oltre la mediocrita della mera osservanza: «Non rubare, non mentire, non commettere
lussuria, pregare Dio, non giurare invano, amare e onorare il padre, non uccidere, € vivere secondo la ragione
naturale dell'uomo; ma abbandonare tutti i nostri beni, amare la poverta, chiamarla e ritenerla una deliziosa
padrona, considerare gli obbrobri, il disprezzo, le abiezioni, le persecuzioni, i martiri come felicita e beatitudini,
mantenersi nei limiti di un’assoluta castita, e infine vivere nel mondo e in questa vita mortale contro tutte le
opinioni e le massime del mondo e contro la corrente del fiume di questa vita, con abituale rassegnazione,
rinuncia e abnegazione di noi stessi, non € vivere secondo la natura umana, ma al di sopra di essa; non € vivere
in noi, ma fuori di noi e al di sopra di noi: e siccome nessuno puo uscire in questo modo al di sopra di se stesso
se non l'attira 'eterno Padre, ne consegue che tale modo di vivere deve essere un rapimento continuo e
un’estasi perpetua d’azione e di operazione».[49]

Euna vita che ha ritrovato le sorgenti della gioia, contro ogni suo inaridimento, contro la tentazione di ripiegarsi
su di sé. In effetti, «il grande rischio del mondo attuale, con la sua molteplice e opprimente offerta di consumo, &
una tristezza individualista che scaturisce dal cuore comodo e avaro, dalla ricerca malata di piaceri superficiali,
dalla coscienza isolata. Quando la vita interiore si chiude nei propri interessi non vi & piu spazio per gli altri, non
entrano piu i poveri, non si ascolta piu la voce di Dio, non si gode piu della dolce gioia del suo amore, non
palpita I'entusiasmo di fare il bene. Anche i credenti corrono questo rischio, certo e permanente. Molti vi cadono
e si trasformano in persone risentite, scontente, senza vita».[50]

Alla descrizione dell“estasi dell'azione e della vita” San Francesco aggiunge, infine, due precisazioni importanti,
anche per il nostro tempo. La prima riguarda un criterio efficace per il discernimento della verita di questo stesso
stile di vita. La seconda, circa la sua sorgente profonda. Quanto al criterio di discernimento, egli afferma che, se
da un lato tale estasi comporta un vero e proprio uscire da sé stessi, dall’altro questo non significa un
abbandono della vita. E importante non dimenticarlo mai, per evitare pericolose deviazioni. In altre parole, chi
presume di elevarsi verso Dio, ma non vive la carita per il prossimo, inganna sé stesso e gli altri.

Ritroviamo qui lo stesso criterio che egli applicava alla qualita della vera devozione. «Quando si incontra una
persona che nell’orazione ha dei rapimenti per mezzo dei quali esce e sale al di sopra di se stessa fino a Dio, e
tuttavia non ha estasi della vita, ossia non conduce una vita elevata e congiunta a Dio, [...] soprattutto per
mezzo di una continua carita, credimi, Teotimo, tutti i suoi rapimenti sono molto dubbi e pericolosi». Molto
efficace € la sua conclusione: «Essere sopra di se stessi nell'orazione e al di sotto di se stessi nella vita e
nell’azione, essere angelici nella meditazione e animali nella conversazione [...] € un vero segno che tali
rapimenti e tali estasi non sono che divertimenti e inganni dello spirito maligno».[51]E, in sostanza, quanto gia
Paolo ricordava ai Corinti nell'inno alla carita:«Se possedessi tanta fede da trasportare le montagne, ma non
avessi la carita, non sarei nulla. E se anche dessi in cibo tutti i miei beni e consegnassi il mio corpo per averne
vanto, ma non avessi la carita, a nulla mi servirebbe» (7 Cor13, 2-3).



9

Per San Francesco di Sales, dunque, la vita cristiana non € mai senza estasi e, tuttavia, I'estasi non € autentica
senza la vita. Infatti, la vita senza I'estasi rischia di ridursi a un’obbedienza opaca, a un Vangelo che ha
dimenticato la sua gioia. D’altro lato, I'estasi senza la vita si espone facilmente all’illusione e all'inganno del
Maligno. Le grandi polarita della vita cristiana non si possono risolvere I'una nell’altra. Semmai 'una mantiene
l'altra nella sua autenticita. In tal modo, la verita non € senza giustizia, il compiacimento senza responsabilita, la
spontaneita senza legge; e viceversa.

Quanto invece alla sorgente profonda di questa estasi, egli la lega sapientemente al’amore manifestato dal
Figlio incarnato. Se, da un lato, € vero che «I'amore ¢ il primo atto e il principio della nostra vita devota o
spirituale, per mezzo della quale viviamo, sentiamo, ci commuoviamo» e, dall’altro, che «la vita spirituale & tale
quali sono i nostri movimenti affettivi», & chiaro che «un cuore che non ha affetto non ha amore», come pure che
«un cuore che ha amore non & senza movimento affettivo».[52]Ma la sorgente di questo amore che attrae il
cuore € la vita di Gesu Cristo:«Niente fa pressione sul cuore dell’'uomo quanto I'amorey, e il culmine di tale
pressione € che «Gesu Cristo & morto per noi, ci ha dato la vita con la sua morte. Noi viviamo soltanto perché
egli € morto ed & morto per noi, a nostro vantaggio e in noi».[53]

Commuove questa indicazione che manifesta, oltre a una visione illuminata e non scontata del rapporto tra Dio
e 'uomo, lo stretto legame affettivo che legava il santo Vescovo al Signore Gesu. La verita dell’'estasi della vita e
dell'azione non € generica, ma € quella che appare secondo la forma della carita di Cristo, che culmina sulla
croce. Questo amore non annulla I'esistenza, ma la fa brillare di una qualita straordinaria.

Eper questo che, con un'immagine bellissima, San Francesco di Sales descrive il Calvario come «il monte degli
innamorati».[54]Li, e solo li, si comprende che «non & possibile avere la vita senza I'amore, né 'amore senza la
morte del Redentore: ma fuori di |a, tutto &€ o morte eterna o amore eterno, e tutta la sapienza cristiana consiste
nel saper scegliere bene».[55]Cosi egli pud chiudere il suo Trattatorinviando alla conclusione di un discorso di
Sant’Agostino sulla carita: «Che cosa vi € di piu fedele della carita? Fedele non all’effimero ma all’eterno. Essa
sopporta tutto nella presente vita, per la ragione che tutto crede sulla futura vita: sopporta tutte le cose che qui ci
sono date da sopportare, perché spera tutto quello che le viene promesso la. Giustamente non ha mai fine.
Percio praticate la carita e portate, meditandola santamente, frutti di giustizia. E se troverete voi, a sua lode,
altre cose che io non vi abbia detto ora, lo si veda nel vostro modo di vivere».[56]

Equesto cio che traspare dalla vita del santo Vescovo di Annecy, e che & consegnato, ancora una volta, a
ciascuno di noi. La ricorrenza del quarto centenario della sua nascita al cielo ci aiuti a farne devota memoria;
eper sua intercessione il Signore effonda abbondanti i doni dello Spirito sul cammino del santo Popolo fedele di
Dio.

Roma, San Giovanni in Laterano, 28 dicembre 2022.

FRANCESCO

[1]S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, Préface: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 336.

[2]ld,Lett. 2103:A Monsieur Sylvestre de Saluces de la Mente, Abbé d’Hautecombe(3 nov. 1622), inCEuvres de
Saint Francgois de Sales, XXVI, Annecy 1932, 490-491.

[3]ld.,Lett. 1961 ‘A une dame(19 dic. 1622), inCEuvres de Saint Frangois de Sales, XX (Lettres, X:1621-1622),
Annecy 1918, 395.

[4]1d., Traité de 'amour de Dieu, |, 15: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 395.

[5]ld.,Entretiens spirituels, Dernier entretien [21]: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 1319.



10
[6]Esort. ap.Gaudete et exsultate(19 marzo 2018), 49:AAS110 (2018), 1124.

[71/bid., 57:AAS110 (2018), 1127.

[8]Cfribid., 37-39:AAS110 (2018), 1121-1122.

[9]S. Francesco di Sales, Entretiens spirituels, Dernier entretien [21]: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 1319.

[10]/bid., 1308.

[11]Ibid.

[12]Lettera a Mons. Yves Boivineau, Vescovo di Annecy, in occasione del 400° anniversario dell’ordinazione
episcopale di san Francesco di Sales, 23 novembre 2002, 3:Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXV/2 (2002),
767.

[13]S. Francesco di Sales, Traité de I'amour de Dieu, Préface: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 336.

[14]Benedetto XVI,Catechesi, 2 marzo 2011:Insegnamenti, VII/1 (2011), 270.

[15]S. Francesco di Sales,Fragments d’écrits intimes, 3:Acte d’abandon heroique, inCEuvres de Saint Frangois
de Sales, XXII (Opuscules, |), Annecy 1925, 41.

[16]CfrDiscorso allaCommissione Teologica Internazionale(29 nov. 2019):L’Osservatore Romano, 30 novembre
2019, p. 8.

[17]S. Francesco di Sales,Lett. 165:A Sa Sainteté Clément Vlli(fine ottobre 1602), inCEuvres de Saint Francois
de Sales, Xl (Lettres, 11:1599-1604), Annecy 1902, 128.

[18]H. Bremond,L’humanisme dévét: 1580-1660, inHistoire littéraire du sentiment religieux en France: depuis la
fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, |, Jérobme Millon, Grenoble 2006, 131.

[19]S. Francesco di Sales,Lett. 168Aux religieuses du monastere des «Filles-Dieu»(22 novembre 1602),
inCEuvres de Saint Frangois de Sales, Xl (Lettres, 11:1599-1604), Annecy 1902,105.

[20]Benedetto XVI,Catechesi, 2 marzo 2011:Insegnamenti, VII/1 (2011), 272.

[21]S. Francesco di Sales,Lett. 1869:A M. Pierre Jay(1620 o 1621), inCEuvres de Saint Frangois de Sales, XX
(Lettres, X:1621-1622), Annecy 1918, 219.

[22]/bid.

[23]ld., Traite de 'amour de Dieu, Préface: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 339.
[24]/bid., 347.

[25]/bid., 338-339.

[26]CfrDiscorso ai vescovi, sacerdoti, religiosi, seminaristi e catechisti, Bratislava, 13 settembre
2021:L’Osservatore Romano, 13 settembre 2021, pp. 11-12.



11
[27]CFribid.

[28]S. Francesco di Sales, Traité de I'amour de Dieu, 11, 12: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 444,

[29]«lo li traevo con legami di bonta [Vulg:in funiculis Adam], con vincoli d’amore; ero per loro come chi solleva
un bimbo alla sua guancia; mi chinavo su di lui per dargli da mangiare».

[30]S. Francesco di Sales, Traité de I'amour de Dieu, I, 12: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 444.

[311/bid., 11, 12: 444-445.

[32]/bid., 11, 9: 434.

[33]/bid., 11, 12: 446.

[34]Ritorniamo a sognare. La strada per un futuro migliore, Conversazione con Austen Ivereigh, Piemme, Milano
2020, 8.

[35]S. Francesco di Sales,/nfroduction a la vie dévote, |, 1: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 31.

[36]/bid.: 31-32.

[37]/bid.: 32.

[38]/bid.

[39]/bid.

[40]/bid.: 33.

[41]/bid., Préface:ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 23.

[42]Epist. Ap.Sabaudiae gemma, nel IV centenario della nascita di san Francesco di Sales, dottore della Chiesa
(29 gennaio 1967):AAS59 (1967), 119.

[43]Conc. Ecum. Vat. Il,Cost. dogm.Lumen gentium, 11.

[44)Esort. ap.Gaudete et exsultate, 11:AAS110 (2018), 1114.

[45]Ibid.

[46]S. Francesco di Sales, Traité de I'amour de Dieu, VI, 6: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 682.

[47]Esort. ap.Evangelii gaudium(24 novembre 2013),6:AAS105 (2013), 1021-1022.

[48]S. Francesco di Sales, Traité de I'amour de Dieu, V|, 6: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 682-683.

[49]/bid.: 683.

[50]Esort. ap.Evangelii gaudium,2:AAS105 (2013), 1019-1020.



12

[51]S. Francesco di Sales, Traité de I'amour de Dieu, VII, 7: ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 685.

[52]/bid.: 684.

[53]/bid., VI, 8: 687.688.

[54]/bid., X1, 13: 971.

[55] Ibid.

[66]Discorsi, 350, 3:PL39, 1535.

[02021-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua latina

SUMMUS PONTIFEX

FRANCISCUS

LITTERAE APOSTOLICAE

TOTUM AMORIS EST

IV CENTESIMA OCCURRENTE MEMORIA

AB OBITU SANCTI FRANCISCI DE SALES

«Totum amoris est»:[1] his verbis hereditatem spiritualem a sancto Francisco de Sales relictam colligere
possumus, qui quattuor abhinc saecula, die XXVIII Decembris anni MDCXXII, Lugduni obiebat. Paulo plus quam
quinquaginta annos natus, episcopus et princeps “exsul’” Genevensis erat iam a viginti annorum spatio.
Lugdunum venerat post ultimum legati mandatum. Sabaudiae dux ab eo petierat, ut Avenionem comitaretur
Cardinalem Mauritium de Sabaudia, quocum iuvenem regem Aloisium XIII salutaturus esset Parisios redeuntem
et Rhodani vallem subeuntem post secundam in meridiana Gallia militiam. Laboribus ac valetudine fractus,
Franciscus mero officii studio impulsus iter inierat. «Nisi eorum officiis admodum prodesset iter hoc me facere,
multae profecto mihi essent bonae ac firmae causae quare eo eximam; cum autem de eorum officiis agatur,
vivus aut mortuus haud recedam, sed ibo vel sinam ut trahar».[2] Haec indoles erat eius. Cum demum
Lugdunum pervenerit, in hortulani domo apud monasterium Visitandinarum devertit, ut nemini afferret molestiam
ac simul cuique ei occurrere cuperet solutius vacaret.

lamdudum «volubilibus aulae magnificentiis»[3] minime motus, in ministerio pastorali exercendo etiam ultimos
dies suos per longam condictorum vicissitudinem consumpserat: confessionum scilicet, conversationum,
conferentiarum, sermonum et ultimarum assiduarum epistolarum amicitiae spiritualis. Alta huius conversationis
Deo enutrita clarior in dies ei facta erat ratio, quam simplicitate subtilitateque in celebri Tractatu amoris

divini expesserat: «Quam primum homo attentius paulo cogitat de divinitate, sentit dulcem quandam cordis
motionem, quae est argumento Deum esse Deum cordis humani».[4] Summa haec est cogitationis eius. Humani
cordis perspicuitas est conversatio cum Deo. Informatio mentis nos est, sed potius recognitio stupore ac grato
animo referta, quae manifestationem Dei sequitur. In corde et per cor subtilis ac flagrans concordia partium
perficitur, cuius gratia homo Deum simulque se ipsum agnoscit, originem et altitudinem suam, consummationem
sui in vocatione ad amorem. Fidem non caecum motum reperit, sed in primis cordis habitum. Per eam homo
veritati committitur, quae conscientiae tamquam “suavis animi motus” videtur, congruentem ac sacrosanctam



13

suscitans bene-volentiam in universa creata, sicut ipse dicere diligebat.

In eo intellegitur Sancto Francisco de Sales nullum locum ad inveniendum Deum et ad eum quaerendum
meliorem esse quam in corde uniuscuiusque mulieris et viri temporis sui. Quod didicerat iam inde a prima
iuventute se ipsum perscrutans et cor humanum inquirens.

Intima cotidianitatis conscientia a Deo incultae, in extremo illorum dierum Lugduni occursu Visitandinis suis
vocem reliquerat, qua memoriam suam apud easdem deinde sigillari voluit: «His duabus vocibus omnia dixi
vobis: nihil recusandum, nihil cupiendum; nihil aliud mihi superest vobis dicendum».[5] Exercitium tamen non
erat meri voluntatis dominatus, «voluntas sine humilitate»,[6] subtilis quaedam in itinere ad sanctitatem
temptatio, qua voluntas cum iustificatione per proprias vires confunditur, cum adoratione humanae voluntatis ac
propriae facultatis, «quae in sui ipsius pervenit oblectationem egocentricam et selectivam, vero amore
carentem».[7] Eo minus de mero quietis dominatu agebatur, de affectuum experti obsequio doctrinae sine carne
et sine historia.[8] Immo, ex eadem vitae contemplatione Filii carnis facti nascebatur. Dies erat XXVI mensis
Decembris et Sanctus cum Sororibus colloquebatur in summo Nativitatis mysterii tempore: «Videtisne parvum
lesum in praesepio? Patitur omnes iniurias temporis, frigus et omne, quod illi Pater concedit evenire. Parvas
Matris consolationes non recusat; nullibi scriptum invenitur quod umguam manus extenderit, ut Matris sugeret
mammillas, sed illius curae et providentiae id committebat; [...] sic nihil nos oportet desiderare nec recusare,
omnia sufferentes, quae Deus nobis miserit, frigus et iniurias temporis».[9] Animum tangit studium eius cuiusque
humani curae necessitatem agnoscendi. Incarnatione magistra, historiam ergo didicit intellegere et fidenter
habitare.

Norma amoris

Omnis spiritualis conversationis radicem expertus erat desiderium una et locum eiusdem corruptionis. Proinde, e
praeterita spirituali traditione plenis manibus hauriens, vim intellegerat iugi discretionis exercitio desiderii assidue
pertemptandi. Rationem ultimam existimationis in amore invenit. ltem in extrema illa Collocutione Lugduni in
festo sancti Stephani habita, biduo ante mortem suam dixerat: «Opera nostra perficit amor. Et quaedam amplius
dicam vobis. Si quis pro Deo martyrium patitur unam habens unciam caritatis, multum meretur, cum vita eius
haud magis offerri posset; at si alius lacerationem modo patitur duas habens uncias caritatis, multo magis
merebitur, cum caritas et dilectio amplificent opera nostra».[10]

Mirabili perspicuitate perrexerat, arduam enarrans necessitudinem conteplationis cum actione: «Scitis seu esset
vobis sciendum contemplationem ipsam actione et vita actuosa esse meliorem; si autem in vita actuosa
maiorem invenimus coniunctionem [cum Deo], ea melior est. Si soror culinaria patellam super igne tenens
maiore dilectione et caritate quam alia flagrat, flamma corporea eam non compescet, sed adiuvabit, ut magis
Deo placeat. Saepicule fit, ut in actuositate Deo coniungimur sicut in solitudine; tandem semper huc redeo, ubi
maior habetur caritas».[11] Ecce vera quaestio omnem inanem severitatem vel secessum in seipsum impetu
superans: omni tempore, in omni optione, in omnibus vitae adiunctis quaerere amor maior ubi sit. Haud temere
sanctus Franciscus de Sales a Sancto loanne Paulo Il «Doctor amoris divini»[12] nuncupatus est, non modo
cum de eo magnum Tractatum scripserit, sed potissimum eius fuerit testis. Porro scripta eius spectari nequeunt
cogitationis instar in scriptorio concepta, procul curis vulgi. Praecepta eius enim e diligenti experientiae auditione
orta sunt. Qui mere in singulari novaque sua actione pastorali ea, quae vivebat et sagacitate Spiritu collustrata
legebat in doctrinam flexit. Cuius agendi rationis compendium invenitur in praefatione eiusdem Tractatus amoris
divini: «Totum amoris est, totum in amore vivit, totum fit propter amorem et totum ex amore venit in sancta
Ecclesia».[13]

Primaevae formationis anni: eventus se in Deo cognoscendi

Die XXI mensis Augusti anno MDLXVII natus est, in castello Salesii, prope oppidum vulgo Thorens nuncupatum,
ex Francisco de Nouvelles, comite de Boisy, et Francisca de Sionnaz. «Inter duo saecula vixit, decimum sextum
scilicet et decimum septimum, in se optima institutionis et humani cultus inventorum saeculi illius exeuntis
collegit, hereditatem studiorum humanitatis cum impulsu componens, qui mysticarum rationum est, ad
Absolutum».[14]



14

Receptis culturalis institutionis rudimentis, primum in Collegio de La Roche sur Foron, deinde in illo Anneciensi,
Lutetiam Parisiorum pervenit ad Collegium “Clermont” Societatis lesu nuperrime fundatum. In capite Regni
Galliae, religionis bellis vastato, brevi interiecto temporis spatio bis magno in interiore discrimine versatus est,
quod in perpetuum eius vitam signavit. Ardens precatio illa in ecclesia S. Stephani de Gressibus facta coram
effigie Dominae Nigrae Lutetiae Parisiorum in corde eius flammam incendit, quae, in mediis quidem tenebris,
sempiterna in eo supererit uti clavis quaedam ad eius alteriusque experientiae vitae intellegendam. «Quidquid
accidit, Domine, qui omnia in manibus fers tuis et cuius viae omnes iustitia sunt et veritas [...], ego diligam te,
Domine [...], hic te diligam, Deus mi, et de misericordia tua semper sperabo ac tuam iugiter cantabo laudem. [...]
Domine lesu, spes mea et salus mea in aeternum eris in terra viventium».[15]

Sic in libello suo pacem reperiens adnotaverat. Experientia haec, sollicitudinibus quaestionibusque praedita suis,
ei in perpetuum tamquam lumen supererit singularem quemdam praebens aditum ad necessitudinis Dei cum
homine mysterium. Eum vero adiuvabit in narratione de alterius vita audienda atque, arguto adhibito iudicio, in
interiore habitu agnoscendo, qui rationem cum perceptione iungit, intellectum cum affectibus et «kDeum humani
cordis» nominatim appellat. Per hanc viam Franciscus in discrimine speculativi ponderis rei personali tribuendi
summam rationem eidem reddens versatus non est, sed aliquid extraordinarium didicit, gratiae fructum: in Deo
scilicet vitam suam alteriusque intellegere.

Quamquam ipse numquam veram rationem theologicam exstruere conatus est, cogitatio tamen eius de vita
spirituali eminentem dignitatem theologicam habuit. In eo lineamenta praecipua theologiae efficiendae eminent,
cuius duarum rationum constitutivarum numquam licet oblivisci. Prima prorsus vita spiritualis est, quia in humili
ac perseveranti precatione, in animo Spiritui Sancto patenti, Verbum Dei enixe intellegi et exprimi potest;
theologi enim fiunt in catino orationis. Altera ratio vita ecclesialis est: sentire in Ecclesia et cum Ecclesia. Etiam
theologia cultura singulorum menti innisa affecta est, sed theologus christianus quidem cogitationem suam
mersus in communitate excolit, in qua Verbi frangit panem.[16] Meditatio Francisci Salesii, in margine
disputationum scholasticae eius aetatis earumque tamen observantia, ex hisce sane duobus praecipuis
fundamentis oritur.

Novi mundi inventio

Studiis ad artes liberales pertinentibus peractis, illa in iure apud Universitatem Studiorum Patavinam perrexit.
Annecium regressus, iam cursum vitae suae, patre licet resistente, decreverat. Die XVIIl mensis Decembris
anno MDXCIII presbyteratu auctus, ineunte mense Septembri subsequentis anni, Episcopi Claudii de Granier
arcessitu, ad arduam missionem in ducatu Caballico vocatus est, Calvinistae confessionis, cuius territorium, ad
dioecesim Anneciensem pertinens, varias inter bellorum pacisque foederum ambages sub dicionem ducatus
Sabaudiae denuo transierat. Vehementes fuerunt et asperi anni. Hoc in loco una cum quadam acerba
severitate, quae ei deinde aliquid cogitandum praebuit, mediatoris suas dialogique fautoris cognovit dotes.
Singularem insuper et audacem pastoralis actionis inceptorum excogitatorem se exhibuit, ex quibus celebres
fuerunt «cartulae volitantes», ubique affixae vel etiam sub limina domuum elabentes.

Anno MDCII Lutetiam Parisiorum repetiit ad ancipitem legationem obeundam, pro episcopo de Granier et ad
nutum Apostolicae Sedis, propter recentissimam rei politicae et religiosae immutationem intra fines dioecesis
Genevensis. Quamvis Regi Franciae bonae essent animi intentiones, missio tamen male cessit. Franciscus ipse
ad Papam Clementem VIII scripsit: «Novem post integros menses, meipsum retrahere coactus sum, fere nihilo
confecto».[17] Atqui missio illa ei atque Ecclesiae exstitit ops quaedam inopinata, quoad humanitatem, culturam
et religionem spectat. A pacis conciliandae legationibus vacans, Franciscus coram rege regiaque aula Galliae
sacris orationibus ac magni momenti necessitudinibus nectendis dedit operam ac praecipue sese omnino
immersit in mirabilem florem spiritualem et culturalem modernae Regni capitis.

Omnia illuc mutaverant et adhuc mutabant. Ipse haud parvis quaestionibus per orbem exorientibus novoque
modo eas intuendi, necnon necopinata spirituali postulatione nuperrime nata sicut et novis exinde consecutis
argumentis se attigi sivit ac rogari. Breviter, verum «aetatis mutamentum» animadvertit, cui sive antiquis sive
novis verbis respondere oportebat. Non tunc primum sane ferventes christianos conveniebat, sed de diversa
guadam re agebatur: neque de Lutetia Parisiorum religionis bellis vehementer perturbata, quam olim annis suae



15

formationis viderat, neque de acerba dimicatione in territoriis provinciae Caballicae exsudata. Res erat
inexspectata: «concursus sanctorum, verorum sanctorum, innumerorum et ubique adstantium».[18] Viri aderant
et mulieres eximiae doctrinae, Universitatis Studiorum Sorbonensis professores, institutorum procuratores,
nobiles viri mulieresque, servi et servae, monachi et monales. Universitas erat multiformi ratione sitiens Deum.

Eos convenire eorumque noscere quaestiones profecto una e summis vitae eius eventibus fuit a divina
Providentia comparatis. Dies, quae prima specie inutiles atque infelices videbantur, facti sunt sic singularis
quaedam schola ad intellegendam, non autem blandiendam, indolem illius temporis. In animo suo aptus
assiduusque controversiarum disputator pedetemptim transformabatur gratia in callidum temporum
explanatorem necnon egregium animarum moderatorem. Eius pastoralis navitas, clara opera,

videlicet Introductio ad vitam devotam et Tractatus amoris divini, milia epistularum de amicitia spirituali, quae
intra et extra conventorum monasteriorumque muros religiosis et monalibus, viris mulieribusque aulicis atque
simplici vulgo miserat, occursus loannae Franciscae de Chantal ipsaque monasterii Visitationis fundatio anno
MDCX, sine hac interiore conversione omni intellectu carerent. Tunc Evangelium et cultura fecundam quandam
summam inveniebant, ex qua intellectus rationis omnino manabat, quae ad maturitatem perducta prompta erat
ad diuturnam et uberem messem praebendam.

In quadam ex primis epistulis de animi moderatione et amicitia spirituali, quam ad aliguam communitatem misit
Lutetiae Parisiorum visitatam, Franciscus de Sales, etsi humiliter, de quadam “methodo sua” ad veram
reformationem loquitur ab aliis distincta. Quae methodus asperitati recusat et dignitate atque ingenio animi
devoti omnino confidit, infirmitatibus neglectis: «Mihi dubium est, quin vestrae reformae etiam aliud
impedimentum opponere possit: fortasse hi, qui eam vobis imposuerunt, plagam nimia duritia curaverunt. [...]
Ego eorum rationi laudem tribuo, quamvis ea quae soleo uti non sit, in primis erga nobiliores spiritu et bene
moratos, ut vestri. Censeo meliorem se continere esse ad praebendum iis malum et scalpella in manibus eorum
dare, ut ipsi illam neccessariam incisionem exercitent. Sed vero propterea non neglegite hanc reformam, qua
indigetis».[19] His ex verbis contuitus perlucet ille, qui celebrem reddidit felicis rerum exitus fiduciam, qua
Societas Salesiana imbuitur, necnon diuturno suo vestigio historiam signavit spiritualitatis ad futuros flores
enutriendos, sicuti sanctum loannem Bosco duobus post saeculis.

Annecium regressus, die VIII mensis Decembris eiusdemque anni MDCII episcopus creatus est. Episcopali
ministerii eius pondus in Europam illius aetatis itidemque saeculorum insequentium summum nempe apparet.
«Apostolus quidem, praeco, scriptor, homo ad agendum et orandum promptus; Concilii Tridentini propositis
efficiendis optime vacans; in controversia et dialogo cum reformatae Ecclesiae sectatoribus versatus, magis in
dies momentum personalis necessitudinis et caritatis praeter necessariam theologicam disceptationem
experiens; legationibus in Europa praepositus necnon operibus socialibus intercessionis et reconciliationis».[20]
Mutati aevi interpres potissime animarumque moderator est in adiunctis temporis nova quadam ratione Deum
sitientibus.

Omnia pro filiis suis agit caritas

Inter annos MDCXX et MDCXXI, nempe vita sua iam occidente, Franciscus ad quemdam Dioecesis suae
presbyterum verba apta ad suum de aetate consilium illustrandum mittebat. Eum hortabatur, ut desiderio
indulgeret textibus pro ingenio suo scribendis se dedere, qui recentiores flagitationes interciperent, earum
intellegentes necessitatem. «Mihi dicendum est vobis mundanarum affectionum notitiam, quae cotidie ipse
acquiro, me movere, ut studiosissime exoptem divinam Benignitatem mentes nonnullorum famulorum suorum
concitare ad scribendum iuxta iudicium huius miseri orbis».[21] Huius cohortationis rationem in sua ipsa de
tempore sententia inveniebat: «lta gracilis prorsus fit orbis, ut nemo propediem amplius audeat tangere eum, nisi
mollibus indutus digitabulis, nec eius ulcera mederi, nisi caepae usurpatis emplastris; at quid refert an homines
sanentur ac denique serventur? Regina nostra, quae caritas est, omnia pro filiis suis agit».[22] Habitus nihil
admodum usitatus est, eo minus coram quadam clade extrema deditio. Perceptio potius erat cuiusdam currentis
vicissitudinis ac necessitatis, funditus evangelicae, intellegendi quomodo in ea quisque collocari posset.

Eandem conscientiam alioquin in animo volverat atque ab initio Tractatus amoris divini, in Praefatione ad
lectorem, ostenderat: «Perpendi conditionem [...] ingeniorum huius saeculi, uti perpendere debui; plurimum



16

enim interest considerare, quo tempore scribatur».[23] Lectoris insuper benevolentiam poscens, affirmabat:
«Quodsi deprehenderis stylum nonnihil diversum esse ab eo, quo Philothaeam scribens usus sum et utrumque
autem permagno discrimine differre ab eo, quem adhibui in Defensione Sanctae Crucis, sciendum est, quod
undeviginti annorum spatio multa discuntur, et multa oblivioni traduntur; quod et sermo in militia alius sit, alius in
pace; insuper quod alius modus sit loquendi tironibus, alius sociis veteranis».[24] Hac coram mutatione, tamen,
unde erit inchoandum? Haud procul a rebus ipsis a Deo gestis cum homine. Hinc extremum

eius Tractatus propositum: «Ego certe solum cogitavi simpliciter et ingenue, sine arte et multo magis sine fuco
repraesentare historiam originis, progressuum, imminutionum, operationum, proprietatum, commodorum,
utilitatum et excellentiarum Amoris divini».[25]

De aetatis transitus quaestionibus

Quarta centesima eius obitus occurrente memoria, de sancti Francisci de Sales hereditate pro nostra aetate
quaesiti sumus eiusque ingenii facilitatem ac prospiciendi intellectum collustrantes duximus. Qua ex Dei dono,
qua ex natura sua, qua etiam ex constanti suae vitae cultu, temporum mutationem perspicue perceperat.
Numquam ipse cogitatione finxerat se tantam Evangelii nuntiandi occasionem agniturum esse. Verbum, quod
inde ab adulescentia sua amaverat, viam sibi aperire valebat, novos atque improvisos caelos pandens in orbe
celeriter transeunte.

Quod praecipuum pensum nos exspectat etiam in hoc aetatis nostrae transitu: Ecclesia esse non modo se
ipsam referens, ab omni vanitate soluta, sed quae mundum habitare valeat, cum hominibus vitam communicare,
simul ambulare, audire et excipere.[26] Hoc Franciscus de Sales egit, aetatem suam, gratia auxiliante, legens.
Quam ob rem ipse nos a nimia sollicitudine invitat egredi nostrum, structurarum, imaginis socialis ac quaerere
potius quaenam populi nostri reapse sint necessitates et spirituales exspectationes.[27] Interest, igitur, etiam in
hunc diem, ut praecipuas eiusdem optiones recenseamus ad transitum evangelica sapientia habitandum.

Aura et alae

Prima harum optionum fuit unicuique iuxta condicionem eius felicem inter Deum et hominem revolvere ac rursus
proponere necessitudinem. Extrema, denique, Tractatus ratio et finis certus sane est Dei amoris hominibus illius
aevi explanare suavitatem. «Quaenam sunt — quaerit ille — funes, quibus divina Providentia ad amorem suum
corda nostra trahere solet!».[28] A verbis Oseae 11, 4, mirum in modum incipiens,[29] haec ordinaria
instrumenta describit uti «vincula humanitatis vel caritatis et amicitiae». «Dubio procul [...] — scribit — non
trahimur vinculis ferreis, uti trahuntur tauri et bubali, sed per modum deliciarum et delectationum sanctarumque
inspirationum, quae [...] sunt funiculi Adam et humanitatis, id est, proportionati et convenientes cordi humano,
cui libertas innata est, nos allicit».[30] Haec per vincula Deus traxit populum suum a servitute, eum ambulare
docens, manu regens, sicuti pater vel mater cum puero suo faciunt. Nullum adest ergo iussum externum, nulla
tyrannica vis et ex arbitrio iniuncta, nulla violentia. Potius ad persuadendum apta adest invitationis cuiusdam
forma, quae libertatem humanam servat illabefactam. «Gratia — pergit de nonnullis vitae memoriis, quibus
inciderat, profecto recordans — pollet quidem insigni fortitudine, sed non ad vi cogendos, sed ad suaviter
alliciendos animos; eidem gratiae inest sancta quaedam violentia, non ad nostram libertatem violenter agendam,
sed ad efficiendam eam castam nostri amatricem. Agit [...] fortiter, sed simul ita suaviter, ut voluntas nostra sub
adeo potenti actione minime succumbat; nos quidem premit, sed non opprimit nostrum arbitrium. Itaque,
quibuscumque tandem adhibitis ab ea conatibus, possumus illius motibus consentire vel resistere, prout nobis
libuerity».[31]

Paulo ante, eandem necessitudinem adumbraverat mirum per exemplum illius “sine pedibus”: «Sunt certae
quaedam aves, Theotime, quas Aristoteles nuncupat “apodes”, eo quod crura habeant admodum brevia et
pedes ita omnis roboris expertes, ut iis non magis sint usui, quam si iis prorsus carerent. Ea si semel
descendant ad terram, ita ei manent affixae, ut nunquam amplius ex se possint volatum resumere: quia [...]
nullum neque crurum neque pedum habent usum; unde nequeunt ullo modo se ipsas propulsare et in aérem
vibrare proindeque, ubi decidunt, ibi manent, imo et moriuntur, nisi propitium suae impotentiae aliquem
nanciscantur ventum, qui, iacens flatum suum super faciem terrae, eas attollat et elevet, uti plures alias res
consuevit attollere. Tunc enim, si, impendentes alarum suarum remigia, cum vento concurrente se attollant



17

cooperando virtuti et primo impetui, idem ventus continuans suum succursum adversus eas attollet altius atque
altius earum volatum».[32] Talis est homo: qui a Deo creatus, ut volet omnesque suas virtutes in vocationem ad
amorem pandat, non idoneus ad evolandum fieri periclitatur, cum ad terram descendat auraeque Spiritus alas
rursus aperire minime adsentiatur.

En, igitur, “forma”, per quam hominibus Dei gratia destinatur: illa subtilium admodumque humanorum Adae
funiculorum. Numqguam desinit Dei virtus plane prompta fieri volatum restituere atque tamen dulcedo eius ita
efficit, ne libertas ei assentiendi violetur vel irritetur. Hominis est exsurgere necne. Licet gratia eum
expergiscentem tetigisset sine eo, ipsa non vult hominem exsurgere sine adsensu suo. Ita ille in conclusione
ducit consilium suum: «Theotime, inspirationes nos praeveniunt et, antequam animadvertimus, sui in nobis
imprimunt sensum; postquam autem eas percepimus, nostri est iis obsecundare et adhaerere aut, ab iis
dissentiendo, illas ipsas propulsare: efficiunt quidem, ut eas in nobis sine nobis sentiamus, sed efficere
nequeunt, ut eis sine nobis assentiamur».[33] Ideo, quoad cum Deo conversationem, semper de experimento
gratis dato agitur, quod Patris amoris altitudinem confirmat.

Attamen, nunquam gratia haec hominem inertem efficit. Ea ad intellegendum ducit nos Dei amore radicitus
antecedi atque primum eius donum constare ex quo quod ab eiusdem amore recipiatur. Quisque autem sui
exitui cooperari debet, alas suas fidenter Dei aurae pandens. Praecipuum hic inspicimus vocationis nostrae
humanae: «Officium est, quod Deus mandat Adae et Evae in Genesis narratione, ut fecundi sint. Humano generi
mandatum de rebus creatis permutandis, extruendis atque moderandis datum est, officium videlicet positivum,
quod sibi vult ex ipsis et cum ipsis creare. Minime, ergo, pendet posterum tempus ex machinatione, quae cerni
non potest, cuius humani inertes spectatores evadunt. Minime quidem! Qui primas partes agunt sumus,
cocreatores — ut verbum cogam — sumus».[34] Hoc est quantum Franciscus de Sales bene intellexit et in suo
spiritus moderatoris munere tradere conatus est.

Devotio vera

Altera enim summa optio illa fuit de devotione disputanda. Hoc etiam in casu, sicuti his nostris diebus, novus
aetatis transitus suscitaverat, de hac re, haud paucas percontationes. Duo praesertim et hodie percipi reponique
quaerunt quaestiones. Prior ad ipsam devotionis notionem pertinet, altera ad eiusdem universalem et popularem
naturam. In primis monstrare quid pro devotione intellegatur praecipua cura est, quam in

initio Philotheae invenimus: «ante omnia noveris oportet quidnam sit virtus devotionis. Nam, una tantum vera
devotio est, sed plures falsae et vanae; hinc, nisi noveris vera discernere, falli et errare posses tempus amittens,
aliquam ineptam et superstitiosam consectans devotionem».[35]

lucunda semperque rata Francisci de Sales est descriptio falsae devotionis, in qua haud difficile reperimur, et
haud sine quodam sano argutoque lepore: «Qui ieiunio addictus est, se devotum reputabit, cum modo ieiunet,
licet intus cor eius odio iaceat refertum; dumque minime audeat linguam vino ac ne aqua quidem sobrietatis
causa intingere, illam sanguini proximorum palam immergere, iis detrahendo et calumniando, non verebitur.
Alius se devotum existimabit, qui plurimas quotidie preces et orationes decurrat, etsi exinde lingua illius in verba
morosa, querula, arrogantia et iniuriosa in domesticos et vicinos suos tota esse effundat. Alius libenter
admodum eleemosynas in egenos et inopes e crumena educit, benignitatem tamen et amorem ex corde suo
elicere ac depromere nequit, quo inimicis ignoscat. Erit et alius, qui quidem inimicis suis haud difficulter iniurias
omnes dimittet, sed ut creditoribus suis satisfaciat, et cum iis rationes ineat, quam aegerrime in animum suum
inducet, et nonnisi violenter ac iudice compellente».[36] Quae cum sint nempe vitia luctaminaque perpetua,
etiam hodierna, Sanctus ergo concludit: «Omnes hi vulgo devoti habentur, revera tamen devoti non sunt».[37]

Novitas ac devotionis veritas alibi autem inveniuntur, in quadam radice penitus ad vitam divinam in nobis
adstricta. Hoc in modo «vera vivaque devotio amorem Dei praesupponit, nec quid aliud est, quam versus
quidam Dei amor; non tamen qualiscumque et talis qualis amor».[38] Quae in fervida eius cogitatione nec
quidquam aliud est praeter, «<ne multa dicamus, quandam agilitatem et vivacitatem spiritualem, cuius adminiculo
caritas suas in nobis actiones, aut potius nos per illam, prompte affectuoseque exsequitur et operatur».[39] Ea,



18

ergo, caritati non assistit, sed eiusdem est ostensio, quae pariter ad illam adducit. Sicuti flamma est prae igne:
excitat enim vehementiam eius sine qualitatis variatione. «ltaque caritas et devotio non plus inter se differunt,
quam ignis et flamma; quod caritas, cum spiritualis quidam ignis sit, quando vehementer inflammata et accensa
est, dicatur devotio; adeo, ut devotio ad caritatis ignem aliud non addat, praeter flammam, quo caritatem et
alacrem, et promptam et diligentem, non modo ad divina mandata observanda, verum etiam ad consilia et
inspirationes coelestes exercendas reddat».[40] Devotio sic percepta nihil reconditi habet. Conversatio vitae
potius est, mos quidam agendi in certis cotidianae exsistentiae adiunctis. Quae parva dierum, sicut alimentum et
vestitum, negotium atque otium, amorem ac procreationem diligentiamque erga officia ad artem exercendam
pertinentia colligit atque interpretatur; breviter, vocationem uniuscuiusque illuminat.

Devotionis popularis radix hic animadvertitur, iam inde ab initio Philotheae confirmata: «Quotquot de devotione
scripserunt, omnes pene sunt circa instructionem eorum, qui a mundi commercio prorsus erant sequestrati,
versati, aut saltem eam devotionis formam tradiderant, quae ad totalem hanc solitudinem viam sterneret. Meum
vero propositum et scopus est, instruere et edocere eos, qui mediis in urbibus, familiis et in aula conversantur,
quique ob vitae suae statum et conditionem, commune quoddam vitae genus, quoad exteriora, vovere
tenentur».[41] Hac de causa valde aberrat qui cogitet devotionem relegare alicui tuto ac seposito spatio. Ea
potius omnium est ac pro omnibus, ubicumque simus, et unusquisque secundum vocationem suam eam
usurpare potest. Sicuti sanctus Paulus VI scribebat occasione quarti elapsi saeculi ab ortu Francisci de Sales,
«sanctimonia non unius vel alius coetus praerogativa est, sed omnibus christiano nomine decoratis praeceptiva
admovetur invitatio: “Amice, ascende superius” (Lc 14, 10); omnes lege tenentur scandendi montem Domini,
non uno eodemque tamen itinere. “Devotio dissimili modo colenda est ab homine nobili, ab operario, a famulo
cubiculario, a principe, a vidua, a nubili, ab uxore. Quin etiam accommodanda est devotionis res et usus
uniuscuiusque viribus, negotiis, officiis”». [42] Civitatem saeculi percurrere docet hominem interiorem
tuendo, desiderium perfectionis coniungere omni vitae rationi medium locum reperiendo a mundo non
diremptum, quem praecipit autem incolere, aestimare, discendo etiam recta intervalla ab eodem instituere: hoc
fuit eius consilium, quod omnis viri mulierisque temporis nostri pretiosum perseverat esse documentum.

Id est Concilii Vaticani Il propositum universalis vocationis ad sanctitatem: «Tot ac tantis salutaribus mediis
muniti, christifideles omnes, cuiusvis conditionis ac status, ad perfectionem sanctitatis qua Pater ipse perfectus
est, sua quisque via, a Domino vocantur».[43] “In via quisque sua”. «Ergo non est animo concidendum, cum
sanctitatis exempla contemplamur quae attingere videmur non posse». Mater Ecclesia haec nobis proponit
exempla, non quae eadem conemur iterare, sed ut concitent nos ad unam ac praecipuam viam calcandam,
quam Dominus pro nobis censuit. «Tanti est unumquemque credentem suam viam reperire et meliora ex se
trahere, proprium quiddam quod posuit in eo Dominus (cfr 1 Cor 12, 7)».[45]

Vitae exstasis

Haec omnia sanctum Episcopum adduxerunt, ut vitae christianae integritatem intellegeret veluti operis ac vitae
exstasim.[46] Ea autem minime confundenda est cum facili fuga vel cum intimo quodam recessu, neque adeo
tristi ac pallenti cum oboedientia. Hoc periculum in vita fidei scimus semper adesse. Nam, «sunt christiani, qui
more quodam Quadragesimae sine Paschate uti videantur. [...] Eos comprehendimus qui ad tristitiam graves ob
difficultates, quibus laborant, inclinant, sed gradatim permittere oportet, ut laetitia fidei expergiscere incipiat,
veluti secreta quaedam, sed firma fiducia, etiam in mediis pessimis angustiis».[47]

Concedere laetitiam expergisci est quod Franciscus de Sales exprimit, cum “operis ac vitae exstasim” describit.
Eius gratia «non vivimus solum vitam civilem, honestam et christianam, sed vitam super humanas facultates,
spiritualem, devotam et exstaticam, id est vitam utique extra et supra nostram condicionem naturalem».[48] Hic
in mediis et splendidissimis Tractatus paginis sumus. Exstasis felix intemperantia est vitae christianae, ultra
merae observantiae mediocritatem iactae: «Non furari, non mentiri, luxuriam non moliri, Deum orare, frustra non
iurare, patrem diligere et honorare, non occidere, hoc est secundum rationem naturalem hominis vivere; sed
omnia nostra bona relinquere, paupertatem amare, eam nuncupare et habere Dominam suavem, existimare
opprobria, despectum, humiliationes, persecutiones, martyria pro felicitate et beatitudine, se intra terminos



19

summae castitatis continere et tandem in mundo et in hac vita mortali vivere contra omnes opiniones et
praecepta mundi contraque cursum fluvii huius vitae iugi mansuetudine rerumque recusatione ac nostri
contemptione; hoc vivere non est secundum humanam naturam, sed super eam; vivere non est in nobis, sed
extra et supra nos; et cum nemo possit hoc modo supra se ipsum exire, nisi Pater aeternus eum trahat, ideo
sequitur ut hoc vitae genus esse debeat continuus raptus et perpetua actionis et operationis exstasis».[49]

De vita agitur, quae fontes laetitiae repperit contra unamquamque suam exsiccationem, contra temptationem in
se recedendi. Nam, «magnum mundi hodierni discrimen, ex multiplici gravique eius bonorum consumendorum
suppeditatione, tristitia quaedam est in singuli animo reclusa, quae e commodo et avido corde, ex aegra inanium
delectamentorum inquisitione, necnon e segregata conscientia manat. Ubi interioris hominis vita in propriis lucris
clauditur, ibi spatium pro aliis iam non exstat, pauperes iam non ingrediuntur, vox Dei iam non auditur, dulcis
laetitia amoris eius iam non delectat, ardor benefaciendi non palpitat. Etiam christifideles hoc certo ac firmiter
periclitantur. Plurimi huc cadunt ac seipsos in indignabundos, aegros ac torpentes convertunt».[50]

Descriptioni “actionis ac vitae exstasis” sanctus Franciscus tandem duas animadversiones adicit, quae etiam
tempore nostro admodum praecellunt. Prior ad efficacem rationem huiusmodi vitae conversationis veritatis
discernendae, altera autem ad eiusdem altam fontem spectat. Quod ad discernendi rationem attinet, affirmat ille
quod, quamvis talis exstasis verum exitum e se postulet, id tamen derelictio vitae sibi non vult. Quod numquam
obliviscatur oportet ad periculosas depravationes vitandas. Ut aliis utamur verbis, qui nimis confidit ad Deum se
attollere, sed caritate erga proximum non vivit, seipsum fallit et alios.

Eandem hic redinvenimus rationem, quam ipse ad verae pietatis proprietatem referebat. «Quando in oculos
incurrit quispiam, qui in oratione raptus habet, quorum causa egreditur extra se et ascendit supra se ipsum in
Deo, ac nihilominus vitae suae exstasim non habet seu vitam non agit sublimem et Deo coniunctam, [...]
praecipue ex continua caritate, crede mihi, Theotime, raptus eius admodum suspecti sunt et periculosi». Quod
efficacius concludit: «Transcendere se in oratione et subesse sibi in vita et operatione, angelici esse in
meditatione, bruti autem in sermocinatione [...] verum signum est huiusmodi raptus et exstases aliud non esse,
nisi delectamenta et deceptiones spiritus maligni».[51] Quorum denique Paulus Corinthios iam in hymno de
caritate commonefaciebat: «Si habuero omnem fidem, ita ut montes transferam, caritatem autem non habuero,
nihil sim. Et si distribuero in cibos omnes facultates meas et si tradidero corpus meum, ut glorier, caritatem
autem non habuero, nihil mihi prodest» (7 Cor 13, 2-3).

Ad mentem s. Francisci de Sales, igitur, vita christiana numquam exstasi caret, at verumtamen exstasis sincera
sine vita non substat. Vita sine exstasi enim in oboedientiam opacam dilabi potest, in Evangelium laetitiae suae
oblitum. Ceterum, exstasis sine vita ludibrio et fraudi Maligni facile exponitur. Christianae vitae magni vertices
non possunt in alterutrum evanescere. Alter potius alterius sustentat veritatem. Veritati sic non deest iustitia,
obsequio officium, liberae voluntati lex et vicissim.

Quod autem ad altum huius exstasis pertinet fontem, sapienter ille amori a Filio incarnato patefacto eum iungit.
Siquidem «amor primus actus est et principium vitae nostrae devotae vel spiritualis, per quod vivimus, sentimus,
movemur» atque «vita nostra spiritalis talis est, quales sunt motus nostri affectivi», tunc patet «cor affectionem
non habens carere amore», necnon «cor habens amorem affectivo motu minime carere».[52] Fontem attamen
huius, qui cor attrahit, amoris vita est lesu Christi: «Nihil ita cor hominis urget sicut amor» et huius urgentiae
culmen est quod «lesus Christus mortuus est pro nobis, nobis morte sua praestans vitam. Nos iam nullo alio
vivimus titulo, quam quod ille mortuus est et mortuus est pro nobis, pro bono nostro et in nobis».[53]

Animum haec denuntiatio movet ostendens, praeter illuminatam atque inusitatam necessitudinis inter Deum et
hominem speciem, artum vinculum affectivum, quod sanctum Episcopum Domino lesu adstringebat. Exstasis
vitae et actionis veritas vaga non est, sed apparet secundum formam Christi caritatis, quae ad culmen suum
pervenit supra crucem. Amor hic existentiam non abolet, sed magnitudine extraordinaria eam irradiat.

Quamobrem sanctus Franciscus de Sales Calvarium effingit ex pulcherrima «montis amantium»
comparatione.[54] Hic, et hic solummodo, intellegitur quod «non potest haberi vita sine amore neque amor sine
morte Redemptoris, sed hinc foras quidquid est aut mors aeterna est aut aeternus ardor et omnis sapientia



20

christiana locata est in dilectu bonorum».[55] Hoc in modo Tractatum suum perficere potest, conclusionem
proferens sermonis cuiusdam sancti Augustini de caritate: «Quid illa fidelius, non vanitati sed aeternitati? Nam
ideo tolerat omnia in praesenti vita, quia credit omnia de futura vita; et suffert omnia quae hic immittuntur, quia
sperat omnia quae ibi promittuntur: merito nunquam cadit. Ergo sectamini caritatem, et eam sancte cogitantes
afferte fructus iustitiae. Et quidquid uberius, quam ego dicere potui, vos inveneritis in eius laudibus, appareat in
vestris moribus».[56]

Haec e vita sancti Episcopi Anneciensis perlucent et unicuique nostrum denuo traduntur. Eventus IV centesimae
memoriae a natali eius adiuvet nos, ut, eiusdem intercessione, in itinere sancti populi Dei fidelis dona Spiritus
Dominus largiatur benignus.

Datum Romae, Laterani, die XXVIII mensis Decembris, anno MMXXII, Pontificatus Nostri X.

FRANCISCUS

[1] S. Franciscus de Sales, Tractatus amoris divini, Praefatio: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 336.

[2] Id., Ep. 2103: Ad dominum Silvestrum de Salutiis de Mentha, abbatem Altacumbensem (3 Novembris
1622): Opera omnia, XXVI (Opuscula, V), Annecii 1932, 490-491.

[3]1d., Ep. 1961: Ad dominam quandam (19 Decembris 1622): Opera omnia, XX (Epistulae, X: 1621-
1622), Annecii 1918, 395.

[4] Id., Tractatus amoris divini, |, 15: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 395.

[5] Id., Collocutiones spirituales, Collocutio ultima [XXI]: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 1319.

[6] Adhort. Ap. Gaudete et exsultate (19 Martii 2018), 49: AAS 110 (2018), 1124.

[7] Ibid., 57: AAS 110 (2018), 1127.

[8] Cfr ibid., 37-39: AAS 110 (2018), 1121-1122.

[9] S. Franciscus de Sales, Collocutiones spirituales, Collocutio ultima [XXI]: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969,
1319.

[10] Ibid.: 1308.

[11] Ibid.



21

[12] Cfr Epistula ad Rev. Dom. Ivonem Boiniveau, episcopum Anneciensem, |V occurrente centesima memoria
ordinationis episcopalis s. Francisci de Sales (23 Novembris 2002), 3: Insegnamenti di Giovanni Paolo I, XXV/2
(2002), 767.

[13] S. Franciscus de Sales, Tractatus amoris divini, Praefatio: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 336.

[14] Benedictus XVI, Catechesis (2 Martii 2011): Insegnamenti, V1I/1 (2011), 270.

[15] S. Franciscus de Sales, Fragm. intima, 3: Actus fiduciae heroicae in Deum, in Opera omnia, XXIl (Opuscula,
1), Annecii 1925, 41.

[16] Cfr Allocutio ad Commissionem Theologicam Internationalem (29 Novembris 2019): L’Osservatore Romano,
30 Novembris 2019, p. 8.

[17] S. Franciscus de Sales, Ep. 165: Ad Summum Pontificem Clementem VIl (ex. mense Octobri 1602): Opera
omnia, Xl (Epistolae, II: 15699-1604), Annecii 1902, 128.

[18] H. Bremond, L’humanisme dévot : 1580-1660, in Histoire littéraire du sentiment religieux en France: depuis
la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, |, Jérébme Millon, Gratianopoli 2006, 131.

[19] S. Franciscus de Sales, Ep. 168: Ad religiosas monasterii «Filiarum Dei» (22 Novembris 1602): Opera
omnia, Xl (Epistolae, II: 1599-1604), Annecii 1902, 105.

[20] Benedictus XVI, Catechesis, diei 2 Martii 2011: Insegnamenti, V1I/1 (2011), 272.

[21] S. Franciscus de Sales, Ep. 1869: Ad Dominum Petrum Jay (a. 1620 vel 1621): Opera omnia, XX
(Epistolae, X: 1621-1622), Annecii 1918, 219.

[22] Ibid.

[23] Id. Tractatus amoris divini, Praefatio: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 339.

[24] Ibid., 347.

[25] Ibid., 338-339.

[26] Franciscus, Allocutio ad episcopos, presbyteros, religiosos, alumnos seminarii et catechistas, Bratislaviae
(13 Septembris 2021): L’Osservatore Romano, 13 Septembris 2021, pp. 11-12

[27] Ibid.

[28] S. Franciscus de Sales, Tractatus amoris divini, |, 12: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 444.

[29] «In funiculis humanitatis trahebam eos, in vinculis caritatis; et fui eis, quasi qui elevant infantem ad maxillas
suas, et declinavi ad eum, ut vesceretur».

[30] S. Franciscus de Sales, Tractatus amoris divini, Il, 12: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 444.

[31] Ibid., 11, 12: 444-445.



22
[32] Ibid., 11, 9: 434.

[33] Ibid., II, 12: 446.

[34] Francesco, Ritorniamo a sognare. La strada per un futuro migliore. Colloquium cum Augustino Ivereigh,
Piemme, Mediolani 2020, 8.

[35] S. Franciscus de Sales, Introductio ad vitam devotam, |, 1: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 31.

[36] Ibid.: 31-32.

[37] Ibid.: 32.

[38] Ibid..

[39] Ibid.

[40] Ibid., 33.

[41] Ibid., Praefatio: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 23.

[42] Epist. Ap. Sabaudiae gemma, quarto exeunte saeculo ab ortu s. Francisci de Sales, Ecclesiae doctoris (22
lanuarii 1967): AAS 59 (1967), 119.

[43] Sacrosanctum Oecumenicum Concilium Vaticanum Il, Const. dogm. Lumen gentium, 11: AAS 57 (1965),
61.

[44] Adhort. Ap. Gaudete et exsultate (19 Martii 2018), 11 : AAS 110 (2018), 1114.

[45] Ibid.

[46] S. Francesco di Sales, Tractatus amoris divini, VI, 6: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 682.

[47] Adhort. Ap. Evangelii gaudium (24 Novembris 2013), 6: AAS 105 (2013), 1021-1022.

[48] S. Franciscus de Sales, Tractatus amoris divini, VI, 6: ed. Ravier — Devos, Parisiis 1969, 682-683.

[49] Ibid.: 683.

[50] Adhort. Ap. Evangelii gaudium (24 Novembris 2013), 2: AAS 105 (2013), 1019-1020.

[51] S. Franciscus de Sales, Tractatus amoris divini, Vll, 7: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 685.

[52] Ibid.: 684.

[53] Ibid., VII, 8: 687.688.

[54] Ibid., XII, 13: 971.

[55] Ibid.



23
[56] Sermo 350, 3: PL 39, 1535.

[02021-LA.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

LETTRE APOSTOLIQUE
TOTUM AMORIS EST
DU SAINT-PERE
FRANCOIS
POUR LE 4émeCENTENAIRE DE LA MORT
DE SAINTFRANCOIS DE SALES

«Tout est a 'amour».[1]Dans ses paroles nous pouvons recueillir I'héritage spirituel laissé par saint Frangois de
Sales qui est mort a Lyon le 28 décembre 1622. Prince-évéque «en exil» de Genéve depuis une vingtaine
d’années, il avait un peu plus de cinquante ans. Il était arrivé a Lyon aprés sa derniére mission diplomatique, le
Duc de Savoie lui ayant demandé d’accompagner le Cardinal Maurice de Savoie en Avignon. Ensemble, ils
avaient rendu hommage au jeune Roi Louis XIllI, sur son chemin de retour vers Paris par la vallée du Rhéne
aprés une campagne militaire victorieuse dans le Sud de la France. Fatigué et en mauvaise santé, Francois
s’était mis en route par pur esprit de service. «S’il n’était pas trés utile a leur service que je fasse ce voyage,
j’aurais certainement beaucoup de bonnes et solides raisons pour m’en dispenser; mais s'il s’agit de leur
service, mort ou vivant, je ne me retirerai pas, mais j’irai ou je me ferai trainer».[2]C’était son tempérament. A
Lyon, il logea au monastére des Visitandines, dans la maison du jardinier afin de ne pas trop déranger et pour
étre en méme temps plus libre de rencontrer ceux qui le désiraient.

Désormais peu impressionné par les «faibles grandeurs de la cour»[3], il avait passé ses derniers jours a
exercer son ministére de pasteur dans une succession de rendez-vous: confessions, conversations,
conférences, prédications ainsi que les incontournables ultimes lettres d’amitié spirituelle. La raison profonde de
ce style de vie remplie de Dieu lui était devenue de plus en plus claire au fil du temps, et il I'avait formulée de
maniére simple et précise dans son célébre Traité de 'amour de Dieu:. «Sitét que 'homme pense un peu
attentivement a la Divinité, il sent une certaine douce émotion du cceur,qui témoigne que Dieu est Dieu du coeur
humain».[4]Voila la synthése de sa pensée. L’expérience de Dieu est une évidence pour le coeur humain. Il ne
s’agit pas d'une construction mentale mais d’une reconnaissance, pleine d’émerveillement et de gratitude, qui
fait suite a la manifestation de Dieu. C’est dans le coeur et par le coeur que s’accomplit ce processus
d’unification subtil et intense en vertu duquel ’'homme reconnait Dieu et, en méme temps, se reconnait lui-
méme, reconnait son origine, sa profondeur et son accomplissement dans I'appel a I'amour. Il découvre que la
foi n’est pas un mouvement aveugle, mais avant tout une attitude du cceur. Par elle, 'homme s’en remet a une
vérité qui apparait a sa conscience comme une “douce émotion”, capable de susciter en retour un bon vouloir
auquel nul ne saurait renoncer pour toute réalité créée, comme il aimait a le dire.

A cette lumiére, on comprend que, pour saint Frangois de Sales, il n’y avait pas de meilleur lieu pour trouver
Dieu, et pour aider a le chercher, que le coeur de chaque homme et de chaque femme de son temps. Il 'avait
appris en s’observant lui-méme attentivement dés son plus jeune age, et en scrutant le coeur humain.

Lors de sa derniére rencontre de ces jours-la, a Lyon avec ses Visitandines, dans le climat intime d’'un quotidien
habité par Dieu, il leur avait laissé cette expression par laquelle il aurait voulu que sa mémoire soit plus tard
fixée en elles: «Jai tout résumé dans ces deux mots quand je vous ai dit de ne rien refuser ni désirer; je n’ai
plus rien a vous dire».[5]ll ne s’agissait cependant pas d’'un exercice de pur volontarisme, «une volonté sans



24

humilité»,[6]de cette tentation subtile sur le chemin de la sainteté qui confond celle-ci avec la justification par ses
propres forces, avec I'adoration de la volonté humaine et de sa propre capacité, «qui aboutit a une
autosatisfaction égocentrique et élitiste dépourvue de véritable amour».[7]ll ne s’agissait pas non plus d’'un pur
quiétisme, d’'un abandon passif et sans affects a une doctrine sans chair et sans histoire.[8]Cette formule
naissait plutét de la contemplation de la vie méme du Fils incarné. Le 26 décembre le Saint s’adressait ainsi aux
Sceurs au cceur du mystére de Noél: «Voyez-vous I'Enfant Jésus dans la creche? Il regoit tous les ravages du
temps, le froid et tout ce que le Pére permet qu'il lui arrive. Il ne refuse pas les petites consolations que sa mére
lui donne, et il n’est pas écrit qu’il tende jamais les mains pour avoir le sein de sa Mére, mais il laisse tout a ses
soins et a sa prévoyance; ainsi nous ne devons rien désirer ni refuser, supportant tout ce que Dieu nous envoie,
le froid et les ravages du temps».[9]Son attention a reconnaitre comme indispensable le soin de tout ce qui est
humain est émouvante. A I'école de I'Incarnation, il avait appris a lire I'histoire et & I'habiter avec confiance.

Le critere de 'amour

Par expérience, il avait reconnu que le désir est la racine de toute vraie vie spirituelle et, en méme temps, le lieu
de sa contrefagon. C’est pourquoi, en recueillant largement la tradition spirituelle qui I'avait précédé, il avait
compris I'importance de mettre constamment le désir a I'épreuve par un continuel exercice de discernement. Il
avait retrouvé dans I'amour le critére ultime de son évaluation. Toujours lors de son dernier séjour a Lyon, en la
féte de saint Etienne, deux jours avant sa mort, il avait déclaré: «C’est I'amour qui donne la perfection & nos
ceuvres. Je vous dis bien plus:voila une personne qui souffre le martyre pour Dieu avec une once d’amour, elle
mérite beaucoup, on ne saurait donner davantage que sa vie; mais une autre personne qui ne souffrira qu’une
chiqguenaude avec deux onces d’amour aura beaucoup plus de mérite, parce que c’est la charité et 'amour qui
donne le prix a nos ceuvres».[10]

De maniére concrete et surprenante, il avait poursuivi en illustrant la relation difficile entre contemplation et
action: «Vous savez ou devriez savoir que la contemplation est en soi meilleure que I'action et la vie active; mais
si dans la vie active on trouve une plus grande union [avec Dieu], alors elle est meilleure. Si une sceur, qui est
dans la cuisine et maintient la casserole sur le feu, a plus d’amour et de charité qu’une autre, le feu matériel ne
la retiendra pas, mais l'aidera a étre plus agréable a Dieu. Il arrive assez souvent que I'on soit uni a Dieu dans
I'action comme dans la solitude; en fin de compte, j'en reviens toujours a la question de savoir ou I'on trouve le
plus d’amour».[11]C’est la vraie question qui surpase toute rigidité inutile ou repli sur soi: se demander a chaque
instant, pour chaque choix, dans chaque circonstance de la vie, ou se trouve le plus grand amour. Ce n’est pas
un hasard si saint Francois de Sales a été appelé par saint Jean-Paul Il «le Docteur de I'amour divin»,[12]non
seulement parce qu'il en a écrit un puissantTraité, mais surtout parce qu’il en a été témoin. Par ailleurs, ses
écrits ne peuvent pas étre considérés comme une théorie rédigée sur le papier, loin des préoccupations de
I’'homme ordinaire, car son enseignement est né d’une observation attentive de I'expérience. |l n’a fait que
transformer en doctrine ce qu'il vivait et déchiffrait avec acuité, éclairé par I'Esprit, dans son action pastorale
singuliére et novatrice. Une synthése de sa maniére de procéder se retrouve dans la préface de ce méme Traité
sur I'amour de Dieu: «Tout est a 'amour, pour 'amour et d’amour en la sainte Eglise».[13]

Les années de formation initiale: 'aventure de la connaissance de soi en Dieu

Il est né le 21 aolt 1567, au chateau de Sales, prés de Thorens, de Frangois de Nouvelles, seigneur de Boissy,
et de Frangoise de Sionnaz. «Ayant vécu a cheval entre deux siécles, le XVleet le XVlle, il rassemblait en lui le
meilleur des enseignements et des conquétes culturelles du siécle qui s’achevait, réconciliant I'héritage de
I’'humanisme et la tension vers I'absolu propre aux courants mystiques».[14]

Apres sa formation culturelle initiale, au collége de La Roche-sur-Foron pour commencer puis a Annecy, il vint a
Paris, au tout nouveau college jésuite de Clermont. Dans la capitale du Royaume de France, dévastée par les
guerres de religion, il vécut deux crises intérieures consécutives qui marqueront sa vie de maniére indélébile.
Cette priére ardente faite dans 'église Saint-Etienne-des-Gres, devant la Vierge noire de Paris, allumera dans
son cceur, au milieu des ténébres, une flamme qui restera vivante en lui pour toujours, comme une clé de
compréhension de ses propres expériences et de celles des autres. «Quoi qu’il advienne, Seigneur, toi qui
détiens tout entre tes mains, et dont les voies sont justice et vérité [...] je t'aimerai Seigneur [...] jaimerai ici, 6



25

mon Dieu, et jespérerai toujours en ta miséricorde, et je répéterai toujours tes louanges [...] O Seigneur Jésus,
tu seras toujours mon espérance et mon salut dans la terre des vivants».[15]

C’est ainsi qu’il le nota dans son carnet, en retrouvant la paix. Et cette expérience, avec ses inquiétudes et ses
questions, restera toujours éclairante pour lui et lui donnera une fagon unique d’accéder au mystére de la
relation entre Dieu et 'homme. Elle I'aidera a écouter la vie des autres et a reconnaitre, avec un fin
discernement, I'attitude intérieure qui unit la pensée au sentiment, la raison a I'affection, et qu’il dénommera
le“Dieu du cceur humain”. De cette maniére, Frangois n’a pas couru le risque de faire de son expérience
personnelle une valeur théorique, en 'absolutisant, mais il a appris une chose extraordinaire, fruit de la grace:
lire en Dieu sa propre expérience et celle des autres.

Bien qu'il n’ait jamais prétendu élaborer un véritable systéme théologique, sa réflexion sur la vie spirituelle a une
éminente valeur théologique. Apparaissent chez lui les caractéristiques essentielles de I'exercice de la théologie
dont deux dimensions constitutives ne doivent jamais étre oubliées. La premiére est la vie spirituelle,
précisément, car c’est dans la priere humble et persévérante, dans I'ouverture a I'Esprit Saint que I'on peut
chercher a comprendre et a exprimer le Verbe de Dieu. On devient théologien dans le creuset de la priére. La
deuxiéme dimension est la vie ecclésiale: sentir dans I'Eglise et avec I'Eglise. La théologie a souffert également
de la culture individualiste, mais le théologien chrétien élabore sa pensée en étant immergé dans la
communauté, en y rompant le pain de la Parole.[16]La réflexion de Frangois de Sales, en marge des disputes
d’écoles de son temps, tout en les respectant, découle précisément de ces deux traits constitutifs.

La découverte d’'un monde nouveau

Une fois terminées ses humanités, il poursuivit des études de droit a I'Université de Padoue. Rentré a Annecy, il
décida de l'orientation de sa vie, malgré les résistances paternelles. Ordonné prétre le 18 décembre 1593, il fut,
dans les premiers jours de septembre de I'année suivante, appelé par 'évéque, Mgr Claude de Granier, a la
difficile mission du Chablais. C’était un territoire du diocése d’Annecy, de confession calviniste, qui, dans le
dédale complexe des guerres et des traités de paix, était de nouveau passé sous le contréle du duché de
Savoie. Ce furent des années intenses et dramatiques. Il y découvrit ses talents de médiateur et ’homme de
dialogue, mais aussi certaines intransigeances rigides qui lui donneront plus tard matiére a réflexion. Il se
montra aussi I'inventeur de pratiques pastorales originales et audacieuses, comme les fameuses “feuilles
volantes”, placardées un peu partout et méme glissées sous les portes des maisons.

En 1602, il retourna a Paris pour une délicate mission diplomatique au nom du méme Mgr de Granier et selon
les indications précises du Siege apostolique, a la suite d’'une éniéme évolution du cadre politique et religieux du
diocese de Genéve. Malgré les bonnes dispositions du Roi de France, la mission échoua. Il écrivit lui-méme au
Pape Clément VIII: «Aprés neuf mois entiers, j'ai été contraint de m’en retourner sans avoir presque rien
fait».[17]Pourtant, cette mission se révéla étre pour lui et pour I'Eglise d’une richesse inattendue sur le plan
humain, culturel et religieux. Pendant le temps libre accordé par les négociations diplomatiques, Frangois
précha en présence du Roi et de la cour de France, noua d'importantes relations et, surtout, s'immergea
totalement dans le prodigieux printemps spirituel et culturel de la moderne capitale du royaume.

La, tout avait changé ou était en train de changer. Lui-méme se laissa toucher et interroger par les grands
problémes du monde et la nouvelle fagon de les considérer, par la surprenante demande de spiritualité qui était
née et les questions inédites qu’elle posait. En bref, il prit conscience d’un véritable “changement d’époque”
auquel il convenait de répondre par des formes anciennes et nouvelles de langage. Ce n’était certes pas la
premiére fois qu’il rencontrait des chrétiens fervents, mais il s’agissait de quelque chose de différent. Ce n’était
plus le Paris ravagé par les guerres de religion qu’il avait vu dans ses années de formation, ni la lutte acharnée
soutenue dans les territoires du Chablais. C’était une réalité inattendue: une foule «de saints, de vrais saints,
nombreux et partout».[18]C’étaient des hommes et des femmes de culture, des professeurs de Sorbonne, des
représentants des institutions, des princes et princesses, des serviteurs et des servantes, des religieux et
religieuses. Un monde si diversement assoiffé de Dieu.

Rencontrer ces personnes et connaitre leurs questions fut 'une des circonstances providentielles les plus



26

importantes de sa vie. Des jours apparemment inutiles et creux se transformérent ainsi en une école
incomparable, pour lire, sans jamais les édulcorer, les humeurs de son temps. En lui, I'habile et inlassable
polémiste se transformait, par grace, en un fin interpréte de son époque et un extraordinaire directeur d’ames.
Son action pastorale, ses grandes ceuvres (I'Introduction a la vie dévote et le Traité de 'amour de Dieu), les
milliers de lettres d’amitié spirituelle qui seront envoyées, a l'intérieur comme a I'extérieur des murs des
couvents et des monastéres, aux religieux et aux moniales, aux hommes et aux femmes de la cour comme aux
gens ordinaires, la rencontre avec Jeanne Frangoise de Chantal et la fondation méme de la Visitation en 1610,
seraient incompréhensibles sans ce retournement intérieur. L’'Evangile et la culture formaient alors une féconde
synthése d’ou découlait I'intuition d’'une méthode juste et originale, arrivée a maturité et préte a porter un fruit
durable et plein de promesses.

Dans 'une des toutes premiéres lettres de direction et d’amitié spirituelle, envoyée a I'une des communautés
visitées a Paris, Frangois de Sales parle, bien qu’en toute humilité, de“sa méthode”qui se différencie des autres,
en vue d’une vraie réforme. Une méthode qui renonce a la sévérité et qui compte pleinement sur la dignité et la
capacité d’'une dme pieuse, malgré ses faiblesses: «Je me doute encore qu’il y ait un autre empéchement a
votre réformation: c’est qu’a I'aventure, ceux qui vous l'ont proposée ont manié la plaie un peu aprement [...] Je
loue leur méthode, bien que ce ne soit pas la mienne, surtout a I'endroit des esprits nobles et bien éduqués
comme sont les votres; je crois qu’il est mieux de leur montrer simplement le mal, et leur mettre le fer en main
afin qu’ils fassent eux-mémes l'incision. Néanmoins, ne vous laissez pas pour cela de vous réformer».[19]Dans
ces phrases transparait ce regard qui a rendu célébre I'optimisme salésien et qui a laissé son empreinte durable
dans l'histoire de la spiritualité permettant des floraisons successives, comme dans le cas de don Bosco deux
siécles plus tard.

Rentré a Annecy, il fut ordonné évéque le 8 décembre de la méme année 1602. L'influence de son ministére
épiscopal sur 'Europe de I'époque et des siécles suivants apparait immense. «C’est un apbtre, un prédicateur,
un homme d’action et de priére; engagé dans la réalisation des idéaux du Concile de Trente; participant a la
controverse et au dialogue avec les protestants, faisant toujours plus I'expérience, au-dela de la confrontation
théologique nécessaire, de I'importance de la relation personnelle et de la charité; chargé de missions
diplomatiques au niveau européen, et de fonctions sociales de médiation et de réconciliation».[20]Il est surtout
un interprete privilégié d’'un changement d’époque et le guide des dmes en un temps qui, d’'une maniere
nouvelle, a soif de Dieu.

La charité fait tout pour ses enfants

Entre 1620 et 1621, Francgois, désormais proche de la fin de sa vie, adressait a un prétre de son diocese des
mots qui éclairent sa vision de I'époque. Il 'encourageait a suivre son désir de se consacrer a la rédaction de
textes originaux, capables de prendre en compte les nouvelles interrogations, en ayant conscience de leur
nécessité. «Je dois vous dire que la connaissance que je prends tous les jours des humeurs du monde me fait
souhaiter passionnément que la divine Bonté inspire quelques-uns de ses serviteurs d’écrire au golt de ce
pauvre monde».[21]La raison de cet encouragement, il la trouvait dans sa vision du temps: «Le monde devient
si délicat, que désormais on ne I'osera toucher qu’avec des gants musqués, ni panser ses plaies qu’avec des
emplatres de civette; mais qu'importe, pourvu que les hommes soient guéris et qu’en fin ils soient sauvés? Notre
reine, la charité, fait tout pour ses enfants».[22]Ce n’était pas gagné d’avance, encore moins une reddition
définitive face a la défaite. C’était plutdt I'intuition d’'un changement en acte et de I'exigence, toute évangélique,
de comprendre comment pouvoir I'habiter.

Il avait d’ailleurs mdri la méme conscience et I'avait exprimée dans la Préface duTraité de I'amour de Dieu: «J’ai
eu en considération la condition des esprits de ce siécle, et je le devais: il importe beaucoup de regarder en quel
age on écrit».[23]En demandant ensuite la bienveillance du lecteur, il affirmait: «Si tu trouves le style un [...] peu
différent de celui dont j’ai usé écrivant a Philothée, et tous deux grandement divers de celui que j'ai employé en
laDéfense de la Croix, sache qu’en dix-neuf ans, on apprend et désapprend beaucoup de choses; que le
langage de la guerre est autre que celui de la paix, et que I'on parle d’une fagon aux jeunes apprentis, et d’'une
autre sorte aux vieux compagnonsy.[24]Mais, face a ce changement, par ou commencer? Par I'histoire méme
de Dieu avec I’'homme. D’ou le dernier objectif de sonTraité: «Certes, j'ai seulement pensé a représenter
simplement et naivement, sans art et encore plus sans fard, I'histoire de la naissance, du progres, de la



27

décadence des opérations, propriétés, avantages et excellences de 'amour divin».[25]
Les questions d’un passage d’époque

Al'occasion du quatriéme centenaire de sa mort, je me suis interrogé sur I'héritage de saint Frangois de Sales
pour notre époque, et j'ai trouvé éclairantes sa souplesse et sa capacité de vision. Par un don de Dieu d’'une
part, par sa nature personnelle d’autre part, et aussi par sa solide expérience, il avait eu la nette perception d’'un
changement d’époque. Lui-méme n’aurait jamais imaginé y reconnaitre une telle opportunité pour 'annonce de
I'Evangile. La Parole qu'il avait aimée depuis sa jeunesse était capable de faire son chemin, ouvrant des
horizons nouveaux et imprévisibles, dans un monde en transition rapide.

C’est ce qui nous attend aussi comme tache essentielle pour le changement d’époque que nous vivons: une
Eglise non autoréférentielle, libre de toute mondanité mais capable d’habiter le monde, de partager la vie des
personnes, de marcher ensemble, d’écouter et d’accueillir.[26]C’est ce que Frangois de Sales a accompli en
déchiffrant son époque, avec 'aide de la grace. C’est pourquoi il nous invite a sortir d’'une préoccupation
excessive de nous-mémes, des structures, de I'image que nous donnons dans la société et a nous demander
plutot quels sont les besoins concrets et les attentes spirituelles de notre peuple.[27]ll est donc important,
aujourd’hui encore, de relire certains de ses choix cruciaux, pour habiter le changement avec une sagesse
évangélique.

La brise et les ailes

Le premier de ces choix a été de relire et de proposer de nouveau, a chacun dans sa condition particuliére, la
relation heureuse entre Dieu et I'étre humain. Au fond, la raison ultime et le but concret du Traitéest précisément
de montrer aux contemporains I'attraction de 'amour de Dieu. «Quels sont — se demande-t-il — les cordages
ordinaires par lesquels la divine Providence a accoutumé de tirer nos coeurs a son amour?».[28]Prenant de
maniére suggestive comme point de départ le texte d’'Osée 11, 4,[29]il définit ces moyens ordinaires comme des
«liens d’humanité ou de charité et d’'amitié». «Sans doute — écrit-il — [que] nous ne sommes pas tirés a Dieu par
des liens de fer, comme les taureaux et les buffles, mais par maniére d’alléechements, d’attraits délicieux et de
saintes inspirations, qui sont en somme lesliens d’Adam et d’humanité; c’est-a-dire proportionnés et
convenables au coeur humain, auquel la liberté est naturelle».[30]C’est par ces liens que Dieu a tiré son peuple
de I'esclavage, en lui apprenant a marcher, en le tenant par la main, comme le fait un papa ou une maman avec
son enfant. Aucune imposition extérieure, donc, aucune force despotique et arbitraire, aucune violence. Plutét,
la forme persuasive d'une invitation qui laisse intacte la liberté de 'lhomme. «La grace — poursuit-il en pensant
certainement a tant d’histoires de vie rencontrées — a des forces, non pour forcer, mais pour allécher le cceur;
elle a une sainte violence, non pour violer, mais pour rendre amoureuse notre liberté; elle agit fortement, mais si
suavement que notre volonté ne demeure point accablée sous une si puissante action; elle nous presse, mais
elle n'oppresse pas notre franchise: si bien que nous pouvons, emmi ses forces, consentir ou résister a ses
mouvements selon qu’il nous plait».[31]

Peu avant, il avait illustré cette relation avec I'exemple curieux de I'«apode»: «ll y a certains oiseaux, Théotime,
qu’Aristote nomme “apodes”, parce qu’ayant les jambes extrémement courtes, et les pieds sans force, ils ne
s’en servent non plus que s’ils n'en avaient point: que si une fois ils prennent terre, ils y demeurent pris, sans
que jamais d’eux-mémes ils puissent reprendre le vol, d’autant que n’ayant nul usage des jambes ni des pieds,
ils n’ont pas non plus le moyen de se pousser et relancer en 'air; et partant, ils demeurent la croupissants et y
meurent, sinon que quelque vent propice a leur impuissance, jetant ses bouffées sur la face de la terre, les
vienne saisir et enlever, comme il fait plusieurs autres choses; car alors, si employant leurs ailes ils
correspondent a cet élan et premier essor que le vent leur donne, le méme vent continue aussi son secours
envers eux, les poussant de plus en plus au vol».[32]L’homme est ainsi: fait par Dieu pour voler et déployer
toutes ses potentialités dans I'appel a 'amour, il risque de devenir incapable de décoller quand il tombe a terre
et n’accepte pas de rouvrir les ailes au souffle de I'Esprit.

Voila donc la «forme» par laquelle la grace de Dieu se donne aux hommes: celle des liens précieux et si
humains d’Adam. La force de Dieu ne cesse jamais d’étre absolument capable de faire prendre son envol et,



28

néanmoins, sa douceur fait en sorte que la liberté d'y consentir n’est ni violée ni inutile. Il revient a 'homme de
se lever ou de ne pas se lever. Bien que la grace I'ait touché au réveil, sans lui, elle ne veut pas que 'lhomme se
Iéve sans y consentir. Ainsi tire-t-il sa réflexion finale: «Théotime, les inspirations nous préviennent, et avant que
nous y ayons pensé elles se font sentir, mais aprés que nous les ayons senties, c’est a nous d’y consentir pour
les seconder et suivre leurs attraits, ou de le dissentir et les repousser: elles se font sentir a nous, sans nous,
mais elles ne nous font pas consentir sans nous».[33]Par conséquent, dans la relation avec Dieu, il s’agit
toujours d’une expérience de gratuité qui témoigne de la profondeur de 'amour du Pére.

Cependant, cette grace ne rend jamais I’homme passif. Elle nous fait comprendre que nous sommes
radicalement précédés par I'amour de Dieu, et que son premier don consiste précisément a se recevoir de son
amour. Chacun, cependant, a le devoir de coopérer a sa propre réalisation, en déployant avec confiance ses
ailes au souffle de Dieu. Nous voyons ici un aspect important de notre vocation humaine: «Le devoir que Dieu
confie a Adam et Eve dans le récit de la Genése est d’étre féconds. L’humanité s’est vue confier la tache de
changer, de construire et de dominer la création, une tache positive qui consiste a créer a partir d’elle et avec
elle. L’avenir ne dépend donc pas d’'un mécanisme invisible dont les étres humains sont des spectateurs
passifs. Non, nous sommes des protagonistes, nous sommes — en forgant le mot —co-créateurs».[34]C’est ce
que Francois de Sales a bien compris et a essayé de transmettre dans son ministere de guide spirituel.

La vraie dévotion

Un deuxiéme grand choix crucial a été celui d’aborder la question de la dévotion. Comme de nos jours, la
encore, la nouvelle époque avait soulevé un bon nombre d’interrogations. En particulier, deux aspects
demandent a étre, aujourd’hui encore, compris et relancés. Le premier concerne I'idée méme de dévotion, le
second, son caractéere universel et populaire. Indiquer ce que I'on entend par dévotion, c’est le premier point qui
est abordé au début dePhilothée: «ll faut avant toutes choses que vous sachiez ce qu’est la vertu de dévotion;
car, d'autant qu’il n’y en a qu’une vraie, et qu’il y en a une grande quantité de fausses et vaines, si vous ne
connaissiez quelle est la vraie, vous pourriez vous tromper et vous amuser a suivre quelque dévotion
impertinente et superstitieuse».[35]

La description de la fausse dévotion par Frangois de Sales est savoureuse et toujours actuelle et il n’est pas
difficile pour nous de nous y retrouver, non sans une touche efficace de sain humour: «Celui qui est adonné au
jelne se tiendra pour bien dévot pourvu qu’il jeline, quoi que son cceur soit plein de rancune; et n'osant point
tremper sa langue dans le vin ni méme dans I'eau, par sobriété, ne se feindra point de la plonger dedans le sang
du prochain par la médisance et calomnie. Un autre s’estimera dévot parce qu’il dit une grande multitude
d’oraisons tous les jours, quoi qu’apres cela sa langue se fonde toute en paroles facheuses, arrogantes et
injurieuses parmi ses domestiques et voisins. L'autre tire fort volontiers 'auméne de sa bourse pour la donner
aux pauvres, mais il ne peut tirer la douceur de son cceur pour pardonner a ses ennemis; l'autre pardonnera a
ses ennemis, mais de tenir raison a ses créanciers, jamais qu’'a vive force de justice».[36]Ce sont des vices et
des efforts de tous les temps, méme d’aujourd’hui, pour lesquels le Saint conclut: «Tous ces gens-la sont
vulgairement tenus pour dévots, et ne le sont pourtant nullement».[37]

La nouveauté et la vérité de la dévotion se trouvent ailleurs, profondément enracinées dans la vie divine en
nous. De cette maniére «la vraie et vivante dévotion [...] présuppose I'amour de Dieu, ainsi elle n’est autre
chose qu’un vrai amour de Dieu, mais non pas toutefois un amour tel quel».[38]Dans son imagination fervente,
elle n’est «autre chose qu’une agilité et vivacité spirituelle par le moyen de laquelle la charité fait ses actions en
nous, ou nous par elle, promptement et affectionnément».[39]Ainsi, elle n’est pas placée a cété de la charité,
mais en est une manifestation et, en méme temps, y conduit. C’'est comme une flamme par rapport au feu: elle
ravive son intensité, sans en changer la qualité. «Enfin, la charité et la dévotion ne sont non plus différentes
I'une de l'autre que la flamme I'est du feu, d’autant que la charité étant un feu spirituel, quand elle est fort
enflammée elle s’appelle dévotion: si que la dévotion n’ajoute rien au feu de la charité, sinon la flamme qui rend
la charité prompte, active et diligente, non seulement a I'observation des commandements de Dieu, mais a
I'exercice des conseils et inspirations célestes».[40]Une dévotion ainsi comprise n’a rien d’abstrait. Elle est
plutot un style de vie, une fagon d’étre dans le concret de I'existence quotidienne. Elle rassemble et donne un
sens aux petites choses de tous les jours, la nourriture et les vétements, le travail et les loisirs, 'amour et la
fécondité, I'attention aux obligations professionnelles. Bref, elle éclaire la vocation de chacun.



29

On devine ici la racine populaire de la dévotion, affirmée dés les premiéres paroles dePhilothée: «Ceux qui ont
traité de la dévotion ont presque tous regardé I'instruction des personnes fort retirées du commerce du monde,
ou au moins ont enseigné une sorte de dévotion qui conduit a cette entiére retraite. Mon intention est d’instruire
ceux qui vivent en villes, en ménages, dans la cour, et qui par leur condition sont obligés de faire une vie
commune».[41]C’est pourquoi celui qui pense reléguer la dévotion a quelque domaine protégé et réservé se
trompe lourdement. Au contraire, elle appartient a tous et est pour tous, ou que nous soyons, et chacun peut la
pratiquer selon sa vocation. Comme I'écrivait saint Paul VI a I'occasion du quatriéme centenaire de la naissance
de Francois de Sales, «la sainteté n’est pas I'apanage de 'une ou de l'autre classe; mais l'invitation pressante
est adressée a tous les chrétiens: “Mon ami, monte plus haut” (Lc14, 10); tous sont liés par I'obligation de gravir
la montagne de Dieu, méme si tous ne suivent pas le méme chemin. “La dévotion doit étre exercée
difféeremment par le gentilhomme, l'artisan, le servant, le prince, la veuve, la jeune femme, la mariée. Plus
encore, la pratique de la dévotion doit étre adaptée aux forces, aux affaires et aux devoirs de
chacun”».[42]Traverser la cité terrestre en préservant l'intériorité, allier le désir de perfection a chaque état de
vie, en retrouvant un centre qui ne se sépare pas du monde mais apprend a I'habiter, a I'apprécier, en
apprenant aussi a prendre ses distances. Telle était son intention, et cela continue d’étre une legon précieuse
pour chaque homme et chaque femme de notre temps.

C’est le théme conciliaire de la vocation universelle a la sainteté: «Pourvus de moyens salutaires d’une telle
abondance et d’une telle grandeur, tous ceux qui croient au Christ, quels que soient leur condition et leur état de
vie, sont appelés par Dieu, chacun dans sa route, a une sainteté dont la perfection est celle méme du
Pérex».[43]“Chacun dans sa route”. «ll ne faut donc pas se décourager quand on contemple des modéles de
sainteté qui semblent inaccessibles».[44]La Mére Eglise nous les propose non pas pour que nous cherchions a
les imiter, mais pour qu’ils nous poussent a marcher sur le chemin unique et spécifique que le Seigneur a pensé
pour nous. «Ce qui compte, c’est que chaque croyant discerne son chemin et fasse ressortir le meilleur de lui-
méme, ce que Dieu a placé en lui de maniére si personnelle (cf. 1Co12, 7)».[45]

L’extase de la vie

Tout cela a conduit le saint évéque a considérer la vie chrétienne dans son ensemble comme «l'extase de
I'ceuvre et de la vie».[46]Celle-ci ne doit cependant pas étre confondue avec une fuite facile ou un retrait dans
l'intimité, et encore moins avec une obéissance triste et grise. Nous savons que ce danger est toujours présent
dans la vie de foi. En effet, «il y a des chrétiens qui semblent avoir un air de Caréme sans Paques. [...] Je
comprends les personnes qui deviennent tristes a cause des graves difficultés qu’elles doivent supporter,
cependant peu a peu, il faut permettre a la joie de la foi de commencer a s’éveiller, comme une confiance
secréte mais ferme, méme au milieu des pires soucis».[47]

Permettre a la joie de s’éveiller est précisément ce que Francois de Sales exprime en décrivant «I'extase de
I'ceuvre et de la vie». Grace a elle, «nous vivons non seulement une vie civile, honnéte et chrétienne, mais une
vie surhumaine, spirituelle, dévote et extatique, c’est-a-dire une vie qui est de toute fagon en dehors et au-
dessus de notre condition naturelle».[48]Nous nous trouvons ici dans les pages centrales et les plus lumineuses
duTraité. L'extase est 'heureuse surabondance de la vie chrétienne, élevée bien au-dessus de la médiocrité de
la simple observance: «Ne point dérober, ne point mentir, ne point commettre de luxure, prier Dieu, ne point
jurer en vain, aimer et honorer son pere, ne point tuer, c’est vivre selon la raison naturelle de 'homme.Mais
quitter tous nos biens, aimer la pauvreté, I'appeler et tenir en qualité de trés délicieuse maitresse; tenir les
opprobres, mépris, abjections, persécutions, martyres, pour des félicités et béatitudes; se contenir dans les
termes d’une absolue chasteté, et enfin vivre parmi le monde et en cette vie mortelle contre toutes les opinions
et maximes du monde, et contre le courant du fleuve de cette vie par des ordinaires résignations, renoncements
et abnégations de nous-mémes, ce n’est pas vivre humainement, mais surhumainement; ce n’est pas vivre en
nous, mais hors de nous et au-dessus de nous. Et parce que nul ne peut sortir en cette facon au-dessus de soi-
méme, si le Pere éternel ne le tire, partant cette sorte de vie doit étre un ravissement continuel etune extase
perpétuelle d’action et d’'opération».[49]

C’est une vie qui a retrouvé les sources de la joie, contre toute aridité, contre la tentation du repli sur soi. En
effet, «le grand risque du monde d’aujourd’hui, avec son offre de consommation multiple et écrasante, est une
tristesse individualiste qui vient du cceur bien installé et avare, de la recherche malade de plaisirs superficiels,



30

de la conscience isolée. Quand la vie intérieure se ferme sur ses propres intéréts, il n’y a plus de place pour les
autres, les pauvres n’entrent plus, on n’écoute plus la voix de Dieu, on ne jouit plus de la douce joie de son
amour, I'enthousiasme de faire le bien ne palpite plus. Méme les croyants courent ce risque, certain et
permanent. Beaucoup y succombent et se transforment en personnes vexées, mécontentes, sans vie».[50]

Ala description de «I'extase de I'ceuvre et de la viex, saint Francois ajoute, enfin, deux précisions importantes,
également pour notre temps. La premiére concerne un critere efficace pour discerner la vérité de ce mode de
vie. La seconde concerne la source profonde de celui-ci. En ce qui concerne le critére de discernement, il
précise que, si cette extase implique une véritable sortie de soi, elle ne signifie pas pour autant un abandon de
la vie. Il est important de ne jamais I'oublier, pour éviter de dangereuses déviations. En d’autres termes, celui qui
prétend s’élever vers Dieu, mais ne vit pas la charité envers son prochain, se trompe lui-méme et trompe les
autres.

Nous retrouvons ici le méme critére qu’il appliquait a la qualité de la vraie dévotion. «Quand on voit une
personne qui en I'oraison a des ravissements par lesquels elle sort et monte au-dessus de soi-méme en Dieu, et
néanmoins n’a point d’extase en sa vie, c’est-a-dire ne fait point une vie relevée et attachée a Dieu, [...] surtout
par une continuelle charité, croyez, Théotime, que tous ses ravissements sont grandement douteux et
périlleux». Sa conclusion est trés efficace: «Etre au-dessus de soi-méme en I'oraison et au-dessous de soi en la
vie et opération, étre angélique en la méditation et bestial en la conversation [...] est une vraie marque que tels
ravissements et telles extases ne sont que des amusements et des tromperies du malin esprit».[51]C’est, en
substance, ce que Paul rappelait déja aux Corinthiens dans I’hymne a la charité: «J’aurais beau avoir toute la foi
jusqu’a transporter les montagnes, s’il me manque I'amour, je ne suis rien. J’aurais beau distribuer toute ma
fortune aux affamés, j'aurais beau me faire brdler vif, s’il me manque I'amour, cela ne me sert a rien» (1Co13, 2-
3).

Pour saint Frangois de Sales, donc, la vie chrétienne n’est jamais sans extase et, cependant, 'extase n’est pas
authentique sans la vie. En effet, la vie sans extase risque d’étre réduite a une obéissance opaque, a un
Evangile qui a oublié sa joie. Par contre, 'extase sans la vie s’expose facilement a lillusion et a la tromperie du
malin. Les grandes polarités de la vie chrétienne ne peuvent étre résolues I'une dans I'autre. Au contraire, I'une
maintient 'autre dans son authenticité. Ainsi, la vérité ne va pas sans la justice, la complaisance sans la
responsabilité, la spontanéité sans la loi, et vice versa.

Quant a la source profonde de cette extase, il la relie judicieusement a 'amour manifesté par le Fils incarné. S'il
est vrai, d’'une part, que «I'amour est le premier acte et principe de notre vie dévote ou spirituelle, par lequel
nous vivons, sentons et nous émouvons» et, d’autre part, que «notre vie spirituelle est telle que sont nos
mouvements affectifsy, il est clair qu’ «un cceur qui n’a point de mouvement et d’affection, n’a point d’amoury,
de méme qu’ «un coeur qui a de 'amour n’est point sans mouvement affectif».[52]Mais la source de cet amour
qui attire le coeur est la vie de Jésus-Christ: «Rien ne presse tant le coeur de I’'homme que I'amoury, et le point
culminant de cette pression est le fait que «Jésus-Christ est mort pour nous, il nous a donné la vie par sa mort;
nous ne vivons que parce qu'’il est mort, il est mort pour nous, a nous et en nous».[53]

Cette indication est émouvante, parce qu’elle révele non seulement une vision éclairée et non évidente du
rapport entre Dieu et 'Thomme, mais aussi le lien affectif étroit qui liait le saint évéque au Seigneur Jésus. La
vérité de I'extase de la vie et de I'action n’est pas n’importe laquelle, mais c’est celle qui apparait sous la forme
de la charité du Christ, qui culmine sur la croix. Cet amour n’annule pas l'existence, mais la fait briller d’'une
qualité extraordinaire.

C’est pour cette raison que saint Frangois de Sales utilise une trés belle image pour décrire le Calvaire comme
«le mont des amants».[54]La, et seulement Ia, on comprend qu’ «on ne peut avoir la vie sans I'amour, ni 'amour
sans la mort du Rédempteur. Mais hors de Ia, tout est ou mort éternelle ou amour éternel, et toute la sagesse
chrétienne consiste a bien choisir».[55]Ainsi, il peut clore son Traitéen renvoyant a la conclusion d’'un discours de
saint Augustin sur la charité: «Qu’y a-t-il de plus fidéle que la charité? Fidéle non pas a I'éphémére mais a
I'éternel. Elle supporte tout dans la vie présente, pour la raison qu’elle croit tout sur la vie future: elle supporte
tout ce qui nous est donné a supporter ici, parce qu’elle espere tout ce qui lui est promis la-bas. A juste titre, elle



31

n’a jamais de fin. Pratiquez donc la charité et portez, en la méditant saintement, les fruits de la justice. Et si vous
trouvez d’autres choses a sa louange que je ne vous ai pas dites maintenant, que cela se voie dans votre
maniére de vivre».[56]

Voila ce qui ressort de la vie du saint évéque d’Annecy, et qui est livré, une fois encore, a chacun de nous. Que
le quatrieme Centenaire de sa naissance au Ciel nous aide a en faire une mémoire pieuse et que, par son
intercession, le Seigneur déverse les dons de I'Esprit en abondance sur le chemin du peuple fidéle de Dieu.

Rome, Saint-Jean-du-Latran, 28 décembre 2022

FRANCOIS

[1]1S.Francois de Sales, Traité de I'Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 336.

[2]1d., Lettre 2103:A Monsieur Sylvestre de Saluces de la Mente, Abbé d’Hautecombe(3 nov. 1622), inCEuvres de
Saint Frangois de Sales, Tome XXVI, Annecy 1918, pp. 490-491.

[3]1d., LettreDCCCXXVIII:A une Dame(19 déc. 1622), inCEuvres Complétes de Saint Frangois de Sales, Evéque
et Prince de Genéve, Tome lll, Paris 1861, p. 659.

[4]1d., Traité de 'Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 395.

[5]ld.,Entretiens spirituels, Dernier entretien [21], in CEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 1319.
[6]Exhort. ap.Gaudete et exsultate(19 mars 2018), n. 49:AAS110 (2018), p. 1124.

[7]/bid., n. 57:AAS110 (2018), p. 1127.

[8]CF.Ibid., nn. 37-39:AAS110 (2018), p. 1121-1122.

[9]S.Francois de Sales,Entretiens spirituels, Dernier entretien [21], inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris
1969, p. 1319.

[10]/bid., p. 1308.
[11]Ibid.

[12]Lettre & 'Evéque d’Annecy (France) a I'occasion du 4éme Centenaire de I'Ordination épiscopale de saint
Francois de Sales(23 novembre 2002), n. 3:Enseignements de Jean-Paul Il, XXV/2 (2022), p. 767.

[13]S.Francois de Sales, Traité de 'Amour de Dieu, inCEuvres, €d. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 336.
[14]BenoitXVI,Catéchése, 2 mars 2011:Enseignements, VII/1 (2011), p. 270.

[15]S.Francois de Sales,Fragments d’écrits intimes, 3: Acte d’abandon héroique,inCEuvres de saint Frangois de
Sales, tome XXII (Opuscules, 1), Annecy 1925, p. 41.

[16]Cf.Discours a la Commission Théologique Internationale, 29 novembre 2019:L’Osservatore Romano, 30



32
novembre 2019, p. 8.

[17]S.Francois de Sales,Lettre 165:A Sa Sainteté Clément VIlI(fin octobre 1602), inCEuvres de saint Frangois de
Sales, Tome Xl (Lettres, 11: 1599-1604), Annecy 1902, p. 128.

[18]H.Bremond,L’humanisme dévot: 1580-1660, inHistoire littéraire du sentiment religieux en France: depuis la
fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, Tome I, Jérébme Millon, Grenoble, 2006, p. 131.

[19]S.Francois de Sales,Lettre168Aux religieuses du monastére des «Filles-Dieu»(22 novembre 1602),
inCEuvres de Saint Frangois de Sales, Tome XlI (Lettres, Il: 1599-1604), Annecy 1902, 105.

[20]BenoitXVI,Catéchése, 2 mars 2011: Enseignements, VII/1 (2011), p. 272.

[21]S.Francois de Sales, Lettre 1869:A Monsieur Pierre Jay,(1620 ou 1621), inCEuvres de saint Francois de
Sales,Tome XX (Lettres, X: 1621-1622), Annecy 1918, p. 219.

[22]/bid.

[23]ld., Traité de 'Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 339.
[24]/bid., p. 347

[25]/bid., pp. 338-339.

[26]Cf.Discours aux évéques, prétres, religieux et religieuses, séminaristes et catéchistes, Bratislava, 13
septembre 2021:L°Osservatore Romano, 13 septembre 2021, pp. 11-12.

[27]Cf./bid.
[28]S.Francois de Sales, Traité de I'Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 444.

[29]«Je les menais avec des attaches humaines [Vulg:in funiculis Adam], avec des liens d’amour; j'étais pour
eux comme ceux qui soulévent un nourrisson tout contre leur joue, je m’inclinais vers lui et le faisais manger».

[30]S.Francois de Sales, Traité de I'’Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 444.
[31]/bid., pp. 444-445.

[32]/bid., p. 434.

[33]/bid., p. 446.

[34]Ritorniamo a sognare. La strada per un futuro migliore, Conversazione con Austen lvereigh, Piemme, Milano
2020, p. 8.

[35]S.Francois de Sales, Philothée. Introduction a la vie dévote, inEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris
1969, p. 31.

[36]bid., pp. 31-32.



33
[37]Ibid., p.32.

[38]/bid.

[39]/bid.

[40]/bid., p. 33.

[41]Ibid., p 23.

[42]Lett. ap.Sabaudiae gemmaa I'occasion duquatrieme centenaire de la naissance de saint Frangois de Sales
Docteur de I'Eglise(29 janvier 1967):AAS59 (1967), p. 119.

[43]Conc. CEcum.Vat.ll, Const. dogm.Lumen gentium, n. 11.

[44]Exhort. ap.Gaudete et exsultate, n. 11:AAS110 (2018), p. 1114.

[45]Ibid.

[46]S.Francois de Sales, Traité de I'Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p.682.

[47]Exhort. ap.Evangelii gaudium(24 novembre 2013), n. 6:AAS105 (2013), pp. 1021-1022.

[48]S.Francois de Sales, Traité de 'Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969,pp. 682-
683.

[49]/bid., p. 683.

[50]Exhort. ap.Evangelii gaudium, n. 2:AAS105 (2013), pp. 1019-1020.

[51]S.Francois de Sales, Traité de I'’Amour de Dieu, inCEuvres, éd. André Ravier, Gallimard, Paris 1969, p. 685.

[52]/bid., p. 684.

[53]/bid., pp. 687-688.

[54]Ibid., p. 971.

[55] Ibid.

[56]Discours, 350, 3: PL 39, p. 1535.

[02021-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

APOSTOLIC LETTER



34
TOTUM AMORIS EST

OF THE HOLY FATHER

FRANCIS

ON THE FOURTH CENTENARY OF THE DEATH

OF SAINT FRANCIS DE SALES

“‘EVERYTHING PERTAINS TO LOVE”.[1] These words summarize the spiritual legacy left to us by Saint Francis
de Sales, who died four centuries ago, on 28 December 1622, in Lyon. Slightly more than fifty years of age, he
had been the “exiled” Bishop and Prince of Geneva for some two decades, and had come to Lyon on what was
to be his last diplomatic mission. The Duke of Savoy had asked him to accompany Cardinal Maurice of Savoy to
Avignon, where they were to pay homage to the young King Louis XIII, then returning to Paris through the
Rhéne valley following a victorious military campaign in the south of France. Exhausted and in poor health,
Francis had undertaken the journey in a pure spirit of service. “Were it not most helpful to them for me to make
this trip, | would surely have many good reasons to excuse myself. Yet if | can be of help, alive or dead, | will not
refuse, but go or let myself be dragged there”.[2] That was his temperament. Upon his arrival in Lyon, he stayed
at the monastery of the Visitation Sisters, in the gardener’s lodge, so as not to be a burden and to be free to
meet with anyone who so desired.

Long disenchanted by the “fleeting glories of the court”,[3]he spent those final days exercising his pastoral
ministry amid a flurry of appointments: confessions, conversations, conferences, sermons, and, of course, letters
of spiritual friendship. The deepest reason for such a way of life, completely centred on God, had become
clearer to him over time. He explained it with simplicity and precision in his celebrated Treatise on the Love of
God. “At the very thought of God, one immediately feels a certain delightful emotion of the heart, which testifies
that God is God of the human heart”.[4] These words are a perfect synthesis of his thought. An experience of
God is intrinsic to the human heart. Far from a mental construct, it is a recognition, filled with awe and gratitude,
of God’s self-manifestation. In the heart and through the heart, there comes about a subtle, intense and unifying
process in which we come to know God and, at the same time, ourselves, our own origins and depths, and our
fulfilment in the call to love. We discover that faith is no blind emotion, but primarily an attitude of the heart,
whereby we entrust ourselves to a truth that appeals to our consciousness as a “sweet emotion” and awakens in
response, as he was wont to say, an enduring benevolence towards all of creation.

In this light, we can understand why Saint Francis de Sales felt that there was no better place to find God, and to
help others to find him, than in the hearts of the women and men of his time. He had learned this, from his
earliest years, by developing a keen insight both into himself and into the human heart.

Francis’ profound sense of God’s presence amid the events of daily life was evident in those last days in Lyon.
He shared with his Visitation Sisters how he wished to be remembered by them: “| said everything in just two
words, when | told you to refuse nothing and to desire nothing; | have nothing more to say to you”.[5] This was
no mere voluntarism, “a will lacking humility”,[6]the subtle temptation along the path to holiness that confuses it
with self-justification, the worship of the human will and its powers, and results in “a self-centred and elitist
complacency, bereft of true love”.[7] Still less was it a matter of pure quietism, a passive and emotionless
abandonment to a doctrine stripped of the flesh and history.[8] Instead, it was the fruit of his contemplation of the
life of the incarnate Son. On 26 December, the saint spoke to the Sisters from the heart of the Christmas
mystery: “Do you see the baby Jesus in the crib? He accepts all the discomforts of that season, the bitter cold
and everything that the Father lets happen to him. He does not refuse the small consolations that his Mother
gives him; we are not told that he ever reached out for his Mother’s breast, but left everything to her care and
concern. So too, we ourselves should neither desire nor refuse anything, but accept all that God sends us, the
bitter cold and the discomforts of the season”.[9] We are struck by how Francis recognized the importance of
concern for the human dimension. At the school of the incarnation, he had learned to interpret history and to
approach life with confidence and trust.



35

The criterion of love

By experience, Francis had come to realize that desire is at the root of all true spiritual life, but also the cause of
its debasement. Drawing abundantly from the spiritual tradition that had preceded him, he recognized the
importance of constantly testing desire through the exercise of discernment. He found the ultimate criterion for
this assessment in love. In that final conference in Lyon, on the feast of Saint Stephen, two days before his
death, he had said: “It is love that grants perfection to our works. | will tell you much more. Take a person who
suffers martyrdom for God with an ounce of love; that person merits much, since he could give nothing greater
than his own life. Yet another person who has only suffered a scratch with two ounces of love will have much
more merit, because it is charity and love that give value to our works”.[10]

With remarkable realism, Francis went on to speak of the complex relationship between contemplation and
action: “You know, or you should know, that contemplation is in itself better than activity and the active life;
nonetheless, if one finds greater union [with God] in the active life, then that is better. If a Sister in the kitchen
holding a pan over the fire has greater love and charity than another Sister, that material fire will not hold her
back but instead help her to become more pleasing to God. It frequently happens that people are united to God
as much in activity as in solitude; in the end, it always comes back to the question of where the greatest love is
to be found”.[11] This, then, is the truly important thing, more important than any kind of useless rigidity or self-
absorption: to keep asking at every moment, in every decision, in every situation in life, where the greatest love
is to be found. Not by chance, Saint John Paul Il would call Francis de Sales the “Doctor of Divine Love”,[12]not
simply because he had written a weighty Treatise on that subject, but first and foremost because he was an
outstanding witness to that love. His writings were no theory concocted behind a desk, far from the concerns of
ordinary people. His teachings were the fruit of a great sensitivity to experience. He merely translated into
doctrine what, enlightened by the Spirit, he had experienced and learned in the course of his remarkably
innovative pastoral activity. We find it summed up in the Preface to the Treatise on the Love of God: “In Holy
Church, everything pertains to love, lives in love, is done for love and comes from love”.[13]

Early education: the adventure of coming to know oneself in God

Francis was born on 21 August 1567 in the Castle of Sales, near Thorens, the son of Francois de Nouvelles,
Lord of Boisy, and Frangoise de Sionnaz. “His life spanned two centuries, the sixteenth and the seventeenth,
and he embodied the best of the teachings and cultural achievements of the century then drawing to a close,
reconciling the inheritance of humanism with the striving for the Absolute proper to the currents of
mysticism”.[14]

After his early education, first in the College of La Roche-sur-Foron and then in that of Annecy, Francis went to
Paris, to the recently founded Jesuit College of Clermont. In the capital of the Kingdom of France, devastated by
the wars of religion, he experienced two consecutive interior crises that would have a lasting mark on his life. A
fervent prayer offered in the Church of Saint-Etienne-des-Grés, before the Black Madonna of Paris, would
kindle, amid the darkness of his heart, a fire that would continue to burn within him and provide the key to
understanding his own experience and that of others. “Whatever may happen, Lord, you who hold everything in
your hands and whose ways are all justice and truth, ... | will love you, Lord, ... | will love you here, O my God; |
will hope always in your mercy and ever repeat your praise... O Lord Jesus, you will always be my hope and my
salvation in the land of the living”.[15]

Attaining peace, Francis recorded those words in his journal. The experience of this crisis, with its anxiety and
uncertainties, would remain illuminating for him, and provide him with a singular approach to the mystery of
God’s relationship with humanity. It helped him gain insight into the lives of others and to recognize, with a
refined spirit of discernment, the interior attitude that unites thought and feeling, reason and affections, which he
called the “God of the human heart”. As a result, Francis was never in danger of attributing theoretical
importance to his own personal experience and absolutizing it. Rather, he learned something remarkable, the
fruit of grace: the ability to discern, in God, his own lived experience and that of others.

Although he never claimed to develop a theological system as such, his reflection on the spiritual life proved to



36

be of outstanding theological importance, for it embodied two essential dimensions of any genuine theology. The
first isthe spiritual lifeitself, for it is in humble and persevering prayer, in openness to the Holy Spirit, that we
attempt to understand and communicate the word of God; theologians emerge from the crucible of prayer. The
second isthe life of the Church,the ability to think in the Church and with the Church. Theology itself has felt the
effects of our individualist culture, yet Christian theologians are called to carry out their work immersed in the life
of the community, breaking within it the bread of the word.[16] The thought of Francis de Sales, albeit on the
margins of the scholarly disputes of his age and respectful of them, was characterized by these two essential
dimensions.

The discovery of a new world

After completing his course in the humanities, Francis took up studies in law at the University of Padua. On his
return to Annecy, he had already decided upon the direction of his life, despite resistance on the part of his
father. Ordained a priest on 18 December 1593, in early September of the following year, at the request of
Bishop Claude de Granier, he was called to carry out a difficult mission in Le Chablais, a territory belonging to
the Diocese of Annecy. Though Calvinist, Le Chablais, through an intricate web of wars and peace treaties, had
passed once more under the control of the Duchy of Savoy. These were intense and exciting years, when
Francis discovered his gifts as a mediator and a man of dialogue, as well as a certain intransigence that he
would later acknowledge. He also devised several bold and original pastoral practices, like the
famousaffichesposted everywhere and even slipped under house doors.

In 1602, Francis returned to Paris, charged with pursuing a sensitive diplomatic mission on behalf of Bishop de
Granier at the specific direction of the Apostolic See, following yet another change in the political and religious
landscape of the territory of the Diocese of Geneva. Despite the good intentions of the King of France, the
mission was a failure. To Pope Clement VIII he wrote, “After nine whole months, | have been forced to retrace
my steps, having accomplished almost nothing”.[17] Yet that mission proved unexpectedly enriching for him and
for the Church from the human, cultural and religious standpoint. In whatever free time his diplomatic
negotiations allowed, Francis preached in the presence of the King of France and his court. He formed important
friendships and, above all, immersed himself completely in the extraordinary spiritual and cultural blossoming of
the modern capital of the Kingdom.

There everything was in constant ferment. Francis was impressed and intrigued by the great issues emerging in
the world, by the novel ways in which they were being approached, by the new and remarkable interest in
spirituality and the unprecedented questions it raised. In a word, he sensed an authentic “epochal shift’ that
demanded a response couched in language both old and new. This was certainly not the first time that he had
encountered individual fervent Christians, but now things were different. Paris was no longer the city devastated
by the wars of religion that he had known in the years of his education, or by the bitter conflicts that he had seen
in the Chablais. Instead, he encountered something unexpected: a flood “of saints, true saints, in great numbers
and in all places”.[18] There were men and women of culture, professors of the Sorbonne, civil authorities,
princes and princesses, servants and maids, men and women religious. A whole world athirst for God in a
variety of ways.

Encountering those people and their questions was among the most significant and providential events of his
life. Days that had seemed useless and unfruitful thus became an incomparable school for interpreting the spirit
of the age, without pandering to it. Francis, the skilful and untiring controversialist, was being transformed by
grace into an insightful observer of his times and an extraordinary director of souls. His pastoral activity, his
great works — thelntroduction to the Devout Lifeand the Treatise on the Love of God- and the thousands of letters
on spiritual friendship he wrote to convents and monasteries, to religious and nuns, and to courtiers and ordinary
folk, to say nothing of his encounter with Jane Frances de Chantal and the foundation of the Order of the
Visitation in 1610: none of these would be conceivable apart from that interior turning point. Gospel and culture
thus found in him a fruitful synthesis, which led to the development of a method that, once it had taken shape,
was to reap an abundant and enduring harvest.

In one of his very first letters on spiritual direction and friendship, sent to a religious community he had visited in



37

Paris, Francis spoke quite modestly of “his method”, which differed from others and aimed at genuine reform. It
was a method that renounced all harshness and respected completely the dignity and gifts of a devout soul,
whatever its frailties. He wrote: “I wonder whether another difficulty can also be raised concerning your reform:
perhaps those who imposed it on you have treated the wound too harshly... | appreciate their method, although
it is not what | am in the habit of using, especially with regard to noble and cultivated spirits like yours. | believe it
is better simply to indicate the disease and put the scalpel in their hands, so that they themselves can make the
necessary incision. Yet do not for this reason neglect the reform that you need”.[19] These words display that
insight that was to make Salesian optimism famous and leave a lasting mark on the history of spirituality through
its later flowering, as, for example, in the case of Saint John Bosco some two centuries later.

Upon his return to Annecy, Francis was ordained a bishop on 8 December of that same year 1602. The
influence of his episcopal ministry on the Europe of his day and for centuries afterwards was immense. “He was
an apostle, preacher, writer, a man of action and of prayer, devoted to realizing the ideals of the Council of
Trent. Engaged in controversies and dialogue with the Protestants, he came to realize increasingly, along with
the need for theological discussion, the effectiveness of personal relationships and charity. He was charged with
diplomatic missions in Europe and with tasks of mediation and reconciliation in society”.[20] Above all else,
Francis was an interpreter of epochal changes and a spiritual guide in an age of renewed thirst for God.

Charity does everything for her children

Between 1620 and 1621, as he neared the end of his life, Francis wrote to one of his priests a letter that sheds
light on his view of the times in which he lived. He encouraged his correspondent’s desire to compose new
works to respond to new questions, and showed that he recognized the need for such works. “I must tell you that
as | become more aware each day of the humours of the world, | desire ever more passionately that God in his
goodness should inspire one of his servants to write in a way suited to the tastes of this poor world”.[21] He gave
as his reason his own view of the age: “The world is becoming so delicate that, in a little while, no one will dare
any longer to touch it except with velvet gloves, or tend its wounds except with perfumed bandages; yet what
does it matter, if only men and women are healed and finally saved? Charity, our queen, does everything for her
children”.[22] This was no pious platitude or an expression of resignation in the face of defeat. Rather, it was a
realization that the world was changing and the mark of a completely evangelical sense of the need to respond
to those changes.

Francis had early come to that realization and he expressed it in his Preface to the Treatise on the Love of God-
“I have taken into consideration the thinking of people of this age, nor could | do otherwise: it is very important to
keep in mind the times in which one writes”.[23] Then, begging the reader’s indulgence, he went on: “If you find
the style a little different from that which | used in the/ntroduction, and both of them different from the style of
theDefence of the Cross, you should know that much is learned and forgotten in nineteen years. The language
of warfare differs from that of peace, and we speak in one way to young apprentices and in another to older
confreres”.[24] Yet in response to changing times, where should one begin, if not from the history of God’s
dealings with humanity? This was the ultimate intent of the Treatise: “My intention is but to represent, with
simplicity and straightforwardly, without artifice and certainly without false colours, the history of the birth,
progress, decline, operations, properties, advantages and sublime qualities of divine love”.[25]

The demands of an epochal shift

On this anniversary of the fourth centenary of his death, | have given much thought to the legacy of Saint Francis
de Sales for our time. | find that his flexibility and his far-sighted vision have much to say to us. Partly by God’s
gift and partly thanks to his own character, but also by his steady cultivation of lived experience, Francis
perceived clearly that the times were changing. On his own, he might never have imagined that those changes
represented so great an opportunity for the preaching of the Gospel. The word of God that he had loved from his
youth now opened up before him new and unexpected horizons in a rapidly changing world.

That same task awaits us in this, our own age of epochal change. We are challenged to be a Church that is
outward-looking and free of all worldliness, even as we live in this world, share people’s lives and journey with



38

them in attentive listening and acceptance.[26] That is what Francis de Sales did when he discerned the events
of his times with the help of God’s grace. Today he bids us set aside undue concern for ourselves, for our
structures and for what society thinks about us, and consider instead the real spiritual needs and expectations of
our people.[27] In our own time too, it is helpful to revisit some of the crucial decisions he made, so that we for
our part can respond to today’s changes with the wisdom born of the Gospel.

Wind and wings

The first of those decisions was to reinterpret and propose anew to each man and woman, in his or her specific
condition, the beauty of our relationship with God. The ultimate reason and practical purpose of his Treatisewas
to illustrate to his contemporaries the attractiveness of the love of God. “What”, he asks, “are the ‘cords’ that
God’s providence uses to draw our hearts to his love?”’[28] Echoing the words of the prophet Hosea
(11:4),[29]he defines those ordinary means as “cords of humanity, charity and friendship”. “Clearly”, he writes,
“we are not drawn to God by chains of iron, like bulls or oxen, but by invitations, enticements and holy
inspirations; these are thecords of Adam and of human kindness, rightly befitting the human heart, which is
naturally free”.[30] By those same cords, God brought his people forth from slavery, taught them to walk and
held them by the hand, like fathers and mothers with their children. His was not the way of external imposition,
despotic and arbitrary power, or violence, but that of a persuasiveness that respects our human freedom. “The
power of grace” — Francis continues, surely thinking of the many life stories he had encountered — “does not
constrain the heart, but attracts it. Grace possesses a holy violence, not to violate our liberty but to guide it to
love. Grace acts strongly, yet in such a pleasing way that our will is not overwhelmed by so powerful a force;
while pressing us, it does not oppress our liberty. Consequently, we are able, before all its might, to consent to
or resist its promptings at our pleasure”.[31]

Earlier, Francis had spoken of this relationship using a curious example drawn from ornithology: “There are
certain birds, Theotimos, that Aristotle calls ‘apodans’, because they have such short and weak legs as to be of
no use to them; it is as if they did not even have them. Should they fall to the ground, they remain there, unable
to take flight because, without the use of legs or feet, they cannot rise and take wing. Consequently, they remain
on the ground and die there, unless a gust of wind, compensating for their inability, lifts them up, as it often does
with other things. If, in that case, they flap their wings in response to the thrust of the wind, the wind itself will
continue to help them by thrusting them ever higher, in order to help them to fly higher and higher”.[32] The
same holds true for us: we were created by God to fly, to spread our wings in response to the call to love, but
once we fall to earth, unless we choose to open those wings to the wind of the Spirit, we risk never again being
able to fly.

This, then, is how God’s grace comes to us: by “cords of Adam”, bonds of humanity and love. God’s power can
always lift us up to take flight, yet hisdouceur, his loving kindness, is such that he respects our freedom. It is up
to us either to take flight or to remain on the ground. Even as he bestows his grace, God would not have us rise
without our consent. Francis can thus conclude: “God’s inspirations, Theotimos, anticipate us and make
themselves felt before we are even aware of them, but once we become aware of them, it is up to us either to
consent and follow their lead, or to refuse and reject them. They make themselves felt by us without us; yet
without us they do not bring about our consent”.[33] In our relationship with God we always experience a
gratuitousness that testifies to the depth of the Father’s love for us.

At the same time, this grace never makes us passive. It leads us to realize that God'’s love radically precedes us,
and that his first gift consists precisely in our acceptance of that love. Each person therefore is responsible for
cooperating with his or her own fulfilment, with spreading his or her wings with confident trust before the gust of
God’s wind. Here we see an important aspect of our human vocation. “In the Genesis account, God commands
Adam and Eve to be fruitful. Humankind has a mandate to change, to build, to master creation in the positive
sense of creating from it and with it. So what is to come doesn’t depend on some unseen mechanism, a future in
which humanity is a passive spectator. No: we are protagonists, we are — if | can stretch the word —co-
creators”.[34]That is what Francis de Sales recognized and sought to pass on through his ministry of spiritual
guidance.



39

True devotion

A second great crucial decision of Francis was to approach the issue of devotion. Here too, as in our own day,
the dawning of a new age had raised a number of questions. Two aspects of the issue need to be understood
and re-appropriated today. The first regards the very idea of devotion, the second its universal and popular
character. At the beginning of thelntroduction to the Devout Life, Francis clarifies the meaning of devotion: “It is
necessary, first of all, to know in what the virtue of devotion consists. There is only one true devotion, and many
false and vain ones. Unless you can distinguish true devotion, you can fall into error and waste your time running
after some useless and superstitious devotion”.[35]

Francis’ description of false devotion is delightful and ever timely. Everyone can relate to it, since he salts it with
good humour. “Someone attached to fasting will consider himself devout because he doesn'’t eat, even though
his heart is filled with bitterness; and while, out of love for sobriety, he will not let a drop of wine, or even water,
touch his tongue, he will not scruple to drench it in the blood of his neighbour through gossip and slander.
Another will consider himself devout because all day long he mumbles a string of prayers, yet remains heedless
of the evil, arrogant and hurtful words that his tongue hurls at his servants and neighbours. Yet another will
readily open his purse to give alms to the poor, but cannot wring an ounce of mercy from his heart in order to
forgive his enemies. Another still will pardon his enemies, yet never even think of paying his debts; it will take a
lawsuit to make him do so”.[36] All these, of course, are perennial vices and struggles, and they lead the saint to
conclude that “all these fine people, commonly considered devout, most surely are not”.[37]

The origin of true devotion is to be found elsewhere; its deepest roots are in God'’s life dwelling within our hearts.
“True and lively devotion presupposes the love of God; indeed, it is none other than a genuine, and not generic,
love of God”.[38] In Francis’ lively language, devotion is “a sort of spiritual alertness and energy whereby charity
acts within us or, we act by means of it, with promptness and affection”.[39] For this reason, devotion does not
exist alongside charity, but is one of its manifestations, while at the same time leading back to it. Devotion is like
a flame with regard to fire: it increases the intensity of charity without altering its quality. “In the end, charity and
devotion can be said to differ from one another as fire from a flame. Charity is a spiritual fire that, when fanned
into flame, is called devotion. Devotion thus adds nothing to the fire of charity but the flame that makes charity
prompt, active and diligent, not only in the observance of God’s commandments but also in the exercise of his
divine counsels and inspirations”.[40] Understood in this way, devotion is far from something abstract. Rather, it
becomes a style of life, a way of living immersed in our concrete daily existence. It embraces and discovers
meaning in the little things: food and dress, work and relaxation, love and parenthood, conscientiousness in the
fulfilment of our duties. In a word, it sheds light on the vocation of each individual.

Here we begin to see the popular dimension of devotion, which is present from the very first words of
thelntroduction to the Devout Life: “Almost all those who have treated of devotion have sought to instruct
persons living apart from the world, or at least they have taught a kind of devotion that leads to such isolation. |
intend to offer my teachings to those who live in cities, in families, at court and who, by virtue of their state in life,
are obliged to live in the midst of others”.[41] Those who think that devotion is restricted to some quiet and
secluded setting are greatly mistaken. Devotion is meant for everyone, in every situation, and each of us can
practise it in accordance with our own vocation. As Saint Paul VI wrote on the fourth centenary of the birth of
Francis de Sales, “Holiness is not the prerogative of any one group, but an urgent summons addressed to every
Christian: ‘Friend, come up higher’ (Lk14:10). All of us are called to ascend the mountain of God, albeit not each
by the same path. ‘Devotion must be practiced differently by the gentleman, the craftsman, the chamberlain, the
prince, the widow, the young woman, the wife. Moreover, the practice of devotion must be adapted to the
abilities, affairs and duties of each™.[42] To live in the midst of the secular city while nurturing the interior life, to
combine the desire for perfection with every state of life, and to discover an interior peace that does not separate
us from the world but teaches us how to live in it and to appreciate it, but also to maintain a proper detachment
from it. That was the aim of Francis de Sales, and it remains a valuable lesson for men and women in our own
time.

This was also the teaching of the Second Vatican Council on the universal vocation to holiness: “Strengthened
by so many and such great means of salvation, all the faithful, whatever their condition or state, are called by the
Lord — each in his or her own way — to that perfect holiness by which the Father himself is perfect”.[43] Each in



40

his or her own way... “We should not grow discouraged before examples of holiness that appear
unattainable”.[44] Mother Church proposes them to us not to copy them, but so that we can be spurred on in our
pursduit of the specific path that the Lord has chosen for each of us. “The most important thing is that each
believer discern his or her own path, that they bring out the very best of themselves, the most personal gifts that
God has placed in their hearts (cf. 7 Cor12:7)".[45]

The ecstasy of life

Saint Francis thus came to view the entirety of the Christian life as “the ecstasy of work and life”.[46]For him,
Christianity was not to be confused with a facile escapism or self-absorption, much less a dull and dreary
obedience. We know that this danger can always be present in the life of faith. Indeed, “there are Christians
whose lives seem like Lent without Easter”, and while we can understand the grief of people who have to endure
great suffering, “slowly but surely we all have to let the joy of faith begin to revive as a quiet yet firm trust, even
amid the greatest distress”.[47]

Allowing joy to blossom in our hearts is what Francis de Sales means by “the ecstasy of work and life”. In this
way, “we live not only a civil, honest and Christian life, but a superhuman, spiritual, devout and ecstatic life, a life
that in any case is beyond and above our natural condition”.[48]Here we arrive at the central, luminous pages of
the Treatise, where that “ecstasy” is presented as the joyous exuberance of a Christian life that transcends the
mediocrity of mere conformity. “Not to steal, lie, or swear in vain; to love and honour one’s father; not to kill: this
is to live in accord with natural reason. But to forsake all our goods, to love poverty, to call her and consider her
a most delightful mistress, to consider reproach, persecution and martyrdom as happiness and blessing, to
preserve absolute chastity, to live in the world contrary to all the wisdom of the world and against the tide of this
life by habitual resignation, renunciation and acts of self-abnegation: this is not to live in ourselves, but above
and beyond ourselves. And because no one can go out of and above himself in this manner unless the eternal
Father draw him, it follows that this kind of life is a perpetual rapture and a continual ecstasy of action and
operation”.[49]

A life, in other words, that rediscovers the wellsprings of joy and avoids the temptation of self-centredness. For
“the great danger in today’s world, pervaded as it is by consumerism, is the desolation and anguish born of a
complacent yet covetous heart, the feverish pursuit of frivolous pleasures, and a blunted conscience. Whenever
our interior life becomes caught up in its own interests and concerns, there is no longer room for others, no place
for the poor. God'’s voice is no longer heard, the quiet joy of his love is no longer felt, and the desire to do good
fades. This is a very real danger for believers too. Many fall prey to it, and end up resentful, angry and listless”.
[50]

To his description of “the ecstasy of work and life”, Saint Francis adds two important clarifications that remain
valid for us today. The first offers a practical criterion for discerning the authenticity of this style of life, while the
second concerns its deepest source. As the criterion of discernment, he states that while, on the one hand, this
ecstasy entails genuine self-renunciation, on the other it does not mean fleeing from life. We should constantly
remind ourselves of this, lest we risk straying from the right path. In a word, those who think they are rising to
God, yet fail to love their neighbour, are deceiving both themselves and others.

Here we find the same criterion that Francis used to measure true devotion. “If you see a person who in prayer
has raptures that exalt him above himself to God, and yet has no ecstasy of life, that is, he does not lead a life
elevated and joined to God, above all by means of constant charity, believe me, Theotimus, all his raptures are
exceedingly dubious and dangerous”. His conclusion is incisive: “Being above ourselves in prayer, but beneath
ourselves in life and action, being angelic in meditation, but brutish in conversation, is a true sign that such
raptures and ecstasies are nothing other than diversions and deceits of the evil spirit”.[51]In essence, this is
what Paul already pointed out to the Corinthians in his “hymn to charity”: “If | have prophetic powers, and
understand all mysteries and all knowledge, and if | have all faith, so as to remove mountains, but have not love,
| am nothing. If | give away all | have, and if | deliver my body to be burned, but do not have love, | gain nothing”
(1 Cor13:2-3).



41

For Saint Francis de Sales, then, while the Christian life is never without ecstasy, ecstasy is inauthentic apart
from a truly Christian life. Indeed, life without ecstasy risks being reduced to blind obedience, a Gospel bereft of
joy. On the other hand, ecstasy without life easily falls prey to the illusions and deceptions of the Evil one. The
great polarities of the Christian life cannot be resolved and eliminated. If anything, each preserves the
authenticity of the other. Truth, then, does not exist without justice, pleasure without responsibility, spontaneity
without law, and vice versa.

As for the deepest source of this ecstasy, Saint Francis astutely traces it to the love made manifest by the
incarnate Son. If indeed “love is the first act and principle of our devout or spiritual life, through which we live,
feel, and are moved” and “the spiritual life is such as our affective movements are”, then it becomes clear that “a
heart without affection has no love”, and that “a heart that has love is not without affection”.[52] The source of
this love that attracts the heart is the life of Jesus Christ. “Nothing sways the human heart as much as love”, and
this is most evident in the fact that “Jesus Christ died for us; he gave us life through his death. We live only
because he died, and died for us, as ours and in us”.[53]

These words are profoundly moving; they reveal not only a clear and insightful understanding of the relationship
between God and humanity, but also the deep bond of affection between Francis de Sales and the Lord Jesus.
The ecstasy of life and action is no abstract reality, but shines forth in the charity of Christ that culminates on the
cross. That love, far from mortifying our existence, makes it radiate with extraordinary brightness.

For this reason, Saint Francis de Sales could eloquently describe Calvary as “the mountain of lovers”.[54]For
there and there alone, do we come to realize that “it is not possible to have life without love, or love without the
death of the Redeemer. Except there, everything is either eternal death or eternal love, and the whole of
Christian wisdom consists in knowing how to choose well between them”.[55]Francis could thus conclude his
Treatise by appealing to a sermon of Saint Augustine on charity: “What is more steadfast than charity, not in
requiting injuries, but in taking no account of them? Concerned not with passing things, but with eternity? Since it
has an unshakable trust in the promises of the future life, charity can tolerate all things in this present life. It can
endure whatever it must here below, because it hopes in the promises of the world to come. Truly, charity never
fails. Cultivate it then, and thinking holy thoughts, bring forth fruits of justice. And if you should discover anything
else in praise of charity beyond what | have said here, let it become evident in your life”.[56]

All this was supremely evident in the life of the saintly Bishop of Annecy, and now, once more, it is entrusted to
each of us. May the celebration of the fourth centenary of his death help us to venerate Saint Francis de Sales
with devotion, and through his intercession may the Lord bestow the abundant gifts of the Spirit upon the journey
of his holy and faithful People.

Rome, Saint John Lateran, 28 December 2022

FRANCIS

[1]ISAINT FRANCIS DE SALES, Traite de I'amour de Dieu, Preface: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 336.

[2]ID., Lett.2103:A Monsieur Sylvestre de Saluces de la Mente, Abbé d’Hautecombe(3 November 1622),
inCEuvres de Saint Frangois de Sales, XXVI, Annecy, 1932, 490-491.

[3]ID., Lett. 1961 ‘A une Dame(19 December 1622), inCEuvres de Saint Frangois de Sales, XX (Lettres,X: 1621-
1622), Annecy, 1918, 395.

[41ID., Traité de 'amour de Dieu, |, 15: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 395.

[5]ID.,Entretiens spirituels, Dernier entretien [21]: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 1319.



42
[6]Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate(19 March 2018), 49:AAS110 (2018), 1124.

[71lbid., 57: AAS 110 (2018), 1127.
[8]CH. ibid., Nos. 37-39:AAS5110 (2018), 1121-1122.

[91SAINT FRANCIS DE SALES, Entretiens spirituels, Dernier entretien [21]: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969,
1319.

[10]Ibid., 1308.
[11]Ibid.

[12]Letter to the Right Reverend Yves Boivineau, Bishop of Annecy, on the Fourth Centenary of the Episcopal
Ordination of Saint Francis de Sales, 23 November 2002, 3:/Insegnamenti di Giovanni Paolo Il, XXV/2 (2002),
767.

[13]SAINT FRANCIS DE SALES, Traité de 'amour de Dieu, Préface, ed.RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 336.
[14]BENEDICT XVI,Catechesis, 2 March 2011:InsegnamentiV1l/1 (2011), 270.

[15]SAINT FRANCIS DE SALES, Fragments d’écrits intimes, 3:Acte d’abandon heroique, in(Euvres de Saint
Francgois de Sales, XXII (Opuscules, |), Annecy, 1925, 41.

[16]Cf.Address to the International Theological Commission(29 November 2019):L 'Osservatore Romano, 30
November 2019, p. 8.

[17]SAINT FRANCIS DE SALES, Lett. 165:A Sa Sainteté Clément Vlll(end of October, 1602), inCEuvres de Saint
Francgois de Sales, Xl (Lettres, II: 1599-1604), Annecy, 1902, 128.

[18]H. BREMOND,L humanisme devét: 1580-1660, inHistoire littéraire du sentiment religieux en France: depuis
la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, |, Jérédme Millon, Grenoble, 2006, 131.

[19]SAINT FRANCIS DE SALES, Lett. 168:Aux religieuses du monastére des «Filles-Dieu»»(22 November
1602), inCEuvres de Saint Frangois de Sales, Xl| (Lettres, 11:1599-1604), Annecy, 1902, 105.

[20]IBENEDICT XVI,Catechesis, 2 March 2011:Insegnamenti, VII/1 (2011), 272.

[21]SAINT FRANCIS DE SALES, Lett. 1869:A M. Pierre Jay(1620 or 1621), inCEuvres de Saint Francois de
Sales, XX (Lettres, X:1621-1622) Annecy, 1918, 219.

[22]Ibid.

[23]ID., Traité de I'amour de Dieu, Préface: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 339.
[24]Ibid., 347.

[25]Ibid., 338-339.

[26]Cf.Address to Bishops, Priests, Religious, Seminarians and Catechists, Bratislava, 13 September



43
2021,L’Osservatore Romano, 13 September 2021, pp. 11-12.

[27]CF. ibid.

[28]SAINT FRANCIS DE SALES, Traité de 'amour de Dieu, Il, 12: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 444.

[29]1 led them with cords of human kindness [Vulgate:in funiculis Adam], with bands of love; | was to them like
those who lift infants to their cheeks. | bent down to them and fed them”.

[B0]SAINT FRANCIS DE SALES, Traité de 'amour de Dieu, Il, 12: ed.RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 444.

[31]Ibid., 1l, 12: 444-445.

[32]Ibid., 11, 9: 434.

[33]Ibid., I, 12: 446.

[34]Let Us Dream. The Path to a Better Future.In conversation with Austen Ivereigh, New York, 2020, 4.

[35]SAINT FRANCIS DE SALES,Introduction a la vie dévote, |, 1: ed.RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 31.

[36]lbid.: 31-32.

[37]Ibid.: 32.

[38]Ibid.

[39]Ibid.

[40]Ibid.; 33.

[41]Ibid., Preface: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 23.

[42]Apostolic EpistleSabaudiae Gemmaon the Fourth Centenary of the Birth of Saint Francis de Sales, Doctor of
the Church (29 January 1967):.AAS59 (1967), 119.

[43]SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Dogmatic Constitution on the ChurchLumen Gentium, 11.

[44]Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate, 11:AAS110 (2018), 1114.

[45]Ibid.

[46]SAINT FRANCIS DE SALES, Traité de I'amour de Dieu, VI, 6: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 682.

[47]1Apostolic ExhortationEvangelii Gaudium(24 November 2013),6:AAS105 (2013), 1021-1022

[48]SAINT FRANCIS DE SALES, Traité de 'amour de Dieu, VI, 6: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 682-683.

[49]Ibid.: 683.



44
[50]Apostolic ExhortationEvangelii Gaudium,2:AAS105 (2013), 1019-1020.

[51]SAINT FRANCIS DE SALES, Traité de 'amour de Dieu, VI, 7: ed. RAVIER-DEVOS, Paris, 1969, 685.

[52]Ibid.: 684.

[53]Ibid., VII, 8: 687, 688.

[54]Ibid., XII, 13: 971.

[55]Ibid.

[56]Sermons, 350, 3: PL 39, 1535.

[02021-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

APOSTOLISCHES SCHREIBEN
TOTUM AMORIS EST
DES HEILIGEN VATERS
FRANZISKUS
ANLASSLICH DES 400. TODESTAGES
DES HEILIGEN FRANZ VON SALES

»Alles gehdrt der Liebe«.[1]In diesen seinen Worten kénnen wir das geistliche Erbe des heiligen Franz von
Sales zusammenfassen, der vor vierhundert Jahren, am 28. Dezember 1622, in Lyon verstarb. Er war etwas
Uber flnfzig Jahre alt und seit zwanzig Jahren Bischof und ,verbannter” Fiirst von Genf. Er war im Anschluss an
seinen letzten diplomatischen Auftrag nach Lyon gekommen. Der Herzog von Savoyen hatte ihn gebeten,
Kardinal Moritz von Savoyen nach Avignon zu begleiten. Gemeinsam sollten sie dem jungen Koénig Ludwig XIII.
die Ehre erweisen, der sich nach einem siegreichen Feldzug in Stdfrankreich auf dem Riickweg nach Paris iber
das Rhonetal befand. Der miide und gesundheitlich angeschlagene Franz hatte seine Reise lediglich aus einem
Geist des Dienens angetreten. »WWenn es zu Ihrem Dienst nicht sehr nitzlich wére, dass ich diese Reise
unternehme, hatte ich sicherlich viele gute und handfeste Griinde, darauf zu verzichten; aber wenn es lhnen zu
Diensten ist, werde ich mich, tot oder lebendig, nicht verweigern, sondern ich werde selber gehen oder mich
tragen lassen«.[2]Dies war sein Temperament. Als er schliellich in Lyon ankam, nahm er im Kloster der
Visitantinnen im Gartnerhaus Quartier, um nicht zu viel Unruhe zu stiften und zugleich, um freier zu sein, jeden
zu treffen, der es winschte.

Schon seit geraumer Zeit beeindruckten ihn die »schwachlichen Grélken des Hoflebens«[3]nicht mehr und so
verbrachte er auch seine letzten Tage damit, sein Hirtenamt in einer Abfolge von Terminen auszutiben:
Beichten, Gesprache, Vortrage, Predigten und die letzten, nie ausbleibenden Briefe geistlicher Freundschatft.
Der tiefe Grund fiir diesen ganz von Gott erflllten Lebensstil war ihm im Laufe der Zeit immer klarer geworden,
und er hatte ihn in seiner berihmtenAbhandlung (ber die Gottesliebeeinfach und prazise formuliert: »Sobald der
Mensch ein wenig aufmerksam an Gott denkt, fiihlt sein Herz eine gewisse begliickende Erregung, was beweist,
dass Gott der Gott des menschlichen Herzens ist«.[4]Dies ist die Synthese seines Denkens. Die
Gotteserfahrung ist eine Erkenntnis des menschlichen Herzens. Es handelt sich nicht um ein



45

Gedankenkonstrukt, sondern um ein Erkennen voller Staunen und Dankbarkeit, das aus der Offenbarung Gottes
resultiert. Im Herzen und durch das Herz findet jener feine und intensive Prozess statt, durch den der Mensch
Gott und zugleich sich selbst erkennt, den eigenen Ursprung und die eigene Tiefe, die eigene Erfiillung im Ruf
zur Liebe. Er entdeckt, dass der Glaube keine blinde Bewegung ist, sondern in erster Linie eine Haltung des
Herzens. Durch ihn vertraut sich der Mensch einer Wahrheit an, die seinem Gewissen wie eine ,sanfte
Gemltsbewegung” erscheint, die in der Lage ist, ein entsprechendes und unabdingbares ,Wohl-Wollen* fiir jede
geschaffene Wirklichkeit zu wecken, wie er gern sagte.

So betrachtet versteht man, dass es fiir den heiligen Franz von Sales keinen besseren Ort gab, um Gott zu
finden und anderen bei der Suche nach ihm zu helfen, als im Herzen einer jeder Frau und eines jeden Mannes
seiner Zeit. Er hatte dies gelernt, indem er sich selbst von friihester Jugend an mit groBer Aufmerksamkeit
beobachtete und das menschliche Herz ergriindete.

Mit dem innigen Gefiihl eines von Gott durchdrungenen Alltags hatte er bei der letzten Begegnung in jenen
Tagen in Lyon seinen Visitantinnen den Satz hinterlassen, mit dem er in ihnen die Erinnerung an ihn kiinftig zu
besiegeln wiinschte: »Mit den beiden Worten: Nichts verlangen — nichts abschlagen, habe ich euch alles
gesagt«.[5]Damit ist jedoch nicht eine Ubung des reinen Voluntarismus gemeint, »ein Wille ohne Demut«,[6]jene
subtile Versuchung auf dem Weg zur Heiligkeit, die diese mit der Rechtfertigung aus eigenen Kréften
verwechselt, mit der Uberhdhung des menschlichen Willens und des eigenen Kénnens, »das [...] sich in eine
egozentrische und elitdre Selbstgefalligkeit, ohne wahre Liebe«[7]lUbersetzt. Ebenso wenig handelte es sich
dabei um einen reinen Quietismus, ein passives unbeteiligtes Befolgen einer Lehre ohne Fleisch und ohne
Geschichte.[8]Dieser oben genannte Satz kam vielmehr aus der Betrachtung des Lebens des
menschgewordenen Sohnes Gottes. Es war am 26. Dezember und der Heilige sprach zu den Schwestern, die
gerade das Weihnachtsgeheimnis begingen: »Schaut auf das Jesulein in der Krippe. Es ertragt Ungemach und
Kalte und alles, was der himmlische Vater zulasst. Es weist aber auch die kleinen Erleichterungen, die seine
Mutter ihm verschafft, nicht ab. Haben wir je gelesen, dass es seine Handchen nach der Mutterbrust verlangend
ausgestreckt? Alles hat es der Sorge und Firsorge seiner Mutter tiberlassen. Auch wir sollen nichts verlangen —
nichts abschlagen, sondern alles, was Gott schickt, annehmen, Ungemach und Kalte«.[9]Es bewegt, wie
bedacht er darauf ist, die Sorge um das Menschliche als unerlasslich anzuerkennen. In der Schule der
Menschwerdung hatte er also gelernt, die Geschichte zu verstehen und sich vertrauensvoll auf sie einzulassen.

Das Kriterium der Liebe

Durch die Erfahrung hatte er die Sehnsucht als die Wurzel eines jeden wahren geistlichen Lebens und zugleich
als den Ort seiner Verfalschung erkannt. Aus diesem Grund hatte er, der stark aus der geistlichen Tradition
schopfte, die ihm vorausgegangen war, verstanden, wie wichtig es ist, das Verlangen in einer standigen
Unterscheidungstibung unaufhdrlich zu prifen. Das entscheidende Kriterium fir seine Bewertung hatte er in der
Liebe gefunden. Bei eben jenem letzten Besuch in Lyon, am Stephanstag, zwei Tage vor seinem Tod, sagte er:
»Wie ich schon vorhin sagte, nicht die GréRe der Arbeit ist es, die Gottes Wohlgefallen erregt, sondern die
Liebe, mit der wir sie ausfiihren [...] Ich gehe noch einen Schritt weiter: Ein Mensch erduldet mit einer Unze
Liebe den Martertod fiir Gott. Gewiss, ein grofies Verdienst, denn niemand kann mehr geben als sein Leben.
Ein anderer Mensch ertragt einen Nasenstiber mit zwei Unzen Liebe. Er hat viel mehr Verdienst, denn die Liebe
gibt den Dingen ihren Wert«.[10]

Uberraschend konkret beschreibt er im weiteren Verlauf das schwierige Verhaltnis zwischen Kontemplation und
Aktion: »lhr wisst, dass das beschauliche Leben wertvoller ist als das tatige Leben. Ist aber im tatigen Leben
eine innigere Vereinigung mit Gott vorhanden, dann ist es kostbarer als das beschauliche. Eine
Kichenschwester steht bei den Kochtépfen am offenen Feuer; sie liebt Gott inniger und tiefer als eine andere,
die sich der Beschauung hingibt. Das materielle Feuer schadet nicht ihrer Liebe, ja es hilft ihr im Gegenteil, Gott
noch wohlgefalliger zu sein. Es ist gar nicht so selten, dass man bei einer Arbeit mit Gott ebenso vereint ist wie
in der Einsamkeit. Ich kann nur immer wieder das eine sagen: Wo mehr Liebe, da mehr
Vollkommenheit«.[11]Das ist die eigentliche Frage, die jede nutzlose Starre oder Selbstbezogenheit schwungvoll
Uberwindet: sich in jedem Moment, bei jeder Entscheidung, in jeder Lebenslage zu fragen, wo sich die grélere
Liebe findet. Es ist kein Zufall, dass der heilige Franz von Sales von Johannes Paul Il. »Lehrer der géttlichen
Liebe«[12]genannt worden ist, nicht nur, weil er eine groReAbhandlungdariber geschrieben hat, sondern vor



46

allem, weil er ihr Zeuge gewesen ist. Andererseits kdnnen auch seine Schriften nicht als eine am griinen Tisch
verfasste Theorie betrachtet werden, weit entfernt von den Sorgen der einfachen Menschen. Seine Lehre ist
vielmehr aus einem aufmerksamen Hoéren auf die Erfahrung hervorgegangen. Er hat lediglich das in eine Lehre
umgewandelt, was er mit Scharfsinn und vom Geist erleuchtet in seinem einzigartigen und innovativen
pastoralen Wirken gelebt und verstanden hat. Eine Synthese dieser Vorgehensweise findet sich

im VorwortderselbenAbhandlung (ber die Gottesliebe: »Alles gehdrt der Liebe, alles liegt in der Liebe, alles ist
fur die Liebe, alles ist aus Liebe in der heiligen Kirche«.[13]

Die Jahre der ersten Prdgung: das Abenteuer, sich in Gott zu erkennen

Franz wurde am 21. August 1567 im Schloss von Sales in der Nahe von Thorens als Sohn von Frangois de
Nouvelles, des Herren von Boisy, und Francoise de Sionnaz geboren. »Sein Leben spielte sich im Ubergang
zwischen zwei Jahrhunderten ab, dem 16. und dem 17., er nahm das Beste der Lehren und kulturellen
Errungenschaften des ausgehenden Jahrhunderts in sich auf und verséhnte das humanistische Erbe mit dem
Streben nach dem Absoluten, das den mystischen Strémungen zu eigen war«.[14]

Nach der anfanglichen kulturellen Bildung, zunachst am Kolleg von La Roche-sur-Foron und dann an jenem von
Annecy, kam er nach Paris an das neu gegriindete Jesuitenkolleg Clermont. In der Hauptstadt des durch die
Religionskriege verwisteten Kdnigreichs Frankreich erlebte er ganz aus der Nahe das Drama zweier
aufeinander folgender tiefer innerer Krisen, die sein Leben unausldschlich pragen sollten. Jenes inbriinstige
Gebet in der Kirche St. Etienne-des-Grés vor der Schwarzen Madonna von Paris entziindete in seinem Herzen
inmitten der Dunkelheit eine Flamme, die flr immer in ihm lebendig bleiben sollte als Schlissel fir das
Verstandnis seiner eigenen Erfahrung und der anderer.»Was auch kommen mag, Herr, in dessen Hand alles
gelegt ist und dessen Wege alle Gerechtigkeit und Wahrheit sind, [...] ich will dich wenigstens in diesem Leben
lieben [...] ich werde immer auf deine Barmherzigkeit hoffen und werde stets dein Lob vermehren. [...] Herr
Jesus, du wirst immer meine Hoffnung und mein Heil im Land der Lebenden sein«.[15]

So hatte er es in seinem Heft aufgezeichnet und wieder zur Ruhe gefunden. Diese Erfahrung wird mit ihren
Beunruhigungen und Fragen firr ihn immer erleuchtend bleiben und ihm einen einzigartigen Zugang zum
Geheimnis der Beziehung Gottes zum Menschen erdffnen. Dies wird ihm helfen, dem Leben der anderen
zuzuhdren und mit feinem Unterscheidungssinn die innere Haltung zu erkennen, die das Denken mit dem
Fuhlen verbindet und die Vernunft mit den Affekten und die den ,Gott des menschlichen Herzens® beim Namen
nennt. Auf diese Weise lief Franz nicht Gefahr, seiner personlichen Erfahrung einen theoretischen Wert
beizumessen und sie zu verabsolutieren; aber etwas Aul3ergewdhnliches, eine Frucht der Gnade wurde ihm
zuteil: Er hatte gelernt, in Gott seine eigenen Erfahrungen und die der anderen zu verstehen.

Obwohl er nie den Anspruch erhob, ein echtes theologisches System zu entwickeln, war seine Reflexion iber
das geistliche Leben unbestreitbar von herausragendem theologischen Wert. Bei ihm treten die wesentlichen
Zige des Theologietreibens hervor, bei demzwei Dimensionen nie vergessen werden durfen. Die erste istdas
geistliche Leben,denn nur im demutigen und besténdigen Gebet, in der Offenheit fur den Heiligen Geist, kann
man das Wort Gottes verstehen und zum Ausdruck bringen. Theologe wird man im Schmelztiegel des Gebets!
Die zweite Dimension istdas kirchliche Leben:in der Kirche und mit der Kirche fihlen. Auch die Theologie hat
unter der individualistischen Kultur gelitten, aber der christliche Theologe erarbeitet seine Gedanken, indem er in
die Gemeinschaft eingebettet ist und in ihr das Brot des Wortes bricht.[16]Das Denken des Franz von Sales geht
aus genau diesen beiden konstitutiven Ziigen hervor, am Rand der Kontoversen damaliger theologischer
Schulen, aber mit groliem Respekt vor ihnen.

Die Entdeckung einer neuen Welt

Nach Abschluss seiner humanistischen Studien widmete er sich der Rechtswissenschaft an der Universitat
Padua. Bei seiner Rlckkehr nachAnnecy hatte er trotz des Widerstands seines Vaters bereits seine
grundsatzliche Lebensentscheidung getroffen. Am 18. Dezember 1593 wurde er zum Priester geweiht, und
Anfang September des darauffolgenden Jahres wurde er auf Einladung des Bischofs Claude de Granier zu einer
schwierigen Mission im Chablais berufen, einem zur Diézese Annecy gehdérenden Gebiet calvinistischen



a7

Bekenntnisses, das im Wirrwarr von Kriegen und Friedensvertragen erneut unter die Kontrolle des Herzogtums
Savoyen geraten war. Es waren dichte und dramatische Jahre. Hier entdeckte er neben mancher starren
Unnachgiebigkeit, die ihm spater zu denken geben sollte, seine Gaben als Vermittler und Mann des Dialogs. Er
erwies sich auch als Erfinder neuer und gewagter pastoraler Methoden, wie die beriihmten ,Flugblatter”, die
Uberall aufgehangt und sogar unter den Haustlren hindurchgeschoben wurden.

Im Jahr 1602 kehrte er nach Paris zuriick, um im Auftrag von Granier und auf genaue Anweisung des
Apostolischen Stuhls eine heikle diplomatische Mission zu erfiillen, nachdem sich die politisch-religiésen
Verhaltnisse im Gebiet des Bistums Genf zum wiederholten Mal geéndert hatten. Trotz der guten Absichten des
Kdnigs von Frankreich scheiterte die Mission. Er selbst schrieb an Papst Clemens VIIl.:»So war ich gezwungen,
nach vollen neun Monaten zurtickzukehren, und habe kaum etwas erreicht«.[17]Dennoch erwies sich diese
Mission fir ihn und fiir die Kirche als ein unerwarteter Reichtum in menschlicher, kultureller und religidser
Hinsicht. In der freien Zeit, die die diplomatischen Verhandlungen zulieRen, predigte Franz in Gegenwart des
K&nigs und des franzdsischen Hofes, knlipfte wichtige Beziehungen und tauchte vor allem ganz und gar in den
geistlichen und kulturellen Aufschwung der modernen Hauptstadt des Kénigreichs ein.

Dort hatte sich alles verandert und war dabei, sich weiter zu verandern. Er selbst lie? sich beriihren und
hinterfragen von den grofRen Problemen, die in der Welt auftauchten, von der neuen Art, sie zu betrachten, und
von der Uiberraschenden spirituellen Suche, die entstanden war, sowie von den noch nie dagewesenen Fragen,
die sich daraus ergaben. Kurzum, er erkannte diesen wirklichen ,Epochenibergang®, auf den man
notwendigerweise in alter und neuer Sprache antworten musste. Es war sicher nicht das erste Mal, dass er
glihenden Christen begegnete, aber es ging hier um etwas anderes. Das war nicht das von den
Religionskriegen verwiistete Paris, das er wahrend seiner Ausbildungsjahre gesehen hatte, und auch nicht der
erbitterte, in den Gebieten des Chablais geflihrte Kampf. Es war eine unerwartete Wirklichkeit: Eine Menge »von
Heiligen, von wahren Heiligen, zahlreich und lberall«.[18]Da gab es Menschen von Kultur, Sorbonne-
Professoren, Vertreter der Institutionen, Prinzen und Prinzessinnen, Diener und Dienerinnen, Ordensméanner
und Ordensfrauen. Eine auf vielfaltige Weise nach Gott dirstende Welt.

Diesen Personen zu begegnen und ihre Fragen zu erkennen, war eine der bedeutendsten Filigungen seines
Lebens. Scheinbar nutzlose und erfolglose Tage wurden auf diese Weise zu einer unvergleichlichen Schule, um
die Stimmungen der Zeit verstehen zu lernen, ohne sich ihnen anzubiedern. Der geschickte und unermudliche
Streiter verwandelte sich durch die Gnade in einen feinsinnigen Interpreten der Zeit und aul3ergewoéhnlichen
Seelenflihrer. Sein pastorales Wirken, seine grolRen Werke (dieAnleitung zum geistlichen Lebenund
dieAbhandlung liber die Gottesliebe), die Tausende von Briefen geistlicher Freundschaft, die daraus
hervorgehen sollten und innerhalb wie auf3erhalb von Klostermauern an Ménche und Nonnen, an Hofherren und
-damen sowie an einfache Menschen geschickt wurden, die Begegnung mit Johanna Franziska von Chantal und
selbst die Griindung desOrdens von der Heimsuchung Mariensim Jahr 1610 wiirden ohne diese innere Wende
unverstandlich bleiben. Evangelium und Kultur gingen also eine fruchtbare Verbindung ein, aus der die
Eingebung einer wirklichen Methode hervorging, die zur Reife gelangt war und eine nachhaltige und reiche
Ernte versprach.

In einem der allerersten Briefe der geistlichen Begleitung und Freundschaft, den er an eine der Gemeinschaften
schickte, die er in Paris besucht hatte, spricht Franz von Sales, wenn auch mit tiefer Demut, von ,seiner
Methode*, die sich von anderen unterscheidet, im Hinblick auf eine echte Reform. Es ist eine Methode, die auf
Harte verzichtet und ganz und gar auf die Wirde und die Fahigkeit einer frommen Seele baut, trotz ihrer
Schwachen:»lch frage mich, ob es nicht noch ein anderes Hindernis fiir Eure Reform gibt. Vielleicht haben jene,
die diese Reform vorgeschlagen haben, die Wunde zu rauh aufgerissen. [...] Ich lobe ihre Methode, wenn sie
auch nicht die meine ist, vor allem nicht bei Seelen mit guter Verfassung, wie lhr es seid. Ich glaube, dass es
besser ist, Euch einfach das Ubel zu zeigen und Euch dann das glithende Eisen in die Hand zu driicken, damit
Ihr selbst das Ubel ausbrennt. Jedenfalls soll Euch das nicht von einer Reform abhalten«.[19]In diesen Worten
scheint jene Sichtweise durch, die den salesianischen Optimismus beriihmt gemacht und in der Geschichte der
Spiritualitat ihren nachhaltigen Abdruck hinterlassen hat, um dann immer wieder zur Blite zu gelangen, wie
zweihundert Jahre spater im Fall von Don Bosco.

Wieder zurlick in Annecy wurde er am 8. Dezember desselben Jahres 1602 zum Bischof geweiht. Der Einfluss



48

seines bischoflichen Dienstes auf das damalige Europa und die folgenden Jahrhunderte scheint immens
gewesen zu sein. »Er ist Apostel, Prediger, Schriftsteller, Mann der Tat und des Gebets; darum bemiiht, die
Ideale des Konzils von Trient umzusetzen; beteiligt an der Auseinandersetzung und am Dialog mit den
Protestanten, wobei er jenseits der notwendigen theologischen Diskussion immer mehr die Wirkkraft der
persodnlichen Beziehung und der Liebe erfahrt. Er war auch mit diplomatischen Missionen auf europaischer
Ebene sowie mit sozialen Aufgaben zur Vermittlung und zur Verséhnung betraut«.[20]Vor allem ist er ein
Interpret des Epochenwechsels und Seelenflhrer in einer Zeit, die auf neue Art nach Gott dirstet.

Die Liebe tut alles fiir ihre Kinder

Um 1620/1621, also bereits gegen Ende seines Lebens, richtete Franz an einen Priester seiner Diézese Worte,
die seine Sicht auf die damalige Zeit erhellen kénnen. Er ermutigte ihn, seinem Wunsch zu folgen und sich der
Abfassung neuartiger Texte zu widmen, welche in der Lage waren, die neuen Fragen aufzugreifen und deren
Notwendigkeit zu erkennen. »Aber, mein Gott, ich muss lhnen sagen, die Erkenntnis der Launen der Welt |asst
mich leidenschaftlich wiinschen, die géttliche Giite mdge irgendeinen ihrer Diener anregen, nach dem
Geschmack dieser armseligen Welt zu schreiben«.[21]Der Grund fiir diese Ermutigung lag in seiner eigenen
Sicht auf die Zeit: »Die Welt ist so empfindlich, dass man sie kinftig nur mit parfimierten Handschuhen
anzufassen wagen darf, ihre Wunden nur mit Zibethpflaster verbinden. Was aber wichtig ist: Warum sollen die
Menschen geheilt und wozu sollen sie gerettet werden? Unsere Koénigin, die Liebe, tut alles fir ihre
Kinder«.[22]Diese Einstellung ist nicht selbstverstandlich und auch keine endglltige Kapitulation angesichts
einer Niederlage. Es war vielmehr die Einsicht eines sich vollziehenden Wandels und der ganz
evangeliumsgemalien Notwendigkeit, zu verstehen, wie man ihn gestalten kann.

Im Ubrigen hatte er dasselbe Bewusstsein zur Reife und zum Ausdruck gebracht, als er
imVorwortderAbhandlung (ber die Gottesliebeeinfihrend schrieb: »Naturlich beriicksichtigte ich die
Geistesverfassung unserer Zeit. Ich musste es tun; es ist sehr wichtig zu wissen, in welcher Zeit man
schreibt«.[23]Um das Wohlwollen des Lesers bittend beteuerte er dann: »Findest du den Stil dieser Schrift
verschieden von dem der ,Philothea“ und fallt es dir auf, dass beide Schriften abweichen von der Art, in der die
»Verteidigung der Kreuzesfahne“ abgefasst ist, so bedenke, dass man in 19 Jahren vieles lernt und verlernt,
dass die Sprache des Krieges anders ist als die des Friedens und dass man anders mit Anfangern als mit alten
Gefahrten spricht«.[24]Doch wo soll man angesichts dieses Wandels anfangen? Nicht weit entfernt von eben
der Geschichte Gottes mit den Menschen. Daraus ergibt sich die eigentliche Absicht seinerAbhandlung:»lch
habe nur daran gedacht, einfach und schlicht, ungekiinstelt und ungeschminkt die Geschichte der Entstehung,
des Fortschritts und Verfalls der géttlichen Liebe, ihrer Werke, Eigenschaften, Vorziige und Erhabenheit zu
beschreiben«.[25]

Die Fragen eines Epochentibergangs

Anlasslich seines vierhundertsten Todestages habe ich mir Gedanken Uber Franz von Sales’ Vermachtnis fiir
unsere Zeit gemacht und dabei seine Flexibilitdt und seine Fahigkeit, Visionen zu entwickeln, als erhellend
empfunden. Teilweise als Geschenk Gottes, teilweise als Ergebnis seiner persénlichen Natur und auch als
Ergebnis seiner bestandigen Achtsamkeit fir das Erlebte, hatte er den Wandel der Zeiten klar wahrgenommen.
Er selbst hatte nie gedacht, darin eine solche Gelegenheit zum Verkiinden des Evangeliums erkennen zu
kénnen. Das Wort Gottes, das er von Jugend an geliebt hatte, war in der Lage, sich seinen Weg zu bahnen und
neue, unvorstellbare Horizonte in einer Welt zu eroffnen, die sich in einem raschen Wandel befand.

Das ist es, was uns als wesentliche Aufgabe auch in diesem unserem Epochenlibergang erwartet:eine nicht
selbstbezogene Kirche, frei von jeder Verweltlichung, aber in der Lage, sich in der Welt zurechtzufinden, das
Leben der Menschen zu teilen, gemeinsam unterwegs zu sein, zuzuhdren und aufzunehmen.[26]Das hat Franz
von Sales getan, indem er mit Hilfe der Gnade seine Zeit verstand. So ladt er uns ein, Abstand zu nehmen von
einer UberméafRigen Sorge um uns selbst, um die Strukturen, um das gesellschaftliche Erscheinungsbild und uns
vielmehr zu fragen, welches die konkreten Bedirfnisse und die geistlichen Erwartungen unseres Volkes
sind.[27]Daher ist es auch heute wichtig, einige seiner grundlegenden Entscheidungen erneut zu bedenken, um
den Wandel mit der Weisheit des Evangeliums zu durchdringen.



49
Die Brise und die Fliigel

Die erste dieser Entscheidungen bestand darin, die glickliche Beziehung zwischen Gott und dem Menschen
erneut zu betrachten und einem jeden in seiner besonderen Situation noch einmal anzutragen. Letztlich ist der
eigentliche Grund und das konkrete Anliegen seinerAbhandlungja gerade, seinen Zeitgenossen die Faszination
der Gottesliebe zu verdeutlichen. »Welches sind nun die Bande, womit die géttliche Vorsehung unsere Herzen
gewodhnlich an sich zieht?«.[28]Ausgehend von der Bibelstelle Hosea 11,4[29]definiert er diese gewdhnlichen
Mittel als »menschliche Bande« und »Fesseln der Liebe und Freundschaft«. »Gewiss, [...] Gott zieht uns nicht
mit eisernen Fesseln an sich wie Stiere oder Biiffel, sondern er wirbt um uns, er lockt uns liebevoll an sich durch
zarte und heilige Einsprechungen. Das sindBande Adams und der Menschlichkeit,sie entsprechen der
Beschaffenheit des menschlichen Herzens, das von Natur aus frei ist«.[30]Durch diese Bande hat Gott sein Volk
aus der Sklaverei befreit, indem er es lehrte, zu gehen, und indem er es an der Hand hielt, wie es ein Vater oder
eine Mutter mit dem eigenen Kind tut. Kein duerer Zwang also, keine despotische und willkiirliche Macht, keine
Gewalt. Vielmehr die Giberzeugende Form einer Einladung, die die Freiheit des Menschen nicht anrihrt. »Die
Gnadeg, fahrt er fort und denkt dabei sicher an zahllose Lebensgeschichten, denen er begegnet ist, »besitzt
Krafte, nicht um von unseren Herzen etwas zu erzwingen, sondern um sie liebevoll anzulocken. lhr wohnt heilige
Gewalt inne, uns nicht zu vergewaltigen, sondern unsere Freiheit zu einer liebenden zu gestalten. Sie wirkt
kraftvoll, aber zugleich so mild, dass unser Wille unter ihrer so machtvollen Tatigkeit nicht erdriickt wird. Sie
drangt uns, unterdriickt aber nicht unser freies Handeln, so dass wir, bei all ihrem kraftvollen Wirken, ihren
Regungen zustimmen oder widerstehen kénnen, wie es uns gefallt«.[31]

Zuvor hatte er diese Beziehung mithilfe des kuriosen Beispiels des ,Apodus® beschrieben: »Aristoteles spricht
(Hist. an. 1,1) von gewissen Vdgeln, er nennt sie ,Apoden® oder ,Fulllose®, deren Beine so kurz und deren Fiike
so schwach sind, dass sie sich ihrer nicht bedienen kénnen; es ist, wie wenn sie tUberhaupt keine hatten. Sinken
diese Vogel einmal zur Erde herab, so bleiben sie dort wie gefangen liegen und sind nicht imstande, sich zum
Flug zu erheben. Da sie Beine und Fife nicht gebrauchen kdnnen, vermégen sie sich nicht in die Luft zu
erheben. Sie kauern am Boden und gehen zugrunde, falls nicht ein glinstiger Wind ihrem Unvermdgen zu Hilfe
kommt, sie erfasst und in die Luft hinaufwirbelt, wie er es auch sonst noch mit anderem macht. Wenn sie dann
dem Antrieb und dem Schwung, den ihnen der Wind gibt, entsprechen und ihre Fliigel gebrauchen, dann hilft
ihnen der Wind noch weiter und treibt sie immer mehr zum Flug voran«.[32]So ist der Mensch: Von Gott zum
Fliegen und zur Entfaltung seines vollen Potentials in der Berufung zur Liebe geschaffen, lauft er Gefahr,
unféhig zu werden zum Flug anzuheben, wenn er zu Boden fallt und nicht bereit ist, seine Fliigel wieder fir die
Brise des Geistes zu 6ffnen.

Hier ist also die ,Form®, in der die Gnade Gottes sich an die Menschen richtet: Es ist jene der kostbaren und
sehr menschlichen Bande Adams. Gottes Macht ist immer und uneingeschrankt dazu in der Lage, den
Menschen wieder in den Flug zuriickzuversetzen und doch sorgt seine Sanftmutdafir, dass die freie
Zustimmung dazu nicht eingeschrankt oder nutzlos ist. Es ist am Menschen, sich zu erheben oder sich nicht zu
erheben. Obwohl die Gnade ihn ohne sein Zutun bei seinem Erwachen berihrt hat, will sie doch nicht, dass der
Mensch sich ohne seine eigene Einwilligung erhebt. So kommt er zu seiner abschlieRenden Uberlegung:
»Theotimus, die Gnadenanregungen kommen uns zuvor und machen sich bemerkbar, ehe wir noch an sie
denken kénnen; haben wir jedoch einmal ihre Gegenwart gefiihlt, so steht es bei uns, ihnen beizustimmen,
mitzuwirken und ihnen zu folgen oder ihnen die Zustimmung zu verweigern und sie abzuweisen. Ohne unser
Zutun machen sie sich uns fihlbar, aber unsere Einwilligung bewirken sie nicht ohne unser Zutun«.[33]Deshalb
handelt es sich bei der Beziehung zu Gott immer um eine Erfahrung des Beschenktwerdens, die die Tiefe der
Liebe des Vaters bezeugt.

Diese Gnade macht den Menschen jedoch niemals passiv. Sie fiihrt zum Verstandnis, dass die Liebe Gottes
radikal allem vorausgeht und dass sein erstes Geschenk darin besteht, dass man sich aus eben seiner Liebe
empfangt. Jeder Mensch hat jedoch die Pflicht, an der eigenen Verwirklichung mitzuwirken, indem er seine
Flagel vertrauensvoll fiir die Brise Gottes 6ffnet. Hier sehen wir einen wichtigen Aspekt unserer menschlichen
Berufung: »Im Schopfungsbericht der Genesis befiehlt Gott Adam und Eva, fruchtbar zu sein. Die Menschheit
hat den Auftrag, die Schépfung zu verwandeln, aufzubauen und sich untertan zu machen in dem positiven Sinn,
aus ihr und mit ihr zu erschaffen. Was kommen wird, hangt nicht von einem unsichtbaren Mechanismus ab,
einer Zukunft, in der die Menschheit ein passiver Beobachter ware. Nein, wir sind Akteure, wir sind — wenn ich



50

das Wort etwas dehnen darf —Mit-Schépfer«.[34]Dies ist, was Franz von Sales gut verstanden und in seinem
Dienst als Seelenflihrer weiterzugeben versucht hat.

Wahre Frémmigkeit

Eine zweite wichtige Entscheidung war jene, die Frommigkeit thematisiert zu haben. Auch in diesem Fall hatte
der Epochenwechsel, wie in unseren Tagen, nicht wenige Fragen zu diesem Thema aufgeworfen. Insbesondere
zwei Aspekte sollten auch heute verstanden und neu verbreitet werden. Der erste betrifft die Idee der
Frommigkeit selbst, der zweite ihre universale und populdre Wesensart. So geht es auch am Anfang
derPhilotheaan erster Stelle darum, anzugeben, was mit Frommigkeit gemeint ist: »Deshalb musst du zunachst
wissen, was die Tugend der Frommigkeit ist. Es gibt nur eine wahre Frémmigkeit, an falschen und irrigen
Spielarten dagegen eine ganze Reihe. Wenn du die echte nicht kennst, kannst du dich leicht verirren und einer
unbrauchbaren, aberglaubischen nachlaufen«.[35]

Die Beschreibung der falschen Frémmigkeit durch Franz von Sales ist kdstlich und bleibt immer aktuell.
Unschwer kénnen wir uns in dieser Beschreibung wiederfinden, die eine probate Spitze gesunden Humors
enthalt: »Wer gern fastet, halt sich fur fromm, weil er fastet, obgleich sein Herz voll Rachsucht ist. Vor lauter
MaRigkeit wagt er nicht, seine Zunge mit Wein, ja nicht einmal mit Wasser zu benetzen, aber er schrickt nicht
davor zurick, sie in das Blut seiner Mitmenschen zu tauchen durch Verleumdung und Uble Nachrede. — Ein
anderer halt sich fir fromm, weil er taglich eine Menge Gebete heruntersagt, obwohl er nachher seiner Zunge
alle Freiheit lasst fir Schimpfworte, bése und beleidigende Reden gegen Hausgenossen und Nachbarn. — Der
eine entnimmt seiner Geldboérse gern Almosen fur die Armen, aber er kann aus seinem Herzen nicht die Liebe
hervorbringen, seinen Feinden zu verzeihen. — Der andere verzeiht wohl seinen Feinden, seine Glaubiger
befriedigt er aber nur, wenn ihn das Gericht dazu zwingt«.[36]Dies sind offensichtlich Laster und Schwierigkeiten
aller Zeiten, auch der heutigen, und der Heilige schlief3t: »Gewdhnlich halt man alle diese Menschen fir fromm,
sie sind es aber keineswegs«.[37]

Die Neuheit und die Wahrheit der Frdommigkeit sind hingegen anderswo zu finden, namlich in einer tief mit dem
go6ttlichen Leben in uns verbundenen Wurzel. Auf diese Weise setzt »die wahre und lebendige Frommigkeit [...]
die Gottesliebe voraus; ja sie ist nichts anderes als wahre Gottesliebe. Freilich nicht irgendeine Liebe zu
Gott«.[38]In seiner gliihenden Vorstellung ist Frommigkeit »mit einem Wort: [...] nichts anderes als Gewandtheit
und Lebendigkeit im geistlichen Leben. Sie lasst die Liebe in uns oder uns in der Liebe tatig werden mit rascher
Bereitschaft und Freude«.[39]Deshalb steht sie nicht neben der Liebe, sondern ist eine Auspragung von ihr und
zugleich fuhrt sie zu ihr. Sie ist wie eine Flamme im Verhaltnis zum Feuer: Sie belebt seine Intensitat, ohne
seine Beschaffenheit zu verandern. »So unterscheidet sich die Frommigkeit von der Gottesliebe nicht anders,
als die Flamme vom Feuer. Wenn das geistliche Feuer der Liebe hohe Flammen schlagt, dann heif3t es
Frommigkeit. Die Frommigkeit fligt zum Feuer der Liebe nur die lodernde Flamme froher Bereitschaft hinzu,
Entschlossenheit und Sorgfalt nicht nur in der Beobachtung der géttlichen Gebote, sondern auch der
himmlischen Ratschlage und Einsprechungen«.[40]Eine so verstandene Frommigkeit hat nichts Abstraktes. Sie
ist vielmehr ein Lebensstil, eine Art und Weise, das konkrete tagliche Leben zu leben. Sie nimmt die kleinen
Dinge des Alltags auf und deutet sie, Essen und Kleidung, Arbeit und Freizeit, Liebe und Elternschaft, das
Achten auf berufliche Pflichten; kurzum, sie erleuchtet die Berufung eines jeden.

Hier erkennt man die Verwurzelung der Frommigkeit im Volk, wovon gleich die ersten Zeilen
derPhilotheasprechen: »Die vor mir Uber die Frommigkeit schrieben, hatten fast ausnahmslos Leser im Auge,
die ein Leben fern von weltlichen Geschaften fiihrten, oder solche, die sie zur Weltflucht bewegen wollten. Ich
dagegen will gerade jenen helfen, die in der Stadt, im Haushalt oder bei Hof leben und durch ihren Stand
notwendigerweise oft mit anderen zusammenkommen«.[41]Aus diesem Grund irrt sich gewaltig, wer die
Frommigkeit in irgendeinen geschiitzten und reservierten Bereich verbannen mdchte. Vielmehr ist sie etwas,
das allen gehdrt und fir alle da ist, wo immer wir sind, und jeder kann sie entsprechend seiner eigenen Berufung
auslben. Wie der heilige Paul VI. anlasslich des vierhundertsten Geburtstages des heiligen Franz von Sales
schrieb, »ist die Heiligkeit nicht das Vorrecht der einen oder anderen Klasse, sondern an alle Christen ergeht die
dringende Aufforderung: ,Mein Freund, riick weiter hinauf* (Lk14,10); alle sind gehalten, den Berg Gottes zu
besteigen, wenn auch nicht alle auf demselben Weg. ,Der Herr, der Handwerker, der Kellner, der First, die
Witwe, die junge Frau, die Braut missen ihre Frommigkeit anders praktizieren. Mehr noch, die Auslibung der



51

Frommigkeit muss an die Starken, die Tatigkeiten und die Pflichten jedes Einzelnen angepasst werden“«.[42]Die
sakulare Stadt zu durchqueren und dabei die Innerlichkeit zu bewahren, den Wunsch nach Vollkommenheit mit
jeder Lebenslage zu verbinden und eine Mitte wiederzuentdecken, die sich nicht von der Welt abgrenzt, sondern
lehrt, sie zu bewohnen, sie zu schatzen, aber auch zu lernen, den richtigen Abstand von ihr zu nehmen: Das war
seine Absicht, und es ist nach wie vor eine wertvolle Lehre fiir jede Frau und jeden Mann unserer Zeit.

Das ist das Konzilsthema der allgemeinen Berufung zur Heiligkeit: »Mit so reichen Mitteln zum Heile
ausgeristet, sind alle Christglaubigen in allen Verhaltnissen und in jedem Stand je auf ihrem Wege vom Herrn
berufen zu der Vollkommenheit in Heiligkeit, in der der Vater selbst vollkommen ist«.[43],Je auf ihrem Wege*.
»Es geht also nicht darum, den Mut zu verlieren, wenn man Modelle der Heiligkeit betrachtet, die einem
unerreichbar erscheinen«.[44]Die Mutter Kirche stellt sie uns vor Augen, nicht damit wir versuchen, sie zu
kopieren, sondern damit sie uns ermutigen, den einzigartigen und besonderen Weg zu gehen, den der Herr fir
uns vorgesehen hat. »Worauf es ankommt, ist, dass jeder Glaubige seinen eigenen Weg erkennt und sein
Bestes zum Vorschein bringt, das, was Gott so personlich in ihn hineingelegt hat (vgl. 7 Kor12,7)«.[45]

Die Ekstase des Lebens

All dies veranlasste den heiligen Bischof, das christliche Leben in seiner Gesamtheit als»Ekstase der Tat und
des Lebens«[46]zu betrachten. Es geht dabei nicht um eine einfache Flucht oder einen Riickzug in die
Innerlichkeit, geschweige denn um einen traurigen und grauen Gehorsam. Wir wissen, dass diese Gefahr immer
im Glaubensleben besteht. Denn »es gibt Christen, deren Lebensart wie eine Fastenzeit ohne Ostern erscheint.
[...] Ich verstehe die Menschen, die wegen der schweren Note, unter denen sie zu leiden haben, zur Traurigkeit
neigen, doch nach und nach muss man zulassen, dass die Glaubensfreude zu erwachen beginnt, wie eine
geheime, aber feste Zuversicht, auch mitten in den schlimmsten Angsten«.[47]

Die Freude erwachen zu lassen, genau darum geht es Franz von Sales in seiner Beschreibung der,Ekstase der
Tat und des Lebens®. Dank ihr leben wir »dann nicht nur ein gesittetes, rechtschaffenes und christliches Leben,
sondern ein Ubernatirliches, geistliches, Gott hingegebenes und ekstatisches, d. h. ein Leben, das in jeder
Hinsicht aulRerhalb und Uber unserer naturhaften Beschaffenheit steht«.[48]Hier befinden wir uns auf den
zentralen und leuchtendsten Seiten seinerAbhandlung. Die Ekstase ist das gliickliche UbermaR des christlichen
Lebens, das Uber das Mittelmal} des reinen Befolgens hinausgeht: »Nicht stehlen, nicht liigen, keine
Unkeuschheit treiben, zu Gott beten, nicht sinnlos schwoéren, seinen Vater lieben und ehren, nicht téten, — das
heil3t entsprechend der natirlichen Vernunft leben. Aber all sein Hab und Gut aufgeben, die Armut lieben, sie
die ganz holde Herrin nennen und sich ihr gegeniiber auch so verhalten, Schmach und Schimpf, Verachtung,
Verfolgung und Martyrium als Seligkeit und Gliick ansehen, vollkommene Keuschheit bewahren, — und
schlieBlich inmitten der Welt und in diesem sterblichen Dasein ein Leben standigen Verzichtes, standiger
Entsagung und Selbstverleugnung fiihren, gegen alle Meinungen und Behauptungen der Welt und gegen den
Strom schwimmen, — das heifdt nicht mehr menschlich, sondern tbermenschlich leben, das ist nicht in uns
leben, sondern auf3er uns und Uber uns. Da aber niemand so Uber sich selbst hinausgehen kann, wenn ihn nicht
der ewige Vater zieht (Joh6,44), so muss diese Art zu leben eine standige Entriickung, eine fortwahrende
Ekstase der Tat und des Wirkens sein«.[49]

Es ist ein Leben, das die Quellen der Freude wiederentdeckt hat, gegen all sein Vertrocknen, gegen die
Versuchung der Selbstbezogenheit. In der Tat, »die groRe Gefahr der Welt von heute mit ihrem vielfaltigen und
erdriickenden Konsumangebot ist eine individualistische Traurigkeit, die aus einem bequemen, begehrlichen
Herzen hervorgeht, aus der krankhaften Suche nach oberflachlichen Vergniigungen, aus einer abgeschotteten
Geisteshaltung. Wenn das innere Leben sich in den eigenen Interessen verschlieltt, gibt es keinen Raum mehr
fur die anderen, finden die Armen keinen Einlass mehr, hért man nicht mehr die Stimme Gottes, geniel3t man
nicht mehr die innige Freude Uber seine Liebe, regt sich nicht die Begeisterung, das Gute zu tun. Auch die
Glaubigen laufen nachweislich und fortwahrend diese Gefahr. Viele erliegen ihr und werden zu gereizten,
unzufriedenen, empfindungslosen Menschen«.[50]

Zu dieser Beschreibung der ,Ekstase der Tat und des Lebens* fligt Franz schlieRlich zwei auch fiir unsere Zeit
wichtige Klarstellungen hinzu. Die erste betrifft ein wirksames Kriterium, das hilft, die Wahrheit eben dieses



52

Lebensstils zu erkennen. Die zweite betrifft deren tiefe Quelle. Hinsichtlich des Kriteriums fir die Unterscheidung
stellt er fest, dass die Ekstase zwar einerseits ein wirkliches Aus-sich-selbst-Hinausgehen mit sich bringt,
andererseits aber kein Aufgeben des Lebens bedeutet. Es ist wichtig, dies nie zu vergessen, um gefahrliche
Abwege zu vermeiden. Mit anderen Worten: Wer meint, sich Gott zu nahern, aber nicht die Nachstenliebe lebt,
tduscht sich und die anderen.

Wir finden hier dasselbe Kriterium, das er auf die Qualitat der wahren Frommigkeit angewandt hatte. »Sieht man
also einen Menschen, der im Gebet entriickt ist, so dass er Uber sich hinaustritt und sich zu Gott erhebt, aber
kein ekstatisches, d. h. Gott hingegebenes, héheres Leben flhrt, [...] besonders [durch] dauernde Liebe, -
glaube mir, Theotimus, dann sind diese Entriickungen sehr zweifelhaft und geféhrlich«. Sehr deutlich fallt seine
Schlussfolgerung aus: »Was mag es denn einer Seele niitzen, in Gott durch das Gebet entriickt zu sein, wenn
sie in ihrem Verhalten und Leben von irdischen, niedrigen und naturhaften Affekten mitgerissen wird? Uber sich
im Gebet und unter sich im Leben und Wirken, engelhaft in der Betrachtung und tierhaft im Verhalten sein [...].
Das ist mit einem Wort ein sicheres Zeichen, dass solche Entriickungen und Ekstasen nur Blendwerk und
Irrefihrung des bdsen Feindes sind«.[51]Das ist im Wesentlichen das, woran schon Paulus die Korinther im
Hohelied der Liebe erinnerte: »Wenn ich alle Glaubenskraft besalle und Berge damit versetzen kdnnte, hatte
aber die Liebe nicht, ware ich nichts. Und wenn ich meine ganze Habe verschenkte und wenn ich meinen Leib
opferte, um mich zu riihmen, hatte aber die Liebe nicht, nliitzte es mir nichts« (7 Kor13,2-3).

Fir Franz von Sales ist das christliche Leben daher nie ohne Ekstase, und dennoch ist die Ekstase ohne Leben
nicht echt. Ein Leben ohne Ekstase lauft namlich Gefahr, sich auf einen matten Gehorsam zu reduzieren, auf ein
Evangelium, das seine Freude vergessen hat. Auf der anderen Seite setzt sich eine Ekstase ohne Leben leicht
der lllusion und Tauschung des Bdsen aus. Die grolien Gegensatze des christlichen Lebens lassen sich nicht
ineinander auflésen. Wenn tberhaupt, erhalt der eine den anderen in seiner Echtheit. So gibt es Wahrheit nicht
ohne Gerechtigkeit, Wohlgefallen nicht ohne Verantwortung, Spontaneitat nicht ohne Gesetz, und umgekehrt.

Was hingegen den tiefen Ursprung dieser Ekstase betrifft, so verbindet Franz von Sales sie weise mit der Liebe,
die der menschgewordene Sohn offenbart hat. Einerseits ist »die Liebe die erste Wirklichkeit und der Urgrund
unseres frommen und geistlichen Lebens. Durch sie leben, empfinden und erregen wir uns«und andererseits ist
»unser geistliches Leben [...] so, wie unsere Affektregungen sind«, da beides stimmt, ist klar, dass »ein Herz
ohne Regung und ohne Affekte [...] keine Liebe« hat, wie auch, dass »es kein liebendes Herz, das ohne
Affektregungen wére«, gibt.[52]Aber die Quelle dieser Liebe, die das Herz anzieht, ist das Leben Jesu
Christi.»Nichts drangt das Herz des Menschen mehr als die Liebe« und der Hohepunkt dieses Drangens ist,
dass »Jesus Christus [...] fiir uns gestorben [ist]. Er hat uns durch seinen Tod das Leben geschenkt. Wir leben
nur, weil er gestorben ist. Er ist fiir uns, unseretwegen und in uns gestorben«.[53]

Dieser Hinweis ist bewegend und er zeigt neben einer erleuchteten und nicht selbstverstandlichen Sicht der
Beziehung zwischen Gott und Mensch auch das enge emotionale Band, das den heiligen Bischof mit Jesus
verband. Die Wahrheit der Ekstase des Lebens und des Tuns ist keine allgemeine, sondern jene, die sich in der
Form der Liebe Jesu zeigt, die am Kreuz ihren Hohepunkt erreicht. Diese Liebe hebt die Existenz nicht auf,
sondern I3sst sie in einer auRergewdhnlichen Weise erstrahlen.

Aus diesem Grund beschreibt der heilige Franz von Sales den Kalvarienberg schlieRlich mit einem sehr schénen
Bild als den »Berg der Liebenden«.[54]Dort und nur dort wird verstandlich, dass »man das Leben nicht ohne die
Liebe und nicht die Liebe ohne den Tod des Erldsers haben [kann]. Im Ubrigen ist alles entweder ewiger Tod
oder ewige Liebe und die ganze christliche Weisheit besteht darin, gut zwischen diesen beiden zu
wahlen«.[55]So kann er seineAbhandlungmit einem Verweis auf den Schluss einer Rede des heiligen
Augustinus Uber die Liebe beschlielen:»Was ist treuer als die Liebe? Nicht dem Verganglichen, sondern dem
Ewigen treu. Sie ertragt alles im gegenwartigen Leben, weil sie alles Gber das zuklinftige Leben glaubt: Sie
ertragt alles, was uns hier zum Ertragen gegeben ist, weil sie auf alles hofft, was ihr dort verheil’en ist. Sie hat
zu Recht nie ein Ende. Praktiziert deshalb die Liebe und tragt Friichte der Gerechtigkeit, indem ihr auf heilige
Weise mit ihr umgeht. Und wenn ihr, zu ihrem Lob, noch andere Dinge findet, die ich euch jetzt nicht gesagt
habe, dann soll man es an eurem Lebenswandel erkennen«.[56]



53

Das ist es, was durch das Leben des heiligen Bischofs von Annecy aufscheint und — nochmals — einem jeden
von uns als Erbe ibergeben ist. Der vierhundertste Jahrestag seiner Geburt in den Himmel helfe uns dessen
treu zu gedenken. Auf seine Flrsprache giel3e der Herr die Gaben des Heiligen Geistes reichlich auf dem Weg
des heiligen und glaubigen Gottesvolkes aus.

Rom, Sankt Johannes im Lateran, am 28. Dezember 2022.

FRANZISKUS

[1]Franz von Sales,Abhandlung (ber die Gottesliebe Vorwort, inDeutsche Ausgabe der Werke des heiligen
Franz von Sales (DASal),Band lll, Eichstatt 2004, 36.

[2]Ders.,A Monsieur Sylvestre de Saluces de la Mente, Abbé d'Hautecombe(3. November 1622), inCEuvres de
Saint Frangois de Sales,XXVI, Annecy 1932, 490-491.

[3]Ders.,An eine Dame(19. Dezember 1622), inDASaNI, 362.

[4]Ders.,Abhandlung tiber die Gottesliebe,l, 15,inDASallll, 87.

[5]Ders.,23. Gespréch - Letzte Unterredung unseres seligen Vaters liber verschiedene Fragen der Schwestern
von Lyon, zwei Tage vor seinem seligen Tode, am Fest des heiligen Stephanus 1622,inDASalll, 329.

[6]Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate(19. Marz 2018), 49:AAS5110 (2018), 1124.

[7]1Ebd.,57:AAS110 (2018), 1127.

[8]Vgl.ebd., 37-39:AAS110 (2018), 1121-1122.

[9)Franz von Sales,23. Gespréch - Letzte Unterredung unseres seligen Vaters (iber verschiedene Fragen der
Schwestern von Lyon, zwei Tage vor seinem seligen Tode, am Fest des heiligen Stephanus 1622,inDASalll,
329.

[10]Ebd., 319.

[11]Ebd.

[12]Schreiben an Yves Boivineau, Bischof von Annecy, anlésslich des 400. Jahrestages der Bischofsweihe des
heiligen Franz von Sales,23. November 2002, 3:/nsegnamenti di Giovanni Paolo 11, XXV/2 (2002), 767.

[13]Franz von Sales,Abhandlung (iber die Gottesliebe Vorwort,inDASal I, 36.

[14]1Benedikt XVI.,Generalaudienz,2. Marz 2011:/InsegnamentiN11/1 (2011), 270.

[15]Franz von Sales,Akt der heroischen Hingabe,inDASalXI, 328-329.

[16]Vgl. Franziskus,Ansprache an die Mitglieder der Internationalen Theologischen Kommission(29. November
2019):L’Osservatore Romano,30. November 2019, 8.



54
[17]Franz von Sales,Brief an Papst Clemens V. von Ende Oktober 1602,inDASaNI1ll, 77.

[18]H. Bremond,L’humanisme dévot,inHistoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la fin des
guerres de religion jusqu’a nos jours,Grenoble 2006, 131.

[19]Franz von Sales,Brief an die Ordensfrauen “Filles Dieu” vom 22. November 1602,inDASaNIl, 188.

[20]Benedikt XVI.,Generalaudienz,2. Marz 2011:/InsegnamentiV11/1 (2011), 272.

[21]Franz von Sales,An M. Pierre Jay aus den Jahren 1621 oder 1622,inDASaNIll, 336.

[22]Ebd., 337.

[23]Ders.,Abhandlung (iber die Gottesliebe Vorwort,inDASalll, 39.

[24]Ebd., 46.

[25]Ebd., 38.

[26]Vgl. Begegnung mit Bischéfen, Priestern, Ordensleuten, Seminaristen und Katecheten,Bratislava, 13.
September 2021:L’Osservatore Romano,13. September 2021, 11-12.

[27]Vgl.ebd.

[28]Franz von Sales, Abhandlung liber die Gottesliebe,ll, 12, inDASallll, 129.

[29]Mit menschlichen Fesseln [Vulg:in funiculis Adam] zog ich sie, / mit Banden der Liebe. Ich war da fir sie wie
die, / die den Saugling an ihre Wangen heben. / Ich neigte mich ihm zu und gab ihm zu essen.

[30]Franz von Sales, Abhandlung (ber die Gottesliebe,ll, 12, inDASalll, 129.

[31]Ebd., 130.

[32]Ebd., II, 9, 121.

[83]Ebd., 1I, 12, 132.

[34]Franziskus, Wage zu trdumen! Mit Zuversicht aus der Krise,Minchen 2020, 11.

[35]Franz von Sales,Anleitung zum geistlichen Leben,l, 1, inDASall, 33.

[36]Ebd.

[37]Ebd.

[38]Ebd., 34.

[39]Ebd.

[40]Ebd., 35.



95
[41]Ebd., Vorwort, 25.

[42]Apostolisches SchreibenSabaudiae gemmazum vierhundertsten Geburtstag des heiligen Kirchenlehrers
Franz von Sales (29. Januar 1967):AAS59 (1967), 119.

[43]Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische KonstitutionLumen gentium,11.

[44]Apostolisches SchreibenGaudete et exsultate,11:AAS110 (2018), 1114.

[45]Ebd.

[46]Franz von Sales, Abhandlung (iber die Gottesliebe VI, 6, inDASallV, 50.

[47]Apostolisches SchreibenEvangelii gaudium(24. November 2013), 6:AAS105 (2013), 1021-1022.

[48]Franz von Sales, Abhandlung lber die Gottesliebe,VIl, 6, inDASalV, 50.

[49]Ebd., 50-51.

[50]Apostolisches SchreibenEvangelii gaudium,2:AAS105 (2013), 1019-1020.

[51]Franz von Sales,Abhandlung (iber die Gottesliebe VI, 7, inDASalV, 53.

[52]Ebd., 52.

[63]Ebd., VI, 8, 55f.

[54]Ebd. X, 13, 316.

[55]Ebd.

[56]Sermones350, 3:PL39, 1535.

[02021-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

CARTA APOSTOLICA

TOTUM AMORIS EST

DEL SANTO PADRE

FRANCISCO

EN EL IV CENTENARIO DE LA MUERTE

DE SAN FRANCISCO DE SALES



56

«Todo pertenece al amor».[1]En estas palabras podemos recoger la herencia espiritual legada por san
Francisco de Sales, que murié hace cuatro siglos, el 28 de diciembre de 1622, en Lyon. Tenia poco mas de
cincuenta anos y, durante los ultimos veinte afos, habia sido obispo y principe “exiliado” de Ginebra. Habia
llegado a Lyon después de su ultima mision diplomatica. El duque de Saboya le habia pedido que acompafara
al cardenal Mauricio de Saboya a Aviiidn. Juntos habrian rendido homenaje al joven rey Luis XIII, que
regresaba a Paris, subiendo el valle del Rédano, luego de una victoriosa campara militar en el sur de Francia.
Cansado y con la salud deteriorada, Francisco se habia puesto en camino por puro espiritu de servicio. «Si no
fuera tan util a su servicio que yo haga este viaje, tendria, ciertamente, muy buenas y sélidas razones para
eximirme de él; pero, si se trata de su servicio, vivo o muerto, no me echaré atras, sino que iré o me haré
arrastrar».[2]Este era su caracter. Finalmente, cuando llego a Lyon se alojo en el monasterio de las
Visitandinas, en la casa del jardinero, para no causar demasiadas molestias y, al mismo tiempo, ser mas libre
para encontrarse con quien lo necesitara.

Poco impresionado desde hacia bastante tiempo por «las débiles grandezas de la cortey,[3]también habia
consumado sus ultimos dias llevando adelante el ministerio de pastor en una sucesion de compromisos:
confesiones, coloquios, conferencias, predicaciones y las ultimas, infaltables, cartas de amistad espiritual. La
razon profunda de este estilo de vida lleno de Dios se le habia hecho cada vez mas nitida a lo largo del tiempo,
y él la habia formulado con sencillez y precision en su célebre Tratado del amor de Dios: «Tan pronto como el
hombre fija con alguna atencion su pensamiento en la consideracion de la divinidad, siente cierta dulce emocion
en su corazoén, que muestra que Dios es Dios del corazéon humano».[4]Es la sintesis de su pensamiento. La
experiencia de Dios es una evidencia del corazon humano. Esta no es una construccion mental, mas bien es un
reconocimiento lleno de asombro y de gratitud, que resulta de la manifestacion de Dios. En el corazén y por
medio del corazdn es donde se realiza ese sutil e intenso proceso unitario en virtud del cual el hombre reconoce
a Dios y, al mismo tiempo, a si mismo, su propio origen y profundidad, su propia realizacion en la llamada al
amor. Descubre que la fe no es un movimiento ciego, sino sobre todo una disposicion del corazon. A través de
ella el hombre confia en una verdad que se presenta a la conciencia como una “dulce emocion”, capaz de
suscitar un correspondiente e irrenunciable bien-querer por cada realidad creada, como a él le gustaba decir.

A esta luz se comprende como para san Francisco de Sales no hay mejor lugar donde encontrar a Dios y
ayudar a buscarlo que en el corazén de cada mujer y hombre de su tiempo. Lo habia aprendido desde su
temprana juventud, observandose a si mismo con fina atencion y escrutando el corazon humano.

En el ultimo encuentro de esos dias en Lyon, y con el sentido intimo de una cotidianidad habitada por Dios,
habia dejado a sus Visitandinas la expresion con la que posteriormente habia querido que fuera sellada su
memoria: «He resumido todo en estas dos palabras, cuando os he dicho: nada pedir, nada rehusar. No tengo
mas que deciros».[5]Sin embargo, no se trataba de un ejercicio de mero voluntarismo, «una voluntad sin
humildad»,[6]aquella sutil tentacidon del camino hacia la santidad, que la confunde con la justificacion por medio
de las propias fuerzas, con la adoracién de la voluntad humana y de la propia capacidad, «que se traduce en
una autocomplacencia egocéntrica y elitista privada del verdadero amor».[7]Mucho menos se trataba de un
mero quietismo, de un abandono pasivo y sin afectos en una doctrina sin carne y sin historia.[8]Nacia mas bien
de la contemplacién de la misma vida del Hijo encarnado. Era el 26 de diciembre, y el santo hablaba a las
hermanas en el corazon del misterio de la Navidad: «¢,Veis al Nifio JesUs en el pesebre? Acepta todas las
inclemencias del tiempo, el frio y todo lo que su Padre permite le suceda. No esta escrito que haya extendido
alguna vez sus manos a los pechos de su Madre, se abandonaba totalmente a su cuidado y prevision, sin
rehusar los pequerios alivios que ella le daba. Del mismo modo nosotros no debemos desear ni rehusar nada,
sino aceptar igualmente todo lo que la Providencia de Dios permita que nos suceda, el frio y las inclemencias
del tiempo».[9]Es conmovedora su atencién en reconocer el cuidado de lo que es humano como indispensable.
En la escuela de la encarnacion habia aprendido a leer la historia y a habitarla con confianza.

El criterio del amor

Por medio de la experiencia habia reconocido el deseo como la raiz de toda vida espiritual verdadera y, al
mismo tiempo, como lugar de su falsificacion. Por eso, recogiendo a manos llenas de la tradicion espiritual que
lo habia precedido, habia comprendido la importancia de poner constantemente a prueba el deseo, mediante un
continuo ejercicio de discernimiento. El criterio ultimo para su evaluacion lo habia redescubierto en el amor. En



57

esa ultima estadia en Lyon, en la fiesta de san Esteban, dos dias antes de su muerte, habia dicho: «El amor es
lo que da valor a nuestras obras. Os digo mas aun: una persona que sufre el martirio por Dios con una onza de
amor, merece mucho, pues la vida es lo mas que se puede dar; pero si hay otra persona que solo sufre un
golpe con dos onzas de amor tendra mucho mas mérito, porque la caridad y el amor son los que dan el valor a
nuestras obras».[10]

Con sorprendente concrecion habia continuado ilustrando la dificil relacion entre contemplacion y accion:
«Sabéis o debéis saber que la contemplacion es mejor que la accion y la vida activa; pero si en esta hay mas
union [con Dios], entonces es mejor que aquella. Si una hermana que esta en la cocina manejando la sartén
junto al fuego tiene mas amor y caridad que otra, el fuego material no le quitara el mérito, al contrario, le
ayudara y sera mas grata a Dios. Con bastante frecuencia se esta tan unido a Dios en la accion como en la
soledad. En fin, vuelvo siempre a la cuestion, donde se encuentre mas amor».[11]Esta es la verdadera pregunta
que disipa instantaneamente toda rigidez inutil o todo repliegue sobre si mismo: interrogarse en todo momento,
en toda decision, en toda circunstancia de la vida donde reside el mayor amor. No es casualidad que san
Francisco de Sales haya sido llamado por san Juan Pablo Il «doctor del amor divino»,[12]no fue sélo porque
escribié un magnifico Tratadosobre este tema, sino sobre todo porque fue testigo de ese amor. Por otra parte,
sus escritos no se pueden considerar como una teoria redactada en un escritorio, lejos de las preocupaciones
del hombre comun. Su ensefianza, en efecto, nacié de una escucha atenta de la experiencia. El no hizo mas
que transformar en doctrina lo que vivia y leia en su singular e innovadora accion pastoral, gracias a una
agudeza iluminada por el Espiritu. Una sintesis de este modo de proceder se encuentra en elPrologodel
mismo Tratado del amor de Dios: «Todo en la Iglesia es para el amor, en el amor, por el amor y del amor».[13]

Los afios de la primera formacion: la aventura de conocerse en Dios

Nacié el 21 de agosto de 1567, en el castillo de Sales, cerca de Thorens, de Francisco de Nouvelles, sefior de
Boisy, y de Francisca de Sionnaz. «Vivi6 a caballo entre dos siglos, el XVIy el XVII, recogié en si lo mejor de
las ensefanzas y de las conquistas culturales del siglo que terminaba, reconciliando la herencia del humanismo
con la tendencia hacia lo absoluto propia de las corrientes misticas».[14]

Después de la formacion cultural inicial, primero en el colegio de La Roche-sur-Foron y después en el de
Annecy, llego a Paris, al colegio jesuita Clermont, que habia sido fundado recientemente. En la capital del
Reino de Francia, devastada por las guerras de religion, experimentd en poco tiempo dos crisis interiores
consecutivas, que marcaron su vida de modo indeleble. Esa ardiente oracion hecha en la Iglesia de Saint-
Etienne-des-Grés, frente a la Virgen Negra de Paris, en medio de la oscuridad, le encendera en el corazén una
llama que permanecera viva en él para siempre, como clave de lectura de su propia experiencia y de la de
otros. «Senor, tu que tienes todo en tus manos y cuyos caminos son justicia y verdad, cualquier cosa que
suceda, [...] yo te amaré, Seior [...], te amaré aqui, oh Dios mio, y siempre esperaré en tu misericordia, y
siempre cantaré tus alabanzas. [...] Oh, Sefior Jesus, tu siempre seras mi esperanza y mi salvacion en la tierra
de los vivientes».[15]

Eso habia escrito en su cuaderno, recuperando la paz. Y esta experiencia, con sus inquietudes y sus
interrogantes, para él siempre sera iluminadora y le dara un singular camino de acceso al misterio de la relacion
de Dios con el hombre. Le ayudara a escuchar la vida de los demas y a reconocer, con fino discernimiento, la
actitud interior que une el pensamiento al sentimiento, la razén a los afectos, y que de ese modo es capaz de
llamar por nombre al “Dios del corazén humano”. Por este camino Francisco no corrio el peligro de atribuir un
valor tedrico a la propia experiencia personal, absolutizandola, sino que aprendio algo extraordinario, fruto de la
gracia: a leer en Dios lo vivido por él y por los demas.

Aunque nunca haya pretendido elaborar un sistema teoldgico propiamente dicho, su reflexion sobre la vida
espiritual tuvo una notable dignidad teoldgica. Aparecen en él los rasgos esenciales del quehacer teoldgico,
para el cual es necesario no olvidar dos dimensiones constitutivas. La primera es precisamentela vida espiritual,
porque es en la oracion humilde y perseverante, en la apertura al Espiritu Santo, que se puede tratar de
comprender y de expresar al Verbo de Dios. Los tedlogos se fraguan en el crisol de la oracion. La segunda
dimension esla vida eclesial: sentir en la Iglesia y con la Iglesia. También la teologia se ha visto afectada por la



58

cultura individualista, pero el te6logo cristiano elabora su pensamiento inmerso en la comunidad, partiendo en
ella el pan de la Palabra.[16]La reflexion de Francisco de Sales, al margen de las disputas entre las escuelas de
su época, y aun respetandolas, nace precisamente de estos dos rasgos constitutivos.

El descubrimiento de un mundo nuevo

Cuando finalizo los estudios humanisticos, continué con los de derecho en la Universidad de Padua. Al regresar
a Annecy ya habia decidido la orientacion de su vida, no obstante las resistencias de sus padres. Fue ordenado
sacerdote el 18 de diciembre de 1593. En los primeros dias de septiembre del afio siguiente, por invitacion del
obispo, Mons. Claude de Granier, fue llamado a la dificil misién en el Chablais, territorio perteneciente a la
diécesis de Annecy, de confesion calvinista, que, en el intrincado laberinto de guerras y tratados de paz, habia
pasado nuevamente a estar bajo el control del ducado de Saboya. Fueron afos intensos y dramaticos. Aqui
descubrio, junto con alguna rigida intransigencia que luego le hara reflexionar, sus aptitudes de mediador y
hombre de dialogo. Ademas, se descubrid inventor de originales y audaces praxis pastorales, como las famosas
“hojas volantes”, que se colgaban en todas partes e incluso se deslizaban debajo de las puertas de las casas.

En 1602 regreso a Paris, ocupado en llevar adelante una delicada mision diplomatica, en nombre del mismo
Granier y con instrucciones precisas de la Sede Apostdlica, después de la enésima modificacion del cuadro
politico-religioso del territorio de la didcesis de Ginebra. A pesar de la buena disposicion por parte del rey de
Francia, la misién fracasé. El mismo escribié al Papa Clemente VIII: «Después de nueve meses, me vi obligado
a dar marcha atras sin haber concluido casi nada».[17]Sin embargo, aquella mision se reveld para él y para la
Iglesia de una riqueza inesperada bajo el perfil humano, cultural y religioso. En el tiempo libre que los
negociados diplomaticos le concedian, Francisco predico ante la presencia del rey y de la corte de Francia,
establecié relaciones importantes y, sobre todo, se sumergioé totalmente en la prodigiosa primavera espiritual y
cultural de la moderna capital del Reino.

Alli todo habia cambiado y estaba cambiando. El mismo se dejé tocar e interrogar tanto por los grandes
problemas que se presentaban en el mundo y el nuevo modo de observarlos, como por la sorprendente
demanda de espiritualidad que habia nacido y las cuestiones inéditas que esta planteaba. En pocas palabras,
percibié un verdadero “cambio de época”, al que era necesario responder con lenguajes antiguos y nuevos.
Ciertamente, no era la primera vez que encontraba cristianos fervorosos, pero se trataba de algo distinto. No
era la Paris devastada por las guerras de religion, que habia visto en sus afos de formacion, ni la lucha
encarnizada librada en los territorios del Chablais. Era una realidad inesperada: una multitud «de santos, de
verdaderos santos, numerosos y que estaban en todas partes».[18]Eran hombres y mujeres de cultura,
profesores de la Sorbona, representantes de las instituciones, principes y princesas, siervos y siervas,
religiosos y religiosas. Un mundo que estaba sediento de Dios.

Conocer a esas personas y tomar conciencia de sus interrogantes fue una de las circunstancias providenciales
mas importantes de su vida. Asi, dias aparentemente inutiles e infructuosos se transformaron en una escuela
incomparable para leer los estados de animo de esa época, sin nunca elogiarlos. En él, el habil e infatigable
controversista se estaba transformando, por la gracia, en un fino intérprete del tiempo y extraordinario director
de almas. Su accién pastoral, las grandes obras (/ntroducciona la vida devotay Tratado del amor de Dios), la
infinidad de cartas de amistad espiritual que fueron enviadas, dentro y fuera de los muros de los conventos y los
monasterios, a religiosos y religiosas, a hombres y mujeres de la corte y a la gente comun, el encuentro con
Juana Francisca de Chantal y la misma fundacioén de laVisitacionen 1610 resultarian incomprensibles sin este
cambio interior. Evangelio y cultura encontraban de ese modo una sintesis fecunda, de la que derivaba la
intuicion de un método auténtico, maduro y listo para una cosecha duradera y prometedora.

En una de las primeras cartas de direccion y amistad espiritual que Francisco de Sales envio a una de las
comunidades que visitd en Paris, mencionaba, con humildad, un “método suyo”, que se diferenciaba de los
demas, con vistas a una verdadera reforma. Un método que renunciaba a la severidad y confiaba plenamente
en la dignidad y capacidad de un alma devota, no obstante sus debilidades: «Me viene la duda de que a vuestra
reforma también se pueda oponer otro impedimento: tal vez aquellos que os la han impuesto han curado la
llaga con demasiada dureza. [...] Yo alabo su método, aunque no sea el que suelo usar, especialmente con



59

respecto a espiritus nobles y bien educados como los vuestros. Creo que sea mejor limitarse a mostrarles el
mal y a poner el bisturi en sus manos para que ellos mismos practiquen la incision necesaria. Pero no
descuidéis por ello la reforma que necesitais».[19]En estas palabras se trasluce esa mirada que ha hecho
célebre el optimismo salesiano, que ha dejado su huella permanente en la historia de la espiritualidad y que ha
florecido sucesivamente, como en el caso de don Bosco dos siglos después.

Cuando regreso a Annecy, fue ordenado obispo el 8 de diciembre del mismo afio 1602. El influjo de su
ministerio episcopal en la Europa de esa época y de los siglos posteriores resulta inmenso. «Fue apoéstol,
predicador, escritor, hombre de accion y de oracion; comprometido en hacer realidad los ideales del concilio de
Trento; implicado en la controversia y en el dialogo con los protestantes, experimentando cada vez mas la
eficacia de la relacion personal y de la caridad, mas alla del necesario enfrentamiento teoldgico; encargado de
misiones diplomaticas a nivel europeo, y de tareas sociales de mediacion y reconciliacion».[20]Sobre todo, fue
intérprete del cambio de época y guia de las almas en un tiempo que tenia sed de Dios de un modo nuevo.

La caridad hace todo por sus hijos

Entre 1620 y 1621, es decir, ya al final de su vida, Francisco dirigié a un sacerdote de su diocesis unas palabras
capaces de iluminar su vision de la época. Lo animaba a secundar su deseo de dedicarse a la escritura de
textos originales, que lograran interceptar los nuevos interrogantes, intuyendo en ellos las necesidades. «Os
debo decir que el conocimiento que voy adquiriendo cada dia de los estados de animo del mundo me lleva a
desear apasionadamente que la divina Bondad inspire a alguno de sus siervos a escribir segun el gusto de este
pobre mundo».[21]La raz6n de este estimulo la encontraba en la propia vision del tiempo: «El mundo se esta
volviendo tan delicado, que dentro de poco nadie se atrevera mas a tocarlo, sino con guantes de seda, ni a
medicar sus llagas, sino con cataplasmas de cebolla; pero, ¢ qué importa, si los hombres son curados y, en
definitiva, salvados? Nuestra reina, la caridad, hace todo por sus hijos».[22]No era algo que se daba por
sentado, ni mucho menos una rendicién final frente a una derrota. Se trataba, mas bien, de la intuicién de un
cambio que estaba en curso y de la exigencia, totalmente evangélica, de comprender cémo poder habitarlo.

La misma conciencia, ademas, la habia madurado y expresado en elPrdlogo, al introducir el Tratado del amor de
Dios: «He tenido en cuenta la condicidn de las almas en estos tiempos, y ademas debia tenerla, porque importa
mucho mirar la condicion de los tiempos en que se escribe».[23]Rogando, asimismo, la benevolencia del lector,
afirmaba: «Y si encontrares el estilo un poco diferente del que he usado escribiendo aFilotea, y ambos muy
diversos del que empleé en laDefensa de la cruz, debes saber que en diecinueve afios se aprenden y se
olvidan muchas cosas; que el lenguaje de la guerra no es igual que el de la paz, y que de una manera se habla
a los muchachos principiantes y de otra a los viejos compafieros».[24]Pero, frente a este cambio, ¢por donde
comenzar? No lejos de la misma historia de Dios con el hombre. De aqui el objetivo final de suTratado: «Mi
pensamiento ha sido tan so6lo exponer sencilla y llanamente, sin artificios ni aderezos de estilo, la historia del
nacimiento, progreso, decadencia, operaciones, propiedades, beneficios y excelencias del amor divino».[25]

Las preguntas de un cambio de época

En la memoria del cuarto centenario de la muerte de san Francisco de Sales, me he preguntado sobre su
legado para nuestra época, y he encontrado iluminadoras su flexibilidad y su capacidad de vision. Un poco por
don de Dios, un poco por indole personal, y también por la profundizacion constante de sus vivencias, habia
tenido la nitida percepcién del cambio de los tiempos. Ni él mismo hubiera llegado a imaginar que en esto
reconoceria una gran oportunidad para el anuncio del Evangelio. La Palabra que habia amado desde su
juventud era capaz de hacerse camino abriendo horizontes nuevos e impredecibles en un mundo en rapida
transicion.

Es lo que también nos espera como tarea esencial para este cambio de época: una lglesia no autorreferencial,
libre de toda mundanidad pero capaz de habitar el mundo, de compartir la vida de la gente, de caminar juntos,
de escuchar y de acoger.[26]Es lo que realiz6 Francisco de Sales leyendo su época con ayuda de la gracia. Por
eso, €l nos invita a salir de la preocupacion excesiva por nosotros mismos, por las estructuras, por la imagen
social, y a preguntarnos mas bien cuales son las necesidades concretas y las esperanzas espirituales de



60

nuestro pueblo.[27]Por tanto, releer algunas de sus decisiones cruciales es importante también hoy, para vivir el
cambio con sabiduria evangélica.

La brisa y las alas

La primera de dichas decisiones fue la de releer y volver a proponer a cada uno, en su condicion especifica, la
feliz relacion entre Dios y el ser humano. En definitiva, la razén ultima y el objetivo concreto del Tratadoera
precisamente ilustrar a los contemporaneos el encanto del amor de Dios. «¢Cuales son —se preguntaba— los
lazos habituales por los cuales la Providencia divina acostumbra atraer nuestros corazones a su
amor?».[28]Partiendo sugestivamente del texto de Oseas 11,4,[29]definia tales medios ordinarios como «lazos
de humanidad, o de caridad y amistad».«No cabe duda —escribia— de que Dios no nos atrae con cadenas de
hierro, como a los toros y a los bufalos, sino mediante invitaciones, dulces encantos y santas inspiraciones, que
son loslazos de Adan y de la humanidad, es decir, los propios y convenientes al corazén humano, que
naturalmente esta dotado de libertad».[30]Es a través de estos lazos que Dios ha sacado a su pueblo de la
esclavitud, ensefandole a caminar, llevandolo de la mano, como hace un papa o una mama con el propio hijo.
Por consiguiente, ninguna imposicion externa, ninguna fuerza despética y arbitraria, ninguna violencia. Mas
bien, la forma persuasiva de una invitacion que deja intacta la libertad del hombre. «La gracia —proseguia,
pensando ciertamente en tantas historias de vida que habia conocido— tiene fuerza, no para obligar, sino para
atraer el corazén; ejerce una santa violencia, no para vulnerar, sino para enamorar nuestra libertad; obra
fuertemente, mas con suavidad tan admirable, que nuestra voluntad no queda agobiada bajo tan poderosa
accion; nos presiona, pero no sofoca nuestra libertad. Asi, pues, en medio de toda su fuerza, podemos
consentir o resistir a sus impulsos, segun nos place».[31]

Poco antes habia bosquejado dicha relacién utilizando el curioso ejemplo del “apodo”: «Hay cierta clase de
pajaros, oh Tedtimo, a los cuales Aristoteles llama “apodos”, esto es, sin pies, porque, teniendo las piernas
extremadamente cortas y los pies sin fuerza, no les sirven mas que si realmente no los tuvieran. Por donde
sucede que, si una vez caen a tierra, permanecen como clavados en ella, sin que puedan nunca por si mismos
recobrar el vuelo, porque, no pudiéndose valer de sus piernas ni de sus pies, no tienen medio ninguno para
tomar impulso y lanzarse de nuevo al aire. Asi, quedan alli inméviles y hasta llegan a morir, si el viento propicio
a su impotencia, soplando fuertemente sobre la faz de la tierra, no viene a arrebatarlos y levantarlos, como hace
con otras cosas; porque entonces, si empleando ellos sus alas, corresponden a este impulso y primer vuelo que
el viento les da, el mismo viento continua ayudandoles, impeliéndoles cada vez mas a volar».[32]Asi es el
hombre: hecho por Dios para volar y desplegar todas sus potencialidades en la llamada al amor, corre el riesgo
de volverse incapaz de levantar el vuelo cuando cae a tierra y no acepta volver a abrir las alas a la brisa del
Espiritu.

Esta es, pues, la “forma” a través de la cual la gracia de Dios se concede a los hombres: la de los preciosos y
muy humanos vinculos de Adan. La fuerza de Dios no deja de ser absolutamente capaz de restablecer el vuelo
y, sin embargo, su dulzura hace que la libertad de consentimiento no sea violada o inutil. Corresponde al
hombre levantarse o no levantarse. Aunque la gracia lo haya tocado para despertarlo, sin él, esta no quiere que
el hombre se levante sin su consentimiento. De esa manera obtiene su reflexién conclusiva: «Las inspiraciones,
oh Tedtimo, nos previenen, y antes de que hayamos pensado en ellas, experimentamos su presencia, mas
después de haberlas sentido, a nosotros toca consentir, secundandolas y siguiendo sus impulsos, o disentir y
rechazarlas: ellas se hacen sentir en nosotros y sin nosotros, pero no obtienen el consentimiento sin
nosotros».[33]Por lo tanto, la relacién con Dios se trata siempre de una experiencia de gratuidad que manifiesta
la profundidad del amor del Padre.

Ahora bien, esta gracia nunca hace al hombre pasivo, sino que lleva a comprender que estamos precedidos
radicalmente por el amor de Dios, y que su primer don consiste precisamente en haber recibido su mismo amor.
Pero cada uno tiene el deber de cooperar en su propia realizacion, desplegando con confianza las propias alas
a la brisa de Dios. Aqui vemos un aspecto importante de nuestra vocacion humana: «El mandato de Dios a
Adan y Eva en el relato del Génesis es ser fecundos. La humanidad ha recibido el mandato de cambiar,
construir y dominar la creacion en el sentido positivo de crear desde y con ella. Entonces, el futuro no depende
de un mecanismo invisible en el que los humanos son espectadores pasivos. No, somos protagonistas, somos
—forzando la palabra—cocreadores».[34]Francisco de Sales lo comprendio bien y tratdé de transmitirlo en su



61

ministerio de guia espiritual.
La verdadera devocion

Una segunda y gran decision crucial fue la de haberse centrado en la cuestion de la devocion. También en este
caso, el nuevo cambio de época habia formulado no pocos interrogantes, tal como ocurre en nuestros dias. Dos
aspectos en particular requieren que sean comprendidos y revitalizados también hoy. El primero se refiere a la
idea misma de devocion, el segundo, a su caracter universal y popular. Indicar, ante todo, qué se entiende por
devocion es la primera consideracion que encontramos al comienzo deFilotea: «Es necesario que conozcas,
desde el principio, en qué consiste la virtud de la devocion, pues son numerosas las devociones falsas e inutiles
y solo hay una verdadera, que, si no la conoces, podrias sufrir engafio determinandote a seguir alguna devocion
inconveniente y supersticiosa».[35]

La descripcion de Francisco de Sales acerca de la falsa devocion, en la que no nos es dificil reconocernos, es
amena y siempre actual, sin dejar fuera una pizca eficaz de sano sentido del humor: «El que se siente inclinado
a ayunar se considerara muy devoto si no come, aunque su corazon esté lleno de rencor; y mientras por
sobriedad no se atreve a mojar su lengua, no digo en vino, pero ni siquiera en agua, no temera tefirla en la
sangre del préjimo mediante maledicencias y calumnias. Otro se creera devoto porque reza diariamente un
sinnumero de oraciones, aunque después su lengua se desate de continuo en palabras insolentes, arrogantes e
injuriosas contra sus familiares y vecinos. Algun otro abrira su bolsa de buena gana para distribuir limosnas
entre los pobres, pero no es capaz de sacar dulzura de su corazén perdonando a sus enemigos. Aquel
perdonara a sus enemigos, pero no saldara sus deudas si no es apremiado por la justicia».[36]Evidentemente,
son los vicios y las dificultades de siempre, también de hoy, por lo que el santo concluye: «Todos estos son
tenidos vulgarmente por devotos; nombre que de ninguna manera merecen».[37]

En cambio, la novedad y la verdad de la devocion se encuentran en otro lado, en una raiz profundamente unida
a la vida divina en nosotros. De ese modo «la devocién viva y verdadera [...] presupone el amor de Dios; mejor
dicho, no es otra cosa que el verdadero amor de Dios, y no un amor cualquiera».[38]En su ferviente
imaginacion la devocién no es mas que, «en resumen, una agilidad o viveza espiritual por cuyo medio la caridad
actua en nosotros y nosotros actuamos en ella con prontitud y alegria».[39]Por eso no se coloca junto a la
caridad, sino que es una de sus manifestaciones y, al mismo tiempo, conduce a ella. Es como una llama con
respecto al fuego: reaviva su intensidad, sin cambiar su naturaleza. «En conclusién, se puede decir que entre la
caridad y la devocion no existe mayor diferencia que entre la llama y el fuego; siendo la caridad fuego espiritual,
cuando esta bien inflamada, se llama devocion; asi que la devocion nada afiade al fuego de la caridad fuera de
la llama que la hace pronta, activa, diligente, no sélo en la observancia de los mandamientos, sino también en el
ejercicio de los consejos € inspiraciones celestiales».[40]Una devocion asi entendida no tiene nada de
abstracto. Es, mas bien, un estilo de vida, un modo de ser en lo concreto de la existencia cotidiana. Esta recoge
e interpreta las pequefas cosas de cada dia, la comida y el vestido, el trabajo y el descanso, el amory la
descendencia, la atencion a las obligaciones profesionales; en sintesis, ilumina la vocacién de cada uno.

Aqui se intuye la raiz popular de la devocion, afirmada desde las primeras lineas deFilotea: «Casi todos los que
hasta ahora han tratado de la devocion, se han dirigido a los que viven alejados de este mundo o, por lo menos,
han trazado caminos que empujan a un absoluto retiro. Mi intencion es instruir a los que viven en las ciudades,
con sus familias, en la corte y, por su condicidn, estan obligados, por las conveniencias sociales, a vivir en
medio de los demas».[41]Es por ello que esta muy equivocado quien piensa en relegar la devocion a algun
ambito protegido o reservado. Esta es, mas bien, de todos y para todos, dondequiera que estemos, y cada uno
la puede practicar segun la propia vocacién. Como escribia san Pablo VI en el cuarto centenario del nacimiento
de Francisco de Sales, «la santidad no es prerrogativa de una clase o de otra; sino que a todos los cristianos se
les dirige esta invitacion apremiante: “jAmigo, siéntate en un lugar mas destacado!” (Lc14,10); todos estan
vinculados por el deber de subir al monte de Dios, aunque no todos por el mismo camino. “La devocion se ha
de ejercitar de diversas maneras, segun que se trate de una persona noble o de un obrero, de un criado o de un
principe, de una viuda o de una joven soltera, o bien de una mujer casada. Mas aun: la devocion se ha de
practicar de un modo acomodado a las fuerzas, negocios y ocupaciones particulares de cada
uno”».[42]Recorrer la ciudad secular manteniendo la interioridad y conjugar el deseo de perfeccidon con cada
estado de vida, volviendo a encontrar un centro que no se separa del mundo, sino que ensefia a habitarlo, a



62

apreciarlo, aprendiendo también a tomar de él una justa distancia; ese era el propdsito del santo, y sigue siendo
una valiosa leccién para cada mujer y hombre de nuestro tiempo.

Este es el tema conciliar de la vocacién universal a la santidad: «Todos los fieles, de cualquier condicion y
estado, fortalecidos con tantos y tan poderosos medios de salvacion, son llamados por el Sefior, cada uno por
su camino, a la perfeccion de aquella santidad con la que es perfecto el mismo Padre celestial».[43]“Cada uno
por su camino”. «kEntonces, no se trata de desalentarse cuando uno contempla modelos de santidad que le
parecen inalcanzables».[44]La madre Iglesia no nos los propone para que intentemos copiarlos, sino para que
nos alienten a caminar por la senda Unica y particular que el Sefor ha pensado para nosotros. «Lo que interesa
es que cada creyente discierna su propio camino y saque a la luz lo mejor de si, aquello tan personal que Dios
ha puesto en él (cf.7 Co12,7)».[45]

El éxtasis de la vida

Todo ello condujo al santo obispo a considerar la vida cristiana en su totalidad como«el éxtasis de la obra y de
la vida».[46]Pero no hay que confundirla con una fuga facil o una retirada intimista, mucho menos con una
obediencia triste y gris. Sabemos que este peligro siempre esta presente en la vida de fe. En efecto, «hay
cristianos cuya opcion parece ser la de una Cuaresma sin Pascua. [...] Comprendo a las personas que tienden
a la tristeza por las graves dificultades que tienen que sufrir, pero poco a poco hay que permitir que la alegria de
la fe comience a despertarse, como una secreta pero firme confianza, aun en medio de las peores
angustias».[47]

Permitir que se despierte la alegria es precisamente lo que expresa Francisco de Sales al describir “el éxtasis
de la obra y de la vida”. Gracias a ella «no so6lo llevamos una vida civil, honesta y cristiana, sino también una
vida sobrehumana, espiritual, devota y extatica, es decir, una vida, bajo todos los conceptos, fuera y por encima
de nuestra condicion natural».[48]Nos encontramos aqui en las paginas centrales y mas luminosas del Tratado.
El éxtasis es el desbordamiento feliz de la vida cristiana, lanzada mas alla de la mediocridad de la mera
observancia:«No robar, no mentir, no cometer actos lujuriosos, orar a Dios, no jurar en vano, amar y honrar a
los padres, no matar; todo esto es vivir segun la razén natural del hombre. Mas dejar todos nuestros bienes,
amar la pobreza, buscarla y estimarla como la mas deliciosa sefiora, tener los oprobios, desprecios,
humillaciones, persecuciones y martirios por felicidad y dicha, contenerse en los términos de una absoluta
castidad, y, en fin, vivir en medio del mundo y en esta vida mortal en oposicion a todas las opiniones y maximas
mundanas y contra la corriente del rio de esta vida, con habitual resignacion, renuncias y abnegaciones de
nosotros mismos, todo esto no es vivir humana, sino sobrehumanamente; no es vivir en nosotros, sino fuera de
nosotros y sobre nosotros. Y porque nadie puede salir de este modo sobre si mismo si el Padre Eterno no le
atrae, por eso este género de vida debe ser un rapto continuo y un éxtasis perpetuo de accion y de
operacion».[49]

Es una vida que, ante toda aridez y frente a la tentacion de replegarse sobre si, ha encontrado nuevamente la
fuente de la alegria. En efecto, «el gran riesgo del mundo actual, con su multiple y abrumadora oferta de
consumo, es una tristeza individualista que brota del corazén cémodo y avaro, de la busqueda enfermiza de
placeres superficiales, de la conciencia aislada. Cuando la vida interior se clausura en los propios intereses, ya
no hay espacio para los demas, ya no entran los pobres, ya no se escucha la voz de Dios, ya no se goza la
dulce alegria de su amor, ya no palpita el entusiasmo por hacer el bien. Los creyentes también corren ese
riesgo, cierto y permanente. Muchos caen en él y se convierten en seres resentidos, quejosos, sin vida».[50]

A la descripcion del “éxtasis de la obra y de la vida”, san Francisco afiade dos observaciones importantes,
validas también para nuestro tiempo. La primera se refiere a un criterio eficaz para el discernimiento de la
verdad de ese mismo estilo de vida y la segunda a su origen profundo. En cuanto al criterio de discernimiento,
él afirma que, si por un lado dicho éxtasis comporta un auténtico salir de si mismo, por otro lado, no significa un
abandono de la vida. Es importante no olvidarlo nunca, para evitar peligrosas desviaciones. En otras palabras,
quien presume de elevarse hacia Dios, pero no vive la caridad para con el préjimo, se engafia a si mismo y a
los demas.



63

Volvemos a encontrar aqui el mismo criterio que él aplicaba a la calidad de la verdadera devociéon. «Cuando se
ve a una persona que en la oracion tiene raptos por los cuales sale y sube encima de si misma hasta Dios, vy,
sin embargo, no tiene éxtasis en su vida, esto es, no lleva una vida elevada y unida a Dios, [...] sobre todo, por
medio de una continua caridad, creedme que todos estos raptos son grandemente dudosos y peligrosos». Su
conclusion es muy eficaz: «Estar sobre si mismo en la oracion y bajo si mismo en las obras y en la vida, ser
angeélico en la meditacion y bestial en la conversacion [...] es una sefal cierta de que tales raptos y tales éxtasis
no son mas que ardides y engafios del espiritu maligno».[51]Se trata, en definitiva, de lo que ya recordaba
Pablo a los corintios en el himno a la caridad:«Aunque tuviera toda la fe, una fe capaz de trasladar montafas, si
no tengo amor, no soy nada. Aunque repartiera todos mis bienes para alimentar a los pobres y entregara mi
cuerpo a las llamas, si no tengo amor, no me sirve para nada» (7 Co13,2-3).

Por tanto, para san Francisco de Sales la vida cristiana nunca esta exenta de éxtasis y, sin embargo, el éxtasis
no es auténtico sin la vida. En efecto, la vida sin éxtasis corre el riesgo de reducirse a una obediencia opaca, a
un Evangelio que ha olvidado su alegria. Por otra parte, el éxtasis sin la vida se expone facilmente a la ilusion y
al engafio del Maligno. Las grandes polaridades de la vida cristiana no se pueden resolver la una en la otra. En
todo caso, una mantiene a la otra en su autenticidad. De ese modo, la verdad no es tal sin justicia; la
satisfaccion, sin responsabilidad; la espontaneidad, sin ley; y viceversa.

Por otra parte, en cuanto al origen profundo de este éxtasis, €l lo vincula sabiamente al amor manifestado por el
Hijo encarnado. Si, por un lado, es verdad que «el amor es el primer acto y el principio de nuestra vida devota o
espiritual por el cual vivimos, sentimos y nos movemos» y, por otro lado, que «nuestra vida espiritual consiste
toda en nuestros movimientos afectivos», esta claro que «un corazén que no tiene afecto, no tiene amor», como
también que «un corazén que tiene amor, no puede estar sin movimiento afectivo».[52]Pero el origen de este
amor que atrae el corazon es la vida de Jesucristo:«Nada urge y aprieta tanto al corazén del hombre como el
amor», y el culmen de dicha urgencia es que «Jesucristo murié por nosotros, nos ha dado la vida con su
muerte. Nosotros sélo vivimos porque El murié; murié por nosotros, para nosotros y en nosotros».[53]

Es conmovedora esta indicacion que, mas alla de una vision iluminada y no evidente de la relacion entre Dios y
el hombre, manifiesta el estrecho vinculo afectivo que unia al santo obispo con el Sefnor Jesus. La verdad del
éxtasis de la vida y de la accion no es genérica, sino que se manifiesta segun la forma de la caridad de Cristo,
que culmina en la cruz. Este amor no anula la existencia, sino que la hace brillar de una manera extraordinaria.

Es por ello que, con una imagen muy hermosa, san Francisco de Sales describia el Calvario como «el monte de
los amantes».[54]Alli, y solo alli, se comprende que «no se puede tener la vida sin el amor, ni el amor sin la
muerte del Redentor; mas, fuera de alli, todo es o muerte eterna o amor eterno, y toda la sabiduria cristiana
consiste en elegir bien».[55]De esta manera puede cerrar su Tratadoremitiendo a la conclusién de un discurso
de san Agustin sobre la caridad: «;Qué hay mas fiel que el amor, no al servicio de la vanidad, sino de la
eternidad? En efecto, tolera todo en la vida presente, porque cree todo lo referente a la vida futura, y sufre todo
lo que aqui le sobreviene, porque espera todo lo que alli se le promete; con razén nunca desfallece. Asi, pues,
perseguid el amor y, pensando devotamente en él, aportad frutos de justicia. Y cualquier alabanza que vosotros
hayais encontrado mas exuberante de lo que yo haya podido decir, muéstrese en vuestras costumbres».[56]

Esto es lo que nos deja ver la vida del santo obispo de Annecy, y que se nos entrega nuevamente a cada uno.
Que la celebracion del cuarto centenario de su nacimiento al cielo nos ayude a hacer de ello devota memoria; y
que, por su intercesion, el Senor infunda con abundancia los dones del Espiritu en el camino del santo Pueblo
fiel de Dios.

Roma, San Juan de Letran, 28 de diciembre de 2022.

FRANCISCO

[1]S. Francisco de Sales, Traité de 'amour de Dieu,Préface, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 336.



64

[2]id., Lett. 2103:A Monsieur Sylvestre de Saluces de la Mente, Abbé d'Hautecombe(3 noviembre 1622),
enCEuvres de Saint Frangois de Sales, XXVI|, Annecy 1932, 490-491.

[3]id.,Lett. 1961:A une dame(19 diciembre 1622), enCEuvres de Saint Frangois de Sales, XX (Lettres, X:1621-
1622), Annecy 1918, 395.

[4]id., Traité de 'amour de Dieu, |, 15, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 395.

[5] id., Entretiens spirituels,Dernier entretien[21], ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 1319.

[6]Exhort. ap.Gaudete et exsultate(19 marzo 2018), 49:AAS110 (2018), 1124.

[71/bid., 57:AAS110 (2018), 1127.

[8]Cf.ibid., 37-39:AAS110 (2018), 1121-1122.

[9]S. Francisco de Sales,Entretiens spirituels,Dernier entretien[21], ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 1319.
[10]/bid., 1308.

[11]/bid.

[12]Carta a Mons. Yves Boivineau, Obispo de Annecy,con ocasion del IV centenario de la consagracion
episcopal de san Francisco de Sales(23 noviembre 2002), 3:L’Osservatore Romano,ed. semanal en lengua
espafola (20 diciembre 2002), p. 10.

[13]S.Francisco de Sales, Traité de I'amour de Dieu,Préface, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 336.

[14]Benedicto XVI,Catequesis(2 marzo 2011):L’Osservatore Romano,ed. semanal en lengua espafiola (6 marzo
2011), p. 11.

[15]S.Francisco de Sales,Fragments d’écrits intimes, 3:Acte d’abandon héroique, enEuvres de Saint Francois
de Sales, XXIl (Opuscules, 1), Annecy 1925, 41.

[16]Cf.Discurso a la Comision Teoldgica Internacional(29 noviembre 2019):L’Osservatore Romano(30
noviembre 2019), p. 8.

[17]S. Francisco de Sales,Lett. 165:A Sa Sainteté Clément Vlli(fines de octubre de 1602), enCEuvres de Saint
Francois de Sales, Xl (Lettres, II:1599-1604), Annecy 1902, 128.

[18]H. Bremond,L’humanisme dévét: 15680-1660, enHistoire littéraire du sentiment religieux en France: depuis la
fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, |, Jérdbme Millon, Grenoble 2006, 131.

[19]S. Francisco de Sales,Lett. 168:Aux religieuses du monastere des «Filles-Dieu»(22 noviembre 1602),
enCEuvres de Saint Frangois de Sales, Xl (Lettres, 11:1599-1604), Annecy 1902,105.

[20]Benedicto XVI,Catequesis(2 marzo 2011):L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafiola (6
marzo 2011), p. 12.

[21]S. Francisco de Sales,Lett. 1869:A M. Pierre Jay(1620 o 1621), enEuvres de Saint Francois de Sales, XX
(Lettres, X:1621-1622), Annecy 1918, 219.



65
[22]Ibid.

[23]id., Traité de I'amour de Dieu,Préface, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 339.
[24]/bid., 347.
[25]/bid., 338-339.

[26]Cf.Discurso a los obispos, sacerdotes, religiosos, seminaristas y catequistas, Bratislava (13 septiembre
2021):L’Osservatore Romano(13 septiembre 2021), pp. 11-12.

[27]Cf.ibid.
[28]S. Francisco de Sales, Traité de 'amour de Dieu, 11, 12, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 444.

[29]«Con afecto humano [Vulg:in funiculis Adam), con lazos de amor los atraia. Fui para ellos como quien alza a
un nifio hasta sus mejillas y se inclina hacia él para darle de comer».

[30]S. Francisco de Sales, Traité de I'amour de Dieu, Il, 12, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 444,
[311/bid., Il, 12, 444-445.

[32]/bid., I, 9, 434.

[33]/bid., II, 12, 446.

[34]Sonemos juntos. El camino a un futuro mejor,Conversaciones con Austen Ivereigh, Simon & Schuster,
Nueva York 2020, 4.

[35]S.Francisco de Sales,/ntroduction a la vie dévote, |, 1, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 31.
[36]/bid.,31-32.

[37]/bid., 32.

[38]/bid.

[39]/bid.

[40]/bid., 33.

[41]/bid.,Préface, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 23.

[42]Epist. ap.Sabaudiae gemma,en el IV centenario del nacimiento de san Francisco de Sales, doctor de la
Iglesia(29 enero 1967):AAS59 (1967), 119.

[43]Conc. Ecum. Vat. Il,Const. dogm.Lumen gentium, 11.

[44]Exhort. ap.Gaudete et exsultate, 11:AAS110 (2018), 1114.



66
[45]Ibid.

[46]S. Francisco de Sales, Traité de 'amour de Dieu, VII, 6, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 682.
[47]Exhort. ap.Evangelii gaudium(24 noviembre 2013),6:AAS105 (2013), 1021-1022.

[48]S. Francisco de Sales, Traité de I'amour de Dieu, VI, 6, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 682-683.
[49]/bid., 683.

[50]Exhort. ap.Evangelii gaudium,2:AAS105 (2013), 1019-1020.

[51]S. Francisco de Sales, Traité de I'amour de Dieu, VI, 7, ed.Ravier — Devos, Paris 1969, 685.
[52]Ibid., 684.

[53]/bid., VII, 8,687.688.

[54]Ibid., XII, 13, 971.

[55]/bid.

[56]Discursos, 350, 3:PL39, 1535.

[02021-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

CARTA APOSTOLICA

TOTUM AMORIS EST

DO SANTO PADRE

FRANCISCO

NO IV CENTENARIO DA MORTE

DE SAO FRANCISCO DE SALES

«TOTUM AMORIS EST - tudo pertence ao amory:[1]nestas palavras, podemos recolher o legado espiritual
deixado por S&o Francisco de Sales, que morreu ha quatro séculos, em 28 de dezembro de 1622, em Lyon.
Tinha pouco mais de cinquenta anos, e era bispo e principe «exilado» de Genebra desde ha vinte anos.
Chegara a Lido na sequéncia da sua ultima incumbéncia diplomatica. O duque de Saboia pedira-lhe que
acompanhasse a Avinhao o Cardeal Mauricio de Saboia. Juntos, prestariam homenagem ao jovem rei Luis XIII,
que regressava a Paris, subindo o vale do Rddano, depois duma vitoriosa campanha militar no sul da Franga.
Cansado e com a saude debilitada, Francisco partira por puro espirito de servigo. «Se nao fosse de grande
utilidade ao seu servigo que eu fizesse esta viagem, teria certamente muito boas e sdélidas razées para me
eximir; mas tratando-se do seu servigo, vivo ou morto ndo me recusarei; irei a pé ou de rasto».[2]Assim era o
seu temperamento. Chegado finalmente a Lido, hospedou-se no mosteiro das Visitandinas, na casa do



67

jardineiro, para ndo causar demasiado incbmodo €, ao mesmo tempo, estar mais livre para encontrar quem o
desejasse.

Desde ha muito tempo que pouco o impressionavam as «instaveis grandezas da corte»,[3]pelo que gastou
também os seus ultimos dias exercendo o ministério de pastor numa sucessao de compromissos: confissoes,
dialogos, conferéncias, sermoes e as Ultimas irrecusaveis cartas de amizade espiritual. A razao profunda deste
estilo de vida cheio de Deus foi-se-lhe tornando cada vez mais clara com o passar do tempo e assim a
formulara, com simplicidade e precisao, no célebre Tratado do Amor de Deus: «Se o homem pensa com um
pouco de atengao na divindade, imediatamente sente uma doce emog¢éo no seu coragao, o que prova que Deus
é o Deus do coracdo humano».[4]E a sintese do seu pensamento. A experiéncia de Deus & uma evidéncia do
coracao humano. Nao se trata duma constru¢cdo mental, mas dum reconhecimento repleto de maravilha e
gratiddo em consequéncia da manifestagdo de Deus. No coragao e através do coragao € que se realiza aquele
subtil e intenso processo unitario em virtude do qual o homem reconhece a Deus e conjuntamente a si mesmo,
a sua origem e profundidade, a sua realizagdo na vocacao ao amor. Descobre que a fé ndo € um movimento
cego, mas primariamente uma atitude do coragéo. Através dela, o homem confia-se a uma verdade que se
apresenta a consciéncia como uma «doce emogaoy, capaz de suscitar, correlativa e irrenunciavelmente, o
bem-querer a cada realidade criada, como ele gostava de dizer.

Aluz disto, compreende-se como para Sdo Francisco de Sales ndo houvesse melhor lugar para encontrar Deus
e ajudar a procura-Lo do que no coracdo de cada mulher e homem do seu tempo. Aprendera-o observando-se
cuidadosamente a si mesmo, desde a mais tenra juventude, e examinando o coragdo humano.

Com o sentido intimo duma quotidianidade habitada por Deus, deixara as suas Visitandinas, no ultimo encontro
daqueles dias em Li&o, a frase com que gostaria de ser lembrado por elas em seguida: «Resumi tudo nestas
duas palavras, quando vos disse para nao recusar nada, nem desejar nada; ndo tenho mais nada para vos
dizer».[5]Nao se tratava, porém, dum exercicio de puro voluntarismo, «uma vontade sem humildade»,[6]aquela
subtil tentacdo do caminho para a santidade que a confunde com a justificagcao através das proprias forgas, com
a adoracgao da vontade humana e da prépria capacidade, «que se traduz numa autocomplacéncia egocéntrica e
elitista, desprovida do verdadeiro amor»;[7]e menos ainda um exercicio de puro quietismo, abandono passivo,
frio, a uma doutrina sem carne nem historia.[8]Mas nascia da contemplagao da propria vida do Filho encarnado.
Era o dia 26 de dezembro e o Santo falava as Irmas no coragéo do mistério do Natal: «Vedes o Menino Jesus
na manjedoura? Recebe todas as agruras do tempo, o frio e tudo aquilo que o Pai permite que Lhe acontega.
N&o recusa as pequenas consolagdes que sua Mae Lhe da, mas também nao esta escrito que estendesse as
maozinhas para ter o peito da Mae; deixara tudo ao cuidado e previsdo d’Ela. De igual modo ndo devemos
desejar nada nem recusar nada, suportando tudo aquilo que Deus nos enviar, o frio e as agruras do
tempo.[9]E comovente a sua solicitude em reconhecer como indispensavel o cuidado do que é humano.
Concluindo, foi na escola da Encarnagao que aprendera a ler a historia e situar-se nela com confianga.

O critério do amor

Através da experiéncia, reconhecera o desejo como a raiz de toda a verdadeira vida espiritual e, a0 mesmo
tempo, como o lugar da sua adulteracdo. Por isso, bebendo com ambas as maos da tradigdo espiritual que o
precedera, compreendeu a importancia de pér o desejo constantemente a prova, através dum exercicio
continuo de discernimento. O critério ultimo para a sua avaliagdo, encontrara-o no amor. Ainda naquela ultima
recreacao em Lido, na festa de Santo Estévao, dois dias antes de sua morte, dissera: «E 0 amor que da
perfeigao as nossas obras. Mais vos digo... Pensai numa pessoa que sofre o martirio por Deus apenas com
uma onga de amor; tem certamente grande merecimento, ja que ndo ha dom maior do que o da propria vida;
mas outra pessoa que sofra apenas um arranhdo com duas onc¢as de amor, tera um merecimento muito maior,
porque a caridade e o amor € que dao valor as nossas obras».[10]

E, com surpreendente concretizagao, continuou ilustrando a dificil relagao entre contemplagao e acao: «Sabeis
ou deverieis saber que a contemplagao em si mesma € melhor do que a agao e a vida ativa; mas, se na vida
ativa se encontrar maior unido [com Deus], entao esta € melhor. Se uma irma, que esta na cozinha a olhar
pelas panelas ao lume, tiver maior amor e caridade do que outra, ndo sera o lume material a deté-la, antes pelo



68

contrario ajuda-la-a a ser mais agradavel a Deus. Sucede com bastante frequéncia estar unido a Deus na agao
como se esta na solidao; no fim, volto sempre a questao de ver onde se encontre maior amor».[11]O impulso
que supera verdadeiramente qualquer rigidez inutil ou fechamento em si mesmo é perguntar-se em cada
momento, em cada opg¢ao, em cada circunstancia da vida onde se encontra o amor maior.Nao foi por acaso que
Sao Joao Paulo Il chamara Sao Francisco de Sales o «Doutor do amor divino»,[12]mas por ter escrito um
ponderoso Tratadosobre o mesmo e sobretudo porque foi testemunha dele. Alias os seus escritos ndo se podem
considerar como uma teoria elaborada no escritorio, longe das preocupagoes do homem comum. Com efeito, a
sua doutrina nasceu duma escuta atenta da experiéncia; limitou-se a transformar em doutrina aquilo que vivia e
lia, com perspicacia iluminada pelo Espirito, na sua singular e inovadora agao pastoral. Encontra-se uma
sintese deste modo de proceder noPrefaciodo préprio Tratado do Amor de Deus: «Na santa Igreja, tudo
pertence ao amor, vive no amor, faz-se por amor e vem do amor».[13]

Os anos da primeira formagado: a aventura de se conhecer em Deus

Nasceu em 21 de agosto de 1567, no castelo de Sales, perto de Thorens, filho de Francisco de Nouvelles,
senhor de Boisy, e de Francisca de Sionnaz. «Viveu entre dois séculos, XVI-XVII, e reuniu em si o melhor dos
ensinamentos e das conquistas culturais do século que terminava, reconciliando a heranca do humanismo com
o impulso rumo ao absoluto, préprio das correntes misticas».[14]

Depois da sua formagao cultural inicial, primeiro no colégio de La Roche-sur-Foron e depois no de Annecy,
chegou ao recém-fundado colégio jesuita Clermont em Paris. Na capital do reino de Franga, devastada pelas
guerras de religiao, teve a breve distancia duas crises interiores consecutivas, que marcarao indelevelmente a
sua vida. Aquela fervorosa oragao feita na Igreja de Saint-Etienne-des-Grés, diante da Virgem Morena de Paris,
acender-lhe-a no coracao, no meio da escuriddo, uma chama que permanecera viva nele para sempre como
chave de leitura da experiéncia propria e alheia. «Suceda o que suceder, Vs, Senhor, tendes tudo nas vossas
maos e todos os vossos caminhos sao justica e verdade, (...) eu Vos amarei, Senhor (...), amar-Vos-ei aqui, 6
meu Deus, e sempre esperarei na vossa misericordia e incessantemente repetirei o vosso louvor. (...) O Senhor
Jesus, V&s sereis sempre a minha esperanca e a minha salvagao na terra dos vivos».[15]

Assim redigira no seu caderno, reencontrando a paz. E esta experiéncia, com as suas ansiedades e
interrogagdes, permanecera sempre iluminadora para ele e proporcionar-lhe-a uma singular via de acesso ao
mistério da relagdo de Deus com o homem. Ajuda-lo-a a auscultar a vida dos outros e a reconhecer, com sagaz
discernimento, a atitude interior que une o pensamento ao sentir, a razdo aos afetos e que designa pelo nome o
«Deus do coragcdo humano». Seguindo por este caminho, Francisco ndo correu o perigo de atribuir um valor
tedrico a sua experiéncia pessoal, absolutizando-a, mas aprendeu algo de extraordinario, fruto da graga: ler em
Deus a vivéncia propria e alheia.

Embora nunca tenha pretendido elaborar um verdadeiro e proprio sistema teologico, a sua reflexao sobre a vida
espiritual teve uma eminente dignidade teoldgica. Sobressaem nele os tragos essenciais de fazer teologia, no
ambito da qual n&o se deve jamais esquecer duas dimensdes constitutivas. A primeira € precisamentea vida
espiritual, porque é na oracao humilde e perseverante, na abertura ao Espirito Santo, que se pode procurar
compreender e exprimir o Verbo de Deus; é no crisol da oragao que se torna tedlogo. A segunda dimenséo éa
vida eclesial. sentir na Igreja e com a Igreja. A prépria teologia se ressentiu com a cultura individualista, mas o
tedlogo cristdo elabora o seu pensamento imerso na comunidade, partindo nela o pao da Palavra.[16]A reflexdo
de Francisco de Sales, a margem das disputas escolares do seu tempo e todavia no respeito por elas, surge
justamente destes dois tragos constitutivos.

A descoberta dum mundo novo

Terminados os estudos humanistas, avangou para os de direito na Universidade de Padua. De volta a Annecy,
tinha ja decidido o rumo da sua vida, ndo obstante as resisténcias paternas. Foi ordenado sacerdote em 18 de
dezembro de 1593; nos primeiros dias de setembro do ano seguinte, a convite do bispo D. Claude de Granier,
foi chamado para ir trabalhar na dificil missdo do Chablais, territério pertencente a diocese de Annecy, de
confissao calvinista, que, no intrincado labirinto de guerras e tratados de paz, passara de novo sob o controle



69

do ducado de Saboia. Foram anos intensos e dramaticos. La descobriu, a par de qualquer rigida intransigéncia

que mais tarde Ihe fara pensar, os seus dotes de mediador e homem de dialogo. Além disso revelou-se inventor
de praticas pastorais originais e ousadas, como os famosos «panfletos», afixados por todo o lado e até metidos
por baixo da porta das casas.

Em 1602, volta a Paris no desempenho duma delicada missao diplomatica, por conta do préprio Granier e sob
concreta indicagdo da Sé Apostdlica, na sequéncia de mais uma mudanga no quadro politico-religioso do
territério da diocese de Genebra. Apesar das boas intencdes do rei de Franga, a missdo nao teve sucesso. Ele
mesmo escreveu ao Papa Clemente VIII: «Depois de nove meses inteiros, fui forcado a regressar sem ter
concluido quase nada».[17]Contudo aquela missao revelou-se, para ele e para a Igreja, duma inesperada
riqueza do ponto de vista humano, cultural e religioso. No tempo deixado livre pelas negociagdes diplomaticas,
Francisco pregou na presenga do rei e da corte de Franga, teceu relagdes importantes e sobretudo mergulhou
totalmente na prodigiosa primavera espiritual e cultural da moderna capital do reino.

La tudo havia mudado e estava a mudar. Ele préprio se deixara tocar e interpelar pelos grandes problemas que
surgiam no mundo e pela nova forma de os observar, pelo surpreendente pedido de espiritualidade que
nascera, bem como pelas questdes inéditas que a mesma colocava. Em suma, deu-se conta duma verdadeira
«mudanga de épocay, a qual era preciso responder através de linguagens antigas e novas. Nao era certamente
a primeira vez que se deparava com cristaos fervorosos, mas tratava-se de algo diferente. Nao era a cidade de
Paris transtornada pelas guerras de religido, que vira nos seus anos de formacgao, nem a aspera luta travada
nos territérios do Chablais. Era uma realidade inesperada: uma multidao «de santos, de verdadeiros santos,
numerosos e por toda a parte».[18]Havia homens e mulheres de cultura, professores da Sorbonne,
representantes das instituigoes, principes e princesas, servos e servas, religiosos e religiosas. Um variegado
mundo sedento de Deus.

Encontrar aquelas pessoas e individuar as suas interrogag¢des foi uma das circunstancias providenciais mais
importantes da sua vida. Assim, dias aparentemente inuteis e malsucedidos transformaram-se numa escola
incomparavel para ler os humores da época, sem nunca os adular. Nele, o controversista habil e incansavel ia-
se transformando, pela graga, num sagaz intérprete do tempo e extraordinario diretor de almas. A sua agao
pastoral, as grandes obras (/ntroducao a Vida Devotae Tratado do Amor de Deus), os milhares de cartas de
amizade espiritual que serao enviadas, dentro e fora dos muros de conventos e mosteiros, a religiosos e
religiosas, a homens e mulheres da corte, mas também a pessoas comuns, o encontro com Joana Francisca de
Chantal e a prépria fundagéo daVisitagdoem 1610 ficariam incompreensiveis sem esta viragem interior.
Evangelho e cultura encontravam, entdo, uma sintese fecunda da qual derivava a intuigao dum verdadeiro
método que atingiu a maturagao e estava pronto para uma colheita duradoura e promissora.

Numa das primeiras cartas de direcdo e amizade espiritual, enviada a uma das comunidades visitadas em
Paris, Francisco de Sales fala — embora com humildade — de um «seu método», que se diferencia de outros,
visando uma verdadeira reforma. Um método que renuncia a dureza e se apoia plenamente na dignidade e
capacidade duma alma devota, ndo obstante as suas fraquezas: «Fica-me a duvida de que se possa opor a
vossa reforma ainda outro impedimento: talvez aqueles que vo-la impuseram, trataram a chaga com demasiada
dureza. (...) Louvo o método deles, embora ndo seja o que costumo usar, especialmente com espiritos nobres
e bem educados como os vossos. Acho que seja melhor limitar-se a mostrar-lhes o mal e colocar o bisturi nas
suas maos, para que fagam eles mesmos a incisao necessaria. Mas nao descuideis, por isso, a reforma de que
precisais».[19]Transparecem nestas palavras aquele olhar que tornou célebre o otimismo salesiano e que
deixou a sua marca duradoura na histéria da espiritualidade, para sucessivos florescimentos, como no caso de
Sao Joao Bosco dois séculos depois.

Retornado a Annecy, foi ordenado bispo em 8 de dezembro daquele ano 1602. A influéncia do seu ministério
episcopal, na Europa dessa época e dos séculos sucessivos, é imensa. «E ap6stolo, pregador, escritor, homem
de acao e oragao; comprometido na realizagcao dos ideais do Concilio de Trento; empenhado na controvérsia e
no didlogo com os protestantes, experimentando cada vez mais, para além do necessario confronto teoldgico, a
eficacia da relagdo pessoal e da caridade; encarregado de missdes diplomaticas a nivel europeu e de tarefas
sociais de mediacao e de reconciliagdo».[20]Sobretudo é intérprete da mudanga de época e guia das almas
num tempo em que, duma maneira nova, tém sede de Deus.



70

A caridade faz tudo pelos seus filhos

Nos anos 1620 ou 1621, isto €, ja no limiar de saida da sua vida, Francisco dirigia, a um sacerdote da sua
diocese, palavras que podem ilustrar a sua visdo da época. Encorajava-o a concretizar o seu desejo de se
dedicar a escrever textos originais, capazes de intercetar os novos interrogativos, intuindo a sua necessidade.
«Devo dizer-vos que o conhecimento, que vou adquirindo dia a dia dos humores do mundo, me leva a desejar
apaixonadamente que a Bondade divina inspire algum dos seus servos a escrever segundo o gosto deste pobre
mundo».[21]A raz&o deste encorajamento provinha da sua visdo do tempo: «o mundo esta a tornar-se tao
delicado que, em breve, ja ndo se ousara toca-lo sendao com luvas de veludo, nem medicar as suas chagas
senao com cataplasmas de cebola; mas que importa, desde que os homens sejam curados e, em ultima
analise, salvos? A nossa rainha, a caridade, faz tudo pelos seus filhos».[22]N&o se tratava de um dado 6bvio e
muito menos de uma rendicao final face a uma derrota. Era antes a intuicido duma mudanca em ato e da
exigéncia, inteiramente evangélica, de compreender como se poderia viver nela.

Alias, a mesma consciéncia aparecia ja amadurecida e expressa noPrefaciodo Tratado do Amor de Deus: «Tive
presente a mentalidade das pessoas deste século, e ndo podia proceder diversamente; € muito importante ter
em conta o tempo em que se escreve».[23]E, apelando-se a benevoléncia do leitor, afirmava: «Se sentes que o
estilo € um pouco diferente do usado emFiloteu, e ambos muito distantes do daDefesa da Cruz, recorda-te que,
em dezanove anos, se aprende e esquece muitas coisas, que a linguagem da guerra € diversa da paz e que,
aos jovens principiantes, fala-se duma forma e, aos antigos companheiros, doutra».[24]Mas, perante esta
mudanga, por onde comegar? Nao se afastando da mesma histéria de Deus com o homem. Dai a intengao
ultima do seuTratado: «Na realidade, propus-me apenas representar, com simplicidade e genuinidade, sem
artificios e, com maior forca de razao, sem adornos, a histéria do nascimento, crescimento, decadéncia,
operacdes, propriedades, vantagens e sublimes qualidades do amor divino».[25]

As interpelagcdes duma mudancga de época

Na passagem do quarto centenario da sua morte, interroguei-me sobre o legado de Sao Francisco de Sales
para a nossa época e achei iluminadoras a sua flexibilidade e capacidade de visao. Em parte, por dom de Deus,
em parte, pela indole pessoal mas também pela tenacidade com que se debrucava sobre vida diaria concreta,
teve a nitida perce¢ao da mudanga dos tempos. Ele mesmo confessa nunca ter imaginado reconhecer nisso
uma oportunidade para o anuncio do Evangelho. A Palavra, que tinha amado desde a sua juventude, era capaz
de abrir caminho, desvendando novos e imprevisiveis horizontes, num mundo em rapida transigao.

Tal € a tarefa essencial que nos espera também nesta nossa mudanca de época: uma Igreja nao
autorreferencial, liberta de toda a mundanidade mas capaz de habitar no seio do mundo, partilhar a vida das
pessoas, caminhar juntos, escutar e acolher.[26]Foi o que Francisco de Sales pds em pratica, interpretando a
sua época com a ajuda da graga. Por isso convida-nos a sair da preocupagao excessiva connosco, com as
estruturas, a imagem social, perguntando-nos antes quais sejam as necessidades concretas e as expetativas
espirituais de nosso povo.[27]Assim, é importante nos dias de hoje reler algumas das suas opg¢des cruciais,
para habitar por dentro a mudang¢a com sabedoria evangélica.

A brisa e as asas

A primeira de tais opcdes foi reler e repropor a cada um, na sua condicio especifica, a relagao feliz entre Deus
e o ser humano. No fundo, a razao ultima e o objetivo concreto do Tratadoé precisamente ilustrar aos
contemporaneos o fascinio do amor de Deus. «Quais sao — pergunta-se ele — as cordas habituais com que a
Providéncia divina costuma atrair os nossos coragoes ao seu amor?»[28]Partindo sugestivamente do texto de
Oseias 11, 4,[29]define esses meios ordinarios como «lagcos de humanidade ou de caridade e amizade».
Escreve: «Sem duvida, ndo somos atraidos para Deus com correntes de ferro, como touros e bufalos, mas por
meio de convites, deliciosas atragdes e santas inspiragdes, que constituem alias oslacos de Adédo e da
humanidade, isto é, adaptados e convenientes ao coracao humano, para o qual é natural a liberdade».[30]Foi
através destes lagos que Deus tirou o seu povo da escraviddo, ensinando-o a andar, segurando-o pela mao,
como faz um pai ou a mae com o seu menino. Por conseguinte, nenhuma imposi¢ao externa, nenhuma forga



71

despotica e arbitraria, nenhuma violéncia; mas antes a forma persuasiva dum convite que deixa intacta a
liberdade do homem. E continua, pensando certamente em tantas historias de vida que encontrara: «a graga
tem forga, nao para forgar, mas para atrair o coragao; possui uma santa violéncia, nao para violar, mas para
tornar amorosa a nossa liberdade; age com forca, mas tdo suavemente que a nossa vontade nao fica
esmagada sob uma agéo poderosa desse género; impele-nos, mas n&o sufoca a nossa liberdade, pelo que, em
presenga da sua forga, € possivel — como quisermos — consentir ou resistir as suas mogoes».[31]

A mesma relacao, esbocara-a pouco antes no curioso exemplo dos apodes: «Ha certas aves, Tedtimo, que
Aristoteles chama “apodes” porque tém pernas tao curtas e pés tao débeis que nao podem servir-se deles — é
como se o0s nao tivessem —; e, se por acaso poisam em terra, ficam ali, sem poder retomar o voo sozinhas,
porque, ndo possuindo o uso das pernas nem dos pés, ndo conseguem ganhar impulso e langar-se ao ar; entdo
permanecem aninhadas por terra e morrem ali, a ndo ser que o vento, suprindo a sua incapacidade com lufadas
sobre a terra, as tome e levante, como faz com muitas outras coisas. Neste caso, se elas se servirem das asas
e valerem do impeto e do primeiro impulso que Ihes da o vento, o proprio vento continua a vir em sua ajuda,
impelindo-as cada vez mais para o alto ajudando-as a retomar de novo o voo».[32]Assim &€ o homem: feito por
Deus para voar e desenvolver todas as suas potencialidades na vocacao ao amor, arrisca-se a ficar incapaz de
levantar voo quando cai por terra e nao permite reabrir as asas a brisa do Espirito.

Concluindo, a «forma» como a graga de Deus se dirige aos homens € a dos lagos preciosos e humanissimos
de Adao. A forga de Deus nao cessa de ser absolutamente capaz de devolver o voo e, no entanto, a sua dogura
faz com que a liberdade do consentimento ao mesmo nao seja violada nem aniquilada. Cabe ao homem
levantar-se ou ndo. Embora a graga o tenha tocado ao despertar, sem ele, aquela ndo quer que o homem se
levante sem o seu consentimento. Daqui tira a sua reflexao conclusiva: «Teétimo, as inspiragées precedem-nos
e fazem-se sentir antes de nos apercebermos, mas, depois de as advertirmos, cabe-nos consentir colaborando
e seguindo os seus impulsos, ou dissentir e recusa-las: fazem-se sentir em nés sem noés, mas nao se fazem
consentir sem nds».[33]Portanto, na relagdo com Deus, trata-se sempre duma experiéncia de gratuidade, que
atesta a profundidade do amor do Pai.

Todavia, esta graga nunca torna o homem passivo. Leva a compreender que somos radicalmente precedidos
pelo amor de Deus, e que o seu primeiro dom consiste precisamente em recebermos o seu proprio amor. Mas
cada um tem o dever de cooperar na sua realizagao, abrindo com confianga as proprias asas a brisa de Deus.
Vemos aqui um aspeto importante da nossa vocacao humana: sermos criadores. «A ordem de Deus a Adao e
Eva, no Génesis, é de que fossem fecundos. A humanidade recebeu a ordem de mudar, construir e dominar a
Criagao, no sentido positivo de criar a partir dela e com ela. Entao, o futuro ndo depende dum mecanismo
invisivel do qual os humanos sao espetadores passivos. Nao, somos protagonistas, somos — forgando a palavra
—concriadoresy.[34]Foi isto que Francisco de Sales compreendeu bem e procurou transmitir no seu ministério
de guia espiritual.

A verdadeira devocao

Uma segunda grande opgao crucial foi debrugar-se sobre a questdo da devogdo. Também neste caso, como
alias nos nossos dias, a nova mudanga de época levantara nao poucos interrogativos a tal respeito. Em
particular, ha dois aspetos que precisam, também hoje, de ser compreendidos e relangados: o primeiro tem a
ver com a propria ideia de devogao; o segundo, com o seu carater universal e popular. Comegou por indicar o
que se entende por devocao, dedicando-lhe a sua atencdo no inicio deFiloteu: «E necessario, em primeiro
lugar, que saibas o que ¢ a virtude da devogao. Verdadeira, ha apenas uma; falsas e vas, ha muitas; e se nao
souberes distinguir a verdadeira, podes cair no erro e perder tempo correndo atras de qualquer devogao
absurda e supersticiosa».[35]

Graciosa e sempre atual é a descrigao feita por Francisco de Sales da falsa devogao, na qual nao é dificil rever-
nos, intercalada aqui e ali por eficazes ditos de sdo humorismo: «Quem se consagra ao jejum, pensara que &
devoto porque ndo come, enquanto tem o coragao cheio de rancor; e enquanto nao se permite banhar a lingua
no vinho e nem sequer na agua por amor da sobriedade, nao sentira qualquer escripulo em mergulha-la no
sangue do préximo com a maledicéncia e a calunia. Outro pensara que é devoto porque bisbilha todo o dia uma



72

série interminavel de oragdes; e ndo dara peso as palavras mas, arrogantes e injuriosas que a sua lingua
langara, no resto do dia, aos servos e vizinhos. Outro ainda levara de bom grado a mao a carteira para dar
esmola aos pobres, mas nao conseguira extrair do coragao uma migalha de dogura para perdoar os inimigos; e
outrem, por sua vez, perdoara aos inimigos, mas pagar as dividas nem lhe passara pela cabeca; sera preciso o
tribunal».[36] Trata-se evidentemente de vicios e dificuldades de sempre, inclusive de hoje, pelo que o Santo
conclui: «Toda esta boa gente é considerada devota pela opinido comum, mas n&o o é de forma algumax».[37]

Ao contrario, a novidade e a verdade da devogao encontram-se noutro ponto, numa raiz profundamente ligada
a vida divina em nds. Assim «a devogao verdadeira e viva exige o amor de Deus; antes, nada mais € do que um
verdadeiro amor de Deus; nao um amor entendido genericamente».[38]Na sua ideia, aquela nao € senao, «em
poucas palavras, uma espécie de agilidade e vivacidade espiritual pela qual a caridade age em nés ou, se
quisermos, nés agimos por meio dela com prontidao e afeto».[39]Por isso, ndo se coloca a par da caridade,
mas é uma manifestacdo dela e, a0 mesmo tempo, a ela conduz. E como uma chama em relagdo ao fogo:
aviva-lhe a intensidade, sem alterar a sua qualidade. «<Em conclusdo, pode-se dizer que caridade e devogao
diferem entre si como o fogo da chama; a caridade é um fogo espiritual que, quando arde com uma chama
forte, chama-se devogéao: a devogao so6 acrescenta ao fogo da caridade a chama que torna a caridade pronta,
ativa e diligente, ndo s6 na observancia dos Mandamentos de Deus, mas também no exercicio dos conselhos e
inspiragdes do Céux».[40]Assim entendida, a devogao ndo tem nada de abstrato; antes, € um estilo de vida, um
modo de estar no concreto da existéncia quotidiana. Congrega e interpreta as pequenas coisas do dia a dia: o
alimento e o vestuario, o trabalho e o lazer, 0 amor e a geragéo, a atengio aos deveres profissionais; em
resumo, ilumina a vocagao de cada um.

Aqui intui-se a raiz popular da devogao, afirmada desde as primeiras frases deFiloteu: «Quase todos aqueles
que trataram da devocéao tiveram em vista instruir pessoas separadas do mundo ou, pelo menos, ensinaram um
género de devogao que leva a este isolamento. Eu pretendo oferecer os meus ensinamentos aqueles que
vivem nas cidades, em familia, na corte, e que, em virtude do seu estado, sdo obrigados, pelas conveniéncias
sociais, a viver no meio dos outros».[41]E por isso que estad muito enganado quem pensa relegar a devocdo
para qualquer ambito protegido e reservado. Pelo contrario, ela é de todos e para todos, onde quer que
estejam, e cada um pode pratica-la segundo a sua propria vocagao. Como escrevia Sao Paulo VI no IV
centenario do nascimento de Francisco de Sales, «a santidade nao é prerrogativa duma classe ou doutra; mas
€ dirigido a todos os cristdos este premente convite: “Amigo, vem mais para cima” (Lc14, 10);todos sao
obrigados a subir a montanha de Deus, embora nem todos pelo mesmo caminho. “A devogao deve ser exercida
de forma diferente pelo cavalheiro, pelo arteséo, pelo servente de mesa, pelo principe, pela viuva, pela jovem,
pela esposa. Mais ainda, a pratica da devogao deve ser adaptada as forgas, aos negdcios e aos deveres de
cada um”».[42]Atravessar a cidade secular conservando a interioridade, combinar o desejo de perfeicdo com
cada estado de vida encontrando um centro que nao se separa do mundo, mas ensina a viver nele, a aprecia-lo
aprendendo também a guardar as justas distancias do mesmo: tal era a sua intengao, e continua a ser uma
licdo preciosa para cada mulher e homem do nosso tempo.

Trata-se, alids, do tema conciliar da vocagao universal a santidade: «Munidos de tantos e tdo grandes meios de
salvagao, todos os fiéis, seja qual for a sua condigao e estado, sdo chamados pelo Senhor a perfei¢gao do Pai,
cada um por seu caminho».[43]Cada um por seu caminho... «Por isso, uma pessoa ndo deve desanimar,
quando contempla modelos de santidade que lhe parecem inatingiveis».[44]A m&e Igreja propde-no-los, nao
para procurarmos copia-los, mas para que nos estimulem a caminhar pelo caminho, Unico e especifico, que o
Senhor pensou para nos. «Importante é que cada crente discirna o seu proprio caminho e traga a luz o melhor
de si mesmo, quanto Deus colocou nele de muito pessoal (cf. 7 Cor12, 7)».[45]

O éxtase da vida

Tudo isso levou o santo Bispo a considerar a vida cristd na sua integralidade como «o éxtase da agao e da
vida».[46]Todavia ndo deve ser confundido com uma fuga facil ou uma retirada intimista, e menos ainda com
uma obediéncia triste e cinzenta. Sabemos que este perigo estd sempre presente na vida de fé. De facto, «ha
cristdos que parecem ter escolhido viver uma Quaresma sem Pascoa. (...) Compreendo as pessoas que se
vergam a tristeza por causa das graves dificuldades que tém que suportar, mas aos poucos € preciso permitir
gue a alegria da fé comece a despertar, como uma secreta mas firme confianga, mesmo no meio das piores



73

angustias».[47]

Permitir despertar a alegria € precisamente o que Francisco de Sales exprime ao descrever o «éxtase da agao
e da vida». Gracas a tal éxtase, «nao vivemos apenas uma vida civil, honesta e crista, mas uma vida sobre-
humana, espiritual, devota e extatica, ou seja, uma vida que em todo o caso esta fora e acima da nossa
condigao natural».[48]Estamos aqui nas paginas centrais e mais luminosas do Tratado. O éxtase é 0 excesso
feliz da vida crista, projetada para além da mediocridade da mera observancia: «ndo roubar, ndo mentir, ndo
cair na luxuria, rezar a Deus, nado jurar em vao, amar e honrar o pai, ndo matar € viver segundo a raz&o natural
do homem; mas abandonar todos os nossos bens, amar a pobreza, chama-la e considera-la uma patroa
deliciosa, considerar os oprobrios, o desprezo, as abjecdes, as perseguicoes, os martirios como felicidade e
bem-aventuranca, manter-se dentro dos limites duma castidade absoluta e, finalmente, viver no mundo e nesta
vida mortal contra todas as opinides e maximas do mundo e contra corrente do rio desta vida, com habitual
resignagao, renuncia e abnegacgao de nés mesmos nao € viver segundo a natureza humana, mas acima dela;
nao é viver em nos, mas fora de nds e acima de nds: e como ninguém pode sair, deste modo, acima de si
mesmo se ndo o atrai o Pai eterno, segue-se que tal modo de viver deve ser um arrebatamento continuo € um
perpétuo éxtase de acao e operagao».[49]

Euma vida que reencontrou as fontes da alegria, contra todo o seu definhamento, contra a tentacdo de se
fechar em si mesma. De facto, «o grande risco do mundo atual, com sua multipla e avassaladora oferta de
consumo, é uma tristeza individualista que brota do coragdo comodista e mesquinho, da busca desordenada de
prazeres superficiais, da consciéncia isolada. Quando a vida interior se fecha nos préprios interesses, deixa de
haver espaco para os outros, ja ndo entram os pobres, ja ndo se ouve a voz de Deus, ja ndo se goza a doce
alegria do seu amor, nem fervilha o entusiasmo de fazer o bem. Este € um risco, certo e permanente, que
correm também os crentes. Muitos caem nele, transformando-se em pessoas ressentidas, queixosas, sem
vida».[50]

Por fim Sao Francisco acrescenta, a descricao do «éxtase da acao e da viday, dois esclarecimentos
importantes, mesmo para o nosso tempo. O primeiro refere um critério eficaz para o discernimento da verdade
neste mesmo estilo de vida; o segundo, a sua fonte profunda. Quanto ao critério de discernimento, afirma que,
se por um lado tal éxtase implica uma verdadeira e propria saida de si mesmo, por outro nao significa um
abandono da vida. E importante nunca o esquecer, para evitar desvios perigosos. Por outras palavras, quem
presume que esta a elevar-se para Deus, mas nao vive a caridade para com o proximo, engana-se a si mesmo
€ aos outros.

Encontramos aqui o mesmo critério que ele aplicava a qualidade da verdadeira devogao. «Quando se encontra
uma pessoa que, na oragao, tem arrebatamentos por meio dos quais sai e se eleva acima de si mesma até
Deus, mas nao tem éxtase de vida, isto €, ndo leva uma vida elevada e unida a Deus (...) sobretudo por meio
duma incessante caridade, acredita-me, Tedtimo, todos os seus arrebatamentos sdo muito duvidosos e
perigosos». E, de grande eficacia, é a sua conclusdo: «Estar acima de si mesmo na oragao e abaixo de si
mesmo na vida e na agao, ser angélico na meditagdo e animal no dialogo, € um verdadeiro sinal de que tais
arrebatamentos e éxtases nao passam de divertimentos e enganos do espirito maligno».[51]Substancialmente
€ aquilo que ja Paulo lembrava aos Corintios no hino da caridade: «Ainda que eu tenha tdo grande fé que
transporte montanhas, mas nao tiver amor, nada sou. Ainda que eu distribua todos os meus bens e entregue o
meu corpo para ser queimado, se nao tiver amor, de nada me vale» (71 Cor13, 2-3).

Assim, para Sao Francisco de Sales, a vida cristd nunca é tal sem éxtase e, todavia, o éxtase nao € auténtico
sem a vida. De facto, a vida sem o éxtase corre o risco de se reduzir a uma obediéncia opaca, a um Evangelho
gque esqueceu a sua alegria. Por outro lado, o éxtase sem a vida expde-se facilmente a ilusdo e ao engano do
Maligno. As grandes polaridades da vida cristd ndo se podem dissolver uma na outra. Quando muito, uma
mantém a outra na sua autenticidade. Deste modo, a verdade nao € tal sem a justica, a complacéncia sem a
responsabilidade, a espontaneidade sem a lei; e vice-versa.

Passando agora a fonte profunda deste éxtase, sapientemente liga-o ao amor manifestado pelo Filho
encarnado. Se é verdade que, por um lado, «o amor é o primeiro ato e o principio da nossa vida devota ou



74

espiritual, por meio da qual vivemos, sentimos, nos comovemos» €, por outro, «a vida espiritual € como sio os
nossos movimentos afetivos», € claro que «um coragéo que nao tem afeto, ndo tem amor», bem como «um
coragao que tem amor, nao € sem movimento afetivo».[52]Mas a fonte deste amor que atrai o coragao € a vida
de Jesus Cristo: «ndo ha nada que facga tanta pressao sobre o coragcdo do homem como o amor», e o ponto
culminante de tal pressao é ver que «Jesus Cristo morreu por nés, deu-nos a vida com a sua morte. Vivemos
apenas porque Ele morreu e morreu por nés, para nosso beneficio e em nds».[53]

Ecomovente esta indicacdo que manifesta, além duma visdo esclarecida e que n3o era dbvia da relacdo entre
Deus e o homem, o estreito vinculo afetivo que ligava o santo Bispo ao Senhor Jesus. A verdade do éxtase da
vida e da agao nao é genérica, mas deriva da forma da caridade de Cristo, que culmina na cruz. Este amor nao
anula a existéncia, mas fa-la brilhar com uma qualidade extraordinaria.

Por isso Sao Francisco de Sales, com uma imagem muito bela, descreve o Calvario como «o monte dos
enamorados».[54]La, e somente |a, se compreende que «nao € possivel ter a vida sem o amor, nem o amor
sem a morte do Redentor; mas, fora de |4, tudo é morte eterna ou amor eterno, e toda a sabedoria crista
consiste em saber escolher bem».[65]Assim pode encerrar o seu Tratadoremetendo para a conclusdo dum
discurso de Santo Agostinho sobre a caridade: «Que ha de mais fiel que a caridade? Fiel ndo ao efémero, mas
ao eterno. Ela tudo suporta na vida presente, pela simples razao que acredita em tudo sobre a vida futura:
suporta todas as coisas que aqui nos sao dadas suportar, porque espera tudo o que lhe foi prometido la.
Justamente nunca acaba. Por isso praticai a caridade e produzi, meditando-a santamente, frutos de justica. E
se encontrardes, em louvor dela, outras coisas que ndo vos tenha dito agora, que isso se veja no vosso modo
de viver».[56]

Isto € o que transparece da vida do santo Bispo de Annecy e que, mais uma vez, é entregue a cada um de nés.
Que a passagem do IV centenario do seu nascimento para o Céu nos ajude a recorda-lo devotamente e que o
Senhor, por sua intercessao, derrame abundantemente os dons do Espirito no caminho do santo Povo fiel de
Deus.

Roma, Sao Jodo de Latrao, 28 de dezembro de 2022.

FRANCISCO

[1]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, Prefacio: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 336.

[2]ldem, Carta (2103) «Ao senhor Silvestre de Saluces de la Mente, Abade de Altacomba», 3 de novembro de
1622: CEuvres de Saint Francois de Sales, XXVI, Annecy 1932, 490-491.

[3]ldem, Carta (1961) «A uma senhoray, 19 de dezembro de 1622:CEuvres de Saint Francois de Sales, XX
(Lettres, X:1621-1622), Annecy 1918, 395.

[4]ldem, Tratado do Amor de Deus, |, 15: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 395.

[5]ldem, Recreagbes Espirituais(21, a Ultima Recreag&o): editadas por Ravier-Devos, Paris 1969, 1319.
[6]Francisco,Exort. ap.Gaudete et exsultate(19/111/2018), 49:AAS110 (2018), 1124.

[71lbid., 57:0. c., 1127.

[8]CF.ibid., 37-39:0. c., 1121-1122.



75

[9]S. Francisco de Sales,Recreacgdes Espirituais(21, a Ultima Recreacéo): editadas por Ravier-Devos, Paris
1969, 1319.

[10]/bid., 1308.
[11]/bidem.

[12]Carta a D. Yves Boivineau, Bispo de Annecy, por ocasido dos 400 anos da Ordenagéo Episcopal de Sdo
Francisco de Sales(23/X1/2002), 3:Insegnamenti di Giovanni Paolo Il, XXV/2 (2002), 767.

[13]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, Prefacio: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 336.
[14]BentoXVI, «Catequese» do dia 2 de margo de 2011:/Insegnamenti di Benedetto XVI, VII/1 (2011), 270.

[15]S. Francisco de Sales, «Fragmentos de escritos intimos (3: Ato de heroico abandono)»:CEuvres de Saint
Francgois de Sales, XXII (Opusculos, 1), Annecy 1925, 41.

[16]Cf.Francisco,Discurso a Comissédo Teoldgica Internacional, 29 de novembro de 2019:L'Osservatore
Romano(30/X1/2019), 8.

[17]S. Francisco de Sales, Carta (165) «A Sua Santidade Clemente VIlI», nos finais de outubro de 1602: CEuvres
de Saint Francgois de Sales, Xl (Lettres, 11:1599-1604), Annecy 1902, 128.

[18]H. Bremond, «O humanismo devoto 1580-1660x»: Histoire littéraire du sentiment religieux en France, depuis
la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, |, Jérébme Millon, Grenoble2006, 131.

[19]S. Francisco de Sales, Carta (168)«As religiosas do mosteiro das “Filhas de Deus”», 22 de novembro de
1602: CEuvres de Saint Frangois de Sales, Xl (Lettres, |l:1599-1604), Annecy 1902, 105.

[20]BentoXVI, «Catequese» do dia 2 de margo de 2011:/Insegnamenti di Benedetto XVI, VII/1 (2011), 272.

[21]S. Francisco de Sales, Carta (1869) «Ao senhor Pierre Jay», por 1620 ou 1621: CEuvres de Saint Frangois de
Sales, XX (Lettres, X:1621-1622), Annecy 1918, 219.

[22]/bidem.

[23]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, Prefacio: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 339.
[24]/bid., 347.

[25]/bid., 338-339.

[26]Cf.Francisco,Discurso aos bispos, sacerdotes, religiosos, seminaristas e catequistas(Bratislava 13 de
setembro de 2021):L’Osservatore Romano(13/1X/2021), 11-12.

[27]Cf.Ibidem.
[28]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, Il, 12: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 444.

[29]Eis o texto de Oseias: «Segurava-os com lagos humanos [na Vulgata:in funiculis Adam], com lagos de amor,



76

fui para eles como os que levantam uma criancinha contra o seu rosto; inclinei-Me para ele para Ihe dar de
comer».

[30]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, Il, 12: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 444.
[311/bid., Il, 12:edigcdo citada, 444-445.

[32]/bid., Il, 9:edigao citada, 434.

[33]/bid., Il, 12:edigcdo citada, 446.

[34]Francisco,Vamos Sonhar Juntos. O Caminho para um Futuro Melhor, Em conversa com Austen lvereigh
(Editora Intrinseca — Rio de Janeiro 2020), 10.

[35]S. Francisco de Sales,/nfroducdo a Vida Devota, |, 1: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 31.
[36]/bid.l, 1:edigao citada, 31-32.

[371/bid.l, 1:edigao citada, 32.

[38]/bidem.

[39]/bidem.

[40]/bid.1, 1:edic&o citada, 33.

[41]/bid., Prefacio:edigdo citada, 23.

[42]Epist. ap.Sabaudiae gemma, no IV centenario do nascimento de Sao Francisco de Sales, doutor da Igreja
(29/1/11967):AAS59 (1967), 119.

[43]Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm.Lumen gentium, 11.

[44]Francisco, Exort. ap.Gaudete et exsultate, 11:AAS110 (2018), 1114.

[45]/bidem.

[46]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, VI, 6: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 682.
[47]Francisco, Exort. ap.Evangelii gaudium(24/X1/2013), 6:AAS105 (2013), 1021-1022.

[48]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, VI, 6: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 682-683.
[49]/bid VI, 6:edi¢do citada, 683.

[50]Francisco, Exort. ap.Evangelii gaudium, 2:AAS105 (2013), 1019-1020.

[51]S. Francisco de Sales, Tratado do Amor de Deus, VI, 7: editado por Ravier-Devos, Paris 1969, 685.

[52]Ibid. VI, T:edic&o citada, 684.



77
[53]/bid. VI, 8:edic&o citada, 687.688.

[54]/bid. X1, 13:edi¢c&o citada, 971.

[55]Ibidem.

[56] Santo Agostinho, Discursos, 350, 3:PL39, 1535.

[02021-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

LIST APOSTOLSKI
TOTUM AMORIS EST
OJCA SWIETEGO FRANCISZKA
W CZTERECHSETNA ROCZNICE SMIERCI
SWIETEGO FRANCISZKA SALEZEGO

~Wszystko nalezy do mitosci”’[1]. W tych stowach mozemy zebra¢ duchowe dziedzictwo pozostawione przez sw.
Franciszka Salezego, ktéry zmart cztery wieki temu, 28 grudnia 1622 r. w Lyonie. Miat niewiele ponad
piecdziesiat lat, a od dwudziestu byt biskupem i ,wygnanym” ksieciem Genewy. Przybyt do Lyonu po
zakonczeniu swej ostatniej misji dyplomatycznej. Ksigze Sabaudzki poprosit go, aby towarzyszyt kardynatowi
Maurycemu Sabaudzkiemu w podrozy do Awinionu. Razem mieli ztozy¢ hotd mtodemu krélowi Ludwikowi XIlI,
ktory wracat do Paryza doling Rodanu po zwycieskiej kampanii wojennej na potudniu Francji. Utrudzony i w ztym
stanie zdrowia Franciszek, wyruszyt w podréz zmotywowany wytgcznie duchem stuzby. ,Gdyby odbycie tej
podrézy nie byto zbyt pozyteczne dla $wiadczonej im stuzby, miatbym z pewnoscig wiele dobrych i solidnych
powododw, by sie z niej zwolnic; lecz jesli jest to kwestia stuzenia im, zywy lub martwy, nie bede sie wycofywat,
lecz pojde lub dam sie ponies¢’[2]. Taki byt jego temperament. Kiedy w koncu dotart do Lyonu, zamieszkat przy
klasztorze siéstr wizytek, w domu ogrodnika, aby nie sprawia¢ zbyt wielu ktopotoéw, a jednoczesnie by moc sie
spotykac z kazdym, z kim zechce.

Juz od diuzszego czasu nie robita na nim wrazenia ,marna wielkos¢ dworu”[3], a swoje ostatnie dni spedzit
wypetniajac postuge pasterska w nastepujacych jedno po drugim spotkaniach: spowiedziach, rozmowach,
konferencjach, kazaniach i ostatnich — nieodzownych - listach przyjazni duchowej. Z czasem, coraz jasniejsza
stawala sie dla niego gteboka motywacja tego przepetnionego Bogiem stylu zycia, ktérg prosto i precyzyjnie
sformutowat w swoim stynnym , Traktacie o mito$ci Bozej”: ,Skoro tyko cztowiek nieco wnikliwiej zaduma sie nad
Bostwem, dozna pewnego serdecznego wzruszenia, Swiadczgcego o tym, ze Bog jest Bogiem ludzkiego
serca’[4]. Stanowi to synteze jego mysli. Doswiadczenie Boga jest oczywistoscig ludzkiego serca, takim jakim je
rozumie Franciszek Salezy. Nie jest to konstrukcja myslowa, lecz raczej rozpoznanie petne zdumienia i
wdziecznosci, bedgce nastepstwem objawienia sie Boga. To wlasnie w sercu i poprzez serce dokonuje sie ten
subtelny i intensywny proces zjednoczenia w fasce, dzieki ktérej cztowiek rozpoznaje Boga, a zarazem siebie
samego, swoje pochodzenie i giebie, swoje spetnienie w powotaniu do mitosci. Odkrywa, ze wiara nie jest
Slepym ruchem, lecz przede wszystkim postawg serca. Poprzez nig cziowiek powierza sie prawdzie, ktéra jawi
sie jego sumieniu jako ,stodkie wzruszenie”, zdolne wzbudzi¢ odpowiednig i niezbedng zyczliwos¢ wobec kazde;j
rzeczywistosci stworzonej, jak lubit mawiac.

W tym Swietle rozumiemy, ze dla $w. Franciszka Salezego nie byto lepszego miejsca, by znalez¢ Boga i by
pomagac w Jego poszukiwaniu, niz serce kazdej kobiety i kazdego mezczyzny jego czaséw. Nauczyt sie tego,



78

obserwujgc z baczng uwagg samego siebie i badajgc ludzkie serce od najmtodszych lat.

Majgc gtebokie doswiadczenie codziennosci wypetnionej Bogiem, podczas ostatniego spotkania w tamtych
dniach w Lyonie, pozostawit swoim siostrom wizytkom wyrazenie, poprzez ktére pragnat zosta¢ zapamietanym
przez nie na zawsze: ,Wszystko juz wam powiedziatem w tych dwoéch stowach, moéwigc, aby niczego nie
odmawiac, niczego nie pragna¢; nie mam nic innego do powiedzenia’[5]. Nie byt to jednak wyraz czystego
woluntaryzmu, ,woli bez pokory”[6], tej subtelnej pokusy na drodze do $wietosci, ktdéra myli jg z
usprawiedliwianiem siebie o wtasnych sitach, z uwielbieniem ludzkiej woli i wtasnych mozliwosci, uwielbieniem
.przekfadajgcym sie na egocentryczne i elitarystyczne samozadowolenie, pozbawione prawdziwej mitosci’[7].
Tym bardziej nie byt to tez czysty kwietyzm, owo bierne i pozbawione uczu¢ oddanie sie doktrynie bez ciata i
bez historii[8]. Zrodzit sie on raczej z kontemplacji zycia Syna Wcielonego. Bylo to 26 grudnia, kiedy Swiety
przemoéwit do sidstr w sercu tajemnicy Bozego Narodzenia: ,,Czy widzicie Dziecigtko Jezus w ztobku? Przyjmuje
wszystkie utrapienia pogody, zimno i wszystko, na co Ojciec zezwala, by stato sie Jego udziatem. Nie odrzucat
drobnych pieszczot Matki, ktére mu dawata i nie napisano, aby kiedykolwiek sam wyciggat swoje rece ku piersi
swej Matki, ale pozostawia wszystko jej opiece i przezornosci. Podobnie i my nie powinnismy niczego pragna¢
ani niczego nie odmawiac, przyjmujac wszystko to, co Bég nam zesle, chtodd i niedogodnosci pogody”’[9].
Wzrusza jego uwaga, uznajgca za nieodzowna, troske o to, co ludzkie. W szkole Wocielenia nauczyt sie zatem
odczytywac historie i wkracza¢ w nig z ufnoscia.

Kryterium mifosci

Poprzez doswiadczenie uznat pragnienie za zrodto prawdziwego zycia duchowego, a jednoczesnie za miejsce
jego fatszowania. Z tego powodu, czerpiac obficie z wczesniejszej tradycji duchowej, zrozumiat, jak wazne jest
ciggte wystawianie pragnien na probe poprzez nieustanne ¢wiczenie sie w rozeznawaniu. Rozstrzygajgce
kryterium swojej oceny odnalazt w mitosci. Podczas ostatniej wizyty w Lyonie, w swieto sw. Szczepana, na dwa
dni przed $miercig, powiedziat: ,To mito$¢ jest tym, co czyni doskonatymi nasze czyny. | powiem wam znacznie
wiecej. Oto osoba, ktora znosi meczenstwo dla Boga z jedng uncjg mitosci, zastuguje na wiele, bo nie mozna
byto ofiarowac wiecej, niz wtasne zycie; ale inna osoba, ktora cierpiataby tylko zadrapanie z dwiema uncjami
mitosci, bedzie miata o wiele wieksze zastugi, bowiem to mitosierdzie i mitosS¢ nadajg wartos¢ wszystkiemu”[10].

Z zadziwiajgca precyzjg mowit dalej, ukazujgc trudng relacje miedzy kontemplacjg a dziataniem: ,Wiecie lub
powinniscie wiedziec, ze kontemplacja sama w sobie jest lepsza od dziatania i zycia czynnego; ale jesli w zyciu
czynnym zjednoczenie [z Bogiem] jest wieksze, to jest ono lepsze. Jesli siostra, ktdra jest w kuchni i trzyma
patelnie na ogniu, ma wiecej mitosci i mitosierdzia niz inna, to ogien materialny nie bedzie jej przeszkadzat, ale
przeciwnie, pomoze jej by¢ bardziej mitg Bogu. Czesto zdarza sig, ze cztowiek jest zjednoczony z Bogiem
zaréwno w dziataniu, jak i w samotnosci; ale w koncu zawsze powracam do kwestii: gdzie jest wiecej
mitosci’[11]. Oto prawdziwe pytanie, ktore przezwycieza swym dynamizmem wszelki bezuzyteczny rygoryzm i
zamykanie sie w sobie: w kazdej chwili, w kazdej decyzji, w kazdej okolicznosci zycia nalezy zadawac sobie
pytanie o to, gdzie znajduje sie najwieksza mitos¢. Nie przypadkiem sw. Franciszek Salezy zostat nazwany
przez sw. Jana Pawia Il ,doktorem Bozej mitosci’[12], nie tylko dlatego, ze napisat na ten temat obszerny Traktat,
ale przede wszystkim dlatego, ze byt Swiadkiem tej mitosci. Z drugiej strony, jego pism nie mozna traktowac jako
teorii tworzonej przy biurku, z dala od niepokojow zwyktego cztowieka. Jego nauczanie istotnie zrodzito sie z
uwaznego wstuchiwania sie w doswiadczenie. Nie uczynit nic wiecej, jak tylko przeksztatcit w doktryne to, czym
sam zyt i co czytat z wnikliwo$cia, o$wiecong przez Ducha Swietego, w swoim wyjatkowym i nowatorskim
dziataniu duszpasterskim. Synteze tego sposobu postepowania mozna znalez¢ wPrzedmowiedo tegoz Traktatu
o mitosci Bozej: ,\WW Koéciele swietym wszystko nalezy do mitosci, zyje w mitosci, czyni sie dla mitosci i pochodzi
z mitosci’[13].

Lata formacji poczatkowej: przygoda poznawania siebie w Bogu

Franciszek urodzit sie 21 sierpnia 1567 r. w zamku Sales, niedaleko Thorens, jako syn Frangois de Nouvelles,
pana na Boisy, i Francoise de Sionnaz. ,Zyt na przetomie dwoch wiekéw, XVI i XVII, totez przyswoit sobie to, co
najlepsze w naukach i zdobycze kulturalne konczacego sie stulecia, godzac z dziedzictwem humanizmu,
charakterystyczne dla pradéw mistycznych ped ku absolutowi’[14].



79

Po poczatkowej formacji kulturalnej, najpierw w kolegium w La Roche-sur-Foron, a nastepnie w Annecy, przybyt
do Paryza, do niedawno zatozonego kolegium jezuickiego Clermont. W zniszczonej wojnami religijnymi stolicy
Krélestwa Francji, przezyt w krétkim czasie, nastepujace po sobie, dwa kryzysy wewnetrzne, ktére na zawsze
naznaczyly jego zycie. Owa zarliwa modlitwa w kosciele $w. Szczepana-des-Gres, przed obliczem paryskiej
Czarnej Madonny zapali w jego sercu — posrod ciemnosci — ptomien, ktéry pozostanie w nim zywy na zawsze,
jako klucz do zrozumienia wtasnych i cudzych doswiadczen. ,Cokolwiek by sie dziato, o Panie, ktory trzymasz
wszystko w swoich rekach i ktérego drogami sg sprawiedliwosc¢ i prawda [...] bede Cie kochat, o Panie [...], bede
Cie kochat tutaj, o moj Boze, i zawsze bede poktadat nadzieje w Twoim mitosierdziu, i zawsze bede gtosit Twojg
chwate [...] Panie Jezu, Ty zawsze bedziesz mojg nadziejg i moim zbawieniem w ziemi zyjgcych’[15].

To wtadnie zapisat w swoim notatniku, odnajdujgc spokdj. | to doswiadczenie, z jego niepokojami i pytaniami,
zawsze bedzie dla niego o$wiecajgce i otworzy przed nim jedyny w swoim rodzaju sposob dotarcia do tajemnicy
relacji Boga z cztowiekiem. Pomoze mu wstuchiwaé sie w zycie innych i rozpoznawac, z misternym
rozeznaniem, wewnetrzng postawe, ktéra fgczy mysl z odczuwaniem, rozum z uczuciem, i ktéra nazywa po
imieniu ,Boga ludzkiego serca”. W ten sposdb Franciszek nie ulegt niebezpieczenstwu przypisania wartosci
teoretycznej wtasnemu osobistemu doswiadczeniu, absolutyzujac je, lecz nauczyt sie czego$ niezwyktego,
bedacego owocem faski: odczytywania w Bogu zarowno wtasnych przezy¢ jak i innych osob.

Cho¢ mimo, ze nie aspirowat do utworzenia wtasnego prawdziwego systemu teologicznego, to jego refleksja
nad zyciem duchowym odznaczata sie wybitng godnoscig teologiczng. Ukazujg sie w nim istotne cechy dla
uprawiania teologii, w odniesieniu do ktorej nigdy nie mozna zapominac¢ o dwoéch konstytutywnych wymiarach.
Pierwszym jest wtasniezycie duchowe, bo tylko w pokornej i wytrwatej modlitwie, w otwarciu na Ducha Swietego
mozna starac sie pojac i wyrazi¢ Stowo Boze. Teologami stajemy sie w tyglu modlitwy. Drugim wymiarem
jestzycie eklezjalne: czucie w Kosciele i z Kosciolem. Rowniez teologia odczuta skutki kultury
indywidualistycznej, lecz teolog chrzescijanski wypracowuje swojg mysl bedac zanurzonym we wspolnocie,
tamigc w niej chleb Stowa[16]. Refleksja Franciszka, pozostajgca na marginesie sporéw akademickich
owczesnej epoki, a zarazem odnoszgca sie do nich z szacunkiem, wynika wiasnie z tych dwéch cech
konstytutywnych.

Odkrycie nowego swiata

Po ukonczeniu studidow humanistycznych podjat studia prawnicze na Uniwersytecie w Padwie. Powréciwszy do
Annecy, pomimo sprzeciwu ojcowskiego, podjat decyzje co do kierunku swojego zycia. Swiecenia kaptanskie
przyjat 18 grudnia 1593 r., a na poczatku wrzesnia kolejnego roku, na zaproszenie biskupa de Granier, zostat
powotany do trudnej misji w Chablais, na terytorium wyznania kalwinskiego, nalezagcym do diecezji Annecy,
ktére w labiryncie wojen i traktatéw pokojowych ponownie przeszto pod kontrole Ksiestwa Sabaudii. Byty to lata
intensywne i dramatyczne. Tu wowczas odkryt, obok pewnej rygorystycznej bezkompromisowosci, ktéra w
przysztosci sktoni go do przemyslen, swoje talenty mediatora i cztowieka dialogu. Dat sie tez poznac jako
wynalazca oryginalnych i $miatych praktyk duszpasterskich, takich jak stynne ,latajgce kartki”, wieszane
wszedzie, a nawet wsuwane pod drzwi domow.

W 1602 r. powrdcit do Paryza, aby — w imieniu samego bp. De Graniera i zgodnie z dokfadnymi instrukcjami
Stolicy Apostolskiej — przeprowadzi¢ delikatng misje dyplomatyczng, w zwigzku z kolejng zmiang sytuac;ji
polityczno-religijnej na terytorium diecezji genewskiej. Mimo dobrych zamiaréw kréla Francji, misja ta zakonczyta
sie niepowodzeniem. Sam Franciszek pisat do papieza Klemensa VIII: ,Po dziewieciu miesigcach zmuszony
bytem wycofac sie, niczego niemal nie zakonczywszy”[17]. Misja ta stata sie jednak dla niego i dla Kosciota
nieoczekiwanym bogactwem pod wzgledem ludzkim, kulturowym i religijinym. W czasie wolnym od negocjacji
dyplomatycznych, Franciszek gtosit kazania w obecno$ci krola i dworu francuskiego, nawigzywat wazne
kontakty, a przede wszystkim catkowicie zanurzyt sie w cudownej duchowej i kulturowej wiosnie nowoczesnej
stolicy Krolestwa.

Tam wszystko ulegto zmianie i nadal sie zmieniato. On sam dat sie poruszy¢ zajmujac sie wielkimi problemami,
jakie pojawiaty sie w Swiecie oraz nowymi sposobami ich postrzegania, a takze zadziwiajgcym
zapotrzebowaniem na duchowo$¢, ktéra wytonita sie, a takze bezprecedensowymi pytaniami, jakie ona stawiata.



80

Krétko méwiagc, zdat sobie sprawe z prawdziwego ,przemijania epoki”, na ktore trzeba byto odpowiedzie¢ za
pomocg jezykow starych jak i nowych. Z pewnoscig nie po raz pierwszy spotkat zarliwych chrzescijan, ale
chodzito o cos innego. Nie byt to Paryz spustoszony przez wojny religijne, jaki widziat w latach swej formaciji, ani
tez nie byly to zawziete walki na terenach Chablais. Byto to co$ nieoczekiwanego: thum ,$Swietych, prawdziwych
Swietych, licznych i wszedzie”[18]. Byli tam ludzie kultury, profesorowie Sorbony, przedstawiciele instytuciji,
ksigzeta i ksiezniczki oraz stuzba, zakonnicy i zakonnice. Swiat na rézne sposoby spragniony Boga.

Spotkanie tych oséb i poznawanie ich pytan byto jednym z najwazniejszych opatrznosciowych wydarzen w jego
zyciu. Dni pozornie bezuzyteczne i nieudane zamieniaty sie w ten sposéb w niezrownang szkote odczytywania
nastrojow epoki, bez schlebiania im. Zreczny i niestrudzony polemista, przeistaczat sie, dzieki tasce, w
doskonatego interpretatora czaséw i nadzwyczajnego kierownika dusz. Jego dziatalnos¢ duszpasterska, wielkie
dzieta (Wprowadzenie do zycia poboznegoi Traktat o miftosci Bozej), tysigce listow przyjazni duchowej, ktore z
nich wyptywaty, wysytane wewnatrz klasztornych murdéw i poza nimi, do zakonnikéw i zakonnic, do dworzan, a
takze do zwyktych ludzi, spotkanie z Joanng de Chantal i zatozenie Wizytek w 1610 r., bytyby niezrozumiate bez
owego przetomu wewnetrznego. Ewangelia i kultura osiggnety wowczas owocng synteze, z ktérej wyltonita sie
intuicja prawdziwej i rzeczywistej metody postepowania, ktéra dojrzata i byta gotowa do wydania trwatego i
obiecujgcego plonu.

W jednym z pierwszych listéw o kierownictwie duchowym i przyjazni duchowej, wystanym do jednej ze wspdlnot
siostr wizytek w Paryzu, Franciszek Salezy mowi, z gteboka pokora, o ,swojej metodzie”, ktora rézni sie od
innych, w oczekiwaniu prawdziwej reformy. Jest to metoda, ktéra wyrzeka sie surowosci i w petni polega na
godnosci i zdolnosciach poboznej duszy, pomimo jej stabosci: ,Mam watpliwosc¢, ze waszej reformie mozna by
przeciwstawi¢ inng przeszkode: by¢ moze ci, ktérzy wam jg narzucili, zbyt surowo potraktowali rane. [...]
Pochwalam ich metode, jakkolwiek sam jej nie stosuje, zwtaszcza w odniesieniu do mocnych i wielkodusznych
umystow jak twoéj. Wydaje mi sie bowiem, ze wystarczy im po prostu wskazac rane i da¢ im skalpel do reki, aby
same mogty dokonac ciecia. Ale nie pomijajcie z tego powodu reformy, ktorej potrzebujecie”[19]. Stowa te
ukazujg wizje, ktora rozstawita optymizm salezjanski i ktéra odcisneta pietno na historii duchowosci poprzez
kolejne wspaniate dziefa, jak w przypadku ksiedza Bosko dwa wieki pdzniej.

Po powrocie do Annecy, 8 grudnia tego samego roku przyjat Swiecenia biskupie. Wplyw jego postugi biskupiej
na Europe w tamtym czasie i w nastepnych stuleciach byt i jest ogromny. ,Byt apostotem, kaznodzieja,
pisarzem, cztowiekiem czynu i modlitwy, z zaangazowaniem wprowadzat w zycie ideaty Soboru Trydenckiego;
byt uczestnikiem sporu i dialogu z protestantami, doswiadczajgc coraz bardziej, ze choc¢ teologiczna dyskusja
jest konieczna, to bardzo skuteczne sg osobiste stosunki i mito$¢. Byty mu powierzane misje dyplomatyczne na
szczeblu europejskim, a takze spoteczne misje mediacyjne i pojednawcze’[20]. Przede wszystkim jest on
interpretatorem zmieniajgcej sie epoki i przewodnikiem dusz w czasach, ktére w nowy sposob wyrazajg
pragnienie Boga.

Mitosc¢ czyni wszystko dla swoich dzieci

Miedzy rokiem 1620 a 1621, a wiec pod koniec swego zycia, Franciszek skierowat do jednego z ksiezy ze swojej
diecezji stowa, ktére moga pomadc zrozumiec jego wizje tamtej epoki. Zachecat go, by spehit jego pragnienie i
poswiecit sie pisaniu oryginalnych tekstow, ktdre bytyby w stanie wychwyci¢ nowe pytania, wyczuwajgc ich
potrzebe. ,Musze ci powiedzie¢, ze moja pogtebiajgca sie z kazdym dniem znajomos¢ nastrojow panujgcych na
Swiecie, wzbudza we mnie zarliwe pragnienie, aby Bog raczyt w swojej dobroci natchngé¢ ktéregos ze swoich
stug umiejetnoscig i checig pisania w sposob odpowiadajgcy upodobaniom tego biednego swiata”[21]. Motyw tej
zachety znajdowat we wiasnej wizji tamtych czasow: ,Swiat staje sie tak przewrazliwiony, Zze niebawem juz nikt
nie osmieli sie tkng¢ go inaczej niz w aksamitnych rekawiczkach, ani leczy¢ jego rany czym innym, niz oktadami
z cebuli. Ale jakie to ma znaczenie, jezeli ludzie zdrowieja, i w koncu sg uratowani? Nasza krolowa, mitosc,
gotowa jest wszystko uczyni¢ dla swych dzieci’[22]. Nie jest to rys oczywisty, ani tym bardziej ostateczne
poddanie sie w obliczu porazki. Byto to raczej wyczucie dokonujgcej sie przemiany i w petni ewangeliczna
potrzeba zrozumienia, jak mozna by¢ w niej obecnym.

Skadinad, te samg swiadomosé rozwinat i wyrazit wPrzedmowiedo Traktatu o mitosci Bozej: ,Przyznam sie, ze



81

miatem wzglad na potrzeby umystowe naszego wieku, bo duzo zalezy od zwrdcenia uwagi na ducha czasu, w
ktérym sie pisze”[23]. Proszgc nastepnie czytelnika o zyczliwosé, powiedziat: ,Jesli znajdziesz styl nieco
odmienny od stylu, jakim zwracatem sie doFilotei(cho¢ zapewniam cig, ze ta réznica bedzie niewielka), i jesli
zobaczysz, ze styl obu tych dziet bardzo sie rézni od stylu, jakiego uzytem wObronie krzyza, to wiedz, ze przez
dziewietnascie lat wiele sie cztowiek uczy i wiele zapomina, ze jezyk wojny jest odmienny od jezyka pokoju, i ze
inaczej sie mowi do mtodych poczatkujgcych, a inaczej do starych towarzyszy’[24]. Ale w obliczu tych przemian,
od czego zaczac¢? Nie odbiegajgc zbytnio od historii relacji Boga z cztowiekiem. Stad ostateczny cel jego
traktatu: ,W rzeczywisto$ci zamierzatem tylko przedstawic z prostotg i szczeroscig, bez kunsztu, a tym bardziej
bez upiekszen, historie narodzin, upadku, dziatan, wtasciwosci, zalet i wzniostych cech mitosci Bozej’[25].

Pytania o zmiany epoki

Z okazji czterechsetlecia $mierci Sw. Franciszka Salezego zastanawiatem sie nad jego spuscizng dla naszych
czasoOw i uznatem, ze pouczajgce sg jego elastycznos¢ i zdolnos¢ do wypracowywania wizji. Po czesci, dzieki
darowi Bozemu, po czesci dzieki wtasnemu usposobieniu, a takze za sprawg wytrwatego pielegnowania
doswiadczen, miat jasng wizje zmieniajgcych sie czasow. Sam nigdy by nie przypuszczat, ze bedzie miat takg
okazje do gtoszenia Ewangelii. Stowo, ktére umitowat od mtodosci, byto zdolne, by utorowaé sobie droge,
ukazujgc nowe i nieprzewidywalne perspektywy w swiecie, w trakcie gwattownych przemian.

To wtadnie nas czeka jako istotne zadanie, takze w obecnej mijajgcej epoce: Kosciot, ktéry nie skoncentrowany
na sobie, wolny od wszelkiej Swiatowosci, lecz zdolny do przebywania w swiecie, dzielenia zycia z ludzmi,
podazania razem, wystuchania i akceptacji[26]. Tak wtasnie postgpit Franciszek Salezy, odczytujac, z pomocg
taski, znaki swojg epoke. Dlatego zacheca nas do porzucenia zbytniej troski o siebie samych, o nasze struktury,
o to, jak postrzega nas spoteczenstwo i postawienia sobie raczej pytania: jakie sg konkretne potrzeby i duchowe
oczekiwania naszego ludu?[27]. Wazne jest zatem, takze dzisiaj, ponowne odczytanie pewnych ich kluczowych
wyboréw, aby z ewangeliczng madroscig przezywaé zmiany.

Bryza i skrzydta

Pierwszym z tych wyboréw byto ponowne odczytanie i przedstawienie kazdemu, w jego specyficznej sytuacii,
dobrej relacji miedzy Bogiem a cztowiekiem. Istotnie, ostatecznym motywem i konkretnym celem Traktatujest
wiasnie ukazanie wspotczesnym fascynacji Bozg mitoscig. Franciszek zastanawia sie: ,Jakiez sg wiec te
zwyczajne wiezy, ktorymi Opatrzno$¢ Boza pociaga nasze serca do swej mitosci?”’[28]Czerpigc sugestywnie z
tekstu Ozeasza 11, 4[29], okresla te zwyczajne srodki jako ,ludzkie wiezy, lub wiezy mitosci i przyjazni”. ,Bez
watpienia — pisze — nie tahcuchami zelaznymi Bog nas pociaga jak byki i bawoty, ale za pomocg ponet,
delikatnych pociagnie¢ i Swietych natchnien. To sa tewiezy Adama, wiezy ludzkie- odpowiadajgce sercu
cztowieka, ktory jest wolny z natury”[30]. To wtasnie poprzez te wiezy Bog wyprowadzit swoj lud z niewoli, uczac
go chodzi¢, trzymajac go za reke, tak jak czyni to tata lub mama ze swoim dzieckiem. Nie ma wiec zadnego
narzucania z zewnatrz, nie ma despotycznej i arbitralnej sity, zadnej przemocy. Jest to raczej przekonujgca
forma zaproszenia, ktéra pozostawia nienaruszong wolnosc cztowieka. ,taska — kontynuuje, myslac z
pewnoscig o wielu historiach zycia, z ktérymi sie zetknat — posiada moc nie po to, by zniewalagé, lecz aby
mitosciag zjednywac serce; posiada swietg gwattownos¢ nie po to, by zadawac gwatt, lecz by naszg wolnosé
uczyni¢ umitowang. Dziata mocno, ale bardzo tagodnie, ze wola nie pozostaje zmiazdzona tym poteznym
dziataniem; przynagla nas, ale nie przygniata naszej wolnosci: przez ktérg mozemy, w obliczu catej jej potegi,
przyzwoli¢, lub jemu sie sprzeciwi¢, jak nam sie podoba”[31].

Nieco wczesniej zarysowat te zalezno$¢ w ciekawym przyktadzie ,apoddéw”: ,Sg pewne ptaki, Teotymie, ktére
Arystoteles nazywa ,apodami”, dlatego ze majg bardzo krétkie i bezsilne nézki, i tak stabe stopki, ze nie mogg
sie nimi postugiwac. Gdy raz spadng na ziemie, pozostajg na niej bez mozliwosci ponownego wzbicia sie do lotu
o witasnych sitach, poniewaz nie maja sity w nogach ani w stopkach, ani sity, by wznies¢ sie w powietrze; przez
co pozostajg na ziemi, marniejg i gina, jesli jakis wiatr pomysiny nie przyjdzie im na pomoc, powiewajgc silnymi
podmuchami po powierzchni ziemi, nie uchwyci ich i nie uniesie w gore, jak to czyni z wielu innymi
przedmiotami. Kiedy za$ odpowiedzg na pierwszy podmuch, jakiego im wiatr uzycza i postuzg sie skrzydtami,
wowczas wiatr dalej im pomaga, unoszac je coraz wyzej w locie”[32]. Taki jest cztowiek: stworzony przez Boga,



82

aby lata¢ i rozwija¢ swoj petny potencjat w powotaniu do mitosci. Gdy upadnie na ziemie i nie zgodzi sie, by
ponownie otworzy¢ skrzydta na powiew Ducha, grozi mu, ze stanie sie niezdolny, by wzbic¢ sie do lotu.

Oto wiec forma”, poprzez ktérg taska Boza zwraca sie ku ludzkosci: sg to cenne i bardzo ludzkie wiezy Adama.
Moc Boga nigdy nie przestaje by¢ w petni zdolna do przywrécenia zdolnosci lotu, a jednak Jegotagodnoscdziata
w taki sposéb, aby wolnos¢ zgody na niego nie byta pogwatcona lub bezuzyteczna. Od cztowieka zalezy, czy sie
podniesie, czy nie. Cho¢ faska dotkneta go w jego przebudzeniu, nie chce, by cziowiek powstawat bez swojej
zgody. | tak konczy sw. Franciszek swojq refleksje: ,Teotymie, natchnienia uprzedzajg nas i zanim pomyslimy,
juz je odczuwamy, lecz skoro juz je uczujemy, to od nas zalezy zezwolenie na nie, wspétdziatanie z nimi i
pojscie za ich wotaniami lub sprzeciwianie sie im i ich odrzucenie: czujemy je w sobie bez nas, ale one bez nas
nie moga nas sktoni¢, bysmy dali swe przyzwolenie’[33]. Dlatego w relacji z Bogiem zawsze chodzi o
doswiadczenie bezinteresownosci, ktore swiadczy o gtebi mitosci Ojca.

Jednakze ta taska nigdy nie czyni cztowieka biernym. Prowadzi do zrozumienia, ze radykalnie poprzedza nas
mitos¢ Boga, i ze Jego pierwszy dar polega wiasnie na przyjeciu siebie z Jego wtasnej mitosci. Kazdy jednak ma
obowigzek wspdtdziatania w swoim wypetnianiu zadan, z ufnoscig rozwijajgc swe skrzydta na fagodny Bozy
powiew. Widzimy tu jeden wazny aspekt naszego ludzkiego powotania: ,Zadanie, jakie Bog powierza Adamowi i
Ewie w tekscie Ksiegi Rodzaju polega na tym, aby byli ptodni. Ludzko$¢ otrzymata zadanie przemieniania,
budowania i panowania nad stworzeniem. Jest to zadanie pozytywne, ktére oznacza tworzenie z niego i wraz z
nim. Przysztos¢ nie zalezy wiec od niewidzialnego mechanizmu, ktérego cztowiek jest biernym obserwatorem.
Wrecz przeciwnie — jesteSmy protagonistami, jesteSmy — wymuszajgc to stowo —wspofstworzycielami’[34]. To
wiasnie Franciszek Salezy dobrze zrozumiat i starat sie przekaza¢ w swojej postudze przewodnika duchowego.

Prawdziwa poboznosc¢

Drugim waznym kluczowym wyborem byto zajecie sie kwestig poboznosci. Réwniez w tym przypadku, podobnie
jak w naszych czasach, zmiana epoki wzbudzita wiele pytah dotyczacych tego zagadnienia. W szczegdlnosci
dwa aspekty wymagajg dzis zrozumienia i ponownego podjecia. Pierwszy dotyczy samej idei poboznosci, drugi
- jej powszechnego i ludowego charakteru. Przede wszystkim wskazanie tego, co nalezy rozumieé¢ pod
pojeciem poboznosci, jest pierwszg uwagag, jakg znajdujemy na poczatkuFilotei: ,potrzeba ci przede wszystkim
wiedzie¢, co to jest cnota poboznosci. Istnieje bowiem tylko jedna poboznosc prawdziwa, a mnéstwo fatszywych
i proznych. Jesli wiec nie poznasz, ktora to prawdziwa, mogtbys zabtgdzic i oddac sie jakiejs poboznosci
niewlasciwej i zabobonnej’[35].

Wyborny i zawsze aktualny jest opis Franciszka Salezego o fatszywej poboznosci, w ktérym to opisie nietrudno
nam sie odnalez¢, nie bez pewnej szczypty zdrowego humoru: ,kto oddany jest postom, bedzie sie miat za
poboznego, byle poscit, lubo serce jego petne zawzietosci. Nie Smiejgc przez wstrzemiezliwosc zwilzy¢ swego
jezyka winem ani nawet woda, nie bedzie sie wahat zanurza¢ go w krwi blizniego przez obmowe i oszczerstwo.
Inny bedzie sie uwazat za poboznego dlatego, ze odmawia codziennie wielkg ilos¢ modlitw, chociaz poza tym
uzywa swego jezyka do stow przykrych, zuchwatych i krzywdzacych dla domownikéw i sgsiadow. Inny znowu
dobywa chetnie grosza z kieszeni na jatmuzne dla ubogich, atoli nie potrafi zdoby¢ sie na tyle stodyczy serca, by
wybaczy¢ swym wrogom. Inny wreszcie bedzie odpuszczat winy swym nieprzyjaciotom, c6z, kiedy nie ptaci
diugdéw, chyba zmuszony sgdownie!”[36]. Sg to oczywiscie wady i trudy wszystkich czasow, takze i
wspotczesnych, dlatego Swiety konkluduje: ,Wszyscy ci ludzie uchodzg za poboznych, a bynajmniej nie sg
takimi”[37].

Natomiast nowosc¢ i prawda poboznosci znajdujg sie gdzie indziej, w pierwiastku gteboko zwigzanym z zyciem
Bozym w nas. W ten sposob ,poboznosc istotna i zywa ptynie z mitosci Bozej, a nawet nie jest w gruncie niczym
innym, jeno prawdziwg mitoscig Boga i to nie byle jakg’[38]. W jego zarliwej wyobrazni nie jest ona niczym
innym, jak ,krotko moéwigc, poboznosé to nic innego, tylko zywos¢ i ruchliwo$¢ duchowa, dzieki ktérej mitosé
dziata, albo my przez nig ochoczo i ze szczerego serca’[39]. Dlatego nie stoi ona obok mitosci, ale jest jej
przejawem i jednoczesnie do niej prowadzi. Jest jak ptomieh wobec ognia: ozywia jego intensywnos$g¢, nie
zmieniajac jego jakosci. ,Ostatecznie miedzy mitoscig a poboznoscig nie zachodzi wieksza roéznica jak miedzy
ogniem a ptomieniem, gdyz mito$¢ bedaca rodzajem ognia duchowego, skoro tylko silnie sie rozptomieni,



83

nazywamy poboznoscig. Poboznos¢ nic nie dodaje do ognia mitosci, procz ptomienia, ktéry czyni jg ochotng,
ruchliwg i pilng nie tyko w zachowywaniu przykazan, lecz takze, w wykonywaniu rad i natchnien Bozych”[40].
Tak rozumiana poboznos¢ nie ma w sobie nic abstrakcyjnego. Jest to raczej sposob zycia, sposéb bycia w
konkrecie codziennej egzystencji. Laczy ona i interpretuje mate rzeczy dnia codziennego, jedzenie i ubranie,
prace i rozrywke, mitosS¢ i rodzenie zycia, troske o obowigzki zawodowe; podsumowujac, oswieca powotanie
kazdego.

Mozna tu wyczué¢ ludowe korzenie poboznosci, 0 czym mowig juz pierwsze wersyFilotei. ,Ci, co pisali dotad o
poboznosci, prawie wszyscy, mieli na celu pouczenie osob, zyjacych z dala od swiata, a przynajmniej nauczali
poboznosci prowadzacej do takiego zupetnego odosobnienia sie. Moim natomiast zamiarem jest przemoéwi¢ do
ludzi zyjacych po miastach, w kole rodzinnym, na dworach; do ludzi, ktérych warunki stanu i obranego zawodu
zmuszajg do prowadzenia zycia pospolitego na zewnatrz’[41]. Z tego wzgledu bardzo sie mylg ci, ktérzy myslg o
usunieciu poboznosci do jakiejs sfery chronionej i zastrzezonej. Nalezy ona raczej do wszystkich i przeznaczona
jest dla wszystkich, gdziekolwiek jestesmy, a kazdy moze jg praktykowac¢ zgodnie ze swoim powotaniem. Jak
napisat sw. Pawet VI w czterechsetlecie urodzin Franciszka Salezego, ,Swieto$¢ nie jest przywilejem tej czy
innej klasy, ale do wszystkich chrzescijan skierowane jest naglace zaproszenie: ,Przyjacielu, przesigdz sie
wyzej!” (£k14, 10); wszyscy sg zobowigzani do wspinania sie na gore Boga, nawet jesli nie wszyscy tg samg
droga. ,Inaczej rozwija¢ ma poboznos¢ szlachcic, rzemiesinik, stuzacy, ksigze, wdowa, mtoda kobieta,
matzonka. Co wiecej, praktyka poboznosci musi by¢ dostosowana do sit, spraw i obowigzkow kazdej osoby’[42].
Przemierzanie swieckiego miasta, strzegac zycia wewnetrznego, fgczenie pragnienia doskonatosci z kazdym
stanem zycia, odnajdujgc centrum, ktére nie oddziela sie od Swiata, ale uczy, jak w nim zy¢, jak go doceniac,
uczgc sie takze odpowiedniego dystansu wobec niego: taki byt jego zamyst, a i wspotczesnie jest to cenna
lekcja dla kazdej kobiety i kazdego mezczyzny naszych czaséw.

To zresztg jest soborowym tematem powszechnego powotania do swietosci: ,wyposazeni w tyle tak wielkich
srodkéw zbawienia, we wszystkich sytuacjach zyciowych i w kazdym stanie powotani sg przez Pana, kazdy na
wiasciwej sobie drodze, do doskonatej swietosci, jak i sam Ojciec jest doskonaty’[43]. «Kazdy na wiasciwej
sobie drodze». ,Nie mozna sie wiec zniechecac, podziwiajgc wzory swietosci, ktére wydajg sie
nieosiggalne”[44]. Matka Koscidt proponuje je nam nie po to, abysmy starali sie je kopiowac, ale po to, by
zachecaty nas do kroczenia jedyng i specyficzng droga, ktérg zaplanowat dla nas Pan. ,Liczy sie to, aby kazdy
wierny rozpoznat swojg droge i wydobyt z siebie to, co ma najlepszego, to, co najbardziej osobistego Bog w nim
umiescit (por. 1Kor12, 7)’[45].

Ekstaza Zycia

Wszystko to sprawito, ze Swiety biskup uznat zycie chrzescijanskie w catosci za ,ekstaze dziatania i zycia”[46].
Nie nalezy jej jednak myli¢ z tatwg ucieczkg czy wycofaniem sie w gtab siebie, a tym bardziej ze smutnym i
szarym postuszenstwem. Wiemy, ze to niebezpieczenstwo jest zawsze obecne w zyciu wiary. Istotnie, ,sg
chrzescijanie, ktérzy wydaja sie przyjmowac klimat Wielkiego Postu bez Wielkanocy. [...] Rozumiem osoby
skfaniajgce sie do smutku z powodu doswiadczania powaznych trudnosci, jednak trzeba pozwoli¢, aby powoli
zaczeta sie budzic¢ radosc¢ wiary jako tajemnicza, ale mocna ufnos¢, nawet posréd najgorszej udreki’[47].

Oto6z, pozwoli¢ radosci, by obudzita sie, to wtasnie Franciszek Salezy wyraza w opisie ,ekstazy czynu i zycia”.
Dzieki niej ,nie zyjemy juz wéwczas tylko przyzwoitym, uczciwym i chrzescijanskim zyciem, ale
nadprzyrodzonym, duchowym, poboznym i ekstatycznym, to znaczy zyciem, ktére w kazdym przypadku jest
poza i ponad naszg kondycjg naturalng’[48]. Jestesmy tutaj w centralnych i najbardziej Swiattych

stronach Traktatu. Ekstaza jest szczesliwym nadmiarem zycia chrzescijanskiego, wykraczajgcym poza
przecietnos¢ zwyktego przestrzegania. ,Nie krasc¢, nie klamac, nie dopuszczac sie pozadliwosci, modli¢ sie do
Boga, nie przysiegac¢ nadaremno, kochac i czci¢ ojca, nie zabija¢ — to zy¢ zgodnie z naturalnym rozumem
cztowieka; ale porzuci¢ wszystkie nasze dobra, kochac¢ ubdstwo, nazywac je i uwazac za rozkoszng pania,
uwazac okropienstwa, wzgarde, upokorzenia, przesladowania, meczenstwo za szczescie i blogostawienstwa,
trzymac sie granic absolutnej czystosci, a wreszcie zy¢ na Swiecie i w tym zyciu doczesnym wbrew wszelkim
opiniom i zasadom tego swiata i pod prad rzeki tego zycia, z ciggtg rezygnacja, wyrzeczeniem i zaparciem sie
siebie, to nie jest zycie zgodne z naturg ludzka, ale ponad nig; nie ma zy¢ w nas, ale poza nami i ponad nami: a
poniewaz nikt nie moze w ten sposéb wyjs¢ ponad siebie, jesli go nie pociggnie wieczny Ojciec, wynika z tego,



84

ze ten sposob zycia musi by¢ nieustannym uniesieniem i wieczng ekstazg czynu i dziatania”[49].

Jest to zycie, ktére na nowo odkryto zrodta radosci, wbrew wszelkiemu swemu wyjatowieniu, wbrew pokusie
skoncentrowania sie na sobie. Istotnie, ,[...] wielkim niebezpieczenstwem wspotczesnego swiata, z jego
wielorakg i przygniatajgcg ofertg konsumpciji, jest smutek rodzacy sie w przyzwyczajonym do wygody i chciwym
sercu, towarzyszgcy chorobliwemu poszukiwaniu powierzchownych przyjemnosci oraz wyizolowanemu
sumieniu. Kiedy zycie wewnetrzne zamyka sie we wiasnych interesach, nie ma juz miejsca dla innych, nie liczg
sie ubodzy, nie stucha sie juz wiecej gtosu Bozego, nie doswiadcza sie stodkiej radosci z Jego mitosci, zanika
entuzjazm czynienia dobra. To niebezpieczenstwo nieuchronnie i stale zagraza rowniez wierzagcym. Ulega mu
wielu ludzi i stajg sie osobami urazonymi, zniecheconymi, bez checi do zycia’[50].

Do tego opisu ,ekstazy dziatania i zycia” sw. Franciszek dodaje na koniec dwa wyjasnienia, wazne takze w
naszych czasach. Pierwsze dotyczy skutecznego kryterium rozeznawania prawdziwosci tego stylu zycia. Drugie
— jej gtebokiego zrodta. Jesli chodzi o kryterium rozeznawania, stwierdza, ze cho¢ ekstaza oznacza prawdziwe
wyjscie z siebie, nie oznacza porzucenia zycia. Aby unikng¢ niebezpiecznych wynaturzen, nie wolno o tym nigdy
zapominac. Innymi stowy, ten, kto sgdzi iz wznosi sie ku Bogu, ale nie zyje mitoscig blizniego, oszukuje siebie i
innych.

Znajdujemy to samo kryterium, ktére Franciszek Salezy stosowat do jakosci prawdziwej poboznosci. ,Gdy zatem
spotyka sie osobe, ktéra na modlitwie jest pogrgzona w zachwyceniu i wychodzi poza siebie, unoszac sie ku
Bogu, natomiast nie ma ekstazy zycia, to znaczy nie prowadzi zycia wznio$lejszego, oddanego Bogu, [...]
zwlaszcza zas przez nieustanng mito$¢ — to wierz mi Teotymie, ze wszystkie jej zachwycenia sg wielce
podejrzane i niebezpieczne”. Jego konkluzja jest bardzo sugestywna: ,By¢ ponad sobg samym na modlitwie, a
ponizej siebie w zyciu i w czynnosciach — by¢ anielskim na medytacji, a zwierzecym w obcowaniu [...] jest
wyraznym objawem, ze te zachwycenia, te ekstazy to tylko igraszka i oszustwo ztego ducha”[51]. To jest w
istocie to, co Pawet przypominat juz Koryntianom w swoim Hymnie o mitosci: ,Gdybym tez miat[...]wszelkg
[mozliwa] wiare, tak izbym gory przenosit, a mitosci bym nie miat, bytbym niczym.l gdybym rozdat na jatmuzne
catg majetnos¢ moja, a ciato wystawit na spalenie, lecz mitosci bym nie miat, nic bym nie zyskat’ (1Kor13, 2-3).

Zatem, dla $w. Franciszka Salezego zycie chrzescijanskie jest nieroztgcznie zwigzane z ekstazg, jednakze
ekstaza nie jest autentyczna bez zycia. Zyciu bez ekstazy grozi bowiem sprowadzenie do nieprzejrzystego
postuszenstwa, do Ewangelii, ktéra zapomniata o swojej radosci. Z drugiej strony, ekstaza bez zycia tatwo
naraza sie na iluzje i oszustwo Ztego. Wielkich biegunoéw zycia chrzescijanskiego nie da sie rozwigzac, jeden w
drugim. Wrecz przeciwnie, jedno podtrzymuje drugie w swojej autentycznosci. W ten sposéb prawda nie jest bez
sprawiedliwosci, zadowolenie — bez odpowiedzialnosci, spontanicznosc¢ — bez ram prawa; ivice versa.

Jesli natomiast chodzi o gtebokie zrodto tej ekstazy, Franciszek Salezy madrze tgczy je z mitoscig objawiong
przez wcielonego Syna. Jesli z jednej strony prawdg jest, ze ,mitos¢ jest pierwszym aktem i poczgtkiem naszego
zycia poboznego lub duchowego, przy pomocy ktérego zyjemy, czujemy i poruszamy sie”, a z drugiej strony
,nasze zycie duchowe jest takie, jakie sg nasze uczucia”, to jasne jest, ze ,serce pozbawione uczuc¢, nie ma
mitosci”, jak réwniez, ze ,kochajgce serce nie jest bez uczu¢’[52]. Jednak zrodtem tej mitosci, ktéra pocigga
serce, jest zycie Jezusa Chrystusa: ,Nic tak nie przynagla serca ludzkiego, jak mitos¢”, a ukoronowaniem tego
nacisku jest to, ze ,Jezus Chrystus umart za nas, swojg $miercig obdarzyt nas zyciem. Zyjemy jedynie dlatego,
ze On umart za nas, dla nas i w nas”[53].

Porusza to wyjasnienie, ukazujgce, oprocz btyskotliwej i nieoczywistej wizji relacji miedzy Bogiem a cztowiekiem,
takze $cistg wiez emocjonalng, jaka taczyta Swietego Biskupa z Panem Jezusem. Prawda o ekstazie zycia i
dziatania nie jest prawdg ogolnikowa, lecz ukazuje sie w postaci mitosci Jezusa, ktorej kulminacjg jest krzyz. Ta
mito$¢ nie przekresla istnienia, lecz sprawia, ze jasnieje ono niezwyklg jakoscia.

Z tego powodu $w. Franciszek Salezy uzywa pieknego obrazu, opisujgc Kalwarie jako ,gore zakochanych”[54].
Tam, i tylko tam mozna zrozumie¢, ze ,nie jest mozliwe zycie bez mitosci, ani tez mitowanie bez $mierci
Odkupiciela: ale wszystko, co jest poza tym, jest albo wieczystg Smiercig albo wieczystg mitoscig, a cata zas
madros¢ chrzescijanska polega na tym, aby dobrze wybrac’[55]. W ten sposob $w. Franciszek Salezy moze



85

zakonczy¢ swoj Traktatodsytajgc do stwierdzenia sw. Augustyna na temat mitosci: ,Coz jest wierniejszego niz
mitos¢? Wierna nie temu, co ulotne, lecz temu, co wieczne. Znosi ona wszystko w obecnym zyciu, poniewaz
wierzy we wszystko, co dotyczy zycia przysztego: znosi wszystko, co jest nam dane do zniesienia tutaj,
poniewaz ma nadzieje na wszystko, co jest jej obiecane tam. Stusznie, nigdy nie ma ona konca. Praktykujcie
wiec mitos¢, a myslgc o niej w sposéb swiety, przynoscie owoce sprawiedliwosci. A je$li znajdziecie w pochwale
mitosci co$ innego niz to, co wam dotychczas powiedziatem, niech sie ujawni w waszym postepowaniu’[56].

To, co odstonito sie w zyciu Swietego Biskupa Annecy, jest po raz kolejny powierzone kazdemu z nas. Niech
czterechsetna rocznica jego narodzin dla nieba, pomoze nam poboznie go wspominac; i za jego
wstawiennictwem, niech Pan udzieli obfitych daréw Ducha na pielgrzymowanie swietego wiernego Ludu
Bozego.

Rzym, u $w. Jana na Lateranie, dnia 28 grudnia 2022, wdziesigtym roku mojego Pontyfikatu.

FRANCISCUS

[1]Sw.Franciszek Salezy, Traktat o mitosci Bozej, ttum. M. Bronistawa Bzowska, Krakéw 2002, s. 20.

[2]Tenze,Lett. 2103:A Monsieur Sylvestre de Saluces de la Mente, Abbé d'Hautecombe(3 nov. 1622), inCEuvres
de Saint Francois de Sales, XXVI, Annecy 1932, 490-491.

[3]Tenze,Do pewnej pani, w:Korespondencja osobista, tum. Agnieszka Kurys, Krakow 2017, s. 289.
[4]Tenze, Traktat o mitosci Bozej, ttum. M. Bronistawa Bzowska, Krakéow 2002, s. 80.

[5]Tenze, Entretiens spirituels, Dernier entretien [21]: red.Ravier — Devos, Paryz 1969, 1319.

[6]por. Adhort. apost. Gaudete et exsultate(19 marca 2018), 49;AAS110 (2018), 1124.

[71Tamze, 57;AAS110 (2018), 1127.

[8]Por.tamze, 37-39:AAS110 (2018), 1121-1122.

[9]Sw. Franciszek Salezy, Entretiens spirituels,Dernier entretien [21]: red.Ravier — Devos, Paryz 1969, 1319.
[10] Tamze,1308.

[11Tamze.

[12]Sw. Jan Pawet Il,Lettera a Mons.Yves Boivineau, Vescovo di Annecy, in occasione del 400° anniversario
dell'ordinazione episcopale di san Francesco di Sales(23 listopada 2002), 3:Insegnamenti, XXV/2 (2002), 767.

[13]Sw. Franciszek Salezy, Traktat o mitosci Bozej, Przemowa, ttum. M. Bronistawa Bzowska, Krakow 2002, s.
20.

[14]BenedyktXVI,Sw. Franciszek Salezy, Audiencja Generalna (2 marca 2011):/nsegnamenti, VII/1 (2011),
270;L'Osservatore Romano, wydanie polskie, n. 5 (333)/2011, s. 27.

[15]Sw. Franciszek Salezy,Fragments d’écrits intimes, 3:Acte d’abandon heroique, inCEuvres de Saint Frangois



86
de Sales, XXII (Opuscules, I), Annecy 1925, 41.

[16]Por.Przemdwienie do Miedzynarodowej Komisji Teologicznej(29 listopada 2019):L 'Osservatore Romano,
wydanie polskie, n. 1 (419)/2020, s. 25.

[17]Sw.Franciszek Salezy,Lett. 165:A Sa Sainteté Clément Vlli(fine ottobre 1602), inCEuvres de Saint Francois
de Sales, XI| (Lettres, Il:1599-1604), Annecy 1902, 128.

[18]H. Bremond,L’humanisme dévot, inHistoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la fin des
guerres de religion jusqu’a nos jours, Jérdbme Million, Grenoble 2006, 131.

[19]Sw.Franciszek Salezy, Do zakonnic z klasztoru Les Filles-Dieu, w: Wybdr Pism, Warszawa 1956, s. 379.

[20]BenedyktXVI, Sw. Franciszek Salezy, Audiencja Generalna(2 marca 2011):/nsegnamenti, VII/1 (2011),
2720;L’Osservatore Romano, wydanie polskie, 5 (333)/2011, s. 27-28.

[21]Sw.Franciszek Salezy, List do Pierre Jay, w: Wybdr Pism, Warszawa 1956, s. 296.

[22]Tamze.

[23]Tenze, Traktat o mitosci Bozej, Przemowa, ttum. M. Bronistawa Bzowska, Krakow 2002, s. 22-23.
[24]1Tamze, s. 29.

[25]Tamze, s. 22.

[26]Por.Przemdwienie do biskupow, ksiezy, zakonnikdw i zakonnic, seminarzystow, katechetow, Bratystawa (13
wrzesnia 2021):L’Osservatore Romano, 13 wrzesnia 2021, s. 11-12.

[27]Por.tamze.
[28]Sw.Franciszek Salezy, Traktat o mifosci Bozejll, 12,%tum.M. Bronistawa Bzowska,Krakow 2002, s. 132.

[29],Pociagnatem ich ludzkimi wiezami, a byty to wiezy mitosci. Bytem dla nich jak ten, co podnosi do swego
policzka niemowle-schylitem sie ku niemu i nakarmitem go”.

[30]Sw.Franciszek Salezy, Traktat o mifosci Bozejll, 12,ttum.M. Bronistawa Bzowska,Krakow 2002, s. 132.
[311Tamze, I, 12, s. 122.

[32]Tamze, Il, 9.

[33]Tamze, II, 12, s. 134.

[34]Ritorniamo a sognare. La strada per un futuro migliore, Conversazione con A. Ivereigh, Piemme, Milano
2020, 8.

[35]Sw.Franciszek Salezy, Filotea, Olsztyn 1985, ttum. H. Libinski, Rozdziat I, s. 25.

[36]Tamze, s.25-26.



87
[37]Tamze, s. 26.

[38] Tamze.

[39] Tamze.

[40]1Tamze, s. 27.

[41]1 Tamze,Przedmowa, s. 15-16.

[42]List apost.Sabaudiae gemma nel IV centenario della nascita di San Francesco di Sales dottore della
Chiesa(29 stycznia 1967):AAS59 (1967), 119.

[43]Sobor Wat.ll, Konst. dogmat.Lumen gentium, 11.

[44]Adhort. apost. Gaudete et exsultate, 11:AAS110 (2018), 1114.

[45] Tamze.

[46]Sw. Franciszek Salezy, Traktat o mitosci Bozej, VI, 6, ttum. M. Bronistawa Bzowska, Krakéow 2002, s. 377.
[471Adhort. apost.Evangelii gaudium(24 listopada 2013),6:AAS105 (2013), 1021-1022.

[48]Sw. Franciszek Salezy, Traktat o mitosci Bozej,VIl, 6,ttum. M. Bronistawa Bzowska,Krakéw 2002,s. 377.
[49]1Tamze,s.377-378.

[50]Adhort. apost.Evangelii gaudium,?2.

[51]SW. Franciszek Salezy, Traktat o mitosci Bozej,VIl, 7,ttum. M. Bronistawa Bzowska,Krakéw 2002, s. 380.
[52]TamzeVII, 7,s. 379.

[63]Tamze,VII, 8,s. 382-383.

[564] Tamze,Xll, 13, ttum. M. Bronistawa Bzowska,Krakow 2002, s. 686.

[65] Tamze,s. 687.

[56] AGOSTINO DI IPPONA, Discorsi, 350, 3, Citta Nuova, Roma 1989,
https://www.augustinus.it/italiano/discorsi/index2.htm.

[02021-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

Traduzione in linqua araba

JuwlJs L.//L.J)s.sg

TOTUM AMORIS EST



88
IS sbse SE93 Is Idz”

JJew g Ilo! Syopwsw

S 15D Ipisass Ilogs J9dI6 IJGr s Sroumwsw o8 pwldw

> Uuaani,d Guddll W aS,s sl (>9)1 eVl paxb ol oSey lalsdl 0id [1]"cadl I es e JS™
o € WS 35 008 OIS .0ed (9 1622 suauus/J9V] oils 28 (8 (09,8 d=y,yl Jd _9e5 sl «ullw
dpasloglel aingo 12; o I o9 18 OIS ole e 830 “sitall (8" Doly o> o il 0159 sétas
Aoll >V (20 lodw 9udl Il Lgdlu (53 samizy9le Jin, 81 &a81 10 Lgdlus (§95 aio wilo .6,V
wi> 9 6 paiio d,Suuc dlo> a2y (09 )l Sdler Do (Ll I ule ol sl Guine cJWI Gugg) LI

03D S5 o) o) ik dxo dl> 39 Lis 0lS Y (nad dorsl 29, amdni el Guwid o) Lu )

leil Loy oSU Lgin Lauss clacy 6319 dgeall Ll o aael AL sald agioas) ,uS 2> | 6280 al> I
il pBl ol I D3l Juog by azibo 138 oS .[2]" o 91 1> o> o9 @3l Ji @21l b (ag) doas
Lo wdgll Luss 99 (6,8l wcliol oy ¥ > il ey L8 (Visitandines) 6,1 o) s oo
wla) (9 e, Lasu sl elall > oS,

el a033 dwlas 9 6,3Vl asll Li> _uold ([3]"6 siuoll e M| dalac” | (2o oSy o) 89 o
alaall o,¢ lgio 40 ¥ Ll 6,3V Jlw,Jlg daclesy wlieisey olislxey wllyicl aelgall (o duulw (8

9 @839 dolusy atlo 189 (eBll 19,a; Boing al 151 all, didall skl 038 laad) ssasll el i)
oy o8 sy aild (adolVl 9 (plaidVl o e i (OlasYl Sy baie" falll Lo S blgs” jueidl aslge
13i®9 .olasdl LB e Jds (D all 6,55 0,58 awMs 0id .[4]"oluwdl LB all 0® alll G cuiy add (S Lic
03 25 LBl JVS (09 il 3 alll all jogh i Sidls aadAl s Lo Blicl o3y Lim3 Ll Lud
aLoly s e Lol Biang alll e Glusdl B)ai (NS Go il dasaally dadall 62250l dlasl

0la¥l il (9 adoo Ugl 68 Jy cclioc &,> Lud Olandl Ol Sy ol I sl L dllasy cadlacly
2819 USJ lgic i€ V cdacuuio diw> a5 b of Lo B SUie Jeei” gl Lo uoinll jelas dgdsy oluwsdl sl
Jody ol L oS S §elso

aie ol (9 daclually all e jeiell (Gl 85 G sd uadl) Jiadl OlSo Lu &l pgai 13D coip 9
b azang GSuall alub io (@9 awdi &bl SV o s alsi aa) .aioj (9 J>,9 dlel S S o
ol

o9 BLad (il aoll (8 3Vl elalll (8 Ll 85 i yd i ool il Sawy all Ol puasdl jg9=.id] o
e JS cua) ad)" 1 D9 o pin oSV iz as ol ias il 6,4l (Visitandines) &,L3)1 oLdl) (ool
A5 oSy plo [5]"aS) dodl 3T e v s L G loallns Vo G lgind 5 Y aSJ el Losie ¢uialSIl o6l 9
go gl Ll dwlaall 9 6 pmumall (3 dasl a2l (D [6]"0les 9 $3LYI" Y LW wyx oo
35S ymin Sou gl $3 Ll elio)ly lgie iy (I" gl ai)a89 awishY olusVl 65Le go9 ol Llgsy il
pali9 ) seline ¥ b pVassiawly “disilalo” Ao W3S 501 S5 pl9 71"l ol o JB9 I Jo>
0oils 26 (8 &5 OIS .dwds xuiall oVl 8L 5 Joldl (o 13D aadgs 39 Js [B1&0L Mo aw>

il &l €3930)l (8 gouy Jalall sl Vel e Suw L8 L8 eI I oISy Guwaall G159 o>/ J9YI
o9 wily o lgiond il 6 puall djeil Jad Y al.a axy ol WY 4 goww o JS9 3, cdio VI oMyg JS
9l v Sl i Ul woy i) B a=y9 gl e i JS Ui Jr oy souay chuay @y 3o ail LSy



89
I lso

lig) Lgaw i OlSo @ (o)l mii (99 cduii> &>9, 8> JS Juol (@ @l ol Wl ol JN5 o
U5 o oLVl (3 5Leiwl @)l gy dadl Uiy admw SUI >0l el o any WSy ga ol
e U8 gl L9 Loyl 6,3V sglsdl b 89 .ol 9 anwad) Lileill Hlh=all 1299 .6 poiuall el duwlas
s o ST pSd Jodl Wlacl e JWoSIl Laizs (il axoll lgl" :JB &89 o uogs Jd cuwsilblaww] Guyail]
g Ol gt Y & lay Sl 3o @l ol o @990 Al Jaaw 3 agaisianl SV pasidl o2 130 s
dxnall OY Sy ST gt Ll o LidSl i 252 o Al SISV Gzl oS el o ST
[10]"WlagY dad ollasz, Gl L wxly

> 9 Joll ol lgales ol vy 9l wgalss" :JB . Jo=lly Joldl ¢ diall @8Vl ziogly disdao d=dlg, &ig
ol . Jiadl 13g8 calaiull 8Ll 8 [all go] 5LVl o a5l 229 ol s kol 8Ll Jos)l o Jiadl ails
Jr dgins o)) aplodl LI OB (Bue o LiST dxes > el LI §99 6Vl clusas gulaall Ld sl wols
2205 Gl :Jlsadl JI Gl seel cayledl U9 sl (8 oS Jas)l (9 all elio)] jiST 0685 ol Lle e busiw
Jlw ol ol e clglail ol sx5)l pyae sais JS lasi il assl Jlswll o8 138 [11]" alacV] ol
Jud ol Salacl Lol axs al 6Ll B4l o b JS (89 sl JS (39 dlax) JS 9 L]
(12" @Vl ol ples” () Gl $3 a3 pwasll e glol sl gy bgs il ol adsLasll
sliel oSar ¥ 8,31 4l o ol Lo oS aV e i JS Jidy Jb dsuly sblgs ad LiS Y laad
agiio cleol oo andlei o9 (@8lo)l L8 .sole)l GLuwYl Clolaidl (e baey «uiSo 9 aaldo aplas Jio aills
24l o))l alac 9 29l uiiwo caddei ] dilasy ol 89 able b Jo> ail Sow luis Joiy @) 8,30
i)l dwSIl (8" alll Lo L9 Lbolgs” (a,liS dondo 8 0i® Josll dgy o) doMs ax ol oSay . 9Mlg
131"l Go by el Ul o Jasig ol L9 Ginsag ol ] so o JS

alll U5 olill @20 6,0lb0 1 _JoVI dnbuill oleiu

> lgusl ;8 0allg (Thorens) Luipygi e wudll (Sales) Jullw d=ld (8 1567 Lulauuel/L121 8 o
e Gudludly ine Guoll ouall (ool o o8 ou Uile” w83 lomsld ainllgg «s5ler dw «Jidss
islusYl Lo &l o 3999 elesYl clivy e oIS sl ¢ al asladl olibudly adlsill Jiadl awsil gaz9
[147"ad0.)l ol slaall z3gadl 93 gldxYlg (Umanesimo)

S eoul Il Jos Annecy &lS 8 a5 09 La Roche-sur-Foron als 8 Ul «_JoVl &8l aitius asy
)l Lol Lgims Ll Lusd dSlas dawsle L9 153480 comwl il (Clermont) go S «dcoml adsl
Saint dwws 5 Vo Ll 85l sNall . xai Y doww ail> bawd mliio Gl ol i bo ol
dleis Mol lawg (9 cadd S Jediw (Gl (S elbgudl el)iell puro samll plol (Etienne des Gres

JSo cliai o ol oy b o> lage" .3V 6,159 @oll aius bel,a) phise (B9 AVl Il ad d> i
oSl wlins ) Wsls 625l @)l b kid Al ] o) b b [] W Jacs > IS elb,bog b o o it
115"Vl Losl U8 oV39 ) sl oS (Egum )l gl [..] . xusidly aoxl cll

o axioiwg al Gl 6 o (lgiliwls Lgals, 6,3 030 i oMol 3299 (ailla>Vo b 9 S Nis
(819> jwosy «O,=ily 3Vl 8L I gloww ¥l e Wl oacbuw .olas¥b alll @8Me Suw JI Jowosll 13,8
i o) ol Olus¥l Ll dl” sy S3l9 Ldablell Jaslly el ,Sall > sVl GBI Gdgall le



90

agedY dod a olS a>9 )l Ll L8 alols Ol V| caols agedY ks gioy ol bad pcjy o) ail Lo peJl e
2zl 08 JoVI aedl . oluwbul olagy 1l iy Vi wzy cu> (Lio@Y S8 L9 ap,doxdl olonudl ad elai 65,0
Lle 2liasVlg (6 ,liallg dzolgioll 6Nall (8 gic iz wlg all dalS pgd Jobu ol o,Soy &Y a>9,J1 3Ll

o Lwlus Yl L) 08y ol tamuisUl 8Ll 9@ (Wl aedl .6Mall ddg (5 LisdY _ie®WI auay .qwaall 295l
o Uuoasio 989 0,89 jokay Lumall LisdWI (S s all Bl o il cedWI > duwniS)] 209 dusiSI
g0 Li>9 a9 8 duuyaall oVl Lield e Gullu 8 Guwwi,d S8 [16]dalsl 5 sy leds ddclazll
i iowd] 6D o 3ozl a9 e Lis Lol >

> plle VL]

ol I ole baieg 8950 dzols (8 uoildll LS anass Juolg cdasluw¥l pglell (8 aiwlys JaST ol asy
o>/ J9Y] Goils 18 L8 DL puuy ol 1259 .0al9 doglin oo aé )l e (k> dg>9 558 18 S ((Annecy)
b2 83 2915 ssmigall awIl o 6sex (JWI plell o i Isbl e o JSYI pLYI 9 1593
sl di Y d=yl aslaio @9 (Chablais) Ly % a=wo dlw, JJI c> (Mons. Claude de Granier)
e Ml Cladl2og L9, o 83820 @Blio e (5,3 650 o 189 Sl a2l wls (Annecy)

o polall sl jasy go wiz I k> Ld s .a9lulog 6 Sloiw b colS Lgdlw @895 & lagw
olwlas L9 gno @il Loyl sglawws ,le> J2,9 lanwsS @llgo (E>Y a) S goi090 GoSaw SUl9 camasiv
lodd e o Lol a5 wils i>9 olse JS (9 gles cils il 6 gaiddl “olyguiniall” Jio (i ,>9 dluwol &0,
.ooull

s (b 83 gsimigall € Gl dad> duulogls dagay plally pilly 1602 ple (9 uyl I sle
il bl oY 8 @I il a2y o Jouwdl G, SUl o 8495 a0 e el (Mons. de Granier)
ouiadlsS LWL | S duwds o8 - Jinally aingo el buwiyd dlla) diwdl Lol o p))l e iz dpinl pldY
dogoll A oS 171"l e v sl sl ol w93 seel Ol I ool dolS il dgus a," :JBg ol
cloglaall d @S5 sl §Lall a8y (8 a9 sy dplus] Lk dg=9 oo @Bgio e it duniSly & cuiiuS
29 gl LS dols J339 dage SBNE ol « i ,all bWI9 llall jgiaz Guwi 3 129 dswlogll
]| éSloall dowole) gl )l Slaillg

plell 8 oliv (il sl JSLinadl oo Jluss il awss I duss 08 usiy J1j bog e i JS IUD s
il @8guunll e diwll 09 el sl ail>g )l e JDiall JLSYI o il gika>Va) 82,02l sy lallg
oS o) 8aa3lg doyasll olelll NS o ade 5l a9l sl Lawdl “Guasll s oY Slasl s b
il pupl oS5 o) Glize 1 oVl oS SU ulaxly Guilion caxuny lgd ily (il JoVI 65all 25T
<slS a8) .(Chablais) (Ll (ol (8 i)l ghuall Y9 caisisis loiw (8 Bagis (il iyl Lo, Lgi oo

plle .obdlg ubd,9 (0339 (ol clolg (o luwds glinng (o yguill dzol> (o 635Lwly (@8l oo clusg

0igd ail> L9 agVl ali=ll d Lg,99 il B9 k)l pdl o pgiliwl e Beilly Loliill eVod cla) olS
s 9 x5l elg=Vl 62,8 U=l (o BLas Y duy0 I o)l §LasVly Jisall ol clo sy ol
oloMa) @b juudo J| dasill Joxi SIS By Y sill ad Lokl Jslxall OIS lghaxs 19> (o ol
Lo LS ble39 6okall $b> L5 donio) Sl alilang wsoe,)l alac . ugaill sole & abgo 9 o



91

PS5 Gl 3 Bl Ll wlelaadl sa] I el il gl @laall Sl oo oYl abiluy s3>l 9
sl 35 gyl s> 2Mol 2l o (Bt e Wi il Caiab” e goloi oS gl $> i3
wooley ol Sy ,3T sile S5 (8 52l tlganid (o pl e Lgra89 daill puadl dolS Jle alolS asussg
el b cu) gl 99 cogia b e (il U] .6xiy 2,3l lsxdle 18 aSule 0gio,8 cuill Loy 1 pS> Mol
gl U9 o uiunll g o5 il pgd s ol JiadVl o il asicl . aSkio dy3g09 dlw 219l g0 &0l (aslasiwl
03® LuSs [19]"a] vig= i sl 2MuoYl lig) dolag ¥ ST . pguisil (S oW 2L pldll o loiSais >
oo w90l &b L9 ansll B,LT wSs Lils (ogiue (sbludl Joladll cle> il 6 kadl ells o lalsUI
Ol o w8 Ay oSuugr 19 Al L8 S «dldiwe oY @5l >

a3 Ll OlS 1602 pledl Gusi o oun>/J9Y Geils 8 9 aauwl led am) (Annecy) (il I sle lalg
16Muo9 Jac J2,9 sy laclyy Usw ol5" 13> DS all o958l (99 cdell s (5 Lol Ll daauwVl
39 Lo is18 isT sl 289 cilianig ] o Lloly Jadl (3 U 3o 1 issaill gaxall cble guixi Lojilo
2189 (L9901 Soime e duwlogls pleay alSs taxally duasuill oMl agled (a9 uall duo@WI dg>lgall
<89 9 Lwsdill 1109 uaell clode il Duuso Ol e i JS (8999 .[20]"clxlasy dcloiz] olblug,
b2 sy lay al | ulass, ol

okl J=1 o e JS Jois dall

ol e 6568 olalS digi ul (o OB ) Gusss 18 @29 «ogall al> le VI ¢®9 1621 9 1620 _olc ¢
iVl pgd e 8,518 6,Sio o9 &UST st JusSS (S aiE) go u Ol Ll asi o) ad) i
Linsl ol Ul Liveds plledl a0l e pos IS LguusST Ll a8 ,mall ol &l Jodl 0l o L9, cutid <633
13D cuw 129 289 [21]"sSamall pllell 138 Llla) iy & USU aslas a1 LoVl pMall agly o 63y
ol Y aual Lo Jub sey §,5 o) Wil dz)) Lol allell quol” .cdoll Al aid,y Guis 9 uwisll
<9 LAY gl il i 0] g I3lo oSl ololaSy oSy @) 0l 429, naiss e Vg oo

ile oMl D V9 (lgio (E9,00 dngis camd gl [22]" gl U1 o e JS Ui ciumall (il Saylgil
ad il OlSo] @S9 angd il didx] 639,09 wiazy susti) Lua> s OIS Jy .doy® plol

adac 8,0l> Lid3 L9 cassl” falll Lo (3 Lble>” denio (S aic c9 ad puiai 38 Ol awai eoll 13D

25 o [23]"ad LSS sl wdgll Blelo 12> pgoll (ad tells e =8l ol glaiwl alg ¢uall 13D L9 Lwlll

o9 (Filotea) “Lighall” (8 pasimall LolwVl ;e LB lise LolwVl ol wazg ol" iJsid s, o8 Ll
lole juiue dsus 8 &l J)licl (8 giad “walall (e eI Lolwl e 3> a2y LadVSy skl JI J5aall”
SUJls iy oy ogiisall il a9 Ml a2 e iz ol ad Ll 16,8 Dol iy lusdl alsiy
138 .oluwYl go all &b Luss € Ty Gud Slas Gl o ouill 138 plol (ST [24]"s 31 s la, olaall
9,55 U9 x> _J9b9 (giuai u9y «dy9acy dboluy e8] Ul laas o)l @8lell 9" adldal Liledl xadll ol
[25]"ailaws gouu9 01ilg89 (ailj09 allacly oclaisly 0aaig LVl ! 65Y9 &l

sasll g lg> oy dliwi
ol ©2299 TUuas) a5l 68 bo edelus (&5 G ,8 Guaddl 88g) syl dygiall S duwlio 9

s92; a2y @l (o dlac diasy dioyVl il qioly Jlysl an) olS W e Hxas D &9, e ai)189 aig e
ol ad Jii) oS o) auids 989 aiinsy oI5 Sl @8lol) 851 agis camn Layly cssub olao oo ad bo |



92

Lo iz ¥ dunniS 19539 .aglgs Sl aell s 99 liioy 9 Uaul Ui il dewlwYl dogall LD 03
pgeo 9 pgl> pulll S)lisy el (9 S ol 6,58 SJ dlle 29, JS (o 6 52is Jo @ld) &m0
gl dasill 610luay c0pac pghs Ol 9l 989 Gl > Guss S aled Lo 13 [26] agliiaiy ag) gaiusy

Jlus Olo gaizall U8 lijes Lleg U e duwasl _le bojaall Blall oo 2,5 oY Lgcy, oo il

oy oel,d nsi Ol eyl Li> cagall (o A [27]lusid 359 )1 oledgilly dlas)l clolisYl (B b Ll
adou] daSoy sl Gines > o] wl)ls

o5 awly o a1y J5 e 2Lidl sslely colusVlg all ¢y dxall @dMell agd sslel 6 ol bl 03® Joi
apol2o) piogs ul 3ozl o8 “blal” alis) L aaxdl Baglly _iledl @811 o) (g8loll 8 a3l aill>
do I lingld i dxgl¥l sl lgoasis (il $sbimall Jiluwgll (@ Lo" (sl 0l .all dxo

a0 laylo,) 9l aslul laylg," Lol anlell Jilugll 03® 8,c ([2914 11 gine® Las oo BVl .[28]"Talll
Ji comolszlle Gl Jio cagnas JuwMay all I Gudsio b Wl (5 el JUD " 1S9 "adlao9
) 40509 duwlio lgl ST “auindly ool layly, (& Ll cdwiso ololglly dic &5 $989 colely dawlgy
oiisoll anleg (apgiell o asmin all 2,31 daylg )l oig [30]" 2ubb yol (& d,xl & duuidly sVl o Lusl
doolouiwl 69 &l 9> o usl w5 o, sl U_9> oo -pglalo go r¢>§l|_9| Yl J=2, oS coay dum_g_ag
oS *\SULJS-"-‘SDS a9 @b L dadw GlusYl d,> g & il 6eealy b .hie (95 (09 caiumei9
Jr elaicM Y Luids wic lgd dadl Lizid Jb oLSW Y SU (598 L) dasidl" (LS leg>l9 6,uS 8b> olasl
Vg8 diedx (@9 wsoill Ja=l 130 Jiny Wish] s W6 6, d9i=s oS d9i Jass ol Liy> Vol
I3]0 oS gl ool ol s ol dlgisd JS plol LiSoy ) s> (§iss

osldll jag, JLd" B fa) U2, Y sl illal) co,sdl Jliadl (8 a8Vl 04D (a9 28 654>9 6,10 b olS
ol )ads W8 2> aageio Llawwg 13> 6,08 U] L oY “lod J2)1 Y Ll o slaw)l Loy OlS gasion
Wl a8 ol 09> o LD s leld (Lo, VI e adnally olSSl 3ls . =)l L) oSy o) o) LaS dlgorsiius
GVl e aid elogll  sllaisg lgwas @935 ol Ll jaai ¥ (g8 dlgilbuw VY9 lgl2)l pacins ¥ LgioSd LV
31 el go Jois S lgind )0 Jo VI wo lgidad B jxe oo auill cuose 131 Y] wogais ddsdio &2i09 9
i @)l B lexios (il JoVl aedilly a3l go cuglig deiminl cuoasiwl 15] Al 01 8 .6,
1olus¥I 138D [32]" 322 oo wlubll e Waclus > Jlely Jlel ] lgednig lgiaclus (3 Lguds g

131 ohalall 1 6399l (e le suay o clivgy aiS) dsxall ) 6oedl (9 ailslSol JS ok ula) alll asls
ol 29l pwani) &b 4>z gidy ol Had, WS (oYl e 99

@S5 Y alll 598 13> aglusYly diadl “ ool layly,” 1 D9 uinll ainss alll _las, lgy il “aay lall” (O3] (D 0id
> g ol o Y lgalal, (S (Bulxl e 6,08l ad] us ol e ddllas 6)0.0 6,506 0o ol e

oS digmuo e dial dasidl Y 9l Gagi ol (8 OlusM LoVl g2, 6518 Wy 4w 9S5 91 (LYl L8 Jsudll
L" :JB calol aais _JI G ,$ Gwaddl Lals 13S®9 .o Luw Yl dasles W L)l Jose 0eSy ol 2 Y alll
i D288 (dadlgall W oYl d92y casiis Ol Ay S casiis Ol U L =iy Wlael guiws lolgYl gasios
SVl W [33]"i9x Liol weSs ol oSar ¥ oSJ (9> oo L sin Hlgiad 9 §3lss Y 9l lgedl9> iy
I acw goc 55 il bl [lisl D all go

oD dio @D 919 iy Ly alll o> ol pgas SU . 1nad Gl Gilke Luw Yl dosill 03 Jexs Y el gy



93
--:‘.."n II sw:'l

posll s )6l 138 lios, 5 oS L] goingall 13D (99 . soaill g9i09a) 4>,k 90 awlly Sl W1 LI
Aguits 94l 6,59 98 JIVI . LagdMo] usig Laul ool lagagss ol e Logas ol I il o Sl
se0i0ll 68 b JI Usl 5 LYl L (Filotea) “Liskall” &l (8 oaxs b Jol .aueilly dnllell lglaw _sllg

Golall o iy Jasd 61>l duaa> soms D spaill dbind @ o Byms ol Uyl 95l o soaill
wazs ey9 Sl 9 by Hagio Uasll (9 géiw (didxl| el e ol jas @) oly tallblly dibolJl dgéll
[35]"ad L,y daynd] olasill

JB b 8 lumasl 135 ol el o Gudd 28199 gino laily 0@ aaslil seaill Gullw S5 Guwid o
128> colas add laiy (JSL Y &Y &5 &l by pluall s e 0,8 0" tdoslud] dled)l Gasy 695 o wud
dogoilly ay,9 oy dual (9 53,0 o) (ailo &Y elally Li> 91 Lol ailud Ju ol 9 @l s=uiy Y laiyg

L 09w ISy o 53T iy B .oLslly el ol ,ledl Jsbo asbud Llaal, Lol disgally duw lasially
ILd 98, 28 9l taslac] daxoluwal dulall o 835 aldd o & it Ol galaiuy o 6 eLasll Baw lasd dilhaxo
gl 2olsll oo [36]"aaSzall I @iy 0l VI tags5 sy Ol Al e > Jlaxy o oSy @lacY Jag, e
S iz 09 cossiall Lol e¥sd s 6 Luiall pas gy «psdl > oguasll IS welasy Jils,
371" MYl Lo liS lou oS cclisil ol

0ig -Ld dxglVl Ll Gy ol dlagso 193> (S 3T Ol (3 0axs Lgiiua>g el (S 32> 98 o JS
oS [38]"ple JSuiny &xxo Lul9 taisal all dxo bnad calll do Ll [...] asdly dasasd] soadl" aaylnll
Ligd dxall Jozi QNS o (il @901 dondly BLin)l o g9 Souw ) olais L (soaill daiall ailio
oo sglo (B Jr dxall iz I Dol seaill cun 13¢) [39]"0l>9 & LV o Jazi 2 o)l 13] w9l
S Ul 9" lgei us ol 09> Lgais % gl LWL 10 aglIS Ll Lgd] Uogs gy 12,0 las
s gl Jiis loxics @>9) )b dxall .oglly LWI Jio 531 e 6a>l9)l plaliss ssaidly dxall o] Jsall
o9 bnad Luy (6 ,uling dleldg (6501 dmall Joxu Ll dleill ladd dxall )b I sodill cayias 1 seaill o) Jlay
Lo G o) «pogaall ligs «soaill [40]"slawd] ololglly wlyguinall duwylan 8 Loyl Ji call Loy las>
290 JS 8k b 6 sl 90Vl sy gas ] dsasdl Ll o S el iy 8l wslul (B s
a>l9 JS 8923 i gl olaisl tagall olol VL pleadVly 83Yslly g cadilly Joslly «pulally Jslall

Al Js" (Filotea) “liskall” _JoVI jolaumll 6 Bk s Lilly «soaill dueidl 193x)l i oy ol liSay
soaill oo egi pdgale ( JOVI e sl pllall e calimio polibl pulei lsaid] Lyyai seaill going0 lglle
cnily Sl (89 «oMile (99 coaall L8 Gesinmy cudll I adlss 0081 ol soil Ul .dljel 0i® JI 38,
S84y oo S lazy lig) [41]"0uY go Linedl Ll daclain Yl oluaibal] cumy (0920 o agill> oSy
JSJ Sos9 LS Lol cuall Sl (09 @rocll D (Sl e dollly dwxall (S| Gasy el by, 9
> w9 6:Y) a1 dgiall S (3 Guoladl Gulgr sl LI oS . aiges cunxs Lgwlov 0l 2219
roseanll 2oz Jl dg>eall axlall seeil (B s 15,3V 9l dxclaiz| dada) [jliol dwlad)l cand” :JB (Gl
Lgusss 5,0l pglS 19335, p) o) LB walll Ji> l9asay 0L ogeile JSII (10 14 Bg)) (3T (§o8 I @87
A3 o STy uselly dlidly cdloyVl9 uolle (Sl 35lg Judll U2l alise JSin lguwlo soaill
Lle blaxllg daggul dayanll (8 Linsll [42]"al>199 dlacly >y JS 568 2o ol duwlos S ol vy
Ji @l e lhasy ¥ Bad slyle L)l oY o W S g0 JLSII L8 ae )l G gadlg a3l 6Ll



94

ouazllg 8,819l auoMIl Jlwgll 04D Jiay ¢2950" tdwwlasll J] dlolidl gl (5 goxoll go.090 o® i
Y (3 QS a2 dwhd i (8 2>y JS all adcy (agll>y pemiog ol Ul zumall uiogall
62y & 95 il dwlaall dliol Joliy losic acluiul o all aigy Y1 3] g “ad b 9 a>ly Us” [43]"c Il
a0l sl e s ol e Wgjaxy agV o) p@alai ol Joli) Y W pgoais duis)! Lol &) .[44]" Jol
@il 9 lo Jiodl Lglny9 ai o (080 S 5,259 suas 0l 0@ ag bo" Ll o alll led 58 sl sixally
[45]"(7 12 i 68 1 g=>1)) BL] alll axio Ll Dlsally

6Ll 6g.us

VI 2y > 209 .[46]"6L19 Joell 6g.is" LelolSy dmpmnall 8Ll licl ] Guyaddl ceawVl gés 13 S
Szl 13 Ol plss oz .alole disdl acliall D Y9 olill e clglaiVl 9l Jeudl w9l on lein lalss
L[] paad 09x plus cloww Gguulio pglSy G9an Gerxumus JUd" (@8lg)l (5 .olaudl 6L> S Lails 36250
ol vl 28 isd Lus o ol W @l Y] glo> aglle Jsi waclas cuwn 0gi il LoVl pgal
[47]" poagll 3l laws i> ba0lo oS das dily dgimo @15 Jasud 1ay

:JB “6Lly Jo=ll 694in” 4809 L9 Ll S5 Lawi,d aie e Lo lagally 98 by ol 2,8l zaws ol
D o> Sl @de09 dig (>9)9 cdiin §99 5b> i cdixumng &B>L09 (dyro 6L> laad L V" lgliag,
ool LSS Bl BTy dni I olraall (3 d 25 [48]"Jls>Yl oo JI> s L8939 dazulall lidl>
V"oV aill 5y 8 sl JleYl o asl I @i Lil9 cdunl] 8Ll gl bVl D sg.idll
bl Ja=ll cauzy Gine 138 S Jiss Y cao,STe JUT sl Ui el Y call Jl oo 05 Y 00dSs Y o § s
JUIg el)35V19 el Hlicly fanla)l daull” divowsy Gaall dxog «bilSlion JS e L3l oS (olus

99 pllall (8 Liuss ol L3y dallanl dasll 590> oo (a5 l9 (o lyglaig slew slgdiwlg olglaoYlg
I HI19 J269 olize pMuiwl go SLl 03 Ll HLil LuSes el aS>9 eyl S Ao dulall 6Ll 03
ils 2,1 U9 b ol 31> (8 Gine L 130 il d=ulall (899 b iy ] d=pla)l sy Gine Gud 139
A3 e iy LY OV @iy o) bo awuss (G99 b I dsylall odg 255y ol 25V Soy V ail Loy tebils (9999
491" Jaslly J=al (8 doils 6949 Laime Blais| (e85 ol oy sl agy b ol

ol @8lll L8 .ol Lle elglaVl d,,5 209 (lgwd Bla> S ao g all gl BLiss eolel (il sl Lgil
b o L 5259 Ui> S B ol P @aeling 6,8 Plgiwl Jilwg o ek lay 6l podl plle 95l
lexllao e als il bl 3l Loie . Jjio ey dcalow Mo (& puad]l el (09 (g i
Ay 3921 Y9 Uil ol 248 giai V9 call o gouuy Y9 (ool elaall Vo (s W xo iy Y aslil
g oo 9> U9 dailly 525Y1 @351xall 03g) Lsio i Lsiedall Li> Ll Jae I gV ad
[50]" 0gsd 6> Y (plisn Guaule Lobinl I Goloxiyg

JoVI Lyl U] cpuogo oo “6Llly Josll oin” 429 (3 ol 83 Ui 9 Guwadll Gy L]
23581 Gmaidl Jleo I dwudl . grozll 0 000 68 (ililg .03® 6Ll lass (8 il juod Jledll leall 9@
o Ll 5,31 dg> o isy YV 1aD G oIl o Lasi> 29,3 Jl dg> oo S8 bouind] 0a® ils 3] al
V929 «all g3 gai)l ail Loisy o L3 Lizay .63 ol vz i dnl 130 s Vi pgall (o 6L
319 dwdi 1%y 998 cudl] dxo Liusy

oS oblazsl Ginse basi ol bac" .abax)l sosidl e Lo G ,9 adb sVl awss jleoll d 1



95

Caan) 89l A3 209 (69ui 195 o ] Axpuall SLI oS5 Y (Ul 85 Ui, Luyadl) duady LA
o Jixil s cdago el | Joxs ol 6sidl 095 o okl livgi @8lall 9 .okl 095 (o dnini>
J> oSar ¥ il gasg p@9 | dogun L Sosei 8Ll 09> o bsindl (s,31 Al o a>8
0eSs Y Ladylall 0igr . s,3V dlol e Blas] ol s iy bo 9 dxuual] bzl (9 6,081 & Liad il
o yuSally woilall 09> o digasll V9 ddodumall 195 o 6uuall Y9 (Jac 95 o dasaxl|

Ol 3] . xiall Y1 0ol Sl b daSy s, lglayy 269 (Souiill 03g) Brazdl Haaall duuill, Lol
s2ing inws WS o Ll a9l ol dgaill ibx) JoVI Iaally JoYI Jeall 98 " Ol sl o (uss
aable ¥ il La)l" ol zolgdl o oSy Massblell Lls,> Jio D a>9 )l sladl" ol w531 @b o9 Milig
SUl el 13D Haas o [52]"adbole 4,5 90 GoSy Ul oSy ¥ dxo ad 8" clliSy Mad dxo V cad
gomy" Ul lasiall 13® 089 ")l Jio LYl Lld e sy e i V" zuwol| Sou 8L> o8 Llall Uiy
[53]"lisialy Wég Wzl (o wlog colo Y Lnsd Ly o239 .aigay Ll Lilacly (Ll (o olo zumall

LU olusYls all o @Ml doguuo 49 dnise 449 | a8LoYl gl B9 6,580 6Lyl 03d U
@ J bl Dol cuwd Jazlly skl 6gin dans> 0l -gouy il pwadll aawll bayy sl Gogll Lablell
2w lgles Js 8Ll dall 038 el Y cuball e lgig)3 el (g umall dxo 6)90 (3 el il

aple e 6,00

lnady Jid [54]" Slisell Ji>" lgil JB 3> o> 6y0uy bl Gullw $3 i 9 Gurdll oy gl
lac Log 5oLl wgo 195 oo ol Y9 cdxall 095 oo 8Ll lud ooSs ol Say V" &l pgss 0l LSy (JUd
Guii,9 OIS 138 [55]" 3> 5LVl @ 40a; pois dxuuall aaSl 59 iyl dxo 9l sl weo Lo wlls

ST aSJ dpuidly 98 Lo taall (9 Guigaanel puyaall Lllaz dasls JI Duise boloxdl” alis gir of wilSoly
S i JSu 0di @Y S0l SLll L o JS Jozi Lgil s W i slall pud (oN3] Sacall (o LoV |
oud 25T I @ Lags b JS >0 WY delazid W culacl Ll 500Vl S Joxis lgil aldiumall 6Ll e
g} pSmai 3 (piaz9 09 dwio dayla led aSloli ls Jasll g aily il low)lo U dulg dxal
[56]"pSsLe> dauslo 8 Lgigiw (Yl lgr pS31 @) 5,31 [0l

a5l d9iall 5,51 Laclud Lo 2519 JSU 5,31 850 aol b 1389 «uuil il Guwarall 8> o gl b 133
B e 6512 Lwasll 29 )l udlgo dicladin &ouy wdl LSuul (Sodi ol,S3 (s ol clall (8 03Y4al
08all sl all L

2022 a0/ 9Vl 0gilS 28 pgy Ml L8 lisgy Guaall I4L5L (Log,

st 9

[02021-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0959-XX.02]



96

336 1969 Lyl «usin - Ldl) amubs tdonie calll o> LS ble> udlw 85 Guasi 8 Lugadll [1]

.S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, Préface: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 336

i 3) 095590 o L) e piio Moo Ll 59 jisislw ] _J1 2103 @l camss soll [2]
491-490 1932 _uwil 26 (b 55 ussaai 19 sl Slédoo 5 (1622 ju08g5/ Ll

Id., Lett. 2103: A Monsieur Sylvestre de Saluces de la Mente, Abbé d'Hautecombe (3 nov. 1622),
.in CEuvres de Saint Francgois de Sales, XXVI, Annecy 1932, 490-491

2 Lnansi 18 Ly sl olafgo (9 (1622 juouny>/J9VI GeilS 19) Samw _JI 1961 dlw, cawss &lgall [3]
395 1918 Ll ((1622-1621:10 . filw,)) 20 .l

Id., Lett. 1961: A une dame (19 dic. 1622), in CEuvres de Saint Francois de Sales, XX (Lettres, X:
.1621-1622), Annecy 1918, 395

395 1969 Lup,b wedss - a8y asubo 115 1 calll > S oles cawmss aJall [4]

Id., Traité de I'amour de Dieu, |, 15: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 395

1319 1969 Lyl cgugins - (udl) asib :[21] cua> L3109, o l>h awmss eJdall [5]

Ad., Entretiens spirituels, Dernier entretien [21]: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 1319

1124 (2018) 110 _Jouw JI our I Jlacl :49 (2018 L, lo/,151 19) loxgirls lo> 48]« Jou )l Ui,V [6]
.Esort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 49: AAS 110 (2018), 1124

1127 (2018) 110 Jouw JI o SI Jlacl :57 dussi g2 1)l [7]

Ibid., 57: AAS 110 (2018), 1127

1122-1121 ,(2018) 110 _Jouw JI s ,SII Jlacl :39-37 cawsi g2 10l 221, [8]

.Cfr ibid., 37-39: AAS 110 (2018), 1121-1122

1319 1969 Luyb cwoans - 9] asubo :[21] ez 3T a9, codlol (ull $3 Gusuiid Guwadll [9]

S. Francesco di Sales, Entretiens spirituels, Dernier entretien [21]: ed. Ravier — Devos, Paris
.1969, 1319

1308 s @2 5ol [10]



97
cawsi @2 pall [11]
dggindl Sl duwlio (S il il .(Mons. Yves Boivineau) sidls, wiyl jssimsisall _JI il [12]

li>g, adles 13 2002 uadeil W ¢yt 23 b (55 utsaasi 29 Luayréll dusiaw ¥l dolull dlall acy dsil JI
767 ((2002) 2/25 ._slll Lo

336 1969 i)l usi - adl, asubs tdonio calll o> S blo> (ullw 55 s ,® Luaill [13]

.S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, Préface: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 336

270 .(2011) 1/7 (alles 2011 Luololy 131 2« xaumso audes s (wdladl uiSai, [14]

.Benedetto XVI, Catechesi, 2 marzo 2011: Insegnamenti, V11/1 (2011), 270

il Slaso U o Joladl pMuwiwl J=$ i3 cdasazIl LIS o i sl 85 usasi 8 Luyadll [15]
411925 il (1 e luis) 22 o (55 uasasi 19

S. Francesco di Sales., Fragments d’écrits intimes, 3: Acte d’abandon héroique, in CEuvres de
.Saint Frangois de Sales, XXI| (Opuscules, 1), Annecy 1925, 41

L’Osservatore Romano. 30 :(2019 jua9g¢i/ sl ¢ uis 29) ddgl duigdWI dixlll _J] dals g>1, [16]
8 axa.0 2019 10995/ Wl ¢y s

Cfr Discorso alla Commissione Teologica Internazionale (29 nov. 2019): L’'Osservatore Romano,
.30 novembre 2019, p. 8

(1602 5519V ¢y its dylgs) cpolil] LunsiodlS LI dwlnd _JI 165 dllasy cudl 535 Guasassyd Luaid] [17]
128 1902 Ll (1604-1599 :2  Lilu,) 12 « b (55 uasasi 18 Luwraéll & léfgo 9

S. Francesco di Sales, Lett. 165: A Sa Sainteté Clément VI (fine ottobre 1602), in CEuvres de
.Saint Frangois de Sales, Xl| (Lettres, II: 1599-1604), Annecy 1902, 128

dlg oo tlusi,9 LS gl clivall _psVl gyl LS 1660-1580 :piall _ilusVl diall xigayy 5, [18]
1312006 155, sk p9p> 1 Jid liog, > dsiydl 9,1

H. Bremond, L’humanisme dévét: 1580-1660, in Histoire littéraire du sentiment religieux en
France: depuis la fin des guerres de religion jusqu’a nos jours, |, Jérdbme Millon, Grenoble 2006,
131

o9 (1602 Luadeil Wl i 22) “alll-cliy” > Sldly (I 1168 @y Gl 5> uasaasi 9 Luyadll [19]
105 1902 uil (1604-1599 12« Jilu)) 12« ulliw (55 Lpntsasi S Lupail] & Lo



98

S. Francesco di Sales, Lett. 168: Aux religieuses du monastére des «Filles-Dieu» (22 novembre
.1602), in CEuvres de Saint Frangois de Sales, Xll (Lettres, |I: 1599-1604), Annecy 1902,105

272 (2011) 1/7 adles 22011 ujylo/ )13 2 (o xuwo jaulses uine Gwsbwdl GusSai [20]
.Benedetto XVI, Catechesi, 2 marzo 2011: Insegnamenti, VIl/1 (2011), 272

owadll olalso 8 (1621 9l 1620) > uw dcdl _J1:1869 dlw) (Gl S5 umansiy$ Luyai] [21]
219 1918 il ((1622-1621:10 « Jilus)) 20 « b (S5 yatsansi 29

S. Francesco di Sales, Lett. 1869: A M. Pierre Jay (1620 o 1621), in CEuvres de Saint Frangois de
.Sales, XX (Lettres, X: 1621-1622), Annecy 1918, 219

s @ ,all [22]

339 1969 Lyl cugisd - Ludl) asib tdoaso calll o> (S ubleS cawsi aldall [23]

Ad., Traité de I'amour de Dieu, Préface: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 339

347 cawsi @ ,all [24]

.339-338 . duusti 2> 4all [25]

cral209 S ulsVle cldlly bl digSly diSluw¥l go clilll S upusi xS LI dwlad dals g1, [26]
dxéwo 2021 juoiuw/Jobl L'Osservatore Romano. 13 :2021 jueisw/Jobl 13 (Ml «xewall aleill

12-11

Cfr Discorso ai vescovi, sacerdoti, religiosi, seminaristi e catechisti, Bratislava, 13 settembre
.2021: L’Osservatore Romano, 13 settembre 2021, pp. 11-12

s &2 a0l 221, [27]
444 1969 L)l (g - (w8l avlb 112 2 ‘4U/;> I bles (ulw S5 Guwi 9 sl [28]
.S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, |, 12: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 444

ale cuizily @iy J zeo))l 800 oS ad wiSy pguiiz] Ll bl feol Ul (laled] il Juxy" [29]

.ll . | |-9
444 1969 Lyl «Gusi - Ll asb 112 2 calll Lo LS _boles (b 55 Gusisd Gwaall [30]

.S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, |l, 12: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 444



99
445-444 12 2 (awsi &> ,a)l [31]

434 :9 2 cawsi 22,0l [32]
446 :12 2 (dussi 2> rall [33]
82020 9iMuo gty il 2o 6,90 (JiaS] isiwo J>I o gy ol . alxi) a2l [34]

Ritorniamo a sognare. La strada per un futuro migliore, Conversazione con Austen lvereigh,
.Piemme, Milano 2020, 8

311969 Jul «wsins - bl asub 11 1 ws9adl 6> I S0 sl (§3 a3 a2l [35]
.S. Francesco di Sales, Introduction a la vie dévote, |, 1: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 31
.32-31 :auudi &> ,all [36]

32 awsi g ,all [37]

.auusi &> all [38]

cauusi &> all [39]

.33 awsi g ,all [40]

23 1969 L)l (uugans - (291 avubd jdoaio auudi &> 40l [41]

alzo Gullw 55 Gusaasi 18wy aill Mol dsyl Il dgginll 5,5l duwlio S LoSlw 6,D9> iyeily Wl [42]
119 (1967) 59 _Jouw JI _oass S Jlacl :(1967 L/ 3Gl (0518 29) duussisUI

Epist. Ap. Sabaudiae gemma nel |1V centenario della nascita di San Francesco di Sales, dottore
.della Chiesa (29 gennaio 1967): AAS 59 (1967), 119

A1 88, a0Vl i cuniSIl (9 sxilae Heiws (Wl 5Sslall gaxoll [43]

1114 (2018) 110 _Jouw JI s I Jlacl 11 p3 ) dozgirls lo> 18] .« Jous )l sLis,VI [44]
.Esort. ap. Gaudete et exsultate, 11: AAS 110 (2018), 1114

i 2> 4ol [45]

682 1969 Lyl usiss - udl) amib 6.7 calll > L9 _ble> b 55 Luususi,d Ll [46]



100

.S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, VI, 6: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 682

105 Jowws JI (o SI Jlaci 6 08, (2013 Ju0865/ W i 24) JuziVl 249« Jouw I 5L,V [47]
.1022-1021 .(2013)

.Esort. ap. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), 6: AAS 105 (2013), 1021-1022

683-682 1969 L)l (ugas - (dl) asub 6 .7 calll > 9 bla> (Gl (85 i Luyadll [48]
.S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, VI, 6: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 682-683
683 jawsi g> a0l [49]

.1020-1019 «(2013) 105 _Jouw JI s ,SI Jlaci 2 58 JuziVl 259 o Jouw I sLis VI [50]

.Esort. ap. Evangelii gaudium, 2: AAS 105 (2013), 1019-1020

685 1969 Lyl gusiss - O]y asubo 17 7 alll > (6 4blo> (w55 a9 uwadll [51]

.S. Francesco di Sales, Traité de 'amour de Dieu, VI, 7: ed. Ravier — Devos, Paris 1969, 685
684 (awsi g0l [52]

.688-687 :8 .7 «awsi g>,aJl [53]

971 :13 12 (awsi &> ,all [54]

-awsi &> 0l [55]

1535 39 cduwisI! bV diMl olasall -3 350 « uiskrwe] Ly rll ol las [56]



