2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0825
Sabato 05.11.2022

Viaggio Apostolico di Sua Santita Francesco nel Regno del Bahrein (3-6 novembre 2022) — Santa
Messa presso il Bahrain National Stadium

Omelia del Santo Padre

Traduzione in linqua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Santa Messa presso il Bahrain National Stadium

Questa mattina il Santo Padre Francesco ha lasciato la Residenza papale e si € trasferito in auto al Bahrain
National Stadium per la Santa Messa.

Al Suo arrivo, dopo aver effettuato il cambio di vettura e dopo alcuni giri in papamobile tra i fedeli, alle ore 8.30
(6.30 ora di Roma), il Santo Padre ha presieduto la Celebrazione Eucaristica per la pace e la giustizia. Erano
presenti alla Santa Messa circa 30.000 fedeli.



Nel corso della Celebrazione, dopo la proclamazione del Santo Vangelo, Papa Francesco ha pronunciato
'omelia.

Al termine della Santa Messa, dopo I'indirizzo di saluto del’ Amministratore Apostolico del Vicariato dell’Arabia
del Nord, S.E. Mons. Paul Hinder, O.F.M. Cap.,Vescovo titolare di Macon, e la Benedizione finale, il Papa &
rientrato in auto alla Residenza papale.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Santo Padre ha pronunciato nel corso della Santa Messa:

Omelia del Santo Padre

El profeta Isaias dice que Dios hara surgir un Mesias, cuya «soberania sera grande, y habra una paz sin fin» (/s
9,6). Parece una contradiccion, ya que, de hecho, en la apariencia de este mundo (cf. 71 Co 7,31), lo que
muchas veces vemos es que cuanto mas se busca el poder, mas amenazada esta la paz. En cambio, el profeta
da un anuncio extraordinariamente novedoso: el Mesias que llega es poderoso, si, pero no a la manera de un
caudillo que trae la guerra y domina a los otros, sino en cuanto «Principe de la paz» (v. 5), como Aquel que
reconcilia a los hombres con Dios y entre ellos. La grandeza de su poder no usa la fuerza de la violencia, sino la
debilidad del amor. Y este es el poder de Cristo: el amor. Y también a nosotros El nos confiere el mismo poder,
el poder de amar, de amar en su nombre, de amar como El ha amado. ¢, Como? De manera incondicional, no
solo cuando todo va bien y sentimos el deseo de amar, sino siempre; no solo a nuestros amigos y vecinos, sino
a todos, incluso a los enemigos. Siempre y a todos.

Amar siempre y amar a todos, reflexionemos un poco sobre esto.

En primer lugar, hoy las palabras de Jesus (cf. Mt 5,38-48) nos invitan a amar siempre, es decir, a permanecer
siempre en su amor, a cultivarlo y practicarlo cualquiera que sea la situacion que vivimos. Pero, atencion, la
mirada de Jesus es concreta; no dice que sera facil y no propone un amor sentimental o romantico, como si en
nuestras relaciones humanas no existiesen momentos de conflicto y entre los pueblos no hubiera motivos de
hostilidad. Jesus no es irenista, sino realista, habla explicitamente de «los que les hacen el mal» y de
«enemigos» (vv. 39.43). Sabe que en nuestras relaciones tiene lugar una lucha cotidiana entre el amor y el
odio; y que también dentro de nosotros, cada dia, se verifica un combate entre la luz y las tinieblas, entre
muchos propositos y deseos de bien y esa fragilidad pecaminosa que frecuentemente nos domina y nos
arrastra hacia las obras del mal. Sabe también qué es lo que experimentamos cuando, a pesar de tantos
esfuerzos generosos, no recibimos el bien que nos esperabamos, sino que, incomprensiblemente, sufrimos un
dafo. E, incluso, ve y sufre observando en nuestros dias, en tantas partes del mundo, formas de ejercer el
poder que se nutren del abuso y la violencia, que buscan aumentar su propio espacio restringiendo el de los
demas, imponiendo su dominio, limitando las libertades fundamentales y oprimiendo a los débiles. Por tanto
—dice Jesus— existen conflictos, opresiones y enemistades.

Frente a todo esto, la pregunta importante que debemos hacernos es: ;qué hacer cuando nos encontramos en
estas situaciones? La propuesta de Jesus es sorprendente, es atrevida, es audaz. El pide a los suyos la
valentia de arriesgarse por algo que aparentemente parece la opcién perdedora. Pide que permanezcamos
siempre, fielmente, en el amor, a pesar de todo, incluso ante el mal y el enemigo. Reaccionar de una forma
simplemente humana nos encadena al “ojo por ojo, diente por diente”, pero eso significa hacer justicia con las
mismas armas del mal que recibimos. Jesus se atreve a proponernos algo nuevo, distinto, impensable, algo
suyo: « Yo les digo que no hagan frente al que les hace mal; al contrario, si alguien te da una bofetada en la
mejilla derecha, preséntale también la otra» (v. 39). Esto nos pide el Sefior, no que sofiemos con un mundo
irénicamente animado por la fraternidad, sino que nos comprometamos en primera persona, empezando por
vivir concreta y valientemente la fraternidad universal, perseverando en el bien incluso cuando recibimos el mal,
rompiendo la espiral de la venganza, desarmando la violencia, desmilitarizando el corazén. El apéstol Pablo se
hace eco de esto cuando escribe: «No te dejes vencer por el mal. Por el contrario, vence al mal, haciendo el
bien» (Rm 12,21).

Por tanto, la invitacién de Jesus no se refiere en primer lugar a las grandes cuestiones de la humanidad, sino a



las situaciones concretas de nuestra vida: a nuestros lazos familiares, a las relaciones en la comunidad
cristiana, a los vinculos que se cultivan en la realidad laboral y social en la que nos encontramos. Habra
fricciones, momentos de tension, habra conflictos, visiones distintas, pero quien sigue al Principe de la paz debe
buscar siempre la paz. Y no se puede restablecer la paz si a una palabra ofensiva se responde con otra palabra
todavia peor, si a una bofetada se le sigue otra. No, es necesario “desactivar’, quebrar la cadena del mal,
romper la espiral de violencia, dejar de albergar rencores, dejar de quejarse y compadecerse de si mismo. Hay
que permanecer en el amor, siempre, es el camino de JesUs para dar gloria al Dios del cielo y construir la paz
en la tierra. Amar siempre.

Tomemos ahora el segundo aspecto: amar a todos. Podemos comprometernos en el amor, pero no es
suficiente si lo reducimos al estrecho ambito de aquellos de quienes recibimos ese mismo amor, es decir, de
nuestros amigos, de nuestros semejantes, familiares. También en este caso la invitacion de Jesus es
sorprendente, porque extiende las fronteras de la ley y del sentido comun. Amar al préjimo, al que tenemos
cerca de nosotros, aunque es razonable, es ya dificil. En general, es lo que una comunidad o un pueblo intentan
hacer para conservar la paz internamente. Si uno pertenece a la misma familia o a la misma nacién, si se tienen
las mismas ideas o los mismos gustos, si se profesa el mismo credo, es normal procurar ayudarse y quererse.
Pero, ¢,qué sucede si el que esta lejos se nos acerca, si el extranjero, el que es diferente o de otro credo se
convierte en nuestro vecino de casa? Esta tierra es precisamente una imagen viva de la convivencia en la
diversidad, de nuestro mundo cada vez mas marcado por la permanente migracion de los pueblos y del
pluralismo de las ideas, de los usos y de las tradiciones. Es importante, entonces, acoger esta provocacion de
Jesus: «Si ustedes aman solamente a quienes los aman, ¢ qué recompensa merecen? ;No hacen lo mismo los
publicanos?» (Mt 5,46). El verdadero desafio para ser hijos del Padre y construir un mundo de hermanos es
aprender a amar a todos, incluso a los enemigos: «Ustedes han oido que se dijo: Amaras a tu préjimo y odiaras
a tu enemigo. Pero yo les digo: Amen a sus enemigos, rueguen por sus perseguidores» (vv. 43-44). Esto, en
realidad, significa elegir no tener enemigos, no ver en el otro un obstaculo que se debe superar, sino un
hermano y una hermana a quien amar. Amar al enemigo es llevar a la tierra el reflejo del cielo, es hacer bajar
sobre el mundo la mirada y el corazén del Padre, que no hace distinciones, no discrimina, sino que «hace salir
el sol sobre malos y buenos y hace caer la lluvia sobre justos e injustos» (v. 45).

Hermanos, hermanas, el poder de Jesus es el amor y Jesus nos da el poder de amar asi, de un modo que a
nosotros nos parece sobrehumano. Pero una capacidad semejante no puede ser solo fruto de nuestros
esfuerzos, es ante todo una gracia. Una gracia que se debe pedir con insistencia: “Jesus, tU que me amas,
enséfiame a amar como tu. Jesus, tu que me perdonas, enséiame a perdonar como tu. Manda sobre mi tu
Espiritu, el Espiritu del amor”. Pidamos esto. Porque tantas veces presentamos al Sefior muchas peticiones,
pero esto es lo esencial para el cristiano, saber amar como Cristo. Amar es el don mas grande, y lo recibimos
cuando damos espacio al Sefior en la oracidon, cuando acogemos su presencia en su Palabra que nos trasforma
y en la revolucionaria humildad de su Pan partido. Asi, lentamente, caen las murallas que endurecen nuestro
corazon y encontramos la alegria de practicar obras de misericordia para con todos. Entonces comprendemos
que una vida dichosa pasa a través de las bienaventuranzas, y consiste en ser constructores de paz (cf. Mt 5,9).

Queridos amigos, quisiera agradecer vuestro sereno y alegre testimonio de fraternidad, para ser en esta tierra
semilla del amor y de la paz. Es el desafio que el Evangelio entrega cada dia a nuestras comunidades
cristianas, a cada uno de nosotros. Y a ustedes, a todos los que han venido a esta celebracién desde los cuatro
paises del Vicariato Apostélico de Arabia del Norte —Baréin, Kuwait, Qatar y Arabia Saudita—, asi como de
otros paises del Golfo, y también de otros territorios, les traigo hoy el afecto y la cercania de la Iglesia universal,
que los mira y los abraza, los quiere y los alienta. Que la Virgen Santa, Nuestra Sefora de Arabia, los
acomparfie en el camino y los guarde siempre en el amor hacia los demas.

[01690-ES.02] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua italiana

Del Messia che Dio fara sorgere, il profeta Isaia dice: «grande sara il suo potere € la pace non avra fine» (/s
9,6). Sembra una contraddizione: nella scena di questo mondo, infatti, spesso vediamo che, piu si ricerca il



4

potere, piu la pace € minacciata. Invece, il profeta da un annuncio di straordinaria novita: il Messia che viene &
si potente, ma non al modo di un condottiero che muove guerra e domina sugli altri, ma in quanto «Principe
della pace» (v. 5), come Colui che riconcilia gli uomini con Dio e tra di loro. La grandezza del suo potere non si
serve della forza della violenza, ma della debolezza dell'amore. Ecco il potere di Cristo: 'amore. E anche a noi
Egli conferisce lo stesso potere, il potere di amare, di amare nel suo nome, di amare come ha amato Lui.
Come? In modo incondizionato: non soltanto quando le cose vanno bene e ci sentiamo di amare, ma sempre;
non soltanto nei riguardi dei nostri amici e vicini, ma di tutti, anche dei nemici. Sempre e a tutti.

Amare sempre e amare tutti. riflettiamo un po’ su questo.

Per prima cosa, oggi le parole di Gesu (cfr Mt 5,38-48) ci invitano ad amare sempre, cio€ a restare sempre nel
suo amore, a coltivarlo e praticarlo qualunque sia la situazione che viviamo. Attenzione pero: lo sguardo di Gesu
€ concreto; non dice che sara facile e non propone un amore sentimentale o romantico, come se nelle nostre
relazioni umane non esistessero momenti di conflitto e tra i popoli non vi fossero motivi di ostilita. Gesu non &
irenico, ma realista: parla esplicitamente di «malvagi» e di «<nemici» (vv. 38.43). Sa che all'interno dei nostri
rapporti avviene una quotidiana lotta tra amore e odio; e che anche dentro di noi, ogni giorno, si verifica uno
scontro tra la luce e le tenebre, tra tanti propositi e desideri di bene e quella fragilita peccaminosa che spesso
prende il sopravvento e ci trascina nelle opere del male. Sa pure che sperimentiamo come, nonostante tanti
sforzi generosi, non sempre riceviamo il bene che ci aspettiamo e, anzi, talvolta incomprensibilmente subiamo
del male. E, ancora, vede e soffre vedendo ai nostri giorni, in tante parti del mondo, esercizi del potere che si
nutrono di sopraffazione e violenza, che cercano di aumentare il proprio spazio restringendo quello degli altri,
imponendo il proprio dominio e limitando le liberta fondamentali, opprimendo i deboli. Dunque - dice Gesu -
esistono conflitti, oppressioni e inimicizie.

Di fronte a tutto cio la domanda importante da porsi €: che cosa fare quando ci troviamo a vivere situazioni del
genere? La proposta di Gesu € sorprendente, ardita, audace. Egli chiede ai suoi il coraggio di rischiare in
qgualcosa che sembra apparentemente perdente. Chiede di rimanere sempre, fedelmente, nell’amore,
nonostante tutto, anche dinanzi al male e al nemico. La semplice reazione umana ci inchioda all’«occhio per
occhio, dente per dente», ma cio significa farsi giustizia con le stesse armi del male ricevuto. Gesu osa proporci
qualcosa di nuovo, di diverso, di impensabile, qualcosa di suo: «lo vi dico di non opporvi al malvagio; anzi, se
uno ti da uno schiaffo sulla guancia destra, tu porgigli anche I'altra» (v. 39). Ecco che cosa ci domanda il
Signore: non di sognare irenicamente un mondo animato dalla fraternita, ma di impegnarci a partire da noi
stessi, cominciando a vivere concretamente e coraggiosamente la fraternita universale, perseverando nel bene
anche quando riceviamo il male, spezzando la spirale della vendetta, disarmando la violenza, smilitarizzando il
cuore. Gli fa eco I’Apostolo Paolo, quando scrive: «Non lasciarti vincere dal male, ma vinci il male con il bene»
(Rm12,21).

Dunque, I'invito di Gesu non riguarda anzitutto le grandi questioni del’'umanita, ma le situazioni concrete della
nostra vita: i nostri rapporti in famiglia, le relazioni nella comunita cristiana, i legami che coltiviamo nella realta
lavorativa e sociale in cui ci troviamo. Ci saranno frizioni, momenti di tensione, ci saranno conflitti, diversita di
vedute, ma chi segue il Principe della pace deve tendere sempre alla pace. E non si puo ristabilire la pace se a
una parola cattiva si risponde con una parola ancora piu cattiva, se a uno schiaffo ne segue un altro: no, serve
“disinnescare”, spezzare la catena del male, rompere la spirale della violenza, smettere di covare risentimento,
finire di lamentarsi e di piangersi addosso. Serve restare nel’lamore, sempre: € la via di Gesu per dare gloria al
Dio del cielo e costruire la pace in terra. Amare sempre.

Veniamo ora al secondo aspetto: amare tutti. Possiamo impegnarci nel’'amore, ma non basta se lo confiniamo
nell’ambito ristretto di coloro da cui riceviamo altrettanto amore, di chi ci & amico, dei nostri simili, familiari.
Anche in questo caso, l'invito di Gesu & sorprendente perché dilata le frontiere della legge e del buon senso: gia
amare il prossimo, amare chi ci € vicino, seppur ragionevole, € faticoso. In generale, € cid che una comunita o
un popolo cercano di fare per conservare la pace al proprio interno: se si appartiene alla stessa famiglia o alla
stessa nazione, se si hanno le stesse idee o gli stessi gusti, se si professa lo stesso credo, € normale cercare di
aiutarsi e di volersi bene. Ma che cosa succede se chi & lontano si avvicina a noi, se chi & straniero, diverso o di
altro credo diventa nostro vicino di casa? Proprio questa terra € un’immagine viva di convivialita delle diversita,
del nostro mondo sempre piu segnato dalla permanente migrazione dei popoli e dal pluralismo di idee, usi e



5

tradizioni. E importante, allora, accogliere questa provocazione di Gesu: «se amate quelli che vi amano, quale
ricompensa ne avete? Non fanno cosi anche i pubblicani?» (Mt 5,46). La vera sfida, per essere figli del Padre e
costruire un mondo di fratelli, € imparare ad amare tutti, anche il nemico: «Avete inteso che fu detto:Amerai il tuo
prossimoe odierai il tuo nemico.Ma io vi dico: amate i vostri nemici e pregate per quelli che vi perseguitano» (vv.
43-44). Cio, in realta, significa scegliere di non avere nemici, di non vedere nell’altro un ostacolo da superare,
ma un fratello e una sorella da amare. Amare il nemico € portare in terra il riflesso del Cielo, & far discendere sul
mondo lo sguardo e il cuore del Padre, che non fa distinzioni, non discrimina, ma «fa sorgere il suo sole sui
cattivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti» (v. 45).

Fratelli, sorelle, il potere di Gesu € 'amore e Gesu ci da il potere di amare cosi, in un modo che a noi pare
sovraumano. Ma una simile capacita non pud essere solo frutto dei nostri sforzi, & anzitutto una grazia. Una
grazia che va chiesta con insistenza: “Gesu, tu che mi ami, insegnami ad amare come te. Gesu, tu che mi
perdoni, insegnami a perdonare come te. Manda su di me il tuo Spirito, lo Spirito del’amore”. Chiediamo questo.
Perché tante volte portiamo all’attenzione del Signore molte richieste, ma questo & I'essenziale per il cristiano,
saper amare come Cristo. Amare € il dono piu grande, e lo riceviamo quando facciamo spazio al Signore nella
preghiera, quando accogliamo la sua Presenza nella sua Parola che ci trasforma e nella rivoluzionaria umilta del
suo Pane spezzato. Cosi, lentamente, cadono le mura che ci irrigidiscono il cuore e troviamo la gioia di
compiere opere di misericordia verso tutti. Allora capiamo che una vita beata passa attraverso le beatitudini, e
consiste nel diventare operatori di pace (cfr Mt 5,9).

Carissimi, io oggi vorrei ringraziarvi per la vostra testimonianza mite e gioiosa di fraternita, per essere in questa
terra semi dell’'amore e della pace. E la sfida che il Vangelo consegna ogni giorno alle nostre comunita cristiane,
a ciascuno di noi. E a voi, a tutti voi che siete venuti a questa Celebrazione dai quattro Paesi del Vicariato
Apostolico dell’Arabia del Nord — Bahrein, Kuwait, Qatar e Arabia Saudita —, nonché da altri Paesi del Golfo,
come pure da altri territori, oggi porto I'affetto e la vicinanza della Chiesa universale, che vi guarda e vi
abbraccia, vi vuole bene e vi incoraggia. La Vergine Santa, Nostra Signora di Arabia, vi accompagni nel
cammino e vi custodisca sempre nell’amore verso tutti.

[01690-IT.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua francese

Du Messie que Dieu suscitera, le prophéte Isaie dit : «Grande sera sa puissance, et la paix n'aura pas de fin» (/s
9, 6). Cela semble étre une contradiction. Sur la scéne du monde nous voyons souvent que plus le pouvoir est
recherché, plus la paix est menacée. En revanche, le prophéte fait une annonce d'une extraordinaire nouveauté
: le Messie qui vient sera effectivement puissant, mais pas a la maniere d'un chef qui fait la guerre et domine les
autres, mais comme le «Prince de la paix» (v. 5), comme celui qui réconcilie les hommes avec Dieu, et entre
eux. La grandeur de son pouvoir n'utilise pas la force de la violence, mais la faiblesse de I'amour. Voila la
puissance du Christ : I'amour. Et a nous aussi, Il confére ce méme pouvoir, le pouvoir d'aimer, d'aimer en son
nom, d'aimer comme Il a aimé. Comment ? De maniére inconditionnelle : pas seulement lorsque les choses vont
bien et que nous avons le sentiment d'aimer, mais foujours ; pas seulement envers nos amis et voisins, mais
envers fout le monde, méme nos ennemis. Tout le monde et toujours.

Aimer toujours et aimer tout le monde : réfléchissons un peu a cela.

Tout d'abord, les paroles de Jésus (cf. Mt 5, 38-48) nous invitent aujourd'hui a aimer toujours, c'est-a-dire a
demeurer toujours dans son amour, a le cultiver et a le pratiquer quelle que soit la situation dans laquelle nous
vivons. Mais attention : le regard de Jésus est concret. Il ne dit pas que cela sera facile, et il ne propose pas un
amour sentimental ou romantique, comme s’il n'y avait pas dans nos relations humaines des moments de conflit,
ni des causes d'hostilité entre les peuples. Jésus n'est pas irénique, mais réaliste : il parle explicitement des
«malfaiteurs» et des «ennemis» (v. 38.43). Il sait que dans nos relations, une lutte quotidienne existe entre
I'amour et la haine ; et qu'en nous aussi, chaque jour, il y a un affrontement entre la lumiére et les ténebres,
entre nombre de bonnes intentions, de désirs, et cette fragilité pécheresse qui prend souvent le dessus et nous
entraine dans des ceuvres mauvaises. |l sait aussi que nous faisons I'expérience, malgré beaucoup d'efforts



6

généreux, de ne pas toujours recevoir le bien que nous attendons et, de subir au contraire le mal, parfois de
maniére incompréhensible. Et, encore une fois, il voit et souffre en constatant de nos jours, dans beaucoup de
régions du monde, des exercices du pouvoir qui se nourrissent d'oppression et de violence, et qui cherchent a
accroitre leur espace en restreignant celui des autres, en imposant leur domination, en limitant les libertés
fondamentales et en opprimant les faibles. Ainsi - dit Jésus - il existe des conflits, des oppressions et des
inimitiés.

Face a tout cela, la question importante a se poser est celle-ci : que faire lorsque nous nous trouvons dans de
telles situations ? La proposition de Jésus est surprenante, elle est hardie, elle est audacieuse. Il demande aux
siens le courage de prendre des risques dans une situation qui semble perdue en apparence. Il leur demande
de rester toujours fidéles dans I'amour, malgré tout, méme face au mal et a I'ennemi. La réaction humaine
ordinaire est toujours“ceil pour ceil, dent pour dent”; mais cela c’est se faire justice avec les mémes armes que le
mal regu. Jésus ose nous proposer quelque chose de nouveau, de différent, d'impensable, quelque chose qui lui
est propre: «Eh bien ! moi je vous dis de ne pas tenir téte au méchant: au contraire, quelqu'un te donne-t-il un
soufflet sur la joue droite, tends-lui encore 'autre» (v. 39). C'est ce que le Seigneur nous demande : ne pas
réver naivement d'un monde animé par la fraternité, mais nous engager en premier, en commengant par vivre
concretement et courageusement la fraternité universelle, en persévérant dans le bien méme lorsque nous
recevons le mal, en brisant la spirale de la vengeance, en désarmant la violence, en démilitarisant le cceur.
L'ap6tre Paul lui fait écho lorsqu'il écrit : «Ne te laisse pas vaincre par le mal, sois vainqueur du mal par le bien»
(Rm12, 21).

Par conséquent, l'invitation de Jésus ne concerne pas d'abord les grandes questions de I'humanité, mais les
situations concrétes de notre vie : nos relations en famille, les relations dans la communauté chrétienne, les
liens que nous cultivons dans la réalité professionnelle et sociale ou nous nous trouvons. Il y aura des frictions,
des moments de tension, il y aura des conflits, des divergences de vues, mais ceux qui suivent le Prince de la
paix doivent toujours tendre vers la paix. Et la paix ne peut pas étre rétablie si a une parole mauvaise est
répondue une autre encore plus mauvais, si une gifle est suivie d'une autre. Non, il faut “désamorcer”, briser la
chaine du mal, rompre la spirale de la violence, cesser de nourrir du ressentiment, cesser de se plaindre ou de
s'apitoyer sur son sort. Il faut rester dans I'amour, toujours : c'est la voie de Jésus pour rendre gloire au Dieu du
ciel et construire la paix sur la terre. Aimer, toujours.

Venons-en maintenant au deuxiéme aspect : aimer fout le monde. Nous pouvons nous engager dans I'amour,
mais cela ne suffit pas si nous le cantonnons a la sphére restreinte de ceux dont nous recevons autant: nos
amis, nos semblables, les membres de nos familles. La encore, l'invitation de Jésus est surprenante car elle
repousse les limites de la loi et du bon sens : aimer son prochain, ses proches est déja laborieux, méme si c'est
raisonnable. En général, c'est ce qu'une communauté ou un peuple essaie de faire pour maintenir la paix en son
sein : si on appartient a la méme famille ou a la méme nation, si on a les mémes idées ou les mémes godts, si
on professe les mémes croyances, il est normal d'essayer de s'entraider et de s'aimer. Mais que se passe-t-il si
celui qui est loin se rapproche de nous, si celui qui est étranger, différent ou d'une autre croyance devient notre
voisin ? Cette terre est, justement, une image vivante de la convivialité des diversités, une image de notre
monde de plus en plus marqué par les migrations permanentes des peuples et le pluralisme des idées, des
coutumes et des traditions. Il est donc important d'accueillir cette provocation de Jésus : «Car si vous aimez
ceux qui vous aiment, quelle récompense aurez-vous ? Les publicains eux-mémes n'en font-ils pas autant ?»
(Mt 5, 46). Le véritable défi, pour étre des enfants du Pére et construire un monde de fréres, c’est d'apprendre a
aimer tout le monde, méme son ennemi : «Vous avez entendu qu'il a été dit : "Tu aimeras ton prochain et tu
hairas ton ennemi". Mais moi, je vous dis : aimez vos ennemis et priez pour ceux qui vous persécutent» (v. 43-
44). En réalité, cela signifie choisir de ne pas avoir d'ennemis, de ne pas voir dans l'autre un obstacle a
surmonter, mais un frére et une sceur a aimer. Aimer I'ennemi, c'est apporter sur terre le reflet du Ciel, c'est faire
descendre sur le monde le regard et le coeur du Pére qui ne fait aucune distinction, ne discrimine pas, mais «fait
lever son soleil sur les méchants et sur les bons, et fait pleuvoir sur les justes et sur les injustes» (v. 45).

Freres et sceurs, le pouvoir de Jésus c'est I'amour, et Jésus nous donne le pouvoir d'aimer ainsi, d'une maniére
qui nous semble surhumaine. Mais une telle capacité ne peut étre uniquement le résultat de nos efforts, elle est
avant tout une grace. Une grace qu'il faut demander avec insistance : “Jésus, toi qui m'aimes, apprends-moi a

aimer comme toi. Jésus, toi qui me pardonnes, apprends-moi a pardonner comme toi. Envoie ton Esprit, I'Esprit



7

d'amour, sur moi”. Demandons-le. Parce que, souvent, nous soumettons beaucoup de demandes a I'attention
du Seigneur, mais cela est essentiel pour le chrétien, savoir aimer comme le Christ. Aimer est le plus grand des
dons, et nous le recevons lorsque nous faisons place au Seigneur dans la priére, lorsque nous accueillons sa
présence dans sa Parole qui nous transforme et dans I'hnumilité révolutionnaire de son Pain rompu. Ainsi,
lentement, les murs qui durcissent nos cceurs tombent et nous trouvons la joie d'accomplir des ceuvres de
miséricorde envers tous. Nous comprenons alors qu'une vie heureuse passe par les béatitudes, et consiste a
devenir des artisans de paix (cf. Mt 5,9).

Chers amis, aujourd’hui je voudrais vous remercier pour votre témoignage doux et joyeux de fraternité, pour étre
des semence d'amour et de paix sur cette terre. C'est le défi que I'Evangile lance chaque jour & nos
communautés chrétiennes, a chacun d'entre nous. Et a vous, a vous tous qui étes venus a cette célébration des
quatre pays du Vicariat apostolique de I'Arabie du Nord, Bahrein — Koweit, Qatar et Arabie Saoudite — comme
des autres pays du Golfe, mais aussi d'autres territoires, j'apporte aujourd'hui I'affection et la proximité de
I'Eglise universelle qui vous regarde et vous entoure d’affection, qui vous aime et vous encourage. Que la Sainte
Vierge, Notre-Dame d'Arabie, vous accompagne sur votre chemin et vous garde toujours dans I'amour envers
tous.

[01690-FR.02] [Texte original: Espagnol]

Traduzione in lingua inglese

The prophet Isaiah says about the Messiah whom God will raise up, “His power shall grow continually, and there
shall be endless peace” (/s 9:6). This sounds like a contradiction in terms: on the world scene, we often notice
that the more power is sought, the more peace is threatened. Instead, the prophet announces extraordinary
news: the Messiah to come will indeed be powerful, not in the manner of a commander who wages war and
rules over others, but as the “Prince of Peace” (v. 5), who reconciles people with God and with one another. His
great power does not come from the force of violence, but from the weakness of love. And this is Christ’'s power:
it is love. Jesus gives us that same power, the power to love, to love in his name, to love as he loved. How?
Unconditionally. Not only when things are going well and we feel like loving, but always. Not only towards our
friends and neighbours, but towards everyone, including our enemies. Always and towards everyone.

To love always and to love everyone: Let us stop and reflect on this.

First, Jesus’ words today (cf. Mt 5:38-48) invite us to love always, that is, to always remain in his love, to
cultivate that love and to put it into practice, whatever the situation in which we live. Notice, though, that Jesus’
vision is completely practical; he does not say it will be easy, and he is not talking about sentimental or romantic
love, as if in our human relationships there will not be any moments of conflict or grounds for hostility among
peoples. Jesus is not idealistic, but realistic: he speaks explicitly of “evil” and “enemies” (vv. 38, 43). He knows
that within our relationships there is a daily struggle between love and hatred. Within our hearts too, there is a
daily clash between light and darkness: between our many resolutions and desires, and the sinful weakness that
often takes over and drags us into doing evil. He also knows that, for all our generous efforts, we do not always
receive the good we expect and indeed sometimes, incomprehensibly, we suffer evil. What is more, he suffers
when he sees in our own day and in many parts of the world, ways of exercising power that feed on oppression
and violence, seeking to expand their own space by restricting that of others, imposing their own domination and
restricting basic freedoms, and in this way oppressing the weak. And so, Jesus says, conflict, oppression and
enmity exist among us.

In light of all this, the important question to ask is: What are we to do in such situations? Jesus’ answer is
surprising, bold and daring. He tells his disciples to find the courage to risk something that seems sure to fail. He
asks them to remain always, faithfully, in love, despite everything, even in the face of evil and our enemy. A
purely human reaction would restrict us to seeking “an eye for an eye, a tooth for a tooth,” but that would be to
exact justice by using the same weapons of evil used on us. Jesus dares to propose something new, different,
unthinkable, something that is his own way. “| say to you, do not resist one who is evil. But, if any one strikes you
on the right cheek, turn to him the other also” (v. 39). That is what the Lord asks of us: not to dream idealistically



8

of a world of fraternity, but to choose, starting with ourselves, to practice universal fraternity, concretely and
courageously, persevering in good even when evil is done to us, breaking the spiral of vengeance, disarming
violence, demilitarizing the heart. The Apostle Paul echoes Jesus when he writes, “Do not be overcome by evil,
but overcome evil with good” (Rom 12:21).

What Jesus asks us to do does not primarily concern the great problems of humanity, but the concrete situations
of our daily lives: our relationships in the family and in the Christian community, in the workplace and in society.
There will be cases of friction and moments of tension, there will be conflicts and opposing viewpoints, but those
who follow the Prince of Peace must always strive for peace. And peace cannot be restored if a harsh word is
answered with an even harsher one, if one slap leads to another. No, we need to “disarm,” to shatter the chains
of evil, to break the spiral of violence, and to put an end to resentment, complaints and self-pity. We need to
keep loving, always. This is Jesus’ way of giving glory to the God of heaven and building peace on earth. Love
always.

Now we come to the second aspect: to love everyone. We can be committed to loving, but it is not enough if we
restrict this commitment to the close circle of those who love us, who are our friends, who are like us or who are
our family members. Again, what Jesus asks us to do is amazing because it transcends the boundaries of law
and common sense. Loving our neighbor, those close to us, though reasonable, is exhausting enough. In
general, this is what a community or a people tries to do to preserve its internal peace. If people belong to the
same family or nation, or have the same ideas or tastes and profess the same beliefs, it is normal for them to try
to help one another and to love one another. Yet what happens if those who are far distant approach us, if
foreigners, who are different or hold other beliefs, become our neighbours? This very land is a living image of
coexistence in diversity, and indeed an image of our world, increasingly marked by the constant migration of
peoples and by a pluralism of ideas, customs and traditions. It is important, then, to embrace Jesus’ challenge:
“If you love those who love you, what reward have you? Do not even the tax collectors do the same?” (Mt 5:46).
If we want to be children of the Father and build a world of brothers and sisters, the real challenge is to learn
how to love everyone, even our enemies: “You have heard that it was said, “You shall love your neighbour and
hate your enemy.’ But | say to you, Love your enemies and pray for those who persecute you” (vv. 43-44).
Concretely, this means choosing not to have enemies, choosing to see in others not an obstacle to be
overcome, but a brother or sister to be loved. To love our enemies is to make this earth a reflection of heaven; it
is to draw down upon our world the eyes and heart of the Father who does not distinguish or discriminate, but
“makes his sun rise on the evil and on the good, and sends rain on the just and on the unjust” (v. 45).

Brothers and sisters, the power of Jesus is love. Jesus gives us the power to love in this way, which for us
seems superhuman. This ability, though, cannot be merely the result of our own efforts; it is primarily the fruit of
God’s grace. A grace that must be implored insistently: “Jesus, you who love me, teach me to love like you.
Jesus, you who forgive me, teach me to forgive like you. Send your Spirit, the Spirit of love, upon me.” Let us
ask for this grace. So often we bring our requests before the Lord, but what is essential for us as Christians is to
know how to love as Christ loves. His greatest gift is the ability to love, and that is what we receive when we
make room for the Lord in prayer, when we welcome his presence in his transforming word and in the
revolutionary humility of his broken Bread. Thus, slowly, the walls that harden our hearts tumble, and we find our
joy in carrying out works of mercy towards everyone. Then we come to realize that happiness in life comes
through the Beatitudes and consists in our becoming peacemakers (cf. Mt 5:9).

Dear brothers and sisters, today | thank you for your gentle and joyful witness to fraternity, for your being seeds
of love and peace in this land. Such is the challenge that the Gospel presents every day to our Christian
communities and to each of us. To you, to all who have come for this celebration from the four countries of the
Apostolic Vicariate of Northern Arabia — Bahrain, Kuwait, Qatar, Saudi Arabia and other countries of the Gulf,
and from elsewhere — | bring today the affection and closeness of the universal Church, which looks to you and
embraces you, which loves you and encourages you. May the Blessed Virgin, Our Lady of Arabia, accompany
you on your journey and preserve you constantly in love towards all.

[01690-EN.02] [Original text: Spanish]



Traduzione in linqua tedesca

Von dem Messias, den Gott erwecken wird, sagt der Prophet Jesaja: ,Die gro3e Herrschaft und der Frieden sind
ohne Ende“ (Jes 9,6). Es scheint ein Widerspruch zu sein: Auf dem Schauplatz dieser Welt sehen wir oft, dass
der Frieden umso mehr bedroht ist, je mehr nach Macht gestrebt wird. Stattdessen kiindigt der Prophet etwas
ganz Neues an: Der Messias, der kommen wird, ist gewiss méachtig, aber nicht nach der Art eines Anfiihrers, der
Krieg fuhrt und andere beherrscht, sondern als ,First des Friedens® (V. 5), als derjenige, der die Menschen mit
Gott und untereinander versohnt. Die Gro3e seiner Macht nutzt nicht die Kraft der Gewalt, sondern die
Schwache der Liebe. Und das ist die Macht Christi: die Liebe. Und auch uns verleiht er die gleiche Macht, die
Macht zu lieben, in seinem Namen zu lieben, zu lieben, wie er geliebt hat. Wie? Bedingungslos: nicht nur, wenn
es gut lauft und es uns danach ist zu lieben, sondern immer, nicht nur unsere Freunde und diejenigen, die uns
nahestehen, sondern alle, auch unsere Feinde. Immer und alle.

Immer lieben und alle lieben: Lasst uns darlber ein wenig nachdenken.

Zunachst laden uns die heutigen Worte Jesu (vgl. Mt 5,38-48) ein, immer zu lieben, das heildt, immer in seiner
Liebe zu bleiben, sie zu pflegen und zu praktizieren, egal in welcher Situation wir leben. Aber Vorsicht: Der Blick
Jesu ist konkret; er sagt nicht, dass es einfach sein wird, es geht ihm nicht um eine sentimentale oder
romantische Liebe, als ob es in unseren menschlichen Beziehungen keine Momente des Konflikts und zwischen
den Vdlkern keine Motive flr Feindseligkeit gabe. Jesus ist nicht irenisch, sondern realistisch: Er spricht
ausdricklich von ,bésen Menschen“ und ,Feinden® (V. 38.43). Er weil3, dass sich in unseren Beziehungen ein
taglicher Kampf zwischen Liebe und Hass abspielt; und dass auch in uns selbst jeden Tag ein Kampf zwischen
Licht und Dunkelheit stattfindet, zwischen so vielen guten Absichten und Winschen und jener siindigen
Zerbrechlichkeit, die oft die Oberhand gewinnt und uns zu bésen Taten hinreif3t. Er weild auch darum, dass wir
die Erfahrung machen, dass wir trotz vieler groBherziger Bemiihungen nicht immer das Gute erhalten, das wir
uns erwarten, und dass wir unverstandlicherweise manchmal sogar Bdses erleiden. Und weiter sieht er, und er
leidet darunter, wie in unserer Zeit in so vielen Teilen der Welt Macht ausgetbt wird, die sich aus Unterdriickung
und Gewalt speist, die ihren eigenen Raum zu vergréfern sucht und dabei den der anderen einengt, ihre
Herrschaft aufzwingt, die Grundfreiheiten einschrankt und die Schwachen unterdriickt. Es gibt also — so sagt
Jesus — Konflikte, Unterdriickung und Feindschaft.

Angesichts all dessen missen wir uns die wichtige Frage stellen: Was sollen wir tun, wenn wir uns in einer
solchen Situation befinden? Der Rat Jesu ist Uberraschend, ist kiihn, ist wagemutig. Er bittet die Seinen um den
Mut zum Risiko, auch wenn scheinbar keine Aussicht auf Erfolg besteht. Er bittet, trotz allem, auch angesichts
des Bosen und des Feindes, immer treu in der Liebe zu bleiben. Die einfache menschliche Reaktion legt uns auf
das Prinzip »Auge um Auge, Zahn um Zahn« fest, aber das bedeutet, dass wir uns mit denselben Waffen des
selbst erlittenen Ubels Gerechtigkeit verschaffen wollen. Jesus wagt es, uns etwas Neues, etwas Anderes,
etwas Undenkbares, etwas Eigenes vorzuschlagen: ,Ich aber sage euch: Leistet dem, der euch etwas Bdses
antut, keinen Widerstand, sondern wenn dich einer auf die rechte Wange schlagt, dann halt ihm auch die andere
hin“ (V. 39). Das ist es, was der Herr von uns verlangt: nicht irenisch von einer Welt zu trdumen, die von
Geschwisterlichkeit beseelt ist, sondern uns zu engagieren und bei uns selbst anzufangen, die universale
Geschwisterlichkeit konkret und mutig zu leben, im Guten zu verharren, auch wenn uns Bdses widerfahrt, die
Spirale der Rache zu durchbrechen, die Gewalt zu entwaffnen, das Herz zu entmilitarisieren. Der Apostel Paulus
greift dies auf, wenn er schreibt: ,Lass dich nicht vom Bdsen besiegen, sondern besiege das Bdse durch das
Gute!” (Rém 12,21).

Die Einladung Jesu betrifft also nicht in erster Linie die grofen Fragen der Menschheit, sondern die konkreten
Situationen unseres Lebens: unsere Beziehungen in der Familie, die Beziehungen in der christlichen
Gemeinschaft, die Bindungen, die wir in der Arbeit und in der sozialen Wirklichkeit, in der wir uns befinden,
pflegen. Es wird Reibungen geben, Momente der Spannung, es wird Konflikte, Meinungsverschiedenheiten
geben, aber wer dem Firsten des Friedens folgt, muss immer nach Frieden streben. Und der Frieden kann nicht
wiederhergestellt werden, wenn ein bdses Wort mit einem noch bdseren beantwortet wird, wenn auf eine
Onhrfeige eine weitere folgt: Nein, es ist notwendig, solche Situationen zu ,entscharfen®, die Kette des Bdsen zu
I6sen, die Spirale der Gewalt zu durchbrechen, aufzuhéren, Groll zu hegen, sich zu beklagen und sich selbst zu
bemitleiden. Es ist notwendig, in der Liebe zu bleiben, immer: Das ist der Weg Jesu, um dem Gott des Himmels



10

die Ehre zu geben und Frieden auf Erden zu schaffen. Immer lieben.

Kommen wir nun zum zweiten Aspekt: alle lieben. Wir kbnnen uns auf die Liebe verpflichten, aber es gentigt
nicht, wenn wir sie auf den engen Bereich derer beschranken, von denen wir ebenso viel Liebe bekommen, die
unsere Freunde, unsere Gleichgesinnten, unsere Verwandten sind. Auch hier ist die Einladung Jesu
Uberraschend, weil sie die Grenzen des Gesetzes und des gesunden Menschenverstandes erweitert: Schon
allein den Néachsten zu lieben, diejenigen, die uns nahestehen, ist fordernd, auch wenn es verninftig ist. Im
Allgemeinen ist es das, was eine Gemeinschaft oder ein Volk zu tun versuchen, um den Frieden in ihrem
Inneren zu bewahren: Wenn man zur gleichen Familie oder zur gleichen Nation gehoért, wenn man die gleichen
Ideen oder den gleichen Geschmack hat, wenn man sich zum gleichen Glauben bekennt, ist es normal, dass
man versucht, einander zu helfen und gut zueinander zu sein. Aber was passiert, wenn die, die weit weg sind, in
unsere Nahe kommen, wenn die, welche fremd und anders sind oder ein anderes Glaubensbekenntnis haben,
unsere Nachbarn werden? Gerade dieses Land ist ein lebendiges Bild fiir das Zusammenleben in der Vielfalt,
fir unsere Welt, die immer mehr von der standigen Migration der Vélker und dem Pluralismus der Ideen, der
Brauche und der Traditionen gepragt ist. Es ist also wichtig, diese Provokation Jesu aufzunehmen: ,Wenn ihr
namlich nur die liebt, die euch lieben, welchen Lohn kénnt ihr dafiir erwarten? Tun das nicht auch die Zoliner?*
(Mt 5,46). Wenn wir Kinder des Vaters sein und eine Welt von Geschwistern aufbauen wollen, besteht die wahre
Herausforderung darin, dass wir lernen, jeden zu lieben, auch den Feind: ,Ihr habt gehért, dass gesagt worden
ist: Du sollst deinen Néchsten lieben und deinen Feind hassen: Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde und betet
fur die, die euch verfolgen® (V. 43-44). In Wirklichkeit bedeutet dies, dass man sich entscheidet, keine Feinde zu
haben, im anderen kein Hindernis zu sehen, das zu Uberwinden ist, sondern einen Bruder und eine Schwester,
die es zu lieben gilt. Den Feind zu lieben heil’t, den Widerschein des Himmels auf die Erde zu bringen, es heilt,
den Blick und das Herz des Vaters in die Welt herabkommen zu lassen, der keine Unterschiede macht, der nicht
diskriminiert, sondern ,seine Sonne aufgehen lasst tiber Bosen und Guten und regnen lasst tiber Gerechte und
Ungerechte” (vgl. V. 45).

Brider und Schwestern, die Macht Jesu ist die Liebe und Jesus gibt uns die Kraft, so zu lieben, auf eine Weise,
die uns ubermenschlich erscheint. Aber eine solche Fahigkeit kann nicht nur das Ergebnis unserer eigenen
Bemuhungen sein, sie ist in erster Linie eine Gnade. Eine Gnade, um die man beharrlich bitten muss: ,Jesus,
du, der du mich liebst, lehre mich zu lieben wie du. Jesus, du, der du mir vergibst, lehre mich, zu vergeben wie
du. Sende deinen Geist, den Geist der Liebe, auf mich®. Bitten wir darum. Denn oft tragen wir dem Herrn viele
Bitten vor, aber das ist das Wesentliche fiir den Christen, im Stande sein, wie Christus zu lieben. Lieben ist das
groéfte Geschenk, und wir erhalten es, wenn wir dem Herrn im Gebet Raum geben, wenn wir seine Gegenwart
in seinem verwandelnden Wort und in der revolutionaren Demut seines gebrochenen Brotes empfangen. So
fallen allmahlich die Mauern, die unser Herz versteifen, und wir finden Freude daran, Werke der Barmherzigkeit
fur alle zu tun. Dann verstehen wir, dass ein gliickliches Leben Uber die Seligpreisungen fihrt und darin besteht,
dass wir zu Friedensstiftern werden (vgl. Mt 5,9).

Liebe Freunde, heute mdchte ich euch fiir euer sanftes und freudiges Zeugnis der Geschwisterlichkeit danken,
daflr, dass ihr Samen der Liebe und des Friedens in diesem Land seid. Das ist die Herausforderung, vor die
das Evangelium unsere christlichen Gemeinschaften und jeden Einzelnen von uns jeden Tag stellt. Und euch
allen, die ihr aus den vier Landern des Apostolischen Vikariats des Nordlichen Arabien, aus Bahrain, Kuwait,
Katar und Saudi-Arabien sowie aus anderen Golfstaaten und auch aus weiteren Gebieten zu dieser Feier
gekommen seid, bringe ich heute die Zuneigung und Nahe der universalen Kirche, die auf euch schaut und euch
umarmt, euch liebt und euch ermutigt. Mége die Heilige Jungfrau, Unsere Liebe Frau von Arabien, euch auf
eurem Weg begleiten und euch immer in der Liebe zu allen bewahren.

[01690-DE.02] [Originalsprache: Spanisch]

Traduzione in lingua portoghese

O profeta Isaias diz que Deus fara surgir um Messias que «dilatara o seu dominio com uma paz sem limites» (/s
9, 6). Parece uma contradigdo! Com efeito, no palco deste mundo, muitas vezes vemos que quanto mais se
procura o poder, tanto mais ameacgada esta a paz. Ao contrario, o profeta anuncia uma novidade extraordinaria:



11

o Messias que vem é verdadeiramente poderoso, mas ndo como um lider que guerreia e domina sobre os
outros, mas como «Principe da paz» (9, 5), como Aquele que reconcilia os homens com Deus e entre si. A
grandeza do seu poder nao se serve da forga da violéncia, mas da debilidade do amor. Este é o poder de
Cristo: o amor. E confere também a nés o mesmo poder, o poder de amar, de amar em seu nome, de amar
como Ele amou. Como? De modo incondicional: ndo s6 quando as coisas correm bem e temos vontade de
amar, mas sempre; nao apenas aos N0sSs0s amigos e vizinhos, mas a fodos, mesmo inimigos. Sempre e a
todos.

Reflitamos um pouco sobre isto: amar sempre e amar a todos.

Comecemos pela primeira coisa: hoje as palavras de Jesus (cf. Mt 5, 38-48) convidam-nos a amar sempre, isto
€, a permanecer sempre no seu amor, a cultiva-lo e pratica-lo qualquer que seja a situagcao onde vivemos. Mas
atencao! O olhar de Jesus é realista; ndo diz que sera facil nem propde um amor sentimental ou romantico,
como se nao houvesse, nas nossas relagdes humanas, momentos de conflito e ndo houvesse motivos de
hostilidade entre os povos. Jesus nao € utopico, mas realista: fala explicitamente de «maus» e de «inimigos»
(cf. 5, 39.43). Sabe que acontece uma luta diaria entre amor e 6dio, no ambito dos nossos relacionamentos; e,
dentro de nés mesmos, verifica-se dia a dia um combate entre a luz e as trevas, entre tantos propdsitos e
desejos de bem e aquela fragilidade pecadora que muitas vezes nos domina e arrasta para as obras do mal.
Sabe também que é o que experimentamos quando, apesar de tantos esforgos generosos, nem sempre
recebemos o bem que esperavamos, antes, as vezes incompreensivelmente sofremos um dano. Mais, Ele vé e
sofre ao contemplar, nos nossos dias e em muitas partes do mundo, exercicios do poder que se nutrem de
opressao e violéncia, procuram aumentar o espago proprio restringindo o dos outros, impondo o proprio
dominio, limitando as liberdades fundamentais, oprimindo os mais frageis. Concluindo, Jesus bem sabe que ha
conflitos, opressdes, inimizades.

Avista de tudo isto, eis a pergunta importante que se deve pdr: Que havemos de fazer quando nos encontramos
em situagdes do género? A proposta de Jesus é surpreendente, € intrépida, é audaz. Pede aos seus a coragem
de arriscar por algo que, na aparéncia, € perdedor; pede-lhes para permanecerem sempre, fielmente, no amor,
apesar de tudo, mesmo perante o mal e o inimigo. Ora a pura e simples reagdo humana cinge-se ao «olho por
olho e dente por dente»; mas isto equivale a fazer-se justica com as mesmas armas do mal recebido. Jesus
ousa propor-nos algo de novo, diferente, impensavel, algo de Seu: «Eu, porém, digo-vos: Nao oponhais
resisténcia ao mau. Mas, se alguém te bater na face direita, oferece-lhe também a outra» (5, 39). Aqui esta o
que nos pede o Senhor: que ndo sonhemos idealisticamente com um mundo animado pela fraternidade, mas
gue nos comprometamos — principiando nés mesmos — a viver concreta e corajosamente a fraternidade
universal, perseverando no bem mesmo quando recebemos o mal, quebrando a espiral da vinganga,
desarmando a violéncia, desmilitarizando o coracdo. Um eco disto mesmo, temo-lo no apdstolo Paulo quando
escreve «nao te deixes vencer pelo mal, mas vence o mal com o bem» (Rm 12, 21).

Assim, o convite de Jesus n&o tem a ver primariamente com as grandes questdes da humanidade, mas com as
situagdes concretas da nossa vida: os nossos lagos familiares, as relagbes na comunidade crista, os vinculos
que cultivamos no trabalho e na sociedade onde nos encontramos. Havera atritos, momentos de tensao, havera
conflitos, diversidade de perspetivas, mas quem segue o Principe da paz deve procurar sempre a paz. E esta
nao se pode restabelecer se, a uma palavra ofensiva, se responde com outra pior, se a uma bofetada se
responde com outra. Isto ndo! E preciso «desativar«, quebrar a cadeia do mal, romper a espiral da violéncia,
deixar de guardar ressentimento, por fim a lamurias e lamentos acerca da propria sorte. Ha que permanecer no
amor, sempre: € o caminho de Jesus para dar gléria ao Deus do céu e construir a paz na terra. Amar sempre.

Passemos agora ao segundo aspeto: amar a todos. Podemos empenhar-nos no amor, mas n&o basta se o
circunscrevermos a esfera restrita das pessoas de quem recebemos igualmente amor, de quem nos é amigo,
dos nossos semelhantes, familiares. Também neste caso, o convite de Jesus € surpreendente, porque amplia
os confins da lei e do bom senso: ja é dificil, embora razoavel, amar o proximo, quem € nosso vizinho. Em
geral, é aquilo que uma comunidade ou um povo procura fazer, para conservar a paz no préprio seio: se se
pertence a mesma familia ou @ mesma nagéo, se se tém as mesmas ideias ou os mesmos gostos, se se
professa o mesmo credo, € normal procurar ajudar-se e querer-se bem. Mas que sucede se, quem estava
distante, vem para perto de nés, se quem é estrangeiro, diferente ou de outro credo se torna nosso vizinho de



12

casa? Precisamente esta nagdo é uma imagem viva da convivéncia na diversidade, do nosso mundo marcado
sempre mais pela migragao permanente dos povos e pelo pluralismo de ideias, usos e tradigbes. Entdo é
importante acolher esta provocagao de Jesus: «Se amais 0s que vos amam, que recompensa haveis de ter?
Nao fazem ja isso os publicanos?» (Mt 5, 46). O verdadeiro desafio, para ser filhos do Pai e construir um mundo
de irmaos, € aprender a amar a todos, mesmo o inimigo: «Ouvistes o que foi dito: Amaras o teu proximo e
odiaras o teu inimigo. Eu, porém, digo-vos: Amai os vossos inimigos e orai pelos que vos perseguem» (5, 43-
44). Na realidade, isto significa escolher nao ter inimigos: ver no outro, ndo um obstaculo a superar, mas um
irmao e uma irma a amar. Amar o inimigo é trazer a terra um reflexo do Céu, é fazer descer sobre o mundo o
olhar e o coragao do Pai, que nao faz distingdes nem discrimina, mas «faz com que o sol se levante sobre os
bons e os maus e faz cair a chuva sobre os justos e os pecadores» (5, 45).

Irmaos, irmas, o poder de Jesus é o amor, e Jesus da-nos o poder de amar desta maneira, duma forma que nos
parece sobre-humana. Na verdade, uma tal capacidade nao pode ser fruto apenas dos nossos esforgos; €,
antes de mais nada, uma graca; uma graga que deve ser pedida com insisténcia: «Jesus, VOs que me amais,
ensinai-me a amar como Vo6s. Jesus, Vs que me perdoais, ensinai-me a perdoar como Vés. Enviai sobre mim
o vosso Espirito, o Espirito do amor». Pecamo-lo! Frequentemente confiamos a atencao do Senhor muitos
pedidos, mas o pedido essencial para o cristdo é este: saber amar como Cristo. Amar € o dom maior, e
recebemo-lo quando damos espago ao Senhor na oragao, quando acolhemos a Presenca d’Ele na sua Palavra
qgue nos transforma e na revolucionaria humildade do seu Pao partido. Assim, lentamente, vao caindo os muros
que nos endurecem o coragao e encontramos a alegria de praticar obras de misericérdia para com todos. Entao
compreendemos que uma vida feliz passa através das Bem-aventurangas e consiste em sermos construtores
de paz (cf. Mt5, 9).

Queridos amigos, hoje quero agradecer o vosso humilde e jubiloso testemunho de fraternidade para ser, nesta
terra, sementes do amor e da paz. E o desafio que o Evangelho langa diariamente as nossas comunidades
cristads, a cada um de nés. E a vos, a todos vos que viestes, a esta Celebracao, dos quatro paises do Vicariato
Apostolico da Arabia do Norte — Bahrein, Kuwait, Qatar e Arabia Saudita — e doutros territérios do Golfo, bem
como doutros paises, hoje trago-vos o carinho e a solidariedade da Igreja universal, que tem os olhos postos
em vos e vos abraga, que vos ama e encoraja. Que a Virgem Santa, Nossa Senhora da Arabia, vos acompanhe
ao longo do caminho e vos guarde sempre no amor para com todos.

[01690-P0O.02] [Texto original: Espanhol]

Traduzione in lingua polacca

O Mesjaszu, ktérego Bég wzbudzi, prorok |zajasz powiada: ,Wielkie bedzie Jego panowanie w pokoju bez
granic” (Iz9, 6). Wydaje sie to sprzecznoscig: na scenie tego $wiata czesto widzimy zatem, ze im bardziej dgzy
sie do wtadzy, tym bardziej zagrozony jest pokéj. Natomiast prorok zapowiada niezwyktg nowosc¢: Mesjasz, ktory
nadchodzi, jest rzeczywiscie silny, ale nie na sposob wodza, ktory prowadzi wojne i panuje nad innymi, lecz jako
.Ksigze Pokoju” (w. 5), jako Ten, ktory jedna ludzi z Bogiem i miedzy sobg. Wielkos¢ jego mocy nie postuguje
sie sitg przemocy, lecz staboscig mitosci. | to jest wlasnie moc Chrystusa: mitos¢. | nam réwniez udziela On tej
samej mocy, mocy mitowania, miftowania w Jego imie, mitowania tak, jak On umitowat. Jak? Bezwarunkowo: nie
tylko wtedy, gdy sprawy toczg sie dobrze i czujemy, ze kochamy, ale zawsze; nie tylko wobec naszych przyjaciot
i 0sob bliskich, ale wobec wszystkich, nawet naszych nieprzyjaciot, zawsze i wszystkich.

Mitowac zawsze i mifowac wszystkich: troche sie nad tym zastanéwmy.

Przede wszystkim dzisiejsze stowa Jezusa (por. Mt 5, 38-48) zapraszajg nas do tego, by zawsze mifowac, czyli
trwaé zawsze w Jego mitosci, pielegnowac jg i praktykowac niezaleznie od sytuacji, w ktorej zyjemy. Jednak
uwaga: spojrzenie Jezusa jest konkretne; nie mowi, ze bedzie fatwo i nie proponuje mitosci sentymentalnej lub
romantycznej, tak jakby w naszych ludzkich relacjach nie byto momentéw konfliktu i nie byto powodéw do
wrogosci miedzy narodami. Jezus nie jest ireniczny, lecz realistyczny: mowi wyraznie o ,ludziach ztych” i
.wrogach” (w. 38.43). Wie, ze w obrebie naszych relacji toczy sie codzienna walka miedzy mitoscig a
nienawiscig; i ze rowniez w nas, kazdego dnia dokonuje sie starcie pomiedzy Swiattem i ciemnosciami, miedzy



13

tak wieloma dobrymi intencjami i pragnieniami a takg grzeszng stabo$cia, ktora czesto bierze gore i wcigga nas
w zte uczynki. Wie réwniez, iz doswiadczamy, ze pomimo wielu szczodrych staran, nie zawsze otrzymujemy
dobro, ktorego sie spodziewamy, a czasem, w sposob wrecz niepojety doznajemy zta. Ponadto widzi i cierpi
widzgc w naszych czasach, w tak wielu czesciach $swiata, sprawowanie wtadzy, ktére zywi sie uciskiem i
przemoca, ktére dazy do powigkszenia wtasnej przestrzeni, zawezajgc przestrzen innych, narzucajgc swojg
dominacje i ograniczajgc podstawowe wolnosci, uciskajgc stabych. Dlatego — méwi Jezus — istniejg konflikty,
uciski i wrogosc.

Wobec tego wszystkiego nalezy zada¢ wazne pytanie: co robi¢, gdy znajdujemy sie w takich sytuacjach?
Propozycja Jezusa jest zaskakujgca, jest odwazna, jest Smiata. Prosi swoich o odwage podjecia ryzyka w
czyms, co wydaje sie pozornie skazane na porazke. Prosi, by trwa¢ zawsze, wiernie, w mito$ci, mimo wszystko,
nawet w obliczu zta i nieprzyjaciela. Prosta ludzka reakcja zmusza nas do logiki ,0ko za oko, zgb za zgb”, ale to
oznacza wymierzanie sprawiedliwosci takg samg bronig zta, jakiego doznalismy. Jezus o$miela sie
zaproponowaé¢ nam co$ nowego, cos innego, co$ nie do pomyslenia, cos swojego: ,Ja wam powiadam: Nie
stawiajcie oporu ztemu. Lecz jesli cie kto uderzy w prawy policzek, nadstaw mu i drugi!” (w. 39). Tego wtasnie
zada od nas Pan: nie marzy¢ irenicznie o Swiecie ozywionym braterstwem, ale zaangazowac sig, zaczynajac od
nas samych, zaczynajac zy¢ powszechnym braterstwem w sposob konkretny i odwazny, trwajgc w dobru, nawet
gdy doswiadczamy zta, przerywajgc spirale zemsty, rozbrajajgc przemoc, demilitaryzujgc serce. Wtéruje Mu
Apostot Pawet, gdy pisze: ,Nie daj sie zwyciezy¢ ztu, ale zto dobrem zwyciezaj!” (Rz 12, 21).

Zatem, zacheta Jezusa nie dotyczy przede wszystkim wielkich pytan ludzkosci, ale konkretnych sytuaciji
naszego zycia: naszych relacji w rodzinie, relacji we wspolnocie chrzescijanskiej, wiezi, ktére pielegnujemy w
pracy i rzeczywistosci spotecznej, w ktorej sie znajdujemy. Bedg tarcia, chwile napiecia, beda konflikty, roznice
pogladow, ale ten, ktory podaza za Ksieciem Pokoju, musi zawsze dgzy¢ do pokoju. A pokoju nie da sie
przywroécic, jesli na jedno zte stowo odpowiada sie jeszcze gorszym, jesli po jednym policzku nastepuje drugi:
nie, trzeba ,rozbroi¢”, przerwac tancuch zta, ztamac¢ spirale przemocy, przestac zywic uraze, zakonczy¢
narzekanie i uzalanie sie nad sobg. Trzeba trwa¢ w mitosci, zawsze: jest to droga Jezusa, aby oddac chwate
Bogu nieba i budowac pokéj na ziemi. Mitowac zawsze.

Przejdzmy teraz do drugiego aspektu: mifowac wszystkich. Mozemy zaangazowac sie w mitos¢, ale to nie
wystarczy, jesli zastosujemy jg do ograniczonej sfery tych, od ktérych otrzymujemy tyle samo mitosci, tych,
ktérzy sg naszymi przyjaciotmi, podobnymi nam, krewnymi. Takze w tym przypadku zacheta Jezusa jest
zaskakujgca, bo poszerza granice prawa i zdrowego rozsadku: juz mitos¢ blizniego, tych, ktérzy sg nam bliscy,
nawet jesli rozsgdna, jest trudna. Ogolnie rzecz biorgc, wiasnie to stara sie czyni¢ wspolnota lub narod, aby
zachowac pokoj w swoim tonie: jesli kto$ nalezy do tej samej rodziny lub tego samego narodu, jesli ma te same
idee lub upodobania, jesli wyznaje te same przekonania, to normalne, ze stara sie pomagac¢ sobie nawzajem i
kochac¢ sie wzajemnie. Ale co sie dzieje, jesli ten, ktory jest daleko, zbliza sie do nas, jesli ten, ktéry jest obcy,
inny lub innego przekonania, staje sie naszym sgsiadem? Wtasnie ta ziemia jest zywym obrazem wspdtistnienia
réznorodnosci, naszego Swiata coraz bardziej naznaczonego statg migracjg ludow i pluralizmem idei, zwyczajow
i tradycji. Wazne jest wiec zaakceptowanie tej prowokacji Jezusa: ,Jesli mitujecie tych, ktérzy was mituja, c6z za
nagrode mie¢ bedziecie? Czyz i celnicy tego nie czynig?” (Mt 5, 46). Prawdziwym wyzwaniem, aby by¢ dzie¢mi
Ojca i budowac¢ swiat braci, jest nauczy¢ sie mitowa¢ wszystkich, nawet nieprzyjaciela: ,Styszeliscie, ze
powiedziano: Bedziesz mitowat swego blizniego, a nieprzyjaciela swego bedziesz nienawidzit. A Ja wam
powiadam: Mitujcie waszych nieprzyjaciot i médicie sie za tych, ktorzy was przesladujg” (w. 43-44). Oznacza to
w istocie postanowienie, by nie mie¢ wrogdw, by nie widzie¢ w drugim przeszkody, ktérg trzeba pokonac, lecz
brata i siostre, ktorych nalezy mitowac. Mitowac nieprzyjaciela to sprowadzi¢ na ziemie odblask Nieba, to
sprowadzi¢ na $wiat spojrzenie i serce Ojca, ktéry nie czyni zadnych réznic, nie dyskryminuje, ale ,sprawia, ze
stonce Jego wschodzi nad ztymi i nad dobrymi, i On zsyta deszcz na sprawiedliwych i niesprawiedliwych” (w.
45).

Bracia, siostry, mocg Jezusa jest mitos¢, a Jezus daje nam moc, by mitowa¢ w ten sposéb, w sposoéb, ktory
wydaje sie nam nadludzki. Ale taka zdolnos¢ nie moze byc¢ tylko owocem naszych staran — jest przede
wszystkim taska. Laska, o ktorg trzeba natarczywie prosi¢: ,Jezu, Ty, ktéry mnie mitujesz, naucz mnie mitowac
tak, jak Ty. Jezu, Ty, ktdry przebaczasz, naucz mnie przebaczac tak, jak Ty. Zeslij na mnie swojego Ducha,
Ducha mitosci”. Prosmy o to. Bo tak czesto zanosimy do Pana wiele présb, ale to jest zasadnicze dla



14

chrzescijanina, zeby umie¢ mitowac tak, jak Chrystus. Mitowanie jest najwiekszym darem, a otrzymujemy go,
gdy czynimy miejsce dla Pana w modlitwie, gdy przyjmujemy Jego Obecnos¢ w Jego Stowie, ktére nas
przemienia, i w rewolucyjnej pokorze Jego tamanego Chleba. W ten sposob powoli upadajg mury, czynigce
nasze serca zatwardziatymi, i znajdujemy rados$¢ w wypetnianiu uczynkéw mitosierdzia wobec wszystkich.
Wéwczas rozumiemy, ze szczesliwe zycie przezywa sie poprzez btogostawienstwa, i polega na stawaniu sie
budowniczymi pokoju (por. Mt 5, 9).

Najmilsi, dzi$ chciatbym wam podziekowac za wasze tagodne i radosne swiadectwo braterstwa, za to, ze
jestescie ziarnami mitosci i pokoju na tej ziemi. Jest to wyzwanie, jakie Ewangelia stawia kazdego dnia naszym
wspolnotom chrzescijanskim, kazdemu z nas. A wam, wszystkim wam, ktérzy przybyliscie na te Celebracje z
czterech krajow Wikariatu Apostolskiego Arabii Potnocnej: Bahrajnu, Kuwejtu, Kataru i Arabii Saudyjskiej, a
takze z innych krajéw Zatoki Perskiej, i roznych terytoridw, przynosze dzi$ mitos¢ i bliskos¢ Kosciota
powszechnego, ktéry patrzy na was i obejmuje was, kocha was i dodaje wam odwagi. Niech Najswietsza
Dziewica, Matka Boza Arabska, towarzyszy wam w drodze i strzeze was zawsze w mitosci do wszystkich.

[01690-PL.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua araba

15sbé Iruuadss [Js wiso

ebbs Bolws I lol Byoyusuw

B Il IlJos e Tod Iuudle sldesd
D pdew oo IUsbus”

IJuveo 5 ouinse IJelus/usd ey, 2022

(a8l 138 92 (6 9 bimivl) "o cliasil ¥ ey a3 500" :all aluwsuw S assnll o, bmivl Ll J
iy il SI las (8 oMol o collalil e codl ol LS & DLe s @dlell (S cpllall 13 agise 6
e sy ool i Sl paell daplay pud O o5 a8 98 (VI uiall (e € > e iy
P Y 4529 dalac .oz go pgamyg Al go yulll dlay sl 9@ (5 al) "Nl Lusiy" 82 i 3V
dxall Jle 6)a8)l lewds 6 28]l Loyl lidas, 989 .dxall ‘aumoll 6,08 (D 0iD9 .axall o Jy waisll 699
s=ii9 ply Lo Lo 100Vl s losic 1028 1o, 91 15 09> TS 9B wuxy laS o Ul s o ol
2woly Ll lacl Li> ol ol b o awdlle WBaol ol Jasd Lug ils Jy el

LoVl 13 5 IS e tguaxdl s olg lails oo o

lpinmig lguais aixo |9 lails _aw ol i lails Wi 0l I eodll s, (48-38 5 i g=1)) gomsy pMS U3l
a0 2 i V9 Ugw ooSuw <d ol Jois Y o9 tadac goumy 6,k agii) SJ .ad Linss sl gogll oS lags
clael) @919 Lozl (u oS5 ) o) laSs dslus¥l LBMe 3 gluo clax) oS5 a) of oS cdpuiley 51 dable
&l pley @] (43 .38 ©LII) "elacVI" 9 " LuVI" e d>luay alSi 12819 98 Ui laluo” Jud @asol| sl
18l G plao ILD (pgy JS L3l L8 Li> ailg ta®,Slg axall Gy Lot gho WBNMe U531 9 azg,

I 6529 Do luley silly digasil e el casiall ells 9 sl S 6,88 o lé 9 aolio cu9 «oMally
il sogll o el e ambon sill Ll Gl Lals ¥ BT o b bl Gayl pley 599 il Jlac
Lol 9 @l loxic allyy 1 88 5,31 6509 . pogan e JSuin $3W Llal Lojen Ji glin (il 61,22l



15

Cabdloall 03® Jio (9 Linss luwssl az baic Joas 13l 108 2oy ol oy il pgall Jlaudl 06 did S plol
Ol pgio b s &l 9aw o v (S 190led aclridl aclsl o b Gyy29 lelxivg Lz loo goun 28l Ol
Uouss dloun| il Joall 63 9azlly Jidl a9 (3 i> o i JS a) dxall (9 cowalio il loss
gou [ il lglosiny Ll bVl Gudiy dlasll gics ol iz 139 oS0 "l andly ol casdl” e,
ala] o Ji il lgo9lis ¥ :aS) Jod(6 Ui bl 1o 0umi oSy ¥ lalizs b oxic o 12> G lide 2 ,8lg
oSz plle (9 “oNawy” alz ol ¥ ilo ggumy Ul adlay Lo 138 (39 &)1) "3V &) Lo,eld oIl I35 e
baie >l (8 b9 cdcbuing Llac dallell 693V Gine (9 159 dumssl oo Taw ol o3l o i 693V
oo JouJl <3 535 o5 Sausl @8loll o wldll 2,569 a>Mw (o waigdl 552 plauVl dolgs LS9 ol &l
(21 A2 dog)) "l Saidl wlel Jy elides Sl £35 V" 1S Losis

o9 wlBMelly .ablell L8 Ve aloell Lilk> glogl Ji ws Sl dppuind] Jiluo Ul Jouis ¥ gouy 598 (3]
JUD oSiw .ad v Sl Lela Yl gdlgll 99 Jas)l iy 9 lesais Ll baylg Jlg cisumoall dclozl

dror 0 o2 Mol ol 2 oo S LBl g2 S 09 el o JD GgSing igs llanly SIS
diuy d=aall le 133, olg dowl dalSy diuw dals _le gl ol oMl sz ol Soy Y9 . oMl JI sl
soidl e adgisg skl digs oo adsi wiisll dol9> alazig Gl Al Sy ¢ Jlas” ol L Y lglio
ol e oMl eliyg elowdl all azad ggun Gub @l bl ol 8 Lds ol vy sl e elSUlg
ol Ll

Jall (8 B pa> o] oSy Y 13D oS dxall L9 pjibi ol LSy gaadl o ot sl ol I oVl b
03® (5 .Mle 51,819 Lgguin 09 LaBasl p® (uills (dxall (o duwsi jladall pgio alis ull 1 guall
> o Gonsd ad 09 LIVl L ol skl Guly Goilall 390> e lgY > lin oy o> Lal A
Lle ol alzay ol b i 91 bo dcla> J9l Lo 13 cdole 6)0:0, .waio ol Loyl 98 Ugies ol oIS o)
lgausi LS8V pgua) cils o S lguuss @0Vl 9l Lguuss ailedl I Lasis o JS ol s (8 (L3131 oMl
Saxy B3l (oSU Loy pgiasy loxyg 19acluy ol Y88 Jolxy ol Lulall (08 cauwss adizallg lgwss 3193V 9
@ 2321l Jo)Vl 03 Sewll 5 Lyl 3T adies 4 (o 91 alitally el quol lo o uedl bl ol
SIS dpraeiyg Lol dailal 6,2ell Ao JSuin puiy SV lallelg (g gill & i)l inell 4> 650.0
Lol €aS) 21 S Sk oo il O 13D gouy $axi Jsdis ol (0 cagall oo alEdly olhlelly

ol plei ol 68 893Vl (o lle ing VI eyl 0oSs (SJ L aaxll saxill (46 5 _is) "Sells wgles; oLl
oo lolog aSelacl ol 1a8) Jodls Ul Lol .J9xe Lagils duud sl 1Ud &l pizow” 92zl > uazll oo
oy a3V L8 s Vig celael L) oo8 il ol Lisy 13 (g8loll 5 .(44-43 o) "oSyaghins =i
0o 8390 GV I Joxi ol i 922l o ol gy as ol vy 3ly Bl ad s ol S @9l o
DY e dunis gllay" Js (i Y9 e Y 968 @l e oY i alds Y1 6k Jo oly el

(45 &) ", alls 511 e Jhall Jjig o>Vl

Go8 W 92w ddu b9 s Lol won (S 8280l Lxiay goung cdxall (D goumy 6,28 (olo3Vlg 893V gl
>y das das e i S U (B Ji Jadd Urgg> 605 0eSi ol Soy Y g0l 13D 0 6,199 .d, il 624l
sl ol iole () jess Sl ol cgoum b .dlis ool ol Liale (s sl col iggun b7 Lol Ledlas o
Loias 6,5 o goumy Lol olisl I Jaxs WIe LY 15 o) “axall 29, cgugaall ez, Lo Juw)l ellio
s Loic iy (sl adasll (D dxall amall Jio oy 0l G2 ol 989 Lol LuwlwYl o 13
o33 S Sooill goleidll 99 W Ll aialS 3 0)9i0> Jssiams Loicy Nall il (9 goun ol Jbrall
2ol ol aos )l Jlach pgis ol 9 a>,all aig ugld s Ll ohasdl eloy b JiS®9 . guuSall



16
o pMaly axall iy pSSV9 (> 4809 dyn9 63lei B893W aSisleis le oS Sl ol eyl 391 el5eVl Lyl
il lesa il (89 Lo 2219 JSI9 (90 JS drumall Lilelo JI eVl aabun sl sazill &l . o)Vl 03
a9 cugSUly Gl o da,l 652l s Jlosid ddgu )l a1 Ol ds)l o Ja Yl 13 I pii>
w99 selise podl aSyl Jool w531 gbolio oo iy 5,3V a3l J9s o Layly gl du 2l @Slanlly
g2l 6,521 anis S elyiedl py o i . aSeing pSiig (aSaileig aSyl Jai il cdssll duis]]
2ol 925 dall S Lils pSlaaxily (oS s 9 aSadll

[01690-AR.02] [Testo originale: Spagnolo]

[B0825-XX.02]



