SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0547
Giovedi 21.07.2022

Messaggio del Santo Padre Francesco per la Celebrazione della Giornata Mondiale di Preghiera
per la cura del Creato (1° settembre 2022)

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Pubblichiamo di seguito il Messaggio del Santo Padre Francesco in occasione della Giornata Mondiale di
Preghiera per la cura del Creato (1° settembre 2022):

Messaggio del Santo Padre

Cari fratelli e sorelle!

“Ascolta la voce del creato” € il tema e I'invito del Tempo del Creato di quest’anno. Il periodo ecumenico inizia il
1° settembre con la Giornata Mondiale di Preghiera per la Cura del Creato e si conclude il 4 ottobre con la festa
di San Francesco. E un momento speciale per tutti i cristiani per pregare e prendersi cura insieme della nostra



casa comune. Originariamente ispirato dal Patriarcato Ecumenico di Costantinopoli, questo tempo &
un’opportunita per coltivare la nostra “conversione ecologica”, una conversione incoraggiata da San Giovanni
Paolo Il come risposta alla “catastrofe ecologica” preannunciata da San Paolo VI gia nel 1970[1].

Se impariamo ad ascoltarla, notiamo nella voce del creato una sorta di dissonanza. Da un lato, € un dolce canto
che loda il nostro amato Creatore; dall’altro, € un grido amaro che si lamenta dei nostri maltrattamenti umani.

Il dolce canto del creato ci invita a praticare una «spiritualita ecologica» (Lett. enc. Laudato si’, 216), attenta alla
presenza di Dio nel mondo naturale. E un invito a fondare la nostra spiritualita sull’«amorevole consapevolezza
di non essere separati dalle altre creature, ma di formare con gli altri esseri dell’'universo una stupenda
comunione universale» (ibid., 220). Per i discepoli di Cristo, in particolare, tale luminosa esperienza rafforza la
consapevolezza che «tutto & stato fatto per mezzo di lui e senza di lui nulla € stato fatto di cido che esiste» (Gv
1,3). In questo Tempo del Creato, riprendiamo a pregare nella grande cattedrale del creato, godendo del
«grandioso coro cosmico»[2] di innumerevoli creature che cantano le lodi a Dio. Uniamoci a San Francesco
d’Assisi nel cantare: “Sii lodato, mio Signore, con tutte le tue creature” (cfr Cantico di frate sole). Uniamoci al
Salmista nel cantare: «Ogni vivente dia lode al Signore!» (Sal 150,6).

Purtroppo, quella dolce canzone € accompagnata da un grido amaro. O meglio, da un coro di grida amare. Per
prima, & la sorella madre terra che grida. In balia dei nostri eccessi consumistici, essa geme e ci implora di
fermare i nostri abusi e la sua distruzione. Poi, sono le diverse creature a gridare. Alla mercé di un
«antropocentrismo dispotico» (Laudato si’, 68), agli antipodi della centralita di Cristo nell'opera della creazione,
innumerevoli specie si stanno estinguendo, cessando per sempre i loro inni di lode a Dio. Ma sono anche i piu
poveri tra noi a gridare. Esposti alla crisi climatica, i poveri soffrono piu fortemente I'impatto di siccita,
inondazioni, uragani e ondate di caldo che continuano a diventare sempre piu intensi e frequenti. Ancora,
gridano i nostri fratelli e sorelle di popoli nativi. A causa di interessi economici predatori, i loro territori ancestrali
vengono invasi e devastati da ogni parte, lanciando «un grido che sale al cielo» (Esort. Ap. postsin. Querida
Amazonia, 9). Infine, gridano i nostri figli. Minacciati da un miope egoismo, gli adolescenti chiedono ansiosi a noi
adulti di fare tutto il possibile per prevenire o almeno limitare il collasso degli ecosistemi del nostro pianeta.

Ascoltando queste grida amare, dobbiamo pentirci e modificare gli stili di vita e i sistemi dannosi. Sin dall’inizio,
I'appello evangelico «Convertitevi, perché il Regno dei cieli & vicino!» (Mt 3,2), invitando a un nuovo rapporto
con Dio, implica anche un rapporto diverso con gli altri e con il creato. Lo stato di degrado della nostra casa
comune merita la stessa attenzione di altre sfide globali quali le gravi crisi sanitarie e i conflitti bellici. «Vivere la
vocazione di essere custodi dell'opera di Dio € parte essenziale di un’esistenza virtuosa, non costituisce
qualcosa di opzionale e nemmeno un aspetto secondario dell’esperienza cristiana» (Laudato si’, 217).

Come persone di fede, ci sentiamo ulteriormente responsabili di agire, nei comportamenti quotidiani, in
consonanza con tale esigenza di conversione. Ma essa non € solo individuale: «La conversione ecologica che si
richiede per creare un dinamismo di cambiamento duraturo &€ anche una conversione comunitaria» (ibid., 219).
In questa prospettiva, anche la comunita delle nazioni € chiamata a impegnarsi, specialmente negli incontri delle
Nazioni Unite dedicati alla questione ambientale, con spirito di massima cooperazione.

Il vertice COP27 sul clima, che si terra in Egitto a novembre 2022, rappresenta la prossima opportunita per
favorire tutti insieme una efficace attuazione dell’Accordo di Parigi. E anche per questo motivo che ho
recentemente disposto che la Santa Sede, a nome e per conto dello Stato della Citta del Vaticano, aderisca alla
Convenzione-Quadro dellONU sui Cambiamenti Climatici e all’Accordo di Parigi, con I'auspicio che 'umanita del
XXI secolo «possa essere ricordata per aver assunto con generosita le proprie gravi responsabilita» (ibid., 165).
Raggiungere I'obiettivo di Parigi di limitare 'aumento della temperatura a 1,5°C € alquanto impegnativo e
richiede la responsabile collaborazione tra tutte le nazioni a presentare piani climatici, o Contributi Determinati a
livello Nazionale, piu ambiziosi, per ridurre a zero le emissioni nette di gas serra il piu urgentemente possibile. Si
tratta di “convertire” i modelli di consumo e di produzione, nonché gli stili di vita, in una direzione piu rispettosa
nei confronti del creato e dello sviluppo umano integrale di tutti i popoli presenti e futuri, uno sviluppo fondato
sulla responsabilita, sulla prudenza/precauzione, sulla solidarieta e sull’attenzione ai poveri e alle generazioni
future. Alla base di tutto dev’esserci I'alleanza tra I'essere umano e 'ambiente che, per noi credenti, & specchio



3

dell’'kamore creatore di Dio, dal quale proveniamo e verso il quale siamo in cammino»[3]. La transizione operata
da questa conversione non puo trascurare le esigenze della giustizia, specialmente per i lavoratori
maggiormente colpiti dall'impatto del cambiamento climatico.

A sua volta, il vertice COP15 sulla biodiversita, che si terra in Canada a dicembre, offrira alla buona volonta dei
governi I'importante opportunita di adottare un nuovo accordo multilaterale per fermare la distruzione degli
ecosistemi e I'estinzione delle specie. Secondo I'antica saggezza dei Giubilei, abbiamo bisogno di «ricordare,
tornare, riposare e ripristinare»[4]. Per fermare l'ulteriore collasso della “rete della vita” — la biodiversita — che Dio
ci ha donato, preghiamo e invitiamo le nazioni ad accordarsi su quattro principi chiave: 1. costruire una chiara
base etica per la trasformazione di cui abbiamo bisogno al fine di salvare la biodiversita; 2. lottare contro la
perdita di biodiversita, sostenerne la conservazione e il recupero e soddisfare i bisogni delle persone in modo
sostenibile; 3. promuovere la solidarieta globale, alla luce del fatto che la biodiversita € un bene comune globale
che richiede un impegno condiviso; 4. mettere al centro le persone in situazioni di vulnerabilita, comprese quelle
piu colpite dalla perdita di biodiversita, come le popolazioni indigene, gli anziani e i giovani.

Lo ripeto: «Voglio chiedere, in nome di Dio, alle grandi compagnie estrattive — minerarie, petrolifere, forestali,
immobiliari, agroalimentari — di smettere di distruggere i boschi, le aree umide e le montagne, di smettere
d’inquinare i fiumi e i mari, di smettere d’intossicare i popoli e gli alimenti»[5].

Non si pud non riconoscere I'esistenza di un «debito ecologico» (Laudato si’, 51) delle nazioni economicamente
piu ricche, che hanno inquinato di piu negli ultimi due secoli; esso richiede loro di compiere passi piu ambiziosi
sia alla COP27 che alla COP15. Cid comporta, oltre a un’azione determinata all'interno dei loro confini, di
mantenere le loro promesse di sostegno finanziario e tecnico per le nazioni economicamente piu povere, che
stanno gia subendo il peso maggiore della crisi climatica. Inoltre, sarebbe opportuno pensare urgentemente
anche a un ulteriore sostegno finanziario per la conservazione della biodiversita. Anche i Paesi economicamente
meno ricchi hanno responsabilita significative ma “diversificate” (cfr ibid., 52); i ritardi degli altri non possono mai
giustificare la propria inazione. E necessario agire, tutti, con decisione. Stiamo raggiungendo “un punto di
rottura” (cfr ibid., 61).

Durante questo Tempo del Creato, preghiamo affinché i vertici COP27 e COP15 possano unire la famiglia
umana (cfr ibid., 13) per affrontare decisamente la doppia crisi del clima e della riduzione della biodiversita.
Ricordando I'esortazione di San Paolo a rallegrarsi con chi gioisce e a piangere con chi piange (cfr Rm 12,15),
piangiamo con il grido amaro del creato, ascoltiamolo e rispondiamo con i fatti, perché noi e le generazioni
future possiamo ancora gioire con il dolce canto di vita e di speranza delle creature.

Roma, San Giovanni in Laterano, 16 luglio 2022, Memoria della B.V. Maria del Monte Carmelo.

FRANCESCO

[1] Cfr Discorso alla F.A.O., 16 novembre 1970.

[2] S. Giovanni Paolo Il, Udienza Generale, 10 luglio 2002.

[3] Discorso all'lncontro “Fede e Scienza verso la COP26”, 4 ottobre 2021.

[4] Messaggio per la Giornata mondiale di preghiera per la cura del creato, 1° settembre 2020.
[5] Videomessaggio ai movimenti popolari, 16 ottobre 2021.

[01107-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

MESSAGE DE SA SAINTETE
LE PAPE FRANCOIS



POUR LA CELEBRATION DE LA JOURNEE MONDIALE DE PRIERE
POUR LA SAUVEGARDE DE LA CREATION

1er septembre 2022
Chers fréres et sceurs !

“Ecoutez la voix de la Création” est le théme et I'invitation du Temps de la Création de cette année. La période
cecumeénique commence le 1er septembre avec la Journée Mondiale de Priére pour la Sauvegarde de la
Création et se termine le 4 octobre avec la féte de saint Frangois. C’est un moment privilégié pour tous les
chrétiens, pour prier et prendre soin ensemble de notre maison commune. Inspirée a 'origine par le Patriarcat
CEcuménique de Constantinople, ce temps est I'occasion de cultiver notre “conversion écologique”, une
conversion encouragée par saint Jean-Paul Il en réponse a la “catastrophe écologique” annoncée d’avance par
saint Paul VI déja en 1970.[1]

Si nous apprenons a I'écouter, nous remarquons une sorte de dissonance dans la voix de la création. D’un céte,
elle est un chant doux qui loue notre Créateur bien-aimé ; de 'autre, elle est un cri amer qui déplore nos
mauvais traitements humains.

Le doux chant de la création nous invite a pratiquer une « spiritualité écologique » (Lett. enc. Laudato si’, n.
216), attentive a la présence de Dieu dans le monde naturel. C’est une invitation a fonder notre spiritualité sur «
la conscience amoureuse de ne pas étre déconnecté des autres créatures, de former avec les autres étres de
I'univers une belle communion universelle » (ibid., n. 220). Pour les disciples du Christ, en particulier, cette
expérience lumineuse renforce la conscience que « c’est par lui que tout est venu a 'existence, et rien de ce qui
s’est fait ne s’est fait sans lui » (Jn 1, 3). En ce Temps de la Création, reprenons la priére dans la grande
cathédrale de la création, en profitant du « chceur cosmique grandiose »[2] des innombrables créatures qui
chantent les louanges de Dieu. Joignons-nous a saint Frangois d’Assise pour chanter : « Loué sois-tu, mon
Seigneur, avec toutes tes créatures » (cf. Cantique de frere soleil). Joignons-nous au Psalmiste pour chanter : «
Que tout étre vivant chante louange au Seigneur ! » (Ps 150, 6).

Malheureusement, cette douce chanson est accompagnée d’un cri amer. Ou plutét, par un chceur de cris amers.
D’abord, c'est la sceur mére terre qui crie. A la merci de nos excés de consommation, elle gémit et nous supplie
d’arréter nos abus et sa destruction. Ensuite, ce sont les différentes créatures qui crient. A la merci d’'un «
anthropocentrisme despotique » (Laudato si’, n. 68), aux antipodes de la centralité du Christ dans I'ceuvre de la
création, d'innombrables espéces sont en voie de disparition, cessant a jamais leurs hymnes de louange a Dieu.
Mais ce sont aussi les plus pauvres d’entre nous qui crient. Exposés a la crise climatique, les pauvres subissent
le plus durement I'impact des sécheresses, des inondations, des ouragans et des vagues de chaleur qui
continuent a devenir plus intenses et plus fréquents. Encore une fois, nos freres et sceurs des peuples
autochtones crient. En raison d’intéréts économiques prédateurs, leurs territoires ancestraux sont envahis et
dévastés de toutes parts, provoquant « une clameur vers le ciel » (Exhort. ap. postsyn. Querida Amazonia, n. 9).
Enfin, nos enfants crient. Menacés par un égoisme a courte vue, les adolescents nous demandent avec anxiété,
a nous adultes, de faire tout notre possible pour empécher ou du moins limiter I'effondrement des écosystemes
de notre planéte.

En entendant ces cris amers, nous devons nous repentir et changer les modes de vie et les systémes nuisibles.
Dés le début, I'appel évangélique « Convertissez-vous, car le royaume des Cieux est tout proche ! » (Mt 3, 2),
qui invite a une nouvelle relation avec Dieu, implique aussi une relation différente avec les autres et avec la
création. L’état de dégradation de notre maison commune mérite la méme attention que d’autres défis mondiaux
tels que les graves crises sanitaires et les conflits armés. « Vivre la vocation de protecteurs de I'ceuvre de Dieu
est une part essentielle d’'une existence vertueuse ; cela n’est pas quelque chose d’optionnel ni un aspect
secondaire dans I'expérience chrétienne » (Laudato si’, n. 217).

En tant que personnes de foi, nous nous sentons également responsables d’agir, dans nos comportements
quotidiens, en accord avec cette demande de conversion. Mais elle n’est pas seulement individuelle : « La



5

conversion écologique requise pour créer un dynamisme de changement durable est aussi une conversion
communautaire » (ibid., n. 219). Dans cette perspective, la communauté des nations est également appelée a
s’engager, notamment dans les réunions des Nations Unies consacrées a la question environnementale, dans
un esprit de coopération maximale.

Le sommet COP27 sur le climat, qui se tiendra en Egypte en novembre 2022, représente la prochaine occasion
de promouvoir ensemble une mise en ceuvre efficace de I'Accord de Paris. C’est également pour cette raison
que j'ai récemment demandé que le Saint-Siége, au nom et pour le compte de I'Etat de la Cité du Vatican,
adheére a la Convention-Cadre de I'ONU sur les Changements Climatiques et a I'’Accord de Paris, dans I'espoir
que 'humanité du 21éme siécle « pourra rester dans les mémoires pour avoir assumé avec générosité ses
graves responsabilités » (ibid., n. 165). La réalisation de I'objectif de Paris, qui consiste a limiter 'augmentation
de la température a 1,5°C, est un véritable défi et requiert la coopération responsable de toutes les nations qui
doivent soumettre des plans climatiques ou des contributions déterminées au niveau national, plus ambitieux,
pour réduire le plus rapidement possible a zéro les émissions nettes de gaz a effet de serre. Il s’agit de «
convertir » les modéles de consommation et de production, ainsi que les modes de vie, dans une direction plus
respectueuse de la création et du développement humain intégral de tous les peuples présents et futurs, un
développement fondé sur la responsabilité, la prudence/précaution, la solidarité, I'attention aux pauvres et aux
générations futures. A la base de tout doit se trouver I'alliance entre I'étre humain et I'environnement qui, pour
nous croyants, est le miroir de « I'amour créateur de Dieu, de qui nous venons et vers qui nous allons ».[3] La
transition opérée par cette conversion ne peut négliger les exigences de la justice, en particulier pour les
travailleurs les plus touchés par I'impact du changement climatique.

Ason tour, le sommet de la COP15 sur la biodiversité, qui se tiendra au Canada en décembre, offrira a la bonne
volonté des gouvernements I'occasion importante d’adopter un nouvel accord multilatéral pour arréter la
destruction des écosystémes et I'extinction des espéces. Selon I'antique sagesse des Jubilés, nous avons
besoin de « nous souvenir, revenir, nous reposer, réparer ».[4] Pour arréter I'effondrement futur du “réseau de la
vie” — la biodiversité — que Dieu nous a donné, nous prions et invitons les nations a s’accorder sur quatre
principes clés : 1. construire une base éthique claire pour la transformation dont nous avons besoin pour sauver
la biodiversité ; 2. lutter contre la perte de biodiversité, soutenir sa conservation et son rétablissement et
répondre aux besoins des personnes de maniére durable ; 3. promouvoir la solidarité mondiale, compte tenu du
fait que la biodiversité est un bien commun mondial qui nécessite un engagement partagé ; 4. mettre au centre
des personnes en situation de vulnérabilité, y compris les plus touchées par la perte de biodiversité ; comme les
populations autochtones, les personnes agées et les jeunes.

Je le répéte : « Je veux demander, au nom de Dieu, aux grandes entreprises d’extraction — miniéres, pétrolieres
— forestiéres, immobilieres et agroalimentaires d’arréter de détruire les foréts, les zones humides et les
montagnes, d’arréter de polluer les rivieres et les mers, d’arréter d’intoxiquer les gens et les aliments ».[5]

On ne peut pas ignorer I'existence d’'une « dette écologique » (Laudato si’, n. 51) des nations économiquement
plus riches, qui ont le plus pollué au cours des deux derniers siecles ; il leur revient de faire des pas plus
ambitieux tant a la COP27 qu’a la COP15. Cela implique, en plus d’'une action déterminée a l'intérieur de leurs
frontiéres, de tenir leurs promesses de soutien financier et technique aux nations économiquement plus
pauvres, qui subissent déja le lourd fardeau de la crise climatique. En outre, il serait également opportun de
réfléchir urgemment a un soutien financier supplémentaire pour la conservation de la biodiversité. Les pays
économiquement moins riches ont aussi des responsabilités significatives mais « diversifiées » (cf. ibid., n. 52) ;
les retards des autres ne peuvent jamais justifier leur inaction. Il faut agir, tous, avec détermination. Nous
parvenons a « un point de rupture » (cf. ibid., n. 61).

Au cours de ce Temps de la Création, prions pour que les sommets COP27 et COP15 puissent unir la famille
humaine (cf. ibid., n. 13) afin d’affronter résolument la double crise du climat et de la diminution de la
biodiversité. En rappelant I'exhortation de saint Paul a se réjouir avec ceux qui se réjouissent et a pleurer avec
ceux qui pleurent (cf. Rm 12, 15), pleurons avec le cri amer de la création, écoutons-la et répondons par nos
actes, afin que nous et les générations futures, nous puissions encore nous réjouir au doux chant de vie et
d’espérance des créatures.



6

Rome, Saint-Jean-de-Latran, le 16 juillet 2022, Mémoire de la Bienheureuse Vierge Marie du Mont Carmel.

FRANCOIS

[1] Cf. Discours a la F.A.O., 16 novembre 1970.

[2] S. JEAN-PAUL ll, Audience générale, 10 juillet 2002.

[3] Discours a la Rencontre “Foi et Science vers la COP 26", 4 octobre 2021.

[4] Message pour la Journée Mondiale de Priére pour la Sauvegarde de la Création, 1er septembre 2020.
[5] Message Vidéo aux Mouvements Populaires, 16 octobre 2021.

[01107-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

MESSAGE OF HIS HOLINESS
POPE FRANCIS
FOR THE CELEBRATION OF THE WORLD DAY OF PRAYER
FOR THE CARE OF CREATION

1 SEPTEMBER 2022
Dear brothers and sisters!

“Listen to the voice of creation” is the theme and invitation of this year's Season of Creation. The ecumenical
phase begins on 1 September with the World Day of Prayer for the Care of Creation, and concludes on 4
October with the feast of Saint Francis. It is a special time for all Christians to pray and work together to care for
our common home. Originally inspired by the Ecumenical Patriarchate of Constantinople, this Season is an
opportunity to cultivate our “ecological conversion”, a conversion encouraged by Saint John Paul Il as a
response to the “ecological catastrophe” predicted by Saint Paul VI back in 1970.[1]

If we learn how to listen, we can hear in the voice of creation a kind of dissonance. On the one hand, we can
hear a sweet song in praise of our beloved Creator; on the other, an anguished plea, lamenting our mistreatment
of this our common home.

The sweet song of creation invites us to practise an “ecological spirituality” (Laudato Si’, 216), attentive to God’s
presence in the natural world. It is a summons to base our spirituality on the “loving awareness that we are not
disconnected from the rest of creatures, but joined in a splendid universal communion” (ibid., 220). For the
followers of Christ in particular, this luminous experience reinforces our awareness that “all things came into
being through him, and without him not one thing came into being” (Jn 1:3). In this Season of Creation, we pray
once more in the great cathedral of creation, and revel in the “grandiose cosmic choir’[2] made up of countless
creatures, all singing the praises of God. Let us join Saint Francis of Assisi in singing: “Praise be to you, my
Lord, for all your creatures” (cf. Canticle of Brother Sun). Let us join the psalmist in singing, “Let everything that
breathes praise the Lord!” (Ps 150:6).

Tragically, that sweet song is accompanied by a cry of anguish. Or even better: a chorus of cries of anguish. In
the first place, it is our sister, mother earth, who cries out. Prey to our consumerist excesses, she weeps and
implores us to put an end to our abuses and to her destruction. Then too, there are all those different creatures
who cry out. At the mercy of a “tyrannical anthropocentrism” (Laudato si’, 68), completely at odds with Christ’s
centrality in the work of creation, countless species are dying out and their hymns of praise silenced. There are
also the poorest among us who are crying out. Exposed to the climate crisis, the poor feel even more gravely the
impact of the drought, flooding, hurricanes and heat waves that are becoming ever more intense and frequent.



Likewise, our brothers and sisters of the native peoples are crying out. As a result of predatory economic
interests, their ancestral lands are being invaded and devastated on all sides, “provoking a cry that rises up to
heaven” (Querida Amazonia, 9). Finally, there is the plea of our children. Feeling menaced by shortsighted and
selfish actions, today’s young people are crying out, anxiously asking us adults to do everything possible to
prevent, or at least limit, the collapse of our planet’s ecosystems.

Listening to these anguished cries, we must repent and modify our lifestyles and destructive systems. From its
very first pages, the Gospel calls us to “repent, because the kingdom of heaven has come near” (Mt 3:2); it
summons us to a new relationship with God, and also entails a different relationship with others and with
creation. The present state of decay of our common home merits the same attention as other global challenges
such as grave health crises and wars. “Living our vocation to be protectors of God’s handiwork is essential to a
life of virtue; it is not an optional or a secondary aspect of our Christian experience” (Laudato si’, 217).

As persons of faith, we feel ourselves even more responsible for acting each day in accordance with the
summons to conversion. Nor is that summons simply individual: “the ecological conversion needed to bring
about lasting change is also a community conversion” (ibid., 219). In this regard, commitment and action, in a
spirit of maximum cooperation, is likewise demanded of the community of nations, especially in the meetings of
the United Nations devoted to the environmental question.

The COP27 conference on climate change, to be held in Egypt in November 2022 represents the next
opportunity for all to join in promoting the effective implementation of the Paris Agreement. For this reason too, |
recently authorized the Holy See, in the name of and on behalf of the Vatican City State, to accede to the UN
Framework Convention on Climate Change and the Paris Agreement, in the hope that the humanity of the 21st
century “will be remembered for having generously shouldered its grave responsibilities” (ibid., 65). The effort to
achieve the Paris goal of limiting temperature increase to 1.5°C is quite demanding; it calls for responsible
cooperation between all nations in presenting climate plans or more ambitious nationally determined
contributions in order to reduce to zero, as quickly as possible, net greenhouse gas emissions. This means
“converting” models of consumption and production, as well as lifestyles, in a way more respectful of creation
and the integral human development of all peoples, present and future, a development grounded in
responsibility, prudence/precaution, solidarity, concern for the poor and for future generations. Underlying all
this, there is need for a covenant between human beings and the environment, which, for us believers, is a
mirror reflecting “the creative love of God, from whom we come and towards whom we are journeying”.[3] The
transition brought about by this conversion cannot neglect the demands of justice, especially for those workers
who are most affected by the impact of climate change.

For its part, the COP15 summit on biodiversity, to be held in Canada in December, will offer to the goodwill of
governments a significant opportunity to adopt a new multilateral agreement to halt the destruction of
ecosystems and the extinction of species. According to the ancient wisdom of the Jubilee, we need to
“‘remember, return, rest and restore”.[4] In order to halt the further collapse of biodiversity, our God-given
“network of life”, let us pray and urge nations to reach agreement on four key principles: 1. to construct a clear
ethical basis for the changes needed to save biodiversity; 2. to combat the loss of biodiversity, to support
conservation and cooperation, and to satisfy people’s needs in a sustainable way; 3. to promote global solidarity
in light of the fact that biodiversity is a global common good demanding a shared commitment; and 4. to give
priority to people in situations of vulnerability, including those most affected by the loss of biodiversity, such as
indigenous peoples, the elderly and the young.

Let me repeat: “In the name of God, | ask the great extractive industries — mining, oil, forestry, real estate,
agribusiness — to stop destroying forests, wetlands, and mountains, to stop polluting rivers and seas, to stop
poisoning food and people”.[5]

How can we fail to acknowledge the existence of an “ecological debt” (Laudato si’, 51) incurred by the
economically richer countries, who have polluted most in the last two centuries; this demands that they take
more ambitious steps at COP27 and at COP15. In addition to determined action within their borders, this means
keeping their promises of financial and technical support for the economically poorer nations, which are already



experiencing most of the burden of the climate crisis. It would also be fitting to give urgent consideration to
further financial support for the conservation of biodiversity. Even the economically less wealthy countries have
significant albeit “diversified” responsibilities (cf. ibid., 52) in this regard; delay on the part of others can never
justify our own failure to act. It is necessary for all of us to act decisively. For we are reaching “a breaking point”
(cf. ibid., 61).

During this Season of Creation, let us pray that COP27 and COP15 can serve to unite the human family (cf.
ibid., 13) in effectively confronting the double crisis of climate change and the reduction of biodiversity. Mindful of
the exhortation of Saint Paul to rejoice with those who rejoice and to weep with those who weep (cf. Rom 12:15),
let us weep with the anguished plea of creation. Let us hear that plea and respond to it with deeds, so that we
and future generations can continue to rejoice in creation’s sweet song of life and hope.

Rome, Saint John Lateran, 16 July 2022, Memorial of Our Lady of Mount Carmel

FRANCIS

[1] Address to F.A.O., 16 November 1970.

[2] SAINT JOHN PAUL ll, General Audience, 10 July 2002.

[3] Address to the Meeting “Faith and Science towards COP26”, 4 October 2021.

[4] Message for the World Day of Prayer for the Care of Creation, 1 September 2020.
[5] Video Message to Popular Movements, 16 October 2021.

[01107-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

BOTSCHAFT VON
PAPST FRANZISKUS
ZUM WELTGEBETSTAG FUR DIE BEWAHRUNG DER SCHOPFUNG

1. September 2022
Liebe Briider und Schwestern,

,HOre auf die Stimme der Schépfung, so heil’t das Thema und die Einladung zur diesjahrigen Zeit der
Schépfung. Die 6kumenische Zeitspanne beginnt am 1. September mit dem Weltgebetstag fiir die Bewahrung
der Schopfung und endet am 4. Oktober mit dem Fest des heiligen Franziskus. Es ist eine besondere Zeit fiir
alle Christen, um gemeinsam zu beten und fir unser gemeinsames Haus Sorge zu tragen. Urspriinglich vom
Okumenischen Patriarchat von Konstantinopel inspiriert, ist diese Zeit eine Gelegenheit, unsere ,6kologische
Umkehr” zu kultivieren, eine Umkehr, die vom heiligen Johannes Paul Il. als Antwort auf die vom heiligen Paul
VI. bereits 1970 vorausgesagte ,0kologische Katastrophe“[1] geférdert wurde.

Wenn wir lernen, auf sie zu héren, bemerken wir eine Art Dissonanz in der Stimme der Schépfung. Auf der
einen Seite ist es ein siiRes Lied, das unseren geliebten Schopfer preist, auf der anderen Seite ist es ein bitterer
Aufschrei, der unsere menschliche Misshandlung beklagt.

Der stiRe Gesang der Schopfung Iadt uns ein, eine »6kologische Spiritualitdt« (Enzyklika Laudato si', 216) zu
praktizieren, die auf die Anwesenheit Gottes in der Natur achtet. Es ist eine Einladung, unsere Spiritualitat auf
das »liebevolle Bewusstsein [zu griinden], nicht von den anderen Geschopfen getrennt zu sein, sondern mit den
anderen Wesen des Universums eine wertvolle allumfassende Gemeinschaft zu bilden« (ebd., 220).



9

Insbesondere fiir die Jinger Christi verstarkt eine solche erhellende Erfahrung das Bewusstsein, dass »alles [...]
durch das Wort geworden [ist] und ohne es wurde nichts, was geworden ist« (Joh 1,3). In dieser Zeit der
Schopfung sollten wir das Gebet in der groRen Kathedrale der Schépfung wieder aufnehmen und uns an dem
»groRartigen kosmischen Chor«[2] der unzahligen Geschopfe erfreuen, die Gott loben. Schlielten wir uns dem
heiligen Franziskus von Assisi an und singen wir: »Gelobt seist Du, mein Herr, mit allen Deinen Geschopfen«
(vgl. Sonnengesang). Singen wir gemeinsam mit dem Psalmisten: »Alles, was atmet, lobe den Herrn!« (Ps
150,6).

Leider wird dieses stife Lied von einem bitteren Aufschrei begleitet. Oder besser gesagt, durch einen Chor von
bitteren Schreien. Zunachst ist es Schwester, Mutter Erde, die schreit. Unseren Konsumexzessen ausgeliefert,
stéhnt sie und fleht uns an, unseren Missbrauch und ihre Zerstérung zu beenden. Dann sind es die
verschiedenen Geschdpfe, die aufschreien. Ausgeliefert an einen »despotischen Anthropozentrismus« (Laudato
si', 68), diametral entgegengesetzt zur Zentralitat Christi im Schopfungswerk, sterben unzahlige Arten aus und
héren fiir immer auf, Gott zu preisen. Aber es sind auch die Armsten unter uns, die aufschreien. Die Armen, die
der Klimakrise ausgesetzt sind, leiden am starksten unter den Auswirkungen von Diirren, Uberschwemmungen,
Wirbelstirmen und Hitzewellen, die immer intensiver und haufiger werden. Und weiterhin schreien unsere
Brider und Schwestern der indigenen Vélker auf. Wegen rauberischer Wirtschaftsinteressen werden ihre
angestammten Gebiete von allen Seiten angegriffen und verwiistet, und sie stimmen »eine himmelschreiende
Klage« an (Nachsynodales Apostolisches Schreiben Querida Amazonia, 9). SchlieBlich schreien unsere Kinder
auf. Bedroht durch kurzsichtigen Egoismus, fordern die Jugendlichen uns Erwachsene angsterfiillt auf, alles zu
tun, um den Zusammenbruch der Okosysteme unseres Planeten zu verhindern oder zumindest zu begrenzen.

Wenn wir diese bitteren Aufschreie héren, missen wir BulRe tun und schadliche Lebensweisen und Systeme
andern. Der Aufruf des Evangeliums »Kehrt um! Denn das Himmelreich ist nahe« (Mt 3,2), der zu einer neuen
Beziehung zu Gott einladt, bringt auch eine veranderte Beziehung zu den anderen und zur Schépfung mit sich.
Der Zustand der Zerstérung unseres gemeinsamen Hauses verdient die gleiche Aufmerksamkeit wie andere
globale Herausforderungen wie schwere Gesundheitskrisen und kriegerische Konflikte. »Die Berufung,
Beschutzer des Werkes Gottes zu sein, praktisch umzusetzen gehoért wesentlich zu einem tugendhaften Leben;
sie ist nicht etwas Fakultatives, noch ein sekundarer Aspekt der christlichen Erfahrung« (Laudato si', 217).

Als glaubige Menschen fiihlen wir uns noch mehr verpflichtet, in unserem téaglichen Verhalten dieser
Aufforderung zur Umkehr nachzukommen. Aber sie ist nicht nur individuell: »Die 6kologische Umkehr, die
gefordert ist, um eine Dynamik nachhaltiger Veranderung zu schaffen, ist auch eine gemeinschaftliche Umkehr«
(ebd., 219). In dieser Hinsicht ist auch die Staatengemeinschaft aufgerufen, sich insbesondere bei den UN-
Tagungen, die sich mit Umweltfragen befassen, im Geiste groRtmoglicher Zusammenarbeit zu engagieren.

Der COP27-Klimagipfel, der im November 2022 in Agypten stattfinden wird, stellt die nachste Gelegenheit dar,
um gemeinsam eine wirksame Umsetzung des Pariser Abkommens zu férdern. Auch aus diesem Grund habe
ich kurzlich veranlasst, dass der Heilige Stuhl im Namen und im Auftrag des Staates der Vatikanstadt dem UN-
Rahmenibereinkommen ber den Klimawandel und dem Pariser Abkommen beitritt, in der Hoffnung, dass die
Menschheit des 21. Jahrhunderts »in die Erinnerung eingehen kann, weil sie grolRherzig ihre schwerwiegende
Verantwortung auf sich genommen hat« (ebd., 165). Die Erreichung des Pariser Ziels, den Temperaturanstieg
auf 1,5°C zu begrenzen, ist eine grofle Herausforderung und erfordert die verantwortungsvolle Zusammenarbeit
aller Nationen, anspruchsvollere Klimaplane oder national festgelegte Beitrage vorzulegen, um die Netto-
Treibhausgasemissionen so schnell wie mdglich auf Null zu reduzieren. Es geht darum, die Konsum- und
Produktionsmuster sowie die Lebensstile in Hinblick auf einen achtsameren Umgang mit der Schépfung und der
ganzheitlichen menschlichen Entwicklung aller gegenwartigen und kiinftigen Vélker ,umzuwandeln®, eine
Entwicklung, die auf Verantwortung, Umsicht/Vorsicht, Solidaritédt und Sorge um die Armen und kinftigen
Generationen beruht. Dem Ganzen muss der Bund zwischen dem Menschen und der Umwelt zugrunde liegen,
der fiur uns Glaubige Spiegel »der Schopferliebe Gottes sein soll — des Gottes, in dem wir unseren Ursprung
haben und zu dem wir unterwegs sind«[3]. Der durch diese Umstellung herbeigefiihrte Wandel darf die
Forderungen nach Gerechtigkeit nicht vernachlassigen, vor allem nicht fiir diejenigen, die von den Auswirkungen
des Klimawandels am meisten betroffen sind.

Der COP15-Gipfel zur biologischen Vielfalt, der im Dezember in Kanada stattfindet, wird seinerseits den



10

Regierungen die Gelegenheit bieten, ein neues multilaterales Abkommen zu schlieRen, um die Zerstérung der
Okosysteme und das Artensterben zu stoppen. Nach der alten Weisheit der Jubeljahre brauchen wir eine Zeit
»des Erinnerns, der Umkehr, des Ruhens, der Wiederherstellung und der Freude«[4]. Um den weiteren
Zusammenbruch des ,Netzes des Lebens” - der biologischen Vielfalt -, das Gott uns geschenkt hat, aufzuhalten,
bitten wir und rufen die Nationen auf, sich auf vier Schlisselprinzipien zu einigen: 1. eine klare ethische
Grundlage fir den Wandel schaffen, den wir brauchen, um die biologische Vielfalt zu retten; 2. den Verlust der
biologischen Vielfalt bekdmpfen, ihre Erhaltung und Wiederherstellung unterstiitzen und die Bedirfnisse der
Menschen auf nachhaltige Weise erfiillen; 3. Férderung der weltweiten Solidaritat angesichts der Tatsache, dass
die biologische Vielfalt ein globales Allgemeingut ist, das ein gemeinsames Engagement erfordert; 4. Menschen
in Situationen der Schwéche in den Mittelpunkt riicken, einschlie3lich derjenigen, die am starksten vom Verlust
der biologischen Vielfalt betroffen sind, wie indigene Vélker, altere Menschen und junge Menschen.

Ich wiederhole: »Ich mdéchte im Namen Gottes die grofien Bergbau-, Erdél-, Forst-, Immobilien- und
Agrarunternehmen auffordern, mit der Zerstérung von Waldern, Feuchtgebieten und Bergen, der
Verschmutzung von Flissen und Meeren und der Vergiftung von Menschen und Lebensmitteln aufzuhdren«[5].

Man kann nicht umhin, die Existenz einer »6kologischen Schuld« (Laudato si', 51) der wirtschaftlich reicheren
Nationen anzuerkennen, die in den letzten zwei Jahrhunderten am meisten verschmutzt haben; diese verlangt
von ihnen, sowohl auf der COP27 als auch auf der COP15 anspruchsvollere Schritte zu unternehmen. Das
bedeutet, dass sie nicht nur innerhalb ihrer eigenen Grenzen entschlossen handeln, sondern auch ihre Zusagen
zur finanziellen und technischen Unterstiitzung der wirtschaftlich armeren Lander einhalten, die bereits die
grofte Last der Klimakrise tragen. Weitere finanzielle Unterstiitzung fiir die Erhaltung der biologischen Vielfalt
sollte ebenfalls dringend erwogen werden. Auch die wirtschaftlich weniger wohlhabenden Lander haben eine
erhebliche, aber ,diversifizierte* Verantwortung (vgl. ebd., 52); die Verspatungen der anderen kénnen niemals
die eigene Untatigkeit rechtfertigen. Wir miissen handeln, wir alle, und zwar mit Entschlossenheit. Wir gelangen
gerade zu einem ,Bruch® (vgl. ebd., 61).

Lasst uns in dieser Zeit der Schépfung dafiir beten, dass die Gipfeltreffen COP27 und COP15 die
Menschheitsfamilie vereinen (vgl. ebd., 13), um die doppelte Krise des Klimas und der Verringerung der
biologischen Vielfalt entschlossen anzugehen. Erinnern wir uns an die Aufforderung des heiligen Paulus, uns mit
denen zu freuen, die sich freuen, und mit denen zu weinen, die weinen (vgl. Rém 12,15), und weinen wir mit
dem bitteren Aufschrei der Schopfung, héren wir ihn an und antworten wir mit Taten, damit wir und kiinftige
Generationen uns weiterhin mit dem stiRen Lied der Geschopfe vom Leben und von der Hoffnung freuen
kénnen.

Rom, St. Johannes im Lateran, 16. Juli 2022, Gedenktag der seligen Jungfrau Maria auf dem Berge Karmel.

FRANZISKUS

[1]1 Val. Ansprache an die F.A.O., 16. November 1970.

[2] HI. Johannes Paul Il., Generalaudienz, 10. Juli 2002.

[3] Ansprache an die Teilnehmer der Begegnung ,Glaube und Wissenschaft: Auf dem Weg zu COP26”, 4.
Oktober 2021.

[4] Botschaft zum Weltgebetstag fiir die Bewahrung der Schépfung, 1. September 2020.

[5] Videobotschaft an die Volksbewegungen, 16. Oktober 2021.

[01107-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in linqua spagnola

MENSAJE DEL SANTO PADRE



11

FRANCISCO
PARA LA JORNADA MUNDIAL
DE ORACION POR EL CUIDADO DE LA CREACION

1 de septiembre de 2022

Queridos hermanos y hermanas:

“Escucha la voz de la creacidon” es el tema vy la invitacion del Tiempo de la Creacién de este afio. El periodo
ecumeénico comienza el 1 de septiembre con la Jornada Mundial de Oracion por el Cuidado de la Creacion, y
termina el 4 de octubre con la fiesta de san Francisco. Es un momento especial para que todos los cristianos
recemos y cuidemos juntos nuestra casa comun. Inspirado originalmente por el Patriarcado ecuménico de
Constantinopla, este tiempo es una oportunidad para cultivar nuestra “conversion ecolégica”, una conversion
alentada por san Juan Pablo Il como respuesta a la “catastrofe ecoloégica” anunciada por san Pablo VI ya en
1970.[1]

Si aprendemos a escucharla, notamos una especie de disonancia en la voz de la creacién. Por un lado, es un
dulce canto que alaba a nuestro amado Creador; por otro, es un amargo grito que se queja de nuestro maltrato
humano.

El dulce canto de la creacién nos invita a practicar una «espiritualidad ecolégica» (Carta enc. Laudato si’, 216),
atenta a la presencia de Dios en el mundo natural. Es una invitacidon a basar nuestra espiritualidad en la
«amorosa conciencia de no estar desconectados de las demas criaturas, de formar con los demas seres del
universo una preciosa comunion universal» (ibid., 220). Para los discipulos de Cristo, en particular, esa
experiencia luminosa refuerza la conciencia de que «todas las cosas fueron hechas por medio de la Palabra y
sin ella no se hizo nada de todo lo que existe» (Jn 1,3). En este Tiempo de la Creacién, volvamos a rezar en la
gran catedral de la creacién, disfrutando del «grandioso coro cosmico»[2] de innumerables criaturas que cantan
alabanzas a Dios. Unamonos en el canto a san Francisco de Asis: «Loado seas, mi Sefior, con todas tus
criaturas» (Cantico de las criaturas). Unamonos al canto del salmista: «Que todos los seres vivientes alaben al
Sefiory (Sal 150,6).

Desgraciadamente, esa dulce cancién va acompanada de un amargo grito. O mas bien, por un coro de
clamores amargos. En primer lugar, es la hermana madre tierra la que clama. A merced de nuestros excesos
consumistas, ella gime y nos suplica que detengamos nuestros abusos y su destruccion. Son, pues, todas las
criaturas las que gritan. A merced de un «antropocentrismo despotico» (Carta enc. Laudato si’, 68), en las
antipodas de la centralidad de Cristo en la obra de la creacion, innumerables especies se extinguen,
interrumpiendo para siempre sus himnos de alabanza a Dios. Pero también son los mas pobres entre nosotros
los que gritan. Expuestos a la crisis climatica, los pobres son los que mas sufren el impacto de las sequias, las
inundaciones, los huracanes y las olas de calor, que siguen siendo cada vez mas intensos y frecuentes.
Ademas, gritan nuestros hermanos y hermanas de los pueblos nativos. Debido a los intereses econémicos
depredadores, sus territorios ancestrales estan siendo invadidos y devastados por todas partes, lanzando «un
clamor que grita al cielo» (Exhort. ap. postsin. Querida Amazonia, 9). También nuestros hijos gritan.
Amenazados por un egoismo miope, los adolescentes exigen con ansiedad que los adultos hagamos todo lo
posible para evitar o al menos limitar el colapso de los ecosistemas de nuestro planeta.

Al escuchar estos gritos amargos, debemos arrepentirnos y cambiar los estilos de vida y los sistemas
perjudiciales. Desde el principio, la llamada evangélica «Conviértanse, porque el Reino de los Cielos esta
cerca» (Mt 3,2), invitando a una nueva relacion con Dios, implica también una relacion diferente con los demas
y con la creacion. El estado de degradacion de nuestra casa comun merece la misma atencion que otros retos
globales como las graves crisis sanitarias y los conflictos bélicos. «Vivir la vocacion de ser protectores de la
obra de Dios es parte esencial de una existencia virtuosa, no consiste en algo opcional ni en un aspecto
secundario de la experiencia cristiana» (Carta enc. Laudato si’, 217).

Como personas de fe, sentimos ademas la responsabilidad de actuar, en nuestro comportamiento diario, en



12

consonancia con esta necesidad de conversion, que no es sélo individual: «La conversion ecoldgica que se
requiere para crear un dinamismo de cambio duradero es también una conversion comunitaria» (ibid., 219). En
esta perspectiva, la comunidad de naciones también esta llamada a comprometerse, con un espiritu de maxima
cooperacion, especialmente en las reuniones de las Naciones Unidas dedicadas a la cuestiéon medioambiental.

La cumbre COP27 sobre el clima, que se celebrara en Egipto en noviembre de 2022, representa la proxima
oportunidad para impulsar juntos una aplicacién efectiva del Acuerdo de Paris. Es también por esta razén que
recientemente he dispuesto que la Santa Sede, en nombre y representacion del Estado de la Ciudad del
Vaticano, se adhiera a la Convencion Marco de la ONU sobre el Cambio Climatico y al Acuerdo de Paris, con la
esperanza de que la humanidad del siglo XXI «pueda ser recordada por haber asumido con generosidad sus
graves responsabilidades» (ibid., 165). Alcanzar el objetivo de Paris de limitar el aumento de la temperatura a
1,5 °C es todo un reto y requiere la cooperacion responsable de todas las naciones para presentar planes
climaticos o contribuciones determinadas a nivel nacional, mas ambiciosas, para reducir las emisiones netas de
gases de efecto invernadero a cero con la mayor urgencia posible. Se trata de “convertir’ los modelos de
consumo y produccion, asi como los estilos de vida, en una direccidon mas respetuosa con la creacion y con el
desarrollo humano integral de todos los pueblos presentes y futuros; un desarrollo fundamentado en la
responsabilidad, en la prudencia/precaucion, en la solidaridad y la preocupacion por los pobres y las
generaciones futuras. En la base de todo debe estar la alianza entre el ser humano y el medioambiente que,
para nosotros los creyentes, es un espejo del «kamor creador de Dios, del cual procedemos y hacia el cual
caminamos»[3]. La transicién que supone esta conversiéon no puede dejar de lado las exigencias de la justicia,
especialmente para los trabajadores mas afectados por el impacto del cambio climatico.

A su vez, la cumbre COP15 sobre la biodiversidad, que se celebrara en diciembre en Canada, ofrecera a la
buena voluntad de los gobiernos una importante oportunidad para adoptar un nuevo acuerdo multilateral que
detenga la destruccion de los ecosistemas y la extincion de las especies. Segun la antigua sabiduria de los
Jubileos, necesitamos «recordar, regresar, descansar, reparar»[4]. Para detener el ulterior colapso de la “red de
vida” —la biodiversidad— que Dios nos ha dado, recemos y hagamos un llamamiento a las naciones para que se
pongan de acuerdo en cuatro principios clave: 1. construir una base ética clara para la transformacion que
necesitamos a fin de salvar la biodiversidad; 2. luchar contra la pérdida de biodiversidad, apoyar su
conservacion y recuperacion, y satisfacer las necesidades de las personas de forma sostenible; 3. promover la
solidaridad global, teniendo en cuenta que la biodiversidad es un bien comun global que requiere un
compromiso compartido; 4. poner en el centro a las personas en situacion de vulnerabilidad, incluidas las mas
afectadas por la pérdida de biodiversidad, como los pueblos indigenas, las personas mayores y los jovenes.

Lo repito: «Quiero pedirles en nombre de Dios a las grandes corporaciones extractivas —mineras, petroleras—,
forestales, inmobiliarias, agro negocios, que dejen de destruir los bosques, humedales y montaias, dejen de
contaminar los rios y los mares, dejen de intoxicar los pueblos y los alimentos»[5].

No se puede dejar de reconocer la existencia de una «deuda ecolégica» (Carta enc. Laudato si’, 51) de las
naciones econdémicamente mas ricas, que son las que mas han contaminado en los dos ultimos siglos; ello las
obliga a tomar medidas mas ambiciosas tanto en la COP27 como en la COP15. Esto implica, ademas de una
accion decidida dentro de sus propias fronteras, mantener sus promesas de apoyo financiero y técnico a las
naciones economicamente mas pobres, que ya estan soportando el peso de la crisis climatica. Asimismo,
deberia considerarse urgentemente la posibilidad de conceder mas ayudas financieras para la conservacion de
la biodiversidad. También los paises menos ricos econdmicamente tienen responsabilidades significativas, pero
“diversificadas” (cf. ibid., 52); los retrasos de los demas nunca pueden justificar su propia inaccion. Es necesario
que actuemos, todos, con decision. Estamos llegando a “un punto de quiebre” (cf. ibid., 61).

En este Tiempo de la Creacion, recemos para que las cumbres COP27 y COP15 puedan unir a la familia
humana (cf. ibid., 13) para abordar con decision la doble crisis del clima y la reduccion de la biodiversidad.
Recordando la exhortacién de san Pablo de alegrarse con los que se alegran y llorar con los que lloran (cf. Rm
12,15), lloremos con el amargo grito de la creacién, escuchémoslo y respondamos con hechos, para que
nosotros y las generaciones futuras podamos seguir alegrandonos con el dulce canto de vida y esperanza de
las criaturas.



13

Roma, San Juan de Letran, 16 de julio de 2022, Memoria de la Bienaventurada Virgen Maria del Monte
Carmelo

FRANCISCO

[1] Cf. Discurso a la F.A.O. (16 noviembre 1970).

[2] S. Juan Pablo Il, Audiencia General (10 julio 2002).

[3] Discurso en el Encuentro “Fe y Ciencia: hacia la COP26” (4 octubre 2021).

[4] Mensaje para la Jornada Mundial de Oracion por el Cuidado de la Creacion (1 septiembre 2020).
[5] Videomensaje a los movimientos populares (16 octubre 2021).

[01107-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

MENSAGEM DE SUA SANTIDADE
PAPA FRANCISCO
PARA A CELEBRAGAO DO DIA MUNDIAL
DE ORAGAO PELO CUIDADO DA CRIAGAO
(1 de setembro de 2022)
Queridos irméos e irmas!

«Escuta a voz da criagdo» é o tema e o convite do «Tempo da Criagdao» deste ano. O periodo ecuménico
comegca no dia 1 de setembro com o Dia Mundial de Oragao pelo Cuidado da Criagao e termina a 4 de outubro
com a festa de Sao Francisco. E um momento especial para todos os cristdos, a fim de orarmos e cuidarmos,
juntos, da nossa casa comum. Inspiragao originaria do Patriarcado Ecuménico de Constantinopla, este
«Tempo» € uma oportunidade para aperfeicoarmos a nossa «conversao ecolégica», uma conversdo encorajada
por Sao Joao Paulo Il como resposta a «catastrofe ecoldgica» pressagiada por Sao Paulo VI ja em 1970.[1]

Se se aprende a escuta-la, notamos uma espécie de dissonancia na voz da criagdo. Por um lado, € um canto
doce que louva o nosso amado Criador; por outro, € um grito amargo que se lamenta dos nossos maus-tratos
humanos.

O canto doce da criagdo convida-nos a praticar uma «espiritualidade ecoldgica» (Francisco, Carta enc. Laudato
si, 216), atenta & presenca de Deus no mundo natural. E um convite a fundar a nossa espiritualidade na
«consciéncia amorosa de nao estar separado das outras criaturas, mas de formar com os outros seres do
universo uma estupenda comunhao universal» (Ibid., 220). Particularmente para os discipulos de Cristo, esta
experiéncia luminosa reforca a consciéncia de que «por Ele é que tudo comecou a existir; e sem Ele nada veio
a existéncia» (Jo 1, 3). Neste «Tempo da Criagao», retomemos a oragao na grande catedral da criagao,
gozando do «grandioso coro césmico»[2] de inimeras criaturas que cantam louvores a Deus. Unamo-nos a Sao
Francisco de Assis cantando «louvado sejas, meu Senhor, com todas as tuas criaturas» (cf. Cantico do Irmao
Sol). Unamo-nos ao Salmista cantando «todo o ser vivo louve o Senhor» (Sal 150, 6).

Esta cancao doce, infelizmente, € acompanhada por um grito amargo. Ou melhor, por um coro de gritos
amargos. Primeiro, é a irma Madre Terra que grita. A mercé dos nossos excessos consumistas, geme



14

implorando para pararmos com 0s nossos abusos e a sua destruicdo. Depois gritam as diversas criaturas. A
mercé dum «antropocentrismo despético» (Laudato si', 68), nos antipodas da centralidade de Cristo na obra da
criagao, estao a extinguir-se inUmeras espécies, cessando para sempre os seus hinos de louvor a Deus. Mas
gritam também os mais pobres entre nos. Expostos a crise climatica, sofrem mais severamente o impacto de
secas, inundacgdes, furacdes e vagas de calor que se vao tornando cada vez mais intensas e frequentes. E
gritam ainda os nossos irméaos e irmas de povos indigenas. Por causa de predatorios interesses economicos,
os seus territdrios ancestrais sao invadidos e devastados por todo o lado, langando «um clamor que brada ao
céu» (Francisco, Exort. ap. pos-sinodal Querida Amazonia, 9). Enfim gritam os nossos filhos. Ameacados por
um egoismo miope, os adolescentes pedem-nos ansiosamente, a nos adultos, que fagamos todo o possivel
para prevenir ou pelo menos limitar o colapso dos ecossistemas do nosso planeta.

Escutando estes gritos amargos, devemo-nos arrepender e mudar os estilos de vida e os sistemas danosos. O
apelo evangélico inicial — «convertei-vos, porque esta proximo o Reino do Céu» (Mt 3, 2) —, ao convidar a uma
nova relacdo com Deus, pede também uma relagao diferente com os outros e com a criacado. O estado de
degrado da nossa casa comum merece a mesma atencao que outros desafios globais, como as graves crises
sanitarias e os conflitos bélicos. «Viver a vocagao de guardides da obra de Deus nao € algo de opcional nem
um aspeto secundario da experiéncia crista, mas parte essencial duma existéncia virtuosa» (Laudato s/, 217).

Como pessoas de fé, sentimo-nos ainda mais responsaveis por adotar comportamentos diarios em consonancia
com a referida exigéncia de conversao. Mas esta nao € apenas individual: «a conversao ecoldgica, que se
requer para criar um dinamismo de mudanga duradoura, € também uma conversao comunitaria» (/bid., 219).
Nesta perspetiva, a propria comunidade das nagdes € chamada a empenhar-se, com espirito de maxima
cooperagao, especialmente nos encontros das Nagdes Unidas dedicados a questdo ambiental.

A cimeira COP27 sobre o clima, que se vai realizar no Egito em novembro de 2022, constitui a proxima
oportunidade para promover, todos juntos, uma eficaz implementagcao do Acordo de Paris. Também por este
motivo dispus recentemente que a Santa Sé, em nome e por conta do Estado da Cidade do Vaticano, adira a
Convengao-Quadro da ONU sobre as Mudangas Climaticas e ao Acordo de Paris, com a esperanga de que a
humanidade do século XXI «possa ser lembrada por ter assumido com generosidade as suas graves
responsabilidades» (/bid., 165). Alcancar o objetivo de Paris de limitar o aumento da temperatura a 1,5°C é
bastante arduo e requer uma colaboracgao responsavel entre todas as nagdes para apresentar planos climaticos
ou Contribuicbes Determinadas a nivel nacional mais ambiciosos, para reduzir a zero, com a maior urgéncia
possivel, as emissdes globais dos gases de efeito estufa. Trata-se de «converter» os modelos de consumo e
producao, bem como os estilos de vida, numa direcdo mais respeitadora da criacao e do progresso humano
integral de todos os povos presentes e futuros, um progresso fundado na responsabilidade, na
prudéncia/precaugao, na solidariedade e atengéo aos pobres e as geragdes futuras. Na base de tudo, deve
estar a alianga entre o ser humano e o meio ambiente que, para nos crentes, € «espelho do amor criador de
Deus, de Quem provimos e para Quem estamos a caminho».[3] A transi¢ao realizada por esta conversao nao
pode negligenciar as exigéncias da justi¢a, especialmente para com os trabalhadores mais afetados pelo
impacto das mudancas climaticas.

Por sua vez, a cimeira COP15 sobre a biodiversidade, que tera lugar no Canada em dezembro, proporcionara a
boa vontade dos Governos uma oportunidade importante para adotarem um novo acordo multilateral para deter
a destruicdo dos ecossistemas e a extingdo das espécies. Segundo a antiga sabedoria dos Jubileus, temos
necessidade de «recordar, regressar, repousar e restaurar».[4] Para impedir um colapso ainda mais grave da
«rede da vida» — biodiversidade — que Deus nos concedeu, rezemos e convidemos as nacdes a porem-se de
acordo sobre quatro principios-chave: 1° construir uma base ética clara para a transformagao que precisamos a
fim de salvar a biodiversidade; 2° lutar contra a perda de biodiversidade, apoiar a sua conservagao e
recuperacgao e satisfazer de forma sustentavel as necessidades das pessoas; 3° promover a solidariedade
global, tendo em vista que a biodiversidade € um bem comum global que requer um empenho compartilhado; 4°
colocar no centro as pessoas em situagdes de vulnerabilidade, incluindo as mais afetadas pela perda de
biodiversidade, como as populagdes indigenas, os idosos e os jovens.

Repito: «Quero pedir, em nome de Deus, as grandes empresas extrativas — mineiras, petroliferas, florestais,
imobiliarias, agro-alimentares — que deixem de destruir florestas, zonas hiumidas e montanhas, que deixem de



15

poluir rios € mares, que deixem de intoxicar as pessoas e o0s alimentos».[5]

Eimpossivel ndo reconhecer a existéncia duma «divida ecolégica» (Laudato si', 51) das nagdes
economicamente mais ricas, que poluiram mais nos ultimos dois séculos; isso exige que elas realizem passos
mais ambiciosos tanto na COP27 como na COP15. Além duma decidida agao dentro das suas fronteiras, inclui
cumprir as suas promessas de apoio financeiro e técnico as nagdes economicamente mais pobres, que ja
sofrem o peso maior da crise climatica. Além disso, seria oportuno pensar urgentemente também num maior
apoio financeiro para a conservagao da biodiversidade. Significativas, embora «diversificadas» (cf. ibid., 52),
sao também as responsabilidades dos paises economicamente menos ricos; os atrasos dos outros nao podem
jamais justificar a inagdo de quem quer que seja. E necessario agirem todos, com decis&o. Estamos a chegar a
«um ponto de rutura» (cf. ibid., 61).

Durante este «Tempo da Criacado», rezemos para que as cimeiras COP27 e COP15 possam unir a familia
humana (cf. ibid., 13) para enfrentar decididamente a dupla crise do clima e da redug&o da biodiversidade.
Recordando a exortagdo de Sao Paulo para nos alegrar com os que se alegram e chorar com os que choram
(cf. Rm 12, 15), choremos com o grito amargo da criagado, escutemo-lo e respondamos com os factos para que
nés e as geragdes futuras possamos ainda alegrar-nos com o canto doce de vida e de esperancga das criaturas.

Roma, Sdo Jodo de Latrdo, na Memdria de Nossa Senhora do Carmo, dia 16 de julho de 2022.

FRANCISCO

[1] Cf. Discurso a FAO, 16 de novembro de 1970.

[2] Sao Joao Paulo I, Audiéncia Geral, 10 de julho de 2002.

[3] Discurso no Encontro «Fé e Ciéncia, rumo a COP26», 4 de outubro de 2021.

[4] Francisco, Mensagem para o Dia Mundial de Oragéo pelo Cuidado da Criagao, 1 de setembro de 2020.
[5] Video-mensagem aos Movimentos Populares, 16 de outubro de 2021.

[01107-PO.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqua polacca

OREDZIE JEGO SWIATOBLIWOSCI
PAPIEZA FRANCISZKA
NA OBCHODY SWIATOWEGO DNIA MODLITW
O OCHRONE SWIATA STWORZONEGO

1 wrzeénia 2022 r.
Drodzy bracia i siostry!

~Wstuchaj sie w gtos stworzenia” to temat i zacheta tegorocznego Czasu dla Stworzenia. Okres ekumeniczny
rozpoczyna sie 1 wrzeénia Swiatowym Dniem Modlitw o Ochrone Swiata Stworzonego, a konczy dnia 4
pazdziernika swietem sw. Franciszka. Jest to szczegdlny czas dla wszystkich chrzescijan, aby razem modli¢ sie
i troszczy¢ o nasz wspolny dom. Czas ten, zainspirowany pierwotnie przez Ekumeniczny Patriarchat
Konstantynopola, jest okazjg do pielegnowania naszego ,nawrdcenia ekologicznego”, do ktérego zachecat sw.
Jan Pawet Il jako odpowiedzi na ,katastrofe ekologiczng”, zapowiedziang przez sw. Pawita VI juz w 1970 r.[1].

Jesli uczymy sie stuchaé gtosu stworzenia, to zauwazamy w nim swoisty dysonans. Z jednej strony jest to stodka
piesh wychwalajgca naszego umitowanego Stworce, z drugiej zas gorzki krzyk, ktéry zali sie przez nasze ludzkie



16

zte traktowanie.

Stodka piesnh stworzenia zaprasza nas do praktykowania ,duchowo$ci ekologicznej” (Enc. Laudato si', 216),
wrazliwej na obecnos$¢ Boga w swiecie przyrody. Jest to zacheta do oparcia naszej duchowosci na ,mitujgce;j
Swiadomosci, ze nie jestesmy odtaczeni od innych stworzen, tworzac z innymi istotami wszechswiata wspaniatg
powszechng komunig” (tamze, 220). Szczegdlnie w uczniach Chrystusa, takie wspaniate doswiadczenie
wzmacnia swiadomos¢, ze ,wszystko przez Niego sie stato, a bez Niego nic sie nie stato, co sie stato” (J 1, 3).
W tym Czasie dla Stworzenia podejmijmy na nowo modlitwe w wielkiej katedrze stworzenia, cieszac sie
»wzniostym chérem kosmicznym”[2] niezliczonych stworzeh wyspiewujgcych Bogu chwate. Dotaczmy do sw.
Franciszka z Asyzu w $piewie: ,Pochwalon badz, o méj Panie, z wszystkimi Twymi stworzeniami” (Piesn
stoneczna). Dotaczmy do psalmisty w Spiewie: ,Wszystko, co zyje, niech chwali Pana!” (Ps 150, 6).

Niestety, tej stodkiej piesni towarzyszy gorzkie wotanie. A raczej chér gorzkich okrzykéw. Jako pierwsza wota
nasza siostra matka Ziemia. Zdana na taske naszych konsumpcyjnych ekscesow, jeczy i btaga nas o
zaprzestanie naszych naduzyc i jej niszczenia. Nastepnie wotajg rozne stworzenia. Zdane na taske
»despotycznego antropocentryzmu” (Laudato si', 68), na antypodach centralnego miejsca Chrystusa w dziele
stworzenia, wymierajg niezliczone gatunki, na zawsze zaprzestajgc swoich hymnéw pochwalnych ku czci Boga.
Ale wotajg takze najubozsi sposrdd nas. Narazeni na kryzys klimatyczny, najdotkliwiej odczuwajg oni skutki
susz, powodzi, huraganow i fal upatéw, ktére wcigz stajg sie coraz intensywniejsze i czestsze. Ponadto, wotanie
wznoszg tez nasi bracia i siostry z rdzennych narodéw. Z powodu zartocznych interesow ekonomicznych,
terytoria ich przodkow sg najezdzane i dewastowane ze wszystkich stron, wznoszac ,protest wotajacy tez do
nieba” (Posynod. adhort. apost. Querida Amazonia, 9). Wreszcie wotajg nasze dzieci. Mlodziez zagrozona
krotkowzrocznym egoizmem, z niepokojem prosi nas, dorostych, abysmy zrobili wszystko, co w naszej mocy, by
zapobiec lub przynajmniej ograniczy¢ zapas¢ ekosystemow naszej planety.

Styszac te gorzkie wotania, musimy okazac¢ skruche i zmieni¢ szkodliwe style zycia i mechanizmy. Od samego
poczatku ewangeliczne wezwanie: ,Nawracajcie sie, bo bliskie jest krolestwo niebieskie” (Mt 3, 2), zapraszajgce
do nowej relacji z Bogiem, zaktada rowniez inng relacje z drugimi ludzmi i ze stworzeniem. Stan degradacji
naszego wspolnego domu zastuguje na takg samg uwage jak inne globalne wyzwania, takie jak powazne
kryzysy zdrowotne czy konflikty zbrojne. ,Zycie powotaniem, by by¢ obroncami dzieta Bozego, jest istotng
czescig zycia uczciwego, nie zas czyms opcjonalnym, ani tez drugorzednym elementem doswiadczenia
chrzescijanskiego” (Laudato si', 217).

Jako ludzie wiary, czujemy sie dodatkowo zobowigzani do dziatania poprzez nasze codzienne zachowania i w
zgodzie z owym wymaganiem nawrdcenia. Ale nie jest ono tylko indywidualne: ,Nawrocenie ekologiczne,
niezbedne do stworzenia dynamiki trwatej zmiany, jest takze nawréceniem wspoélnotowym” (tamze, 219). W tej
perspektywie, do zaangazowania sie wezwana jest rowniez wspoélnota narodoéw, zwlaszcza podczas spotkan
Organizacji Narodow Zjednoczonych, poswieconych zagadnieniom srodowiskowym, w duchu jak najwiekszej
wspotpracy.

Szczyt klimatyczny COP27, ktéry odbedzie sie w Egipcie w listopadzie 2022 r., stanowi kolejng okazje do
wspolnego wspierania skutecznej realizacji Porozumienia Paryskiego. Réwniez z tego powodu wydatem
niedawno polecenie, aby Stolica Apostolska, w imieniu i na rzecz Pahstwa Watykanskiego, przystapita do
Ramowej Konwencji Narodéw Zjednoczonych w sprawie zmian klimatu i Porozumienia Paryskiego, w nadziei,
ze ludzkosc¢ XXI wieku ,zostanie zapamietana z tego powodu, ze wielkodusznie podjeta swoje powazne
obowigzki” (tamze, 165). Osiggniecie celu paryskiego, jakim jest ograniczenie wzrostu temperatury do 1,5°C,
jest sporym wyzwaniem i wymaga odpowiedzialnej wspotpracy miedzy wszystkimi narodami w celu
przedstawienia ambitniejszych planéw klimatycznych lub ustalonych wktaddéw na poziomie krajowym, aby jak
najszybciej zredukowac emisje gazéw cieplarnianych netto do zera. Chodzi o ,przestawienie” wzorcow
konsumpcji i produkcji, a takze stylu zycia, w kierunku bardziej szanujgcym stworzenie i integralny rozwoj ludzki
wszystkich narodéw obecnych i przysziych, rozwéj oparty na odpowiedzialnosci, roztropnosci/przezornosci,
solidarnosci i trosce o ubogich i o przyszte pokolenia. U podstaw tego wszystkiego musi by¢ przymierze miedzy
cztowiekiem a srodowiskiem, ktore dla nas, wierzacych, jest odzwierciedleniem ,stworczej mitosci Boga, od
ktérego pochodzimy i ku ktéremu zdgzamy”[3].



17

Przemiana spowodowana tym przestawieniem nie moze pomija¢ wymogow sprawiedliwosci, zwtaszcza w
odniesieniu do os6b najbardziej dotknietych skutkami zmian klimatycznych.

Z kolei, grudniowy szczyt COP15 poswiecony roznorodnosci biologicznej, ktory odbedzie sie w grudniu, w
Kanadzie, stworzy dla dobrej woli rzagdow wazna okazje do przyjecia nowego wielostronnego porozumienia, aby
powstrzymac niszczenie ekosysteméw i wymieranie gatunkow. Zgodnie ze starozytng madroscig lat
jubileuszowych, musimy ,przypominac, powracac¢, odpoczywacé i naprawiac’[4]. Aby powstrzymac dalszy upadek
»Sieci zycia” — bior6znorodnosci — ktérg dat nam Bog, modlimy sie i wzywamy narody do uzgodnienia czterech
kluczowych zasad: 1. zbudowania jasnej etycznej podstawy dla transformaciji, ktdrej potrzebujemy, aby ocali¢
bioréznorodnos$¢; 2. przeciwdziatania utracie bior6znorodnosci, wspierania jej ochrony i odbudowy oraz
zaspokajania potrzeb ludzi w sposdb zréwnowazony; 3. promowania globalnej solidarno$ci, majgc na uwadze
fakt, ze réznorodnos¢ biologiczna jest wspolnym dobrem ogolnoswiatowym, ktére wymaga wspolnego
zaangazowania; 4. skupienia sie na osobach bedacych w trudnych sytuacjach, w tym osobach najbardziej
dotknietych utrata ré6znorodnosci biologicznej, takich jak ludnos¢ tubylcza, osoby starsze i mtodziez.

Powtarzam: ,Pragne prosi¢, w imie Boga, wielkie firmy wydobywcze — gdérnicze, przemystu ropy naftowe;j,
le$nicze, nieruchomosci, agrobiznesowe — o zaprzestanie niszczenia laséw, mokradet i gér, o zaprzestanie
zanieczyszczania rzek i morz, o zaprzestanie zatruwania ludzi i Srodkow spozywczych”[5].

Nie mozna nie uzna¢ istnienia ,dtugu ekologicznego” (Laudato si', 51) naroddéw bogatszych gospodarczo, ktére
w ostatnich dwoch stuleciach najbardziej powodowaty zanieczyszczenie; wymaga to od nich podjecia
ambitniejszych krokéw zaréwno podczas COP27, jak i COP15. Pocigga to za soba, oprécz zdecydowanych
dziatan w obrebie ich granic, dotrzymanie obietnic, dotyczacych wsparcia finansowego i technicznego dla krajow
ubozszych gospodarczo, ktore juz teraz ponoszg wiekszy ciezar kryzysu klimatycznego.

Ponadto, nalezatoby réwniez pilnie rozwazaé dalsze wsparcie finansowe dla zachowania réznorodnosci
biologicznej. Kraje mniej zamozne gospodarczo réwniez majg znaczace, ale ,zroznicowane” odpowiedzialnosci
(por. tamze, 52); zwlekaniem innych nigdy nie mozna ttumaczy¢ wtasnej bezczynnosci. Musimy dziatac,
wszyscy, zdecydowanie. Dochodzimy do ,punktu przetomowego” (por. tamze, 61).

W tym Czasie dla Stworzenia médimy sie, aby szczyty COP27 i COP15 mogty zjednoczy¢ rodzine ludzkg (por.
tamze, 13) dla zdecydowanego zmierzenia sie z podwdjnym kryzysem: zwigzanym z klimatem i zmniejszeniem
réznorodnosci biologicznej. Przypominajgc zachete sw. Pawta, aby radowac sie z tymi, ktérzy sie radujg i ptakac
z tymi, ktérzy ptacza (por. Rz 12, 15), ptaczmy z gorzkim krzykiem stworzenia, stuchajmy go i odpowiadajmy
czynami, abysmy my i przyszte pokolenia mogli nadal radowac sie stodkim $piewem zycia i nadziei stworzen.

Rzym, u sw. Jana na Lateranie, dnia 16 lipca 2022 roku, we wspomnienie Najswietszej Maryi Panny z Gory
Karmel

FRANCISZEK

[1] Por. Pawet VI, Przemowienie z okazji 25-lecia F.A.O. (16 listopada 1970): AAS 62 (1970), 833.

[2] JAN PAWEL I, Audiencja generalna (10 lipca 2002): L'Osservatore Romano, wyd. polskie, n. 10-11
(247)/2002, s. 47.

[3] Franciszek, Przemowienie do uczestnikow spotkania ,Wiara i nauka: w kierunku COP26"(4 pazdziernika
2021).

[4] Franciszek, Oredzie na Swiatowy Dzieri Modlitw o Ochrone Swiata Stworzonego (1 wrzeénia 2020).

[5] Videomessaggio del Santo Padre Francesco in occasione del IV Incontro Mondiale dei Movimenti Popolari,
16 ottobre 2021.

[01107-PL.01] [Testo originale: ltaliano]



18

Traduzione in lingua araba

ouwlds
Gdlws IJolol Byoumwsuw
s poluwews lzodld wldsse IJeles JJuodls pu lzd IJgokss wIJgds s

(IJIsJ po lsdsd/uwwopw, 2022)
lel5eVl wlg3Vlg 6931 L

0 JOVI 8 1y isSumall (ool . plell 138 dgudsl (o5 69659 £0.090 o 13D “aadll g0 Il @uol”
o)l s gV (i 4 (8 gity9 adldzdl aliell J>1 oo 8Mall L ollell pedly juaisw/Jgl

Logs il Lo dugi (P9 @l Lty o S lings” duot) 40,9 98 iioSuall dudailadl] &5l
1111970 ple (8 Gusludl Gudos uwaddl Jid o lg) a9 Guw (il “aidl &, 017 e Glo> (sl Gudgy

Lalls 2aoy Lie et 090 9B (il yo a3l o (S S o legi ba>Viw (gl eloYl lialss o
i) a5 LusYl ol omw (po 955 6000 8510 090 9B (3] d>L o9

sz dgiio (216 (o (S el dole ) "a>sleSsl ail>9," Lusles ol LI Lo, wisll dasll sl
(W &3y 0,8 abasio lwd Wl Cxall Legll" e ililg, Guwlb Ul 895 il . zulall plle)l 8 all
ol 429 e ixuuall oM dnidly (220 cauuss @2 5all) "dla> dugS &, Sl 8L go eSS
005 9 (3 1 1381) "0l lae e OIS Lo 43939 £ JS 05 4" &l ool o 6 miall 3] 03D LY

Y o Bglio (o [2]"andrell dueSIl a8gxl" -y gisiwsg S mSIl dagdzdl asl,xls (9 oMol wasliwd i aasll
JS Lo Ly 2exdl A tdag il (9 Sl i puadll ] i all aa> il Lisi 9 L) jua>
(6 150 19030) ")l unild dous S5 :awi il (9 pisall I pigiidy (s Guaid] awisi g21)) "ol

oVl Lizly Lol Ll Vol .0 BlLuo §uas @93 55V 91 .6,050 &5y womuan il awiill s awl
dalall o Bolxall (s gl boxis Liclul doil Ll Juwsig o asVgiwdl gl D) 8 ¢ a5 il
b usall &350 Saki P (68 Lrsao (5 usrl ol ) Siaso "zoloug il S pal" Aniae g
pil Lol lin shaall ¢ pays all gaus oo WY1 | @059 (pwlizVl o o Y sae cgad . BI3)I Jac
Sl ol2909 LwoleVlg oliliawlly Blaxdl [T o 6bleall xil Ggileyy gliol dosY (o ,=i pgd .1,a8

2 bVl 45LaidYl allaall cuy .0s3 iy oVl Le=idl o Llg3ly ligs| (5,31 640 .[leig 62> by
a2 o oa 1 5Ly YN) "elawdl I @iy 45 00" lsalbld oleall gio o B adslaxl Lol o5¢

o Lo 3l Gaullay adliall ol b dsbi uag s 0oy Lkl (531 (9 ccul G95loYl (udgipmll
LiSoS 8 aiull plaill bl (o 2l JBYI e o gind Sao 98 Lo JS Jois ol caslWI

el b5 cdyladl dis .6, Ll Liakaily Lil> blail w9 Lo Ol vy 6 all ol 03d Il eleo¥l
a8 Layl youini alll go 6253> adMe I Les 189 (2 3 o) "wloamdl oSl il A8 dgsgi" 1Ll



19

oS sl ] >l 03D go B Loy csosdll bl (S Jai) ddoduall (o Aiar i omiodo ligS,
"diclox dgi Loyl LB plaiws s dolis 815 > oo dsglaall 4>0)oSVI dsgill" 1aad 3,9 ol cau dyoill
ooVl olelain] (8 logw Y oLV I Loyl gea0 _Joall gaizall G5 jolaiall 1id (409 (219 awsi g ,all)
0oleill 295 o oSow a8 LSl il Alwe) dniasiell saxioll

i) 500 doslal dwo o)l Jini 2022 40905/ sl i (9 pao 9 rdsiw il Glial (COP27) dad
o0l> @93 ¢ i puwl  Jow | L ,SI G9Sy Ol call Lyl ] 3g)9 .Gyl BlasY oo Jl=all
aslus] 53" Ol Jol Lle (Gupl adlasl (99 plial ki olin HbYI-63xinll podl adlasl (8 lgiac (o Sylall
a8l B2 §ui> 2z (165 s @2a)l) "olucdl lgllggums o3k Lo JSo cla gl puriuslly ol oall
o U9guo Goles iy 0> Lo ol dgio a2 50 1.5 I 6,13l a5 glas)l oo Al (8 Jisiall Gy,
Sblasl Juai) Boab 58T 0885 0ly J9Nl Soims Lo 83320 Sladlus 91 Lo lolas pasd J9al gro>
2lYlg NgiwVl 23l “yuss” dlus gl .oLYI 518 ac il azg e e a5 Jl )l pulis Yl oljle
aJl Lol guaz) dlolSinll dy uindl dgeiilly dasudsll oLVl o a0 auny olsl L8 6Ll blasl Sy
sl Szl chaall plaidVlg Goliaill leg o3xly dibaally adodumall Lo posy jolas 929 cdddidimally
SIEI all 0> 650 comindall o W (@ Ll dialy OlusYl o 2g9dl 098 Ol e o JS wlal e
il aols (Jasll oluaiis JDlxi ol Sey Y il 138 wasi syl Jexil [3]"0%5 ally il aio sl
Eliadl ki o pB e o LiST 1955 il Jlasl

o9 il Lloill padiw ooy >/JOVI Geils (9 1aiS 9 rdeiw _ill (COP15) _>gloull goiill dad (D,9.,9
o> . wlizVl Joliaile diwl plaidl o @8l BLbLYI é3a%io 612> adlasl il dogo w9 & logSI

- “lel aSui” J 5l o asall @dg) [4]"eMoVls d>llg ga> 19 LSl I gl «Jugll) doyasll daoSl
eliy :JoV tdpus ) i5obo dy)l Lle gaw ol Ll Joal senig LLas calll ol Llacl il - >0)gull ggull
c>0loull g0l Glaad axdl8s 1 Wl . >eloull ol 3] J21 oo all plizv sVl Joxill pioly (V31 Lulwl
138 e00 9 sallell Goliail] e 1l . dolsiwe ddyjlay Gulll ollis] auliy aisleiwly ale blax)l acsg
Bleaall LoliaVl e 580l gl i bl oy e _olle L3 68 >gloull goiill Ol @8lgll

o idly il LS koYl Ol Jio 2 eloull g0l GIaad (o (@B e o ST yiall (i s2ally

oblally oy lasidly izl oS — Sl a)loiiwdl oS uidl o ol ol all puwly 41" :ells sl
osouss 2995 0l9 e Hle VI cugli w8gi Lo (JUlg ddo )l Lol Vg oLl o edgi ol — &,3eVlg
I5]"eligdly Lol

il @skaidl 5 aisll Joull e (51 (o oS sl dole dluy) " 20eSu] 1un" 39201 D jizi I o Say ¥
clslasll o ajall 3535 Ol lgio dlas; (29sSVI (138 ol Giall (B B8 (o LisT Slil o
®392> 315 dojll wlel,2 ¥l I adloYl «Jouiy 1309 .COP159 COP27 (indll o0 JS 8 é>galnll

aojl o SVl el Jozi ol il Llaidl [ad sVl Joall ially _Jlall acdl pyadiy D3gcg, cldgll

Ui o2odondl geill lax) Jlall aedl o ajall U9 dc,udl az9 e il sy s ] @8LoYL g lioll
oSor Y ooVl Guelss (52 cawsi @2 4all @21)) “@glaio” 9J9 6,mS o l9sumo L) Lolaidl el JSYI ¢ lalll
das” J Jos ol dhivg e o3 . pwl> Jazs pssi ol laex lule ooy - Jagll o luuelad buw ooSy o

(61 cawsi g2l g21)) el

cuusi 2> pall @215) il 6,V COP15 9 COP27 ylind)l a>g5 ol J21 (o Jai) Jid aasl ¢o5 SN



20

ehi=ll a0 d9bglall 535 (5 2022 oo/ jgas 16 pgs LMWl (5 li>gs Guadll S5l L5 g, 9 oo
JooSIl S 6w

st 9

1970 sadeil sl (i 16 cdcl, o dyicYl dabrio _JI dals g>1, [1]
2002 gdosljoai 10 cole elé) (I Lulgs Ligy Lupaill [2]

il oLy dyy oYl @8laVI (S SULbW opisally uoludll saisall 925 plelly olayl elé) (S aals [3]
2021 4,951/ J9VI i COP26). 4) _ > liall

2020 juoinw/Jobl 1 cdgdsdl dliell J>1 o 6Mall _all2)] ool duwlio 9 dlus) [4]

2021 981 IV (i 16 il U, _JI @l [5]
[01107-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0547-XX.02]



