SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0050
Domenica 23.01.2022

Santa Messa celebrata dal Santo Padre Francesco in occasione della |ll Giornata della Parola di
Dio

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Alle ore 9.30 di questa mattina, 1l Domenica del Tempo Ordinario, il Santo Padre Francesco ha celebrato la
Santa Messa nella Basilica Vaticana in occasione della Il Giornata della Parola di Dio.

Nel corso della Celebrazione Eucaristica, per la prima volta, con un nuovo rito preparato dalla Congregazione
per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, il Papa ha conferito a uomini e donne laici provenienti da
diversi Paesi del mondo il ministero del Lettorato e il ministero del Catechista.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che Papa Francesco ha pronunciato dopo la proclamazione del Vangelo:

Omelia del Santo Padre




2

Nella prima Lettura e nel Vangelo troviamo due gesti paralleli: il sacerdote Esdra pone in alto il libro della legge
di Dio, lo apre e lo proclama davanti a tutto il popolo; Gesu, nella sinagoga di Nazaret, apre il rotolo della Sacra
Scrittura e legge un passo del profeta Isaia davanti a tutti. Sono due scene che ci comunicano una realta
fondamentale: al centro della vita del popolo santo di Dio e del cammino della fede non ci siamo noi, con le
nostre parole. Al centro c’é€ Dio con la sua Parola.

Tutto ha avuto inizio dalla Parola che Dio ci ha rivolto. In Cristo, sua Parola eterna, il Padre «ci ha scelti prima
della creazione del mondo» (Ef 1,4). Con la sua Parola ha creato I'universo: «Egli parlo e tutto fu creato» (Sal
33,9). Fin dai tempi antichi ci ha parlato per mezzo dei profeti (cfr Eb 1,1); infine, nella pienezza del tempo (cfr
Gal 4,4), ha mandato a noi la sua stessa Parola, il Figlio unigenito. Per questo, terminata la lettura di Isaia, Gesu
nel Vangelo annuncia qualcosa di inaudito: «Oggi si & compiuta questa Scrittura» (Lc 4,21). Si &€ compiuta: la
Parola di Dio non & piu una promessa, ma si € realizzata. In Gesu si € fatta carne. Per opera dello Spirito Santo
€ venuta ad abitare in mezzo a noi e vuole dimorare in noi, per colmare le nostre attese e sanare le nostre ferite.

Sorelle e fratelli, teniamo lo sguardo fisso su Gesu, come la gente nella sinagoga di Nazaret (cfr v. 20) — lo
guardavano, era uno di loro: quale novita? Cosa fara, questo, di cui si parla tanto? — e accogliamo la sua Parola.
Meditiamone oggi due aspetti tra loro legati: /a Parola svela Dio e la Parola ci porta all'uomo. E al centro: svela
Dio e ci porta all'uomo.

Anzitutto /a Parola svela Dio. Gesu, all'inizio della sua missione, commentando quel determinato passo del
profeta Isaia, annuncia una scelta precisa: € venuto per la liberazione dei poveri e degli oppressi (cfr v. 18).
Cosi, proprio attraverso le Scritture, ci svela il volto di Dio come di Colui che si prende cura della nostra poverta
ed ha a cuore il nostro destino. Non & un padrone arroccato nei cieli — quellimmagine di Dio brutta, no, non &
cosi — ma un Padre che segue i nostri passi. Non € un freddo osservatore distaccato e impassibile, un Dio
“matematico”. E il Dio-con-noi, che si appassiona alla nostra vita e si coinvolge fino a piangere le nostre lacrime.
Non € un dio neutrale e indifferente, ma lo Spirito amante dell’'uomo, che ci difende, ci consiglia, prende
posizione a nostro favore, si mette in gioco, si compromette con il nostro dolore. Sempre ¢ presente Ili. Ecco «il
lieto annuncio» (v. 18) che Gesu proclama davanti allo sguardo stupito di tutti: Dio € vicino e si vuole prendere
cura di me, di te, di tutti. E questo ¢ il tratto di Dio: vicinanza. Lui stesso si definisce cosi; dice al popolo, nel
Deuteronomio: “Quale popolo ha i suoi déi vicini a sé, come io sono vicino a te?” (cfr Dt 4,7). Il Dio vicino, con
quella vicinanza che &€ compassionevole e tenera, vuole sollevarti dai pesi che ti schiacciano, vuole riscaldare il
freddo dei tuoi inverni, vuole illuminare le tue giornate oscure, vuole sostenere i tuoi passi incerti. E lo fa con la
sua Parola, con la quale ti parla per riaccendere |la speranza dentro le ceneri delle tue paure, per farti ritrovare la
gioia nei labirinti delle tue tristezze, per riempire di speranza I'amarezza delle solitudini. Ti fa andare, ma non in
un labirinto: ti fa andare nel cammino, per trovarlo di piu, ogni giorno.

Fratelli, sorelle, chiediamoci: portiamo dentro al cuore questa immagine liberante di Dio, il Dio vicino, il Dio
compassionevole, il Dio tenero? Oppure lo pensiamo come un giudice rigoroso, un rigido doganiere della nostra
vita? La nostra € una fede che genera speranza e gioia 0 — mi domando, tra noi — € ancora zavorrata dalla
paura, una fede paurosa? Quale volto di Dio annunciamo nella Chiesa? Il Salvatore che libera e guarisce o il Dio
Temibile che schiaccia sotto i sensi di colpa? Per convertirci al vero Dio, Gesu ci indica da dove partire: dalla
Parola. Essa, raccontandoci la storia d’amore di Dio per noi, ci libera dalle paure e dai preconcetti su di Lui, che
spengono la gioia della fede. La Parola abbatte i falsi idoli, smaschera le nostre proiezioni, distrugge le
rappresentazioni troppo umane di Dio e ci riporta al suo volto vero, alla sua misericordia. La Parola di Dio nutre
e rinnova la fede: rimettiamola al centro della preghiera e della vita spirituale! Al centro, la Parola che ci rivela
come € Dio. La Parola che ci fa vicini a Dio.

E ora il secondo aspetto: la Parola ci porta all'uomo. Ci porta a Dio e ci porta al’'uomo. Proprio quando
scopriamo che Dio & amore compassionevole, vinciamo la tentazione di chiuderci in una religiosita sacrale, che
si riduce a culto esteriore, che non tocca e non trasforma la vita. Questa & idolatria. Idolatria nascosta, idolatria
raffinata, ma ¢ idolatria. La Parola ci spinge fuori da noi stessi per metterci in cammino incontro ai fratelli con la
sola forza mite delllamore liberante di Dio. Nella sinagoga di Nazaret Gesu ci rivela proprio questo: Egli € inviato
per andare incontro ai poveri — che siamo tutti noi — e liberarli. Non & venuto a consegnare un elenco di norme o
ad officiare qualche cerimonia religiosa, ma €& sceso sulle strade del mondo a incontrare 'umanita ferita, ad
accarezzare i volti scavati dalla sofferenza, a risanare i cuori affranti, a liberarci dalle catene che ci imprigionano



I'anima. In questo modo ci rivela qual € il culto piu gradito a Dio: prendersi cura del prossimo. E dobbiamo
tornare su questo. Nel momento in cui nella Chiesa ci sono le tentazioni della rigidita, che € una perversione, e
si crede che trovare Dio € diventare piu rigidi, piu rigidi, con piu norme, le cose giuste, le cose chiare... Non &
cosi. Quando noi vedremo proposte di rigidita, pensiamo subito: questo € un idolo, non & Dio. Il nostro Dio non &
COsiI.

Sorelle e fratelli, la Parola di Dio ci cambia — la rigidita non ci cambia, ci nasconde —; la Parola di Dio ci cambia
penetrando nell’anima come una spada (cfr Eb 4,12). Perché, se da una parte consola, svelandoci il volto di Dio,
dall’altra provoca e scuote, riportandoci alle nostre contraddizioni. Ci mette in crisi. Non ci lascia tranquilli, se a
pagare il prezzo di questa tranquillita € un mondo lacerato dall’ingiustizia e dalla fame, e a farne le spese sono
sempre i piu deboli. Sempre pagano i piu deboli. La Parola mette in crisi quelle nostre giustificazioni che fanno
dipendere cid che non va sempre da altro e dagli altri. Quanto dolore sentiamo nel vedere i nostri fratelli e
sorelle morire sul mare perché non li lasciano sbarcare! E questo, alcuni lo fanno in nome di Dio. La Parola di
Dio ci invita a uscire allo scoperto, a non nasconderci dietro la complessita dei problemi, dietro il “non c’€ niente
da fare”, “é€ un problema loro”, “& un problema suo”, o il “che cosa posso farci io?”, “lasciamoli li”. Ci esorta ad
agire, a unire il culto di Dio e la cura dell'uomo. Perché la sacra Scrittura non ci & stata data per intrattenerci, per
coccolarci in una spiritualita angelica, ma per uscire incontro agli altri e accostarci alle loro ferite. Ho parlato
della rigidita, di quel pelagianesimo moderno, che € una delle tentazioni della Chiesa. E quest’altra, cercare una
spiritualita angelica, € un po’ I'altra tentazione di oggi: i movimenti spirituali gnostici, lo gnosticismo, che ti
propone una Parola di Dio che ti mette “in orbita” e non ti fa toccare la realta. La Parola che si & fatta carne (cfr
Gv 1,14) vuole diventare carne in noi. Non ci astrae dalla vita, ma ci immette nella vita, nelle situazioni di tutti i
giorni, nell’ascolto delle sofferenze dei fratelli, del grido dei poveri, delle violenze e delle ingiustizie che feriscono
la societa e il pianeta, per non essere cristiani indifferenti, ma operosi, cristiani creativi, cristiani profetici.

«Oggi - dice Gesu - si & compiuta questa Scrittura» (Lc 4,21). La Parola vuole prendere carne oggi, nel tempo
che viviamo, non in un futuro ideale. Una mistica francese del secolo scorso, che ha scelto di vivere il Vangelo
nelle periferie, ha scritto che la Parola del Signore non & «“lettera morta”: essa & spirito e vita. [...] L’acustica che
la Parola del Signore esige da noi € il nostro “oggi”: le circostanze della nostra vita quotidiana e le necessita del
nostro prossimo» (M. Delbrél, La gioia di credere, Gribaudi, Milano 1994, 258). Chiediamoci allora: vogliamo
imitare Gesu, diventare ministri di liberazione e di consolazione per gli altri, attuare la Parola? Siamo una Chiesa
docile alla Parola? Una Chiesa portata all’ascolto degli altri, impegnata a tendere la mano per sollevare i fratelli
e le sorelle da cio che li opprime, per sciogliere i nodi delle paure, liberare i piu fragili dalle prigioni della poverta,
della stanchezza interiore e dalla tristezza che spegne la vita? Vogliamo questo?

In questa celebrazione alcuni nostri fratelli e sorelle vengono istituiti lettori e catechisti. Sono chiamati al compito
importante di servire il Vangelo di Gesu, di annunciarlo affinché la sua consolazione, la sua gioia e la sua
liberazione raggiungano tutti. Questa & anche la missione di ciascuno di noi: essere annunciatori credibili, profeti
della Parola nel mondo. Percio, appassioniamoci alla Sacra Scrittura, lasciamoci scavare dentro dalla Parola,
che svela la novita di Dio e porta ad amare gli altri senza stancarsi. Rimettiamo la Parola di Dio al centro della
pastorale e della vita della Chiesa! Cosi saremo liberati da ogni pelagianesimo rigido, da ogni rigidita, e saremo
liberati dall’illusione di spiritualita che ti mettono “in orbita” senza avere cura dei fratelli e delle sorelle.
Rimettiamo la Parola di Dio al centro della pastorale e della vita della Chiesa. Ascoltiamola, preghiamola,
mettiamola in pratica.

[00100-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Dans la premiére lecture et dans I'Evangile, nous trouvons deux gestes paralléles: le prétre Esdras place le livre
de la loi de Dieu en hauteur, I'ouvre et le proclame devant tout le peuple; Jésus, dans la synagogue de
Nazareth, ouvre le rouleau de I'Ecriture Sainte et lit un passage du prophéte Isaie devant tout le monde. Ce sont
deux scenes qui nous communiquent une réalité fondamentale: ce n’est pas nous, avec nos paroles, qui
sommes au centre de la vie du peuple saint de Dieu et du chemin de la foi. Au centre, se trouve Dieu avec sa
Parole.



4

Tout a commencé par la Parole que Dieu nous a adressée. Dans le Christ, sa Parole éternelle, le Pére «nous a
choisis avant la fondation du monde» (Ep 1, 4). Par sa Parole, il a créé l'univers: «ll parla, et ce qu'il dit exista »
(Ps 33, 9). Depuis les temps anciens, il nous a parlé par les prophetes (He 1, 1); enfin, dans la plénitude des
temps (Ga 4, 4), il nous a envoyé sa propre Parole, le Fils unique. C’est pourquoi, une fois terminée la lecture
d’Isaie, Jésus annonce dans I'Evangile quelque chose d’inouie: «Aujourd’hui s’accomplit ce passage de
I'Ecriture» (Lc 4,21). Elle s’est accomplie: la Parole de Dieu n’est plus une promesse, mais elle s’est réalisée.
Elle s’est incarnée en Jésus. Par I'action de I'Esprit Saint, elle est venue habiter parmi nous et elle veut
demeurer en nous, pour combler nos attentes et guérir nos blessures.

Sceurs et fréres, comme les gens dans la synagogue de Nazareth, gardons les yeux fixés sur Jésus (cf. v. 20) —
ils le regardaient, il était 'un d’eux: quelle nouveauté? Que fera celui dont on parle beaucoup? - et accueillons
sa Parole. Aujourd’hui, méditons-en deux aspects liés entre eux: la Parole révéle Dieu et la Parole nous conduit
a 'homme. Elle est au centre: elle révele Dieu et nous conduit a ’'homme.

Premiérement, la Parole révele Dieu. Au début de sa mission, Jésus, en commentant ce passage du prophéte
Isaie, annonce un choix précis: il est venu pour la libération des pauvres et des opprimés (cf. v. 18). Ainsi, il
nous révéle a travers les Ecritures le visage de Dieu comme de Celui qui prend soin de notre pauvreté et qui a a
cceur notre destin. Il n'est pas un patron dans le ciel — cette mauvaise image de Dieu, non, ce n’est pas comme
¢a — mais un Pére qui accompagne nos pas. Il n'est pas un observateur froid, détaché et impassible, un Dieu
“‘mathématique”. Il est le Dieu-avec-nous, qui se passionne pour notre vie et s'implique jusqu’a pleurer de nos
larmes. Il n’est pas un dieu neutre et indifférent, mais I'Esprit brilant d’amour pour 'homme, qui nous défend,
nous conseille, prend position en notre faveur, s'implique et se laisse affecter par notre douleur. Il est toujours la
présent. Voici «la bonne nouvelle» (v. 18) que Jésus proclame, au regard étonné de tous: Dieu est proche et
veut prendre soin de moi, de toi, de tous. Et c'est le caractére de Dieu: la proximité. Il se définit ainsi; il dit au
peuple, dans le Deutéronome : “Quel peuple a ses dieux proches de lui, comme moi je suis proche de toi?” (cf.
Dt4, 7). Le Dieu qui est proche, avec cette proximité compatissante et tendre, veut te soulager des fardeaux qui
t'écrasent, il veut réchauffer le froid de tes hivers, il veut éclairer tes journées sombres, il veut soutenir tes pas
incertains. Et il le fait avec sa Parole, avec laquelle il te parle pour raviver I'espoir dans les cendres de tes peurs,
pour te faire retrouver la joie dans les labyrinthes de tes tristesses, pour remplir d'espérance I'amertume de
solitude. |l te fait avancer, mais pas dans un labyrinthe: il te fait parcourir le chemin, pour le trouver davantage,
chaque jour.

Freres et sceurs, demandons-nous: portons-nous dans notre coeur cette image libératrice de Dieu, le Dieu
proche, le Dieu compatissant, le Dieu tendre? Ou bien le considérons-nous comme un juge rigoureux de notre
vie, un douanier rigide? Notre foi est-elle porteuse d’espérance et de joie ou bien — je me demande, entre nous —
est-elle encore travaillée par la peur, une foi craintive? Quel visage de Dieu annongons-nous dans I'Eglise? Le
Sauveur qui libére et guérit ou le Dieu redoutable qui écrase sous la culpabilité? Pour nous convertir au vrai
Dieu, Jésus nous montre par ou commencer: par la Parole. Celle-ci, en nous racontant I'histoire de 'amour de
Dieu pour nous, nous libére des peurs et des idées précongues a son sujet, qui éteignent la joie de la foi. La
Parole brise les fausses idoles, démasque nos projections, détruit les représentations trop humaines de Dieu et
Nnous ramene a son vrai visage, a sa miséricorde. La Parole de Dieu nourrit et renouvelle la foi: remettons-la au
centre de la priére et de la vie spirituelle! Au centre, la Parole qui nous réveéle qui est Dieu, la Parole qui nous
rapproche de Dieu.

Et maintenant le second aspect: la Parole nous conduit a 'homme. Elle nous conduit a Dieu et elle nous conduit
a ’homme. Au moment méme ou nous découvrons que Dieu est amour compatissant, nous surmontons la
tentation de nous enfermer dans une religiosité sacrale qui se réduit a un culte extérieur, qui ne touche ni ne
transforme la vie. C’est de l'idolatrie. Une idolatrie cachée, une idolatrie raffinée, mais c’est de l'idolatrie. La
Parole nous pousse a sortir de nous-mémes pour aller a la rencontre de nos fréres avec la seule et douce force
de 'amour libérateur de Dieu. Dans la synagogue de Nazareth, Jésus nous le révele: Il est envoyé a la
rencontre des pauvres — que nous sommes tous — pour les libérer. |l n’est pas venu remettre une liste de normes
ni présider une cérémonie religieuse, mais il est descendu dans les rues du monde pour rencontrer ’lhumanité
blessée, caresser les visages creusés par la souffrance, guérir les coeurs brisés, nous libérer des chaines qui
emprisonnent notre &me. Il nous révéle ainsi quel culte est le plus agréable a Dieu: prendre soin du prochain. Et
nous devons revenir a cela. Quand dans I'Eglise il y a les tentations de la rigidité, qui est une perversion, et



5

qu'on croit que trouver Dieu c'est de devenir plus rigide, plus rigide, avec plus de normes, les choses justes, les
choses claires... Il n'en est rien. Lorsque nous verrons des propositions de rigidité, disons-nous tout de suite:
c'est une idole, ce n'est pas Dieu. Notre Dieu n'est pas comme ¢a.

Sceurs et freéres, la Parole de Dieu nous transforme — la rigidité ne nous transforme pas, elle nous cache —; la
Parole de Dieu nous transforme en pénétrant 'ame comme une épée (cf. He 4, 12). Car si d’'un c6té elle console
en nous révélant le visage de Dieu, de I'autre elle nous provoque et nous ébranle en nous ramenant a nos
contradictions. Elle nous met en crise. Elle ne nous laissera pas tranquilles, si un monde déchiré par I'injustice et
par la faim fait les frais de cette tranquillité, ou les plus faibles paient toujours le prix fort. Les plus faibles paient
toujours. La Parole met en crise nos justifications qui font toujours dépendre ce qui ne va pas d'un autre et des
autres. Quelle douleur nous ressentons de voir nos fréres et sceurs mourir en mer parce qu'ils ne les laissent
pas débarquer! Et cela, certains le font au nom de Dieu. La Parole de Dieu nous invite a sortir, a ne pas nous
cacher derriere la complexité des problémes, derriére le “il n'y a rien a faire”, “c’est leur probléme”, “c’est son
probléme” ou le “qu’est-ce que je peux y faire?”, “laissons-les la-bas”. Elle nous exhorte a agir, a unir le culte de
Dieu et le soin de 'homme. Car I'Ecriture Sainte ne nous a pas été donnée pour nous divertir, nous chouchouter
dans une spiritualité angélique, mais pour aller a la rencontre des autres et nous approcher de leurs blessures.
J'ai parlé de rigidité, de ce pélagianisme moderne, qui est I'une des tentations de I'Eglise. Et cette autre, a la
recherche d'une spiritualité angélique, c'est un peu l'autre tentation d'aujourd'hui: les mouvements spirituels
gnostiques, le gnosticisme, qui te propose une Parole de Dieu qui te met "en orbite" et ne te laisse pas toucher a
la réalité. Le Verbe qui s’est fait chair (cf. Jn 1, 14) veut s’incarner en nous. Elle ne fait pas abstraction de la vie,
mais nous situe dans la vie, dans les situations de tous les jours, a I'écoute de la souffrance de nos fréres, du cri
des pauvres, des violences et des injustices qui blessent la société et la planéte, pour que nous ne soyons pas
des chrétiens indifférents, mais actifs, des chrétiens créatifs, des chrétiens prophétiques.

«Aujourd'hui - dit Jésus - s’accomplit ce passage de I'Ecriture» (Lc 4, 21). La Parole veut prendre chair
aujourd’hui, dans le temps ou nous vivons, et non dans un avenir idéal. Une mystique frangaise du siecle
dernier, qui avait choisi de vivre 'Evangile dans les périphéries, a écrit que la Parole du Seigneur n’est pas une
«“lettre morte”: elle est esprit et vie. [...] L’acoustique que la Parole du Seigneur exige de nous est notre
“aujourd’hui”: les circonstances de notre vie quotidienne et les besoins de notre prochain» (M. Debrél, La joie de
croire, Gribaudi, Milan 1994, p. 258). Demandons-nous donc: voulons-nous imiter Jésus, devenir des ministres
de la libération et de la consolation pour les autres, actualiser la Parole? Sommes-nous une Eglise docile & la
Parole? Sommes-nous une Eglise a I'écoute des autres, qui s’engage a tendre la main pour libérer nos fréres et
sceurs de ce qui les opprime, pour dénouer les nceuds de la peur, pour libérer les plus fragiles des prisons de la
pauvreté, de la lassitude intérieure et de la tristesse qui éteint la vie ? Voulons-nous cela?

Dans cette célébration, certains de nos fréres et sceurs seront institués lecteurs et catéchistes. lls sont appelés
a la tache importante de servir 'Evangile de Jésus, de 'annoncer pour que sa consolation, sa joie et sa
libération parviennent a tous. C’est aussi la mission de chacun d’entre nous: étre des hérauts crédibles, des
prophétes de la Parole dans le monde. Soyons donc passionnés par I'Ecriture Sainte, laissons-nous pénétrer
par la Parole qui révéle la nouveauté de Dieu et nous conduit a aimer les autres sans nous lasser. Remettons la
Parole de Dieu au centre de la pastorale et de la vie de I'Eglise! Ainsi nous serons libérés de tout pélagianisme
rigide, de toute rigidité, et nous serons libérés de l'illusion des spiritualités qui te mettent “en orbite” sans prendre
soin des fréres et des sceurs. Remettons la Parole de Dieu au centre de la pastorale et de la vie de I'Eglise.

Ecoutons-la, prions-la, mettons-la en pratique.
[00100-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

In the first reading and in the Gospel, we find two parallel acts. Ezra the priest lifts up the book of the law of God,
opens it and reads it aloud before the people. Jesus, in the synagogue of Nazareth, opens the scroll of the
Sacred Scripture and reads a passage of the prophet Isaiah in the presence of all. Both scenes speak to us of a
fundamental reality: at the heart of the life of God’s holy people and our journey of faith are not ourselves and



our own words. At its heart is God and his word.

Everything started with the word that God spoke to us. In Christ, his eternal Word, the Father “chose us before
the foundation of the world” (Eph 1:4). By that Word, he created the universe: “he spoke, and it came to be” (Ps
33:9). From of old, he spoke to us through the prophets (cf. Heb 1:1), and finally, in the fullness of time (cf. Gal
4:4), he sent us that same Word, his only-begotten Son. That is why, in the Gospel, after reading from Isaiah,
Jesus says something completely unexpected: “Today this scripture has been fulfilled” (Lk 4:21). Fulfilled: the
word of God is no longer a promise, but is now fulfilled. In Jesus, it has taken flesh. By the power of the Holy
Spirit, it has come to dwell among us and it desires to continue to dwell in our midst, in order to fulfil our
expectations and to heal our wounds.

Sisters and brothers, let us keep our gaze fixed on Jesus, like those in the synagogue of Nazareth (cf. v. 20).

They kept looking at him, for he was one of them, and asking, “What is this novelty? What will he do, this one,
about whom everyone is speaking?” And let us embrace his word. Today let us reflect on two interconnected

aspects of this: the word reveals God and the word leads us to man. The word is at the centre: it reveals God
and leads us to man.

First, the word reveals God. Jesus, at the beginning of his mission, commenting on the words of the prophet
Isaiah, announces a clear decision: he has come to liberate the poor and the oppressed (cf. v. 18). In this way,
precisely through the scriptures, he reveals the face of God as one who cares for our poverty and takes to heart
our destiny. God is not an overlord (padrone), aloof and on high — an ugly but untrue image of God — but a
Father (Padre) who follows our every step. He is no cold bystander, detached and impassible, a “God of
mathematics”. He is God-with-us, passionately concerned about our lives and engaged in them, even sharing
our tears. He is no neutral and indifferent god, but the Spirit, the lover of mankind, who defends us, counsels us,
defends us, sustains us and partakes of our pain. He is always present. This is the “good news” (v. 18) that
Jesus proclaims to the amazement of all: God is close at hand, and he wants to care for me and for you, for
everyone. That is how God is: close. He even defines himself as closeness. In Deuteronomy, he says to the
people: “What other people has gods as close to them as | am to you?” (cf. Deut 4:7). A God of closeness, of
compassionate and tender closeness. He wants to relieve the burdens that crush you, to warm your wintry
coldness, to brighten your daily dreariness and to support your faltering steps. This he does by his word, by the
word he speaks to rekindle hope amid the ashes of your fears, to help you rediscover joy in the labyrinths of your
sorrows, to fill with hope your feelings of solitude. He makes you move forward, not in a labyrinth, but on a daily
journey to find him.

Brothers and sisters: let us ask ourselves: do we bear within our hearts this liberating image of God, the God of
closeness, compassion and tenderness, or do we think of him as a merciless judge, an accountant who keeps a
record of every moment of our lives? Is ours a faith that generates hope and joy, or, among us, a faith still
weighed down by fear, a fearful faith? What is the face of God that we proclaim in the Church? The Saviour who
liberates and heals, or the Terrifying God who burdens us with feelings of guilt? In order to convert us to the true
God, Jesus shows us where to start: from his word. That word, by telling us the story of God’s love for us,
liberates us from the fears and preconceptions about him that stifle the joy of faith. That word overthrows false
idols, unmasks our projections, destroys our all too human images of God and brings us back to see his true
face, his mercy. The word of God nurtures and renews faith: let us put it back at the centre of our prayer and our
spiritual life! Let us put at the centre the word that reveals to us what God is like. The word that draws us close to
God.

Now the second aspect: the word leads us to man. To God and to man. Precisely when we discover that God is
compassionate love, we overcome the temptation to shut ourselves up in a religiosity reduced to external
worship, one that fails to touch and transform our lives. This is idolatry, hidden and refined, but idolatry all the
same. God’s word drives us to go forth from ourselves and to encounter our brothers and sisters solely with the
quiet power of God'’s liberating love. That is exactly what Jesus shows us in the synagogue of Nazareth: he has
been sent forth to the poor — all of us — to set them free. He has not come to deliver a set of rules or to officiate at
some religious ceremony; rather, he has descended to the streets of our world in order to encounter our
wounded humanity, to caress faces furrowed by suffering, to bind up broken hearts and to set us free from
chains that imprison the soul. In this way, he shows us the worship most pleasing to God: caring for our



7

neighbour. We need to come back to this. Whenever in the Church there are temptations to rigidity, which is a
perversion, whenever we think that finding God means becoming more rigid, with more rules, right things, clear
things... it is not the way. When we see proposals of rigidity, let us think immediately: this is an idol, it is not God.
Our God is not that way.

Sisters and brothers, the word of God changes us. Rigidity does not change us, it hides us; the word of God
changes us. It penetrates our soul like a sword (cf. Heb 4:12). If, on the one hand it consoles us by showing us
the face of God, on the other, it challenges and disturbs us, reminding us of our inconsistencies. It shakes us up.
It does not bring us peace at the price of accepting a world rent by injustice and hunger, where the price is
always paid by the weakest. They always end up paying. God’s word challenges the self-justification that makes
us blame everything that goes wrong on other persons and situations. How much pain do we feel in seeing our
brothers and sisters dying at sea because no one will let them come ashore! And some people do this in God’s
name. The word of God invites us to come out into the open, not to hide behind the complexity of problems,
behind the excuse that “nothing can be done about it” or “it's somebody else’s problem”, or “what can | do?”,
“leave them there”. The word of God urges us to act, to combine worship of God and care for man. For sacred
scripture has not been given to us for our entertainment, to coddle us with an angelic spirituality, but to make us
go forth and encounter others, drawing near to their wounds. | spoke of rigidity, that modern pelagianism that is
one of the temptations of the Church. And this other temptation, that of seeking an angelic spirituality, is to some
extent the other temptation today: gnostic movements, a gnosticism, that proposes a word of God that puts you
“in orbit” and does not make you touch reality. The Word that became flesh (cf. Jn 1:14) wishes to become flesh
in us. His word does not remove us from life, but plunges us into life, into everyday life, into listening to the
sufferings of others and the cry of the poor, into the violence and injustice that wound society and our world. It
challenges us, as Christians, not to be indifferent, but active, creative Christians, prophetic Christians.

“Today’ — says Jesus — “this scripture has been fulfilled” (Lk 4:21). The Word wishes to take flesh today, in the
times in which we are living, not in some ideal future. A French mystic of the last century, who chose to
experience the Gospel in the peripheries, wrote that the word of God is not “a ‘dead letter’; it is spirit and life...
The listening that the word of the Lord demands of us is our ‘today’: the circumstances of our daily life and the
needs of our neighbour” (Madeleine Delbrél, La joie de croire, Paris, 1968). Let us ask, then: do we want to
imitate Jesus, to become ministers of liberation and consolation for others, putting the word into action? Are we
a Church that is docile to the word? A Church inclined to listen to others, engaged in reaching out to raise up our
brothers and sisters from all that oppresses them, to undo the knots of fear, to liberate those most vulnerable
from the prisons of poverty, from interior ennui and the sadness that stifles life? Isn’t that what we want?

In this celebration, some of our brothers and sisters will be instituted as readers and catechists. They are called
to the important work of serving the Gospel of Jesus, of proclaiming him, so that his consolation, his joy and his
liberation can reach everyone. That is also the mission of each one of us: to be credible messengers, prophets
of God’s word in the world. Consequently, let us grow passionate about sacred scripture, let us be willing to dig
deep within the word that reveals God’s newness and leads us tirelessly to love others. Let us put the word of
God at the centre of the Church’s life and pastoral activity! In this way, we will be liberated from all rigid
pelagianism, from all rigidity, set free from the illusion of a spirituality that puts you “in orbit”, unconcerned about
caring for our brothers and sisters. Let us put the word of God at the centre of the Church’s life and pastoral
activity. Let us listen to that word, pray with it, and put it into practice.

[00100-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

In der ersten Lesung und im Evangelium finden wir zwei parallele Gesten: Der Priester Esra halt das Buch des
Gesetzes Gottes in die H6he, er 6ffnet es und verkiindet es dem ganzen Volk; Jesus 6ffnet in der Synagoge von
Nazaret die Rolle der Heiligen Schrift und liest allen einen Abschnitt aus dem Buch des Propheten Jesaja vor.
Diese beiden Szenen vermitteln uns etwas Grundlegendes: Im Mittelpunkt des Lebens des heiligen
Gottesvolkes und des Glaubensweges stehen nicht wir mit unseren Worten. Im Mittelpunkt steht Gott mit seinem
Wort.



8

Alles begann mit dem Wort, das Gott an uns gerichtet hat. In Christus, seinem ewigen Wort, hat uns der Vater
»erwahlt vor der Grundlegung der Welt« (Eph 1,4). Mit seinem Wort schuf er das Universum: »Er sprach und es
geschah« (Ps 33,9). Von alters her hat er zu uns durch die Propheten gesprochen (vgl. Hebr 1,1); schlie3lich,
als die Zeit erflllt war (vgl. Gal 4,4), hat er uns sein eigenes Wort, seinen einzigen Sohn, gesandt. Deshalb
verkindet Jesus im Evangelium am Ende seiner Lesung aus dem Buch Jesaja etwas ganz Neues: Heute hat
sich dieses Schriftwort erfillt (vgl. Lk 4,21). Es hat sich erfiillt: Das Wort Gottes ist nicht mehr eine Verheil3ung,
sondern hat sich erflillt. In Jesus ist es Fleisch geworden. Durch die Kraft des Heiligen Geistes ist es
gekommen, um unter uns zu wohnen. Und es will auch in uns wohnen und unsere Erwartungen erfiillen und
unsere Wunden heilen.

Schwestern und Brider, richten wir unseren Blick auf Jesus wie die Menschen in der Synagoge von Nazaret
(vgl. V. 20) — sie musterten ihn, er war einer von ihnen: Ist da etwas Neues? Was wird dieser, iber den man sich
viel erzahlt, hier machen? — und nehmen wir sein Wort an. Wir wollen heute lber zwei miteinander verbundene
Aspekte nachdenken: Das Wort offenbart Gott und das Wort fiihrt uns zum Menschen. Es steht im Mittelpunkt:
Es enthillt Gott und fiihrt uns zum Menschen.

Vor allem offenbart das Wort Gott. Jesus kiindigt zu Beginn seiner Mission in seinem Kommentar zu diesem
Abschnitt des Propheten Jesaja eine klare Entscheidung an: Er ist gekommen, um die Armen und Unterdriickten
zu befreien (vgl. V. 18). So offenbart er uns durch die Heilige Schrift das Antlitz Gottes, der sich um unsere Not
kimmert und dem unser Schicksal am Herzen liegt. Er thront nicht herrschaftlich im Himmel — jenes schlechte
Bild; nein, so ist er nicht — sondern er ist ein Vater, der unseren Weg begleitet. Er ist kein kalter, distanzierter
und teilnahmsloser Beobachter, kein ,mathematischer® Gott. Er ist der Gott-mit-uns, dem unser Leben am
Herzen liegt und der uns so nahe ist, dass er unsere Tranen weint. Er ist kein neutraler und gleichgultiger Gott,
sondern der die Menschen liebende Geist, der uns verteidigt, der uns berat, der fiir uns einsteht, der sich fir uns
einsetzt und sich unserer Schmerzen annimmt. Er ist immer zugegen. Dies ist die »frohe Botschaft« (V. 18), die
Jesus vor den staunenden Mienen aller verkiindet: Gott ist nahe und will sich meiner, deiner und aller
annehmen. Und das ist der Wesenszug Gottes: Nahe. Er selbst definiert sich so. Er sagt zum Volk im Buch
Deuteronomium: ,Welches Volk hatte Gétter, die ihm so nah sind, wie ich euch nah bin* (vgl. Deut 4,7). Der
nahe Gott, will dich mit jener Nahe, die mitleidsvoll und zartlich ist, von den Lasten befreien, die dich erdricken,
er will die Kalte deiner Winter warmen, er will deine dunklen Tage erhellen, er will deine unsicheren Schritte
unterstitzen. Und er tut dies mit seinem Wort, mit dem er zu dir spricht, um die Hoffnung in der Asche deiner
Angste neu zu entfachen, um dich in den Labyrinthen deiner Traurigkeit Freude finden zu lassen, um die
Bitterkeit der Einsamkeit mit Hoffnung zu erfiillen. Er I&sst dich gehen, aber nicht in ein Labyrinth; er I&sst dich
auf dem Weg weitergehen, um ihn &6fter zu sehen, jeden Tag.

Brider und Schwestern, fragen wir uns: Tragen wir dieses befreiende Gottesbild in unserem Herzen, den nahen
Gott, den mitleidsvollen Gott, den zartlichen Gott. Oder sehen wir ihn als strengen Richter, als rigiden Zéliner
unseres Lebens? Ist unser Glaube ein Glaube, der Hoffnung und Freude ausldst, oder — ich frage mich, unter
uns — ist er immer noch von Angst belastet? Welches Gesicht Gottes verkiinden wir in der Kirche? Den Retter,
der befreit und heilt, oder den furchteinfloRenden Gott, der uns mit Schuldgefiihlen erdriickt? Um uns zum
wahren Gott zu bekehren, zeigt uns Jesus, wo wir anfangen missen: beim Wort Gottes. Das Wort, das uns die
Geschichte der Liebe Gottes zu uns erzahlt, befreit uns von Angsten und Vorurteilen tber ihn, die die Freude
des Glaubens ausléschen. Dieses Wort zerschlagt falsche Gotzen, entlarvt unsere Projektionen, zerstoért allzu
menschliche Vorstellungen von Gott und bringt uns zurlick zu seinem wahren Antlitz, zu seiner Barmherzigkeit.
Das Wort Gottes nahrt und erneuert den Glauben. Stellen wir es wieder ins Zentrum unseres Gebets und
unseres geistlichen Lebens! In der Mitte, das Wort, das uns offenbart, wie Gott ist. Das Wort, das uns Gott nahe
bringt.

Kommen wir nun zum zweiten Aspekt: Das Wort fiihrt uns zum Menschen. Es fihrt uns zu Gott, und es fiihrt uns
zum Menschen. Gerade wenn wir entdecken, dass Gott barmherzige Liebe ist, Gberwinden wir die Versuchung,
uns in einer sakralen Religiositat zu verschlieRen, die sich auf einen dufReren Kult reduziert, der das Leben nicht
berlihrt und verandert. Das ist Gotzendienst. Ein versteckter Gotzendienst, ein verfeinerter Gotzendienst, aber
es ist eben Gotzendienst. Das Wort drangt uns, aus uns herauszugehen und unseren Briidern und Schwestern
allein mit der sanften Kraft der befreienden Liebe Gottes zu begegnen. In der Synagoge von Nazaret offenbart
uns Jesus genau dies: Er ist gesandt, um den Armen — das sind wir alle — zu begegnen und sie zu befreien. Er



ist nicht gekommen, eine Liste von Regeln zu verteilen oder die ein oder andere religidse Zeremonie
abzuhalten, sondern er hat sich auf die Strallen der Welt hinabbegeben, um der verwundeten Menschheit zu
begegnen, um die vom Leid gezeichneten Gesichter zu streicheln, um zerbrochene Herzen zu heilen, um uns
von den Ketten zu befreien, die unsere Seelen gefangen halten. Auf diese Weise zeigt er uns, welcher
Gottesdienst Gott am meisten gefallt: die Sorge fir den Nachsten. Dahin mussen wir zurtickkehren. In dem
Augenblick, wo in der Kirche die Versuchung besteht, sich zu verharten, was eine Perversion ist, und man
glaubt, dass Gott zu finden bedeutet, harter zu werden, mit mehr Normen, mehr gerechten Dingen, mehr klaren
Dingen ... So ist es nicht. Wenn wir Ansatze der Verhartung sehen, wird uns sofort klar: Das ist ein Gotze, das
ist nicht Gott. Unser Gott ist nicht so.

Schwestern und Brider, das Wort Gottes verwandelt uns — die Verhartung vermag nicht, uns zu verwandeln, sie
verbarrikadiert uns —; das Wort Gottes verwandelt uns, indem es die Seele wie ein Schwert durchdringt (vgl.
Hebr 4,12). Denn einerseits trostet es uns, indem es uns das Antlitz Gottes offenbart, andererseits provoziert
und erschittert es uns, indem es uns auf unsere Widerspriiche aufmerksam macht. Sie stlrzt uns in eine Krise.
Es lasst uns nicht zur Ruhe kommen, wenn der Preis fir diese Ruhe eine von Ungerechtigkeit und Hunger
zerrissene Welt ist und immer die Schwachsten daflir bezahlen missen. Immer zahlen es die Schwéchsten. Das
Wort Gottes stellt unsere Rechtfertigungen infrage, die bei allem, was verkehrt lauft, immer etwas anderes und
andere dafir verantwortlich machen. Wieviel Schmerz empfinden wir, wenn wir unsere Briider und Schwestern
im Meer sterben sehen, weil man sie nicht an Land lasst! Und das tun einige im Namen Gottes. Das Wort Gottes
I&dt uns ein, aus der Deckung zu kommen und uns nicht hinter der Komplexitat der Probleme zu verstecken,
hinter einem ,Da kann man nichts machen®, ,Das ist deren Problem®, ,Das ist sein Problem*, oder einem ,Was
kann ich da schon ausrichten?”, ,Lassen wir sie dort zurtick®. Es mahnt uns zu handeln und den Gottesdienst
und den Dienst am Menschen als Einheit zu sehen. Denn die Heilige Schrift ist uns nicht gegeben worden, um
uns zu unterhalten oder uns mit einer engelhaften Spiritualitat zu verhatscheln, sondern damit wir hinausgehen
und den anderen begegnen und uns ihren Wunden zuwenden. Ich habe von der Verhartung gesprochen, jenes
modernen Pelagianismus, der eine der Versuchungen der Kirche ist. Und jene andere, eine engelsgleiche
Spiritualitdt anzustreben, ist ein wenig die andere Versuchung heute: die geistlichen Bewegungen der Gnosis,
der Gnostizismus, der dir ein Wort Gottes vorlegt, das dich ,in den Orbit schie3t* und dich nicht auf dem Boden
der Realitat I&sst. Das Wort, das Fleisch geworden ist (vgl. Joh 1,14), will in uns Fleisch werden. Es nimmt uns
nicht aus dem Leben heraus, sondern stellt uns ins Leben hinein, in die alltaglichen Situationen, es lasst uns auf
die Leiden unserer Brider und Schwestern héren, auf die Hilferufe der Armen, die Gewalt und die
Ungerechtigkeit, die die Gesellschaft und den Planeten verletzen, so dass wir nicht gleichgltige, sondern aktive,
kreative Christen, prophetische Christen sind.

Heute, sagt Jesus, hat sich dieses Schriftwort erflllt (vgl. Lk 4,21). Das Wort will heute Fleisch annehmen, in der
Zeit, in der wir leben, nicht in einer idealen Zukunft. Eine franzdsische Mystikerin des letzten Jahrhunderts, die
sich dafir entschied, das Evangelium an den Peripherien zu leben, schrieb: Das Wort Gottes ist nicht »,toter
Buchstabe®, sondern Geist und Leben. [...] Die Akustik, die das Wort Gottes von uns verlangt, ist unser ,Heute®:
die Umstande unseres taglichen Lebens und die Bediirfnisse unseres Nachsten« (vgl. M. Delbrél, La gioia di
credere, Gribaudi, Mailand 1994, 258). Fragen wir uns also: Wollen wir Jesus nachfolgen, um Diener der
Befreiung und des Trostes fiir andere zu werden? Wollen wir das Wort ausfiihren? Sind wir eine Kirche, die dem
Wort Gottes entspricht? Eine Kirche, die zuhort, die sich bemiht unsere Briider und Schwestern von dem zu
befreien, was sie belastet, die Knoten der Angst zu I6sen, die Schwachsten aus den Gefangnissen der Armut,
der inneren Erschépfung und der Traurigkeit, die das Leben erstickt, zu befreien? Wollen wir das?

In dieser Feier werden einige unserer Briider und Schwestern als Lektoren und Katecheten eingesetzt. Sie sind
mit der wichtigen Aufgabe betraut, dem Evangelium Jesu zu dienen und es zu verkiinden, damit sein Trost,
seine Freude und seine Befreiung alle erreichen. Dies ist auch die Aufgabe eines jeden von uns: glaubwirdige
Verkiinder und Propheten des Wortes Gottes in der Welt zu sein. Lassen wir uns also von der Heiligen Schrift
begeistern, lassen wir uns vom Wort Gottes durchdringen, das die Neuheit Gottes offenbart und uns dazu bringt,
die anderen unermidlich zu lieben. Lasst uns das Wort Gottes wieder ins Zentrum der Pastoral und des
kirchlichen Lebens stellen! So werden wir von jedem starren Pelagianismus, von jeder Verhartung entbunden
sein. Und wir werden von der lllusion einer Spiritualitat befreit, die dich ,in den Orbit* setzt, ohne dich um die
Bruder und Schwestern zu kiimmern. Setzen wir das Wort Gottes wieder in die Mitte unserer Seelsorge und ins
Zentrum des Lebens der Kirche. Horen wir auf das Wort Gottes, nehmen wir es zum Beten und setzen wir es in



10

die Praxis um.

[00100-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

En la primera Lectura y en el Evangelio encontramos dos gestos paralelos: el sacerdote Esdras tomo el libro de
la ley de Dios, lo abrid y lo proclamoé delante de todo el pueblo; Jesus, en la sinagoga de Nazaret, abrio el
volumen de |la Sagrada Escritura y leyd un pasaje del profeta Isaias delante de todos. Son dos escenas que nos
comunican una realidad fundamental: en el centro de la vida del pueblo santo de Dios y del camino de la fe no
estamos nosotros, con nuestras palabras; en el centro esta Dios con su Palabra.

Todo comenz6 con la Palabra que Dios nos dirigié. En Cristo, su Palabra eterna, el Padre «nos eligioé antes de
la creacion del mundo» (Ef 1,4). Con su Palabra creé el universo: «El lo dijo y asi sucedié» (Sal 33,9). Desde la
antigliedad nos habld por medio de los profetas (cf. Hb 1,1); por ultimo, en la plenitud del tiempo, nos envid su
misma Palabra, el Hijo unigénito (cf. Ga 4,4). Por esto, al finalizar la lectura de Isaias, Jesus en el Evangelio
anuncia algo inaudito: «Esta lectura se ha cumplido hoy» (Lc 4,21). Se ha cumplido; la Palabra de Dios ya no es
una promesa, sino que se ha realizado. En Jesus se hizo carne. Por obra del Espiritu Santo habité entre
nosotros y quiere hacernos su morada, para colmar nuestras expectativas y sanar nuestras heridas.

Hermanas y hermanos, tengamos la mirada fija en Jesus, como la gente en la sinagoga de Nazaret (cf. v. 20),
—Ilo miraban, era uno de ellos: ¢ qué novedad? ; qué hara éste, del que tanto se habla?— y acojamos su
Palabra. Meditemos hoy dos aspectos de ella que estan unidos entre si: la Palabra revela a Dios 'y la Palabra
nos lleva al hombre. Ella esta al centro, revela a Dios y nos lleva al hombre.

En primer lugar, la Palabra revela a Dios. Jesus, al comienzo de su mision, comentando ese pasaje especifico
del profeta Isaias, anuncia una opcioén concreta: ha venido para liberar a los pobres y oprimidos (cf. v. 18). De
este modo, precisamente por medio de las Escrituras, nos revela el rostro de Dios como el de Aquel que se
hace cargo de nuestra pobreza y le preocupa nuestro destino. No es un tirano que se encierra en el cielo, esa
es una fea imagen de Dios, sino un Padre que sigue nuestros pasos. No es un frio observador indiferente e
imperturbable, un Dios “matematico”. Es el Dios con nosotros, que se apasiona con nuestra vida y se identifica
hasta llorar nuestras mismas lagrimas. No es un dios neutral e indiferente, sino el Espiritu amante del hombre,
que nos defiende, nos aconseja, toma partido a nuestro favor, se involucra y se compromete con nuestro dolor.
Siempre esta presente alli. Esta es «la buena noticia» (v. 18) que Jesus proclama ante la mirada sorprendida de
todos: Dios es cercano y quiere cuidar de mi, de ti, de todos. Y este es el modo de tratar de Dios: la cercania. El
se define a si mismo de esta manera; dice al pueblo, en Deuteronomio: «¢ Cual es la gran nacién que tenga
dioses tan cercanos como el Sefior, nuestro Dios, cuando lo invocamos?» (cf. Dt4,7). El es un Dios cercano,
compasivo y tierno, quiere aliviarte de las cargas que te aplastan, quiere caldear el frio de tus inviernos, quiere
iluminar tus dias oscuros, quiere sostener tus pasos inciertos. Y lo hace con su Palabra, con la que te habla
para volver a encender la esperanza en medio de las cenizas de tus miedos, para hacer que vuelvas a
encontrar la alegria en los laberintos de tus tristezas, para llenar de esperanza la amargura de tus soledades. El
te hace caminar, no dentro de un laberinto, mas bien por el camino, para encontrarlo cada dia.

Hermanos, hermanas, preguntémonos: ¢ llevamos en el corazén esta imagen liberadora de Dios, del Dios
cercano, compasivo y tierno 0 pensamos que sea un juez riguroso, un rigido aduanero de nuestra vida?

¢ Nuestra fe genera esperanza y alegria o me pregunto si entre nosotros esta todavia determinada por el
miedo? ¢ Qué rostro de Dios anunciamos en la Iglesia, el Salvador que libera y cura o el Dios Temible que
aplasta bajo los sentimientos de culpa? Para convertirnos al Dios verdadero, Jesus nos indica de dénde
debemos partir: de la Palabra. Ella, contandonos la historia del amor que Dios tiene por nosotros, nos libera de
los miedos y de los conceptos erréneos sobre El, que apagan la alegria de la fe. La Palabra derriba los falsos
idolos, desenmascara nuestras proyecciones, destruye las representaciones demasiado humanas de Dios y
nos muestra su rostro verdadero, su misericordia. La Palabra de Dios nutre y renueva la fe, jvolvamos a ponerla
en el centro de la oracién y de la vida espiritual! Al centro la Palabra que nos revela como es Dios y nos hace
cercanos a El.



11

Y ahora, el segundo aspecto: la Palabra nos lleva al hombre. Justamente cuando descubrimos que Dios es
amor compasivo, vencemos la tentacion de encerrarnos en una religiosidad sacra, que se reduce a un culto
exterior, que no toca ni transforma la vida. Esta es idolatria, escondida y refinada, pero idolatria al fin. La
Palabra nos impulsa a salir fuera de nosotros mismos para ponernos en camino al encuentro de los hermanos
con la unica fuerza humilde del amor liberador de Dios. En la sinagoga de Nazaret Jesus nos revela
precisamente esto: El es enviado para ir al encuentro de los pobres %que somos todos nosotros% y liberarlos.
No vino a entregar una serie de normas o a oficiar alguna ceremonia religiosa, sino que descendio a las calles
del mundo para encontrarse con la humanidad herida, para acariciar los rostros marcados por el sufrimiento,
para sanar los corazones quebrantados, para liberarnos de las cadenas que nos aprisionan el alma. De este
modo nos revela cual es el culto que mas agrada a Dios: hacernos cargo del projimo. Volvamos sobre esto. En
el momento en el que en la Iglesia estan las tentaciones de la rigidez, que es una perversién, y se cree que
encontrar a Dios es hacerse mas rigido, con mas normas, las cosas justas, las cosas claras... no es asi.
Cuando nosotros veremos propuestas rigidas, inmediatamente pensemos: esto es un idolo, no es Dios, nuestro
Dios no es asi.

Hermanas y hermanos, la rigidez no nos cambia solo nos esconde, la Palabra de Dios nos cambia. Y lo hace
penetrando en el alma como una espada (cf. Hb 4,12). Porque, si por una parte consuela, revelandonos el
rostro de Dios, por otra parte provoca y sacude, mostrandonos nuestras contradicciones y poniéndonos en
crisis. No nos deja tranquilos, si quien paga el precio de esta tranquilidad es un mundo desgarrado por la
injusticia y el hambre, y quienes sufren las consecuencias son siempre los mas débiles. Siempre pagan los mas
débiles. La Palabra pone en crisis esas justificaciones nuestras que siempre hacen depender aquello que no
funciona del otro o de los otros. Cuanto dolor sentimos al ver morir en el mar a nuestros hermanos y hermanas
porque no los dejan desembarcar. Y esto lo hacen algunos en nombre de Dios. La Palabra de Dios nos invita a
salir al descubierto, a no escondernos detras de la complejidad de los problemas, detras del “no hay nada que
hacer” o del “;,qué puedo hacer yo?” o del “es un problema de ellos o de él”. Nos exhorta a actuar, a unir el
culto a Dios y el cuidado del hombre. Porque la Sagrada Escritura no nos ha sido dada para entretenernos, para
mimarnos en una espiritualidad angélica, sino para salir al encuentro de los demas y acercarnos a sus heridas.
Hablé de rigidez, de ese pelagianismo moderno, que es una de las tentaciones de la Iglesia. Y buscar una
espiritualidad angélica, es la otra tentacion de hoy: los movimientos espirituales gndsticos, el gnosticismo, que
te ofrece una Palabra de Dios que te pone “en orbita” y no te deja tocar la realidad. La Palabra que se ha hecho
carne (cf. Jn 1,14) quiere encarnarse en nosotros. No nos aleja de la vida, sino que nos introduce en la vida, en
las situaciones de todos los dias, en la escucha de los sufrimientos de los hermanos, del grito de los pobres, de
la violencia y las injusticias que hieren la sociedad y el planeta, para no ser cristianos indiferentes sino
laboriosos, cristianos creativos, cristianos proféticos.

«Esta lectura que acaban de oir %dice Jesus%: se ha cumplido hoy» (Lc 4,21). La Palabra quiere encarnarse
hoy, en el tiempo que vivimos, no en un futuro ideal. Una mistica francesa del siglo pasado, que eligi6 vivir el
Evangelio en las periferias, escribié que la Palabra del Sefior no es «“letra muerta”, sino espiritu y vida. [...] Las
condiciones de la escucha que reclama de nosotros la Palabra del Sefior son las de nuestro “hoy”: las
circunstancias de nuestra vida cotidiana y las necesidades de nuestro préjimo» (M. Delbrél, La alegria de creer,
Sal Terrae, Santander 1997, 242-243). Entonces, preguntémonos: queremos imitar a Jesus, ser ministros de
liberacion y de consolacion para los demas poniendo en practica la Palabra? ; Somos una Iglesia docil a la
Palabra; una Iglesia con capacidad de escuchar a los demas, que se compromete a tender la mano para aliviar
a los hermanos y las hermanas de aquello que los oprime, para desatar los nudos de los temores, liberar a los
mas fragiles de las prisiones de la pobreza, del cansancio interior y de la tristeza que apaga la vida?

¢ Queremos esto?

En esta celebracion, algunos de nuestros hermanos y hermanas son instituidos lectores y catequistas. Estan
llamados a la tarea importante de servir el Evangelio de Jesus, de anunciarlo para que su consuelo, su alegria 'y
su liberacion lleguen a todos. Esta es también la mision de cada uno de nosotros: ser anunciadores creibles,
ser profetas de la Palabra en el mundo. Por eso, apasionémonos por la Sagrada Escritura. Dejémonos escrutar
interiormente por la Palabra de Dios, que revela la novedad de Dios y nos lleva a amar a los demas sin
cansarse. jVolvamos a poner la Palabra de Dios en el centro de la pastoral y de la vida de la Iglesia! Asi nos
libraremos de todo pelagianismo rigido, de toda rigidez, y nos libraremos también de la ilusiéon de una
espiritualidad que nos pone "en érbita" sin cuidar de nuestros hermanos y hermanas. Volvamos a poner la



12

Palabra de Dios en el centro de la pastoral y de la vida de la Iglesia. Escuchémosla, recemos con ella,
pongamosla en practica.

[00100-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Encontramos, na primeira Leitura e no Evangelho, dois gestos paralelos: o sacerdote Esdras coloca em lugar
elevado o livro da lei de Deus, abre-o e proclama-o diante de todo o povo; Jesus, na sinagoga de Nazaré, abre
o rolo da Sagrada Escritura e, na frente de todos, 1&é uma passagem do profeta Isaias. Estas duas cenas
comunicam-nos uma realidade fundamental: no centro da vida do povo santo de Deus e do caminho da fé, nao
estamos nés com as nossas palavras; no centro, esta Deus com a sua Palavra.

Tudo teve inicio pela Palavra que Deus nos dirigiu. Em Cristo, sua Palavra eterna, o Pai «escolheu-nos antes
da fundagao do mundo» (Ef 1, 4). Com a sua Palavra, criou o universo: «Ele ordenou e tudo foi criado» (Sal 33,
9). Desde os tempos antigos, falou-nos por meio dos profetas (cf. Heb 1, 1); por fim, na plenitude do tempo (cf.
Gal 4, 4), enviou-nos a sua prépria Palavra, o Filho unigénito. Por isso no Evangelho, terminada a leitura de
Isaias, Jesus anuncia uma coisa inaudita: «Cumpriu-se hoje esta passagem da Escritura» (Lc 4, 21). Cumpriu-
se: a Palavra de Deus ja ndo € uma promessa, mas realizou-se. Em Jesus, fez-Se carne. Por obra do Espirito
Santo, veio habitar no meio de nés e quer habitar em nds, para satisfazer os nossos anseios e curar as nossas
feridas.

Irmas e irmaos, tenhamos os olhos fixos em Jesus, como as pessoas na sinagoga de Nazaré (cf. Lc 4, 20) -
fixavam-no, era um deles: Que fendmeno! Que fara este de quem tanto se fala? — e acolhamos a sua Palavra.
Meditemos hoje em dois aspetos interligados da mesma: a Palavra desvenda Deus e a Palavra leva-nos ao
homem. Esta no centro: desvenda Deus e leva-nos ao homem.

Antes de mais nada, a Palavra desvenda Deus. Jesus, no inicio da sua missdo, ao comentar aquela passagem
particular do profeta Isaias, anuncia claramente uma opgao: veio para libertar os pobres e os oprimidos (cf. 4,
18). Assim nos desvenda, precisamente através das Escrituras, o rosto de Deus como o d’Aquele que cuida da
nossa pobreza e tem a peito o nosso destino. Ndo é patrdo enrocado nos céus — uma imagem perversa de
Deus! Ele nao é assim -, mas o Pai que acompanha os nossos passos. Nao é observador frio, distante e
impassivel, um Deus «matematico». E o Deus-connosco que Se apaixona pela nossa vida e empenha-Se nela
a ponto de chorar as nossas lagrimas. Nao € deus neutral e indiferente, mas o Espirito amante do homem, que
nos defende, aconselha, toma posicao a nosso favor, entra em campo e compromete-Se com a nossa dor.
Nesta, sempre esta presente. Eis «a Boa-Nova» (4, 18), que Jesus proclama diante do olhar atonito dos
presentes: Deus esta perto e quer cuidar de mim, de ti, de todos. Esta é o traco distintivo de Deus: a
proximidade. Assim se define a Si préprio, quando diz ao povo no Deuteronémio: «Qual povo tem os seus
deuses tdo proximos de si, como Eu estou préximo de ti?» (cf. Dt 4, 7). O Deus préximo com uma proximidade
compassiva e terna, quer aliviar-te dos pesos que te esmagam, quer aquecer o frio dos teus invernos, quer
iluminar os teus dias sombrios, quer sustentar os teus passos incertos. E fa-lo através da sua Palavra, com a
qual te fala para reacender a esperanga por entre as cinzas dos teus medos, para te fazer reencontrar a alegria
nos labirintos das tuas tristezas, para encher de esperanga a amargura das solidées. Faz-te andar, mas néo
num labirinto; faz-te andar no caminho, para O encontrares dia a dia cada vez mais.

Irmaos, irmas, perguntemo-nos: trazemos no coragao esta imagem libertadora de Deus, o Deus préximo, o
Deus compassivo, o Deus terno? Ou imaginamo-Lo como um juiz rigoroso, um rigido guarda alfandegario da
nossa vida? A nossa é uma fé que gera esperanca e alegria, ou — pergunto-me... — dentro de nés ha ainda uma
fé acabrunhada pelo medo, uma fé medrosa? Qual é o rosto de Deus que anunciamos na Igreja: o Salvador
que liberta e cura, ou o Deus Temivel que esmaga avivando os sentimentos de culpa? Para nos convertermos
ao verdadeiro Deus, Jesus indica-nos por onde comegar: pela Palavra. Esta, ao narrar a histéria do amor de
Deus por nds, liberta-nos dos medos e preconceitos sobre Ele, que apagam a alegria da fé. A Palavra derruba
os idolos falsos, desmascara as nossas fantasias, destréi as representacdes demasiado humanas de Deus e
traz-nos de volta ao seu rosto verdadeiro, a sua misericérdia. A Palavra de Deus alimenta e renova a fé:



13

voltemos a coloca-la no centro da oracao e da vida espiritual! No centro, a Palavra que nos revela como é
Deus. A Palavra que nos aproxima de Deus.

E agora o segundo aspeto: a Palavra leva-nos ao homem. Leva-nos a Deus e leva-nos ao homem. Na verdade,
quando descobrimos que Deus € amor compassivo, vencemos a tentagao de nos fecharmos numa sacra
religiosidade, que se reduz a um culto exterior, que ndo toca nem transforma a vida. Uma tal religiosidade &
idolatria, idolatria sumida, idolatria rebuscada, mas ¢ idolatria. A Palavra impele-nos a sair de nés mesmos
caminhando ao encontro dos irmaos, animados unicamente com a forga serena do amor libertador de Deus. E
precisamente isto que nos revela Jesus, na sinagoga de Nazaré: Ele é enviado para ir ao encontro dos pobres
(que somos todos nos!) e liberta-los. Nao veio para entregar um elenco de normas nem para oficiar nalguma
cerimonia religiosa, mas desceu as estradas do mundo para encontrar a humanidade ferida, acariciar os rostos
macerados pelo sofrimento, curar os coragdes dilacerados, libertar-nos das correntes que nos agrilhoam a
alma. Revela-nos assim qual é o culto mais agradavel a Deus: cuidar do proximo. E desculpai se insisto nisto.
Ha momentos em que sobrevém na Igreja as tentacdes da rigidez, que € uma perversao, e se pensa encontrar
Deus tornando-se mais rigidos, com mais normas, acertando as coisas, pondo as coisas claras... Mas nao é
assim! Quando virmos propostas de rigidez, pensemos imediatamente: isto € um idolo, ndo € Deus. O nosso
Deus nao é assim.

Irmas e irmaos, a Palavra de Deus transforma-nos — a rigidez nao nos transforma, dissimula — a Palavra de
Deus transforma-nos penetrando na alma como uma espada (cf. Heb 4, 12). Com efeito, se por um lado
consola, desvendando-nos o rosto de Deus, por outro provoca e sobressalta-nos, fazendo-nos cientes das
nossas contradigdes. Pde-nos em crise. Nao nos deixa tranquilos, se o prego a pagar por esta tranquilidade é
um mundo dilacerado pela injustica e pela fome e quem paga o prego sao sempre os mais frageis. Sempre
pagam os mais frageis. A Palavra pde em crise as nossas justificagbes que sempre fazem depender, aquilo que
corre mal, duma coisa diferente e dos outros. Quanta amargura sentimos ao ver os N0ssos irmaos e irmas
morrerem no mar, porque nao os deixam desembarcar! E isto é feito por alguns em nome de Deus. A Palavra
de Deus convida-nos a sair as claras, a ndo nos escondermos atras da complexidade dos problemas, atras do
«nao ha nada a fazer» — «& um problema deles», «o problema é seu» — ou «que posso fazer eu?», «Deixemo-
los para lal» Exorta-nos a agir, a unir o culto a Deus e o cuidado do homem. Porque a Sagrada Escritura nao foi
dada para nos entreter, para nos mimar numa espiritualidade angélica, mas para sair ao encontro dos outros e
debrucgar-nos sobre as suas feridas. Falei da rigidez, deste pelagianismo moderno, como uma das tentagées da
Igreja. E esta — a de procurar uma espiritualidade angélica — de algum modo é a outra tentagao de hoje: os
movimentos espirituais gnosticos, o gnosticismo, propondo-te uma Palavra de Deus que te coloca «em 6érbitay e
nao te faz tocar a realidade. A Palavra que Se fez carne (cf. Jo 1, 14), quer tornar-Se carne em nos. Nao nos
aliena da vida; mas mergulha-nos nela, nas situagdes do dia a dia, na auscultagao dos sofrimentos dos irmaos,
do clamor dos pobres, das violéncias e injusticas que ferem a sociedade e a terra, a fim de sermos, nao cristaos
indiferentes, mas diligentes, cristaos criativos, cristdos proféticos.

«Cumpriu-se hoje — diz Jesus — esta passagem da Escritura» (Lc 4, 21). A Palavra quer tornar-Se carne hoje,
no tempo que vivemos, ndo num futuro ideal. Uma mistica francesa do século passado, que escolheu viver o
Evangelho nas periferias, escreveu que a Palavra do Senhor ndo é «“letra morta": é espirito e vida. (...) A
acustica exigida de nds para bem ressoar a Palavra do Senhor € o nosso “hoje”: as circunstancias da nossa
vida quotidiana e as necessidades do nosso préoximo» (M. Delbrél, A alegria de acreditar, Mildo 1994, 258).
Perguntemo-nos entdo: queremos imitar Jesus, tornando-nos ministros de libertagdo e consolagéo para os
outros, realizar a Palavra? Somos uma Igreja docil a Palavra? Uma Igreja propensa a ouvir os outros,
empenhada em estender a mao para aliviar os irmaos e as irmas daquilo que os oprime, para desfazer os nos
dos medos, libertar os mais frageis das prisdes da pobreza, do cansago interior e da tristeza que apaga a vida?
E isto que nés queremos?

Nesta celebragdo, séo instituidos leitores e catequistas alguns dos nossos irmaos e irmas. Sdo chamados a
importante tarefa de servir o Evangelho de Jesus, anuncia-lo para que a sua consolagdo, a sua alegria e a sua
libertagdo cheguem a todos. Esta é também a missdo de cada um de nés: ser arautos crediveis, profetas da
Palavra no mundo. Por isso apaixonemo-nos pela Sagrada Escritura, deixemo-nos interpelar profundamente
pela Palavra, que desvenda a novidade de Deus e leva-nos a amar incansavelmente os outros. Voltemos a
colocar a Palavra de Deus no centro da pastoral e da vida da Igreja! Assim seremos libertos tanto de qualquer



14

pelagianismo rigido, de qualquer rigidez, como da ilusdo duma espiritualidade que nos coloca «em orbita» sem
cuidar dos irmaos e irmas. Voltemos a colocar a Palavra de Deus no centro da pastoral e da vida da Igreja.
Ougamo-la, rezemo-la, ponhamo-la em pratica.

[00100-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqua polacca

W pierwszym czytaniu i w Ewangelii znajdujemy dwa gesty paralelne: kaptan Ezdrasz unosi w gore ksiege
Prawa Bozego, otwiera jg i ogtasza przed catym ludem; Jezus w synagodze w Nazarecie otwiera zwoj Pisma
Swietego i odczytuje przed wszystkimi fragment z proroka Izajasza. Te dwie sceny przekazujg nam
fundamentalng rzeczywistos¢: w centrum zycia Swietego ludu Bozego i drogi wiary nie jesteSmy my, z naszymi
stowami. W centrum jest Bég ze swoim Stowem.

Wszystko zaczeto sie od Stowa, ktére Bog skierowat do nas. W Chrystusie, swoim odwiecznym Stowie, Ojciec
~wybrat nas przed zatozeniem swiata” (Ef 1, 4). Swoim Stowem stworzyt wszechswiat: ,On przemoéwit, a
wszystko powstato” (Ps 33, 9). Od najdawniejszych czaséw przemawiat do nas przez prorokow (por. Hbr 1,1),
wreszcie w petni czaséw (por. Ga 4,4) postat nam swoje wtasne Stowo, jednorodzonego Syna. Dlatego po
odczytaniu fragmentu z Ksiegi Izajasza Jezus w Ewangelii ogtasza co$ niestychanego: ,Dzi$ spetnity sie te
stowa Pisma” (tk 4, 21). Spetnito sie: Stowo Boze nie jest juz tylko obietnica, ale zrealizowato sie. W Jezusie
stato sie ono ciatem. Mocg Ducha Swietego zamieszkato miedzy nami i chce w nas przebywaé, aby wypehnié
nasze oczekiwania i uleczy¢ nasze rany.

Siostry i bracia, wpatrujmy sie w Jezusa, jak ludzie w synagodze w Nazarecie (por. w. 20) — wpatrywali sie w
Niego, byt jednym z nich: co nowego? co zrobi Ten, o ktérym tyle sie méwi? — i przyjmijmy Jego Stowo.
Rozwazmy dzisiaj jego dwa wzajemnie powigzane aspekty: Sfowo objawia Boga i Stowo prowadzi nas do
cztowieka. Jest w centrum: objawia Boga i prowadzi nas do cztowieka.

Po pierwsze, Sfowo objawia Boga. Jezus, na poczatku swojej misji, komentujgc ten szczegdlny fragment
proroka Izajasza, zapowiada konkretny wybor: przyszedt, aby wyzwoli¢ ubogich i ucisnionych (por. w. 18). W ten
spos6b, wiasnie poprzez Pismo Swiete, ukazuje nam oblicze Boga jako Tego, ktory troszczy sie o nasze
ubdstwo i ktéremu lezy na sercu nasz los. Nie jest On panem obwarowanym w niebiosach — ten zty obraz Boga,
nie, tak nie jest — lecz Ojcem, ktory sledzi nasze kroki. Nie jest zimnym, zdystansowanym i beznamietnym
obserwatorem, Bogiem ,matematycznym”. Jest Bogiem z nami, ktdry fascynuje sie naszym zyciem i angazuje
sie, az po optakiwanie naszych tez. Nie jest bogiem neutralnym i obojetnym, lecz Duchem mitujgcym cztowieka,
ktéry nas broni, doradza nam, staje po naszej stronie, ryzykuje, naraza sie na szwank z powodu naszego
cierpienia. Zawsze jest tam obecny. To jest ,dobra nowina" (w. 18), ktérg Jezus ogtasza wobec zdumionego
spojrzenia wszystkich: Bog jest blisko i chce sie zatroszczy¢ o mnie, o ciebie, o wszystkich. | to jest wiasnie
cecha Boga: blisko$¢. On sam okresla sie w ten sposéb; mowi do ludu w Ksiedze Powtorzonego Prawa: ,Bo
ktéryz narod ma swoich bogow tak bliskich, jak ja jestem blisko ciebie? (por. Pwt 4, 7). Bog, ktéry jest blisko, z tg
bliskoscig, ktéra jest wspotczujgca i czuta, chce cie uwolni¢ od ciezaréw, ktore cie przygniatajg, chce ogrzacé
chtéd twoich zim, chce rozswietli¢ twoje mroczne dni, chce wspierac twoje niepewne kroki. | czyni to za pomocg
swojego Stowa, ktérym do ciebie przemawia, aby na nowo rozpali¢ nadzieje w popiele twoich lekow, aby poméc
ci odnalez¢ rados¢ w labiryntach twoich smutkéw, aby napetni¢ nadziejg gorycz chwil samotnosci. Sprawia, ze
idziesz, ale nie w labiryncie: sprawia, ze idziesz $ciezkg, aby odnajdywac Go bardziej, kazdego dnia.

Bracia i siostry, zadajmy sobie pytanie: czy nosimy w naszych sercach ten wyzwalajgcy obraz Boga, Boga
bliskiego, Boga wspétczujgcego, Boga czutego? Czy tez myslimy o Nim jako o surowym sedzim,
rygorystycznym celniku naszego zycia? Czy nasza wiara jest wiarg, ktora rodzi nadzieje i radosc¢, czy — pytam
siebie, miedzy nami — tez jest wcigz obcigzona strachem, wiara zalekniona? Jakie oblicze Boga gtosimy w
Kosciele? Zbawiciela, ktory wyzwala i uzdrawia, czy Boga przerazajgcego, ktory przygniata nas poczuciem
winy? Jezus, by nas nawrdci¢ do prawdziwego Boga, wskazuje nam, skad mamy zaczg¢: od Stowa. Stowo,
opowiadajgc nam historie mitosci Boga do nas, uwalnia nas od lekdéw i przesgdow wobec Niego, gaszacych
rados¢ wiary. Stowo burzy fatszywe bozki, demaskuje nasze projekcje, niszczy nazbyt ludzkie przedstawienia



15

Boga i prowadzi nas do Jego prawdziwego oblicza, do Jego mitosierdzia. Stowo Boze karmi i odnawia wiare:
umiesémy je na nowo w centrum modlitwy i zycia duchowego! W centrum, Stowo, ktére objawia nam jaki jest
Bog. Stowo, ktére zbliza nas do Boga.

A teraz drugi aspekt: Stowo prowadzi nas do cztowieka. Prowadzi nas do Boga i prowadzi nas do cztowieka.
Wiasnie wtedy, gdy odkrywamy, ze Bog jest mitosScig wspotczujaca, przezwyciezamy pokuse zamkniecia sie w
religijnosci sakralnej, ktéra ogranicza sie do kultu zewnetrznego, nie dotykajgcego i nie przemieniajgcego zycia.
To jest batwochwalstwo. Ukryte batwochwalstwo, wyrafinowane, ale batwochwalstwo. Stowo pobudza nas do
wyjscia z naszych ograniczen, abysmy wyruszyli na spotkanie naszych braci i siéstr, majgc jedynie tagodng moc
wyzwalajgcej mitosci Boga. W synagodze w Nazarecie Jezus objawia nam wiasnie to: jest postany, aby wyjs¢ na
spotkane ubogich - ktorymi jestesSmy my wszyscy - i ich wyzwoli¢. Nie przyszedt, aby przekazac liste norm czy
odprawi¢ jakas ceremonig religijng, lecz wyszedt na drogi Swiata, aby spotka¢ zraniong ludzkos¢, aby obdarzyc¢
czutoscig twarze poryte cierpieniem, aby uleczy¢ serca ztamane, by nas uwolni¢ z tancuchow, ktore zniewalajg
nasze dusze. W ten sposob ukazuje nam, jaki kult jest najbardziej mity Bogu: zatroszczenie sie o blizniego. |
musimy do tego wréci¢. W czasie, gdy w Kosciele istniejg pokusy sztywnosci, ktéra jest wypaczeniem, a ludzie
wierzg, ze znalezienie Boga oznacza bycie bardziej sztywnym, bardziej sztywnym, z wiekszg iloscig zasad,
rzeczy stusznych, rzeczy jasnych... To nie jest tak. Kiedy widzimy propozycje sztywnosci, od razu mysimy: to
jest bozek, to nie jest Bog. Nasz Bég nie jest taki.

Siostry i bracia, Stowo Boze nas zmienia — sztywnos$¢ nie zmienia nas, ukrywa nas -; Stowo Boga nas zmienia,
przenikajac w gtab duszy, jak miecz (por. Hbr 4, 12). Jesli bowiem z jednej strony pociesza nas, ukazujgc
oblicze Boga, to z drugiej strony prowokuje i wstrzgsa nami, odnoszac nas do naszych sprzecznosci. Stawia nas
w sytuacji kryzysowej. Nie pozostawia nas w spokoju, jesli ceng tego spokoju jest swiat rozdarty
niesprawiedliwos$cig i gtodem, a ptacg za niego zawsze najstabsi. Placg zawsze najstabsi. Stowo rzuca
wyzwanie tym naszym usprawiedliwieniom, ktdre wine za to, co jest zte zawsze zrzucajg na cos innego i na
innych. Jaki bol odczuwamy widzac naszych braci i siostry umierajgcych na morzu, poniewaz nie pozwala sie im
zejs¢ na lad! A niektdrzy robia to w imie Boga. Stowo Boze zaprasza nas do wyjscia z cienia, nie chowania sie
za ztozonoscig problemoéw, za tym, ze ,nic sie nie da zrobic”, ,to ich problem”, ,to jego problem” lub ,co ja moge
z tym zrobi¢?”, ,zostawmy ich tam”. Wzywa nas do dziatania, do powigzania kultu Boga z troskg o cztowieka.
Pismo Swiete nie zostato nam bowiem dane dla rozrywki, byémy sie rozpieszczali w anielskiej duchowoéci, ale
bysmy wyszli na spotkanie innych i zblizyli sie do ich ran. Méwitem o sztywnosci, o tym nowoczesnym
pelagianizmie, ktéry jest jedng z pokus Kosciota. | ta inna pokusa, by szuka¢ duchowosci anielskiej, jest inng
pokusg dzisiejszych czasow: gnostyckie ruchy duchowe, gnostycyzm, ktéry oferuje ci Stowo Boze, ktore cie
umieszcza "na orbicie" i nie pozwala ci dotkng¢ rzeczywistosci. Stowo, ktore stato sie ciatem (por. J 1,14), chce
sta¢ sie ciatem w nas. Nie odrywa nas od zycia, lecz wprowadza nas w zycie, w codzienne sytuacje, we
wstuchiwanie sie w cierpienia naszych braci i siostr, w krzyk ubogich, w przemoc i niesprawiedliwos¢, ktére ranig
spoteczenstwo i planete, abysmy nie byli chrzescijanami obojetnymi, ale aktywnymi, chrzescijanami twérczymi,
chrzescijanami proroczymi.

,DZis - mowi Jezus - spetnity sie te stowa Pisma” (£k 4, 21). Stowo chce przyjac¢ ciato dzisiaj, w czasie, w ktorym
zyjemy, a nie w jakiej$ idealnej przysztosci. Pewna francuska mistyczka z ubiegtego wieku, ktéra wybrata zycie
Ewangelig na peryferiach, napisata, ze Stowo Panskie nie jest ,«martwg literg»: jest duchem i zyciem. [...]
Akustyka, ktorej domaga sie od nas Stowo Pana, to nasze «dzisiaj»: okolicznosci naszego codziennego zycia i
potrzeby blizniego”. (M. Delbrél, La gioia di credere, Gribaudi, Mediolan 1994, 258). Zapytajmy wiec siebie: czy
chcemy nasladowac Jezusa, aby stac sie stugami wyzwolenia i pocieszenia dla innych, wprowadza¢ w zycie
Stowo? Czy jestesmy Kosciotem posusznym wobec Stowa? Czy jestesmy Kosciotem, ktéry stucha innych, ktory
z zaangazowaniem wycigga reke, aby podnies¢ naszych braci i siostry z tego wszystkiego, co ich uciska, aby
rozsupta¢ wezty strachu, aby uwolni¢ najbardziej wrazliwych z wiezien ubdstwa, znuzenia wewnetrznego i
smutku, ktory gasi zycie? Chcemy tego?

Podczas tej uroczystosci niektdrzy z naszych braci i siostr zostang ustanowieni lektorami i katechetami. Sg
powotani do waznego zadania stuzenia Ewangelii Jezusa, gtoszenia jej, aby jej pociecha, rados¢ i wyzwolenie
dotarty do wszystkich. Jest to takze misja kazdego z nas: by¢ wiarygodnymi gtosicielami, prorokami Stowa w
$wiecie. Dlatego zafascynujmy sie Pismem Swietym, pozwdlmy, by zagtebito sie w nas Stowo, ktére objawia
nowosc¢ Boga i prowadzi nas do niestrudzonej mitosci blizniego. Postawmy Stowo Boze na nowo w centrum



16

duszpasterstwa i zycia Kosciota! W ten sposob zostaniemy uwolnieni od wszelkiego sztywnego pelagianizmu,
od wszelkiej sztywnosci, bedziemy uwolnieni od iluzji duchowosci, ktére wprowadzajg nas "na orbite", nie
troszczac sie o braci i siostry. Postawmy Stowo Boze z powrotem w centrum duszpasterstwa i zycia Kosciota.
Stuchajmy go, médimy sie nim, wprowadzajmy je w zycie.

[00100-PL.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba

ebo Bl wo IUlul Byouusyw
S IUGluw o

WO polwyd ia_) JJpo IJJo
23 Jlogo Ieloslsols, 2022

whisdsdl IJ@>suw whosuw

plol ailesg axiayg Wle all dzpyiv LS @95 Lje @I 1pisslsio aSs> 23 Jix¥l (99 JoVl el,all (9
plol il Ll Jéuw o [=lado 18,9 dwadall HlawYl wild) risy Eouy 6,0l gazo (39 .ol gro>

o b (Oloy¥l 6o (99 Lwadall alll wsits 8L> 8 8 rawlul dges> W oMy olagiw logl .gaaxdl
aialS9 39>90 alll «_ i)l Ol 8 i WlolS9 39> 00l

(4 A Gusl) "ol glis] 8 ad Ll 1" oI5V diolS cpuaal] 9 Ll alll lgg=9 (i)l aalSUL e i JS Ty
(11 Guilue g2D) el LalS dorall jounell 3o (9 33 190 50) "a299 ol 0SS JB" 1eSUl (B15 ainlS,
6218 gomy @il Ol a2 el 1ig) 2> 0)l (Yl caialS L)l Juwl (4 4 abole g21)) lojll e o (3 sl
125 ) teand ad) (21 4 Bg)) "aVl 038 cani padl" 1B (b oo a4y gouww p) b (Jeul L8 olel Lol (il
Ld oSaw ol woblg iy oS oele Guadll 293l Jaig Jaw> o)lo gouy 9 .cddxs b dacg alll dals
>l aisy ledes gaxil

Ix>lg ©lS9 adl l9,ks - (20 &Vl &>1)) 6,0l (8 gaxall DI Jio Eouy (9 Ujlas cuit) cole3Vlg 6931 Ll
aolSl (ue>9 L8 podll Joli) aiolS Jusiwilg - LS aie eyl a5 cu> 138 aled il bo Sl b : ogin
Il bgasig alll W elai 155,00l (9 lail .olus¥l JI Usgis dalSUly alll W ks aalSUl 1,3V algll o o

olusYl

o olel bl Ll (o saxoll gladall 13® L aglei (99 aidlu) dly (9 «ou .alll W glai dalsdl Usi
ol HlawVl (8 ozl JiSD9 (18 &Vl g21)) cusglaiaally claall =i el tosl)l bo puoly 1ad

6 0l &l - wlglowdl (8 ,3uall Jio Ll I Gud &) .Uwang Ujday iz, il 9 cag29 W alll gl
S oo V9 ) Gulwsl Y (lie ey 15,4 Bho Gud ail llglas gaiy ol i - <3S oVl Gud Y call adguinall
38 Jo .l Y lubro Wl pud icsos Jio B3 LSw il 2> JI W piges i b k> ooy livo alll o
@ 0i® .JUd Lsls 39290 &l LoVl Livo Juiy9 jol2,9 lizs 289 Liaig lic @91y «olusM wxall 29I
Ol 29 wd Al i AL a] 19,k il ax=aiwe plol gouy edel (Il (VA @Y1 g2 1) “6,Ludl (s uindl”
ayiis o S il JB9 (ol 0igr awas Sie .ol jalll olwl 98 1329 eIl Sl L i



17

allg il Al 6,00 Liygld 8 alll oye 6,520l 6,000l 04D oz B :luwsil Jluid (olg3Vlg 693V Lgi]
98 Lilau] J® aiiio J)lax Lo Jio k> (3 98 ol io)lo ol Jio ad Sai ol Tugixll allly o)l
alzall dll SauwsIl (8 oles al az9 sl Sasls Glal (Bg=dl Waio J1u Y olayl ol 2,819 =)l Aoy olo]
s ol 00 gom W G e oiaizl alll ] semi S Tligesd cannnny Ly 31 el alll ol i 55 Sl
lid Slagdl 2,8 ¢ abai il caic ddpus ,HIS819 Bolo ¢po Uyymi9 (W alll dxo &ad (e lidxs g9 .dalSIl oo
ag29 I Lo all (& dppind] Wiligus pags LgaDsis pl@ol oo gliall Jysig casslJl pluoYl pagi dalsll
9 le=iai) la> 9 )l lil>g Mo b (9 23> o eaaild (033259 GlonYl sis all dalS .aio> I asaxll
all o lipas Ll dals)l call W glas il dalSUI Ll

w> 98 all Ol iwss baie .oluws¥l Jlg all Jl Lygas .oLusYl JI Lsgss aalsl ;999 « sl azgll oVlg

V9 6Ll Guas ¥ a5 dsbe e yuaisy (guido ou LS WVl dpos le Lk ol LSy 1asd I3 o>,
oo 25 ol Ll aolSUl Lisd . pluol 63ke oS cagtin pluol 6sbe (aws pluol dske . pluol s5ke 01D 1D
ail 1l b 60Ul gazo (9 gouy W (adisS .6, all alll dxol lndd dydell 598l Ligs] clall glnig Luwasl
oz gl 91 eSSV o daild paid ol p) . a®,539 - ez o @D iy - elaally il Juwf
il oW Lgi > (il 0g29)l a9 casy ol aslusYl il allell ol Jl i Jb cdwigall oYYl
ol (@9 alll Lo Ll 65kl W G daylall oigr . uadl adi Ll JuwMadl o by ya)9 cdalaxall wolall
ssisll Ol adiegg (JMo 1389 by adall o)l duSUl (S a5 130 Il ses ol lidey .3V s
o) JoYl axolgll cliVlg caxall eliVlg wacloall (o a0l go 69 aMo LiST zuas wl o® alll e
IS G Lighl . alll Lo piso 13 @ Jaidg jgall le ,Sai Saidly aMall olsLisdl s baic .llis

Jio umqu_sia.,---tom s Jois (@9 - b ¥ sl aMall - b all aals ol «olg3Vlg 693Vl Lol
B39 bt 5,31 @b oo @9 call azg W Lghaig Lijes sl oo cols ol @Y (12 4 Guilue g2) cagul
pllaJI 4850y plle o8 c9agll 13D (i @ S Ol Loy (winl® LS, Y Lol Liliadls plol Liniaid Laysig

Il bl dls (J3lusg dosl > (5 Wl aalsUl gias .oseeoVl il o ol ge=dy uills (£oxl9
J95illy pg) pawn ¥V &Y 2l S Gsisay Loy ligs] &9,) VL e oS e I Gl Unsl o Ll
olusss ey s Vg ol a9 Il 29,30 Lgew all dalsy .alll pul ozl ales, bo 13y Ll |

FOUT U8l ol LiiSay 13L” 91 HailSiine Lgil” “ agilSuine gl Haledl e s ILd Lu)” Jodl el,99 «JSLinall
ad,i) W las, o) Gwiaall CLSI OV .olusdl dlelly al 65ke a>gi ey (Jeall e lixg “JUd pgS il
iMall oo calSs a8l > o vy L3Vl elall 23l J aSNe dsl>g sl Sy sl oo
@SV a5l>9, e eoxs Ll ($,3Y 03@9 aumSUl oyl sa>] B Ll sl ds Nl el e 6y
Yo “laall” U5 deias illg alll dalsS W pass Ll cawogigdl da>9 )l ol i pall 5,3V oyl o (B9
Ll o L3y o) &l b Dy way ol an (14 1 Ui>gy g21) Duin Lo sl aalsUl .@8lg)l Gual, ) @ouws
oAl pllails uusdls a0l ab»os lig>| 6Lleo qu elqu &9 (09 JS dﬁﬂo 99 oLl (9 la-os J»

o9 w9 ad Linss SVl c8gll (9 ool awiy ol daalSIl a, (21 4 Bg)) "aVl 01D cuni ool g guuy JBB
cuiS9 (>leall (9 JeuVl Ginsi ol ol (o lall Gall o olwall olsaiall sa>l . Jlisll Sl
oo Sl o8’ o g0 98 Lo alll dalS awaiss sl wellg [...] .6L>9 29, il il B,>" cund alll dals Gl
Jlui) (258 1994 oMo (Gribaudi juis Hl> olaVl 249 Jidis oolo) "l ol lily dsdl il> B9,
dniS9 Taalsl) dsdno duS x5 JB SV a9 dn> plaS puas Ol9 o $xi@ Ol A JD 15] buuss]
sae J2id cpgle Jai las olozVls 69391 i) wgell 1 30 (9 dojiles 3Vl I s ol I Jus



18

Jazll JI ugsero pgl Lilg3ls Liss] Jasd (uuall adsill aloos o8 ds) gio pisw Jlasl 1i® 9
Lol s a>lg JS @l lgil geaxl Il 00,29 a>,99 aises Jas > «aiMels goun Joxil doxs 9 pgall
dalsJl ga1)9 i > Gwiiall QLSIl oo i) . alledl L8 dalSl elly (oudslo i Llol> 0ess ol (@9
all &l giail . Jlo 95 L3Vl o ol Jl llaxss alll (8 3oz o8 bo JS (e S L3l (9 el goss
liziay s3I Clilog )l a®9 (o i b9 Mo &l (o o2 135D Nlgil>g duwiSIl dge) LB (S )31 630
ed] 2aily Lil>9 duniSUl &5, ol (5 5,31 630 alll dalS gini) .Lilgsly g3l s ol 09> “laall” (9
g Josily g Jaily

[00100-AR.02] [Testo originale: Italiano]

[BO050-XX.02]



