2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0603
Lunedi 27.09.2021

Sommario:

¢ Udienza ai partecipanti al’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per la Vita

¢ Udienza ai partecipanti al’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per la Vita

Questa mattina nel Palazzo Apostolico Vaticano, il Santo Padre Francesco ha ricevuto in Udienza i partecipanti
all’Assemblea Plenaria della Pontificia Accademia per la Vita, che si svolge dal 27 al 29 settembre 2021 sul
tema Salute pubblica in prospettiva globale. Pandemia, Bioetica, Futuro-Public Health in Global Perspective.
Pandemic, Bioethics, Future.

Pubblichiamo di sequito il discorso che il Papa ha rivolto ai presenti nel corso dell’Udienza:

Discorso del Santo Padre

Care sorelle e cari fratelli,

sono lieto di potervi incontrare in occasione della vostra Assemblea Generale e ringrazio Mons. Paglia per le
sue parole. Rivolgo un saluto anche ai molti Accademici collegati.

Il tema che avete scelto per questi giorni di lavoro & particolarmente attuale: quello della salute pubblica
nell’orizzonte della globalizzazione. In effetti, la crisi pandemica ha fatto risuonare ancora piu fortemente «tanto
il grido della terra quanto il grido dei poveri» (Enc. Laudato si’, 49). Non possiamo essere sordi a questo duplice
grido, dobbiamo ascoltarlo bene! Ed & quello che voi vi proponete di fare.

L’esame delle numerose e gravi questioni emerse in questi ultimi due anni non & un compito facile. Da una parte
siamo logorati dalla pandemia di Covid-19 e dall'inflazione di discorsi che sono stati suscitati: quasi non
vogliamo piu sentirne parlare e abbiamo fretta di passare ad altri argomenti. Ma d’altra parte € indispensabile



Bollettino N. 0603 - 27.09.2021 2

riflettere con calma per esaminare in profondita quanto € accaduto e intravedere la strada verso un futuro
migliore per tutti. Davvero, «peggio di questa crisi ¢’€ solo il dramma di sprecarla» (Omelia di Pentecoste, 31
maggio 2020). E da una crisi sappiamo che non si esce uguali: 0 usciremo migliori, o usciremo peggiori. Ma
uguali no. La scelta & nelle nostre mani. E, ripeto, peggio di questa crisi c’é solo il dramma di sprecarla. Vi
incoraggio in questo impegno; e trovo saggia e opportuna la dinamica di discernimento secondo cui si svolge il
vostro incontro: anzitutto ascoltare attentamente la situazione, per poter favorire una vera e propria conversione
e arrivare a precisare decisioni concrete per uscire dalla crisi migliori.

La riflessione che avete intrapreso negli ultimi anni sulla bioetica globale si sta mostrando preziosa. Vi avevo
incoraggiato in questa prospettiva con la lettera Humana communitas, in occasione del XXV anniversario della
vostra Accademia. L’orizzonte della salute pubblica consente infatti di mettere a fuoco aspetti importanti per la
convivenza della famiglia umana e per il rafforzamento di un tessuto di amicizia sociale. Sono tematiche centrali
nell’Enciclica Fratelli tutti (cfr cap. 6).

La crisi pandemica ha messo in luce quanto € profonda I'interdipendenza sia tra di noi sia tra la famiglia umana
e la casa comune (cfr Enc. Laudato si’, 86; 164). Le nostre societa, soprattutto in Occidente, hanno avuto
tendenza a dimenticare questa interconnessione. E le amare conseguenze sono sotto i nostri occhi. In questo
passaggio d’epoca € dunque urgente invertire tale tendenza nociva, ed € possibile farlo mediante la sinergia tra
diverse discipline. Occorrono conoscenze di biologia e di igiene, di medicina e di epidemiologia, ma anche di
economia e sociologia, antropologia ed ecologia. Si tratta, oltre che di comprendere i fenomeni, anche di
individuare criteri di azione tecnologici, politici ed etici riguardo ai sistemi sanitari, alla famiglia, al lavoro e
al’ambiente.

Tale impostazione € particolarmente importante nel campo della sanita, perché la salute e la malattia sono
determinate non solo dai processi della natura ma anche dalla vita sociale. Inoltre, non basta che un problema
sia grave perché si imponga all’attenzione e venga cosi affrontato: tanti problemi molto gravi sono ignorati per
una mancanza di impegno adeguato. Pensiamo all'impatto devastante di certe malattie come la malaria e la
tubercolosi: la precarieta delle condizioni igienico-sanitarie procura nel mondo ogni anno milioni di morti evitabili.
Se compariamo questa realta con la preoccupazione che la pandemia di Covid-19 ha provocato, vediamo come
la percezione della gravita del problema e la corrispondente mobilitazione di energie e di risorse sia molto
diversa.

Certo, facciamo bene a prendere tutte le misure per arginare e sconfiggere il Covid-19 sul piano globale, ma
questa congiuntura storica in cui veniamo minacciati da vicino nella nostra salute dovrebbe farci attenti a cid che
significa essere vulnerabili e vivere quotidianamente nella precarieta. Potremo cosi renderci responsabili anche
di quelle gravi condizioni in cui vivono altri e di cui finora ci siamo poco o per nulla interessati. Impareremo cosi
a non proiettare le nostre priorita su popolazioni che abitano in altri continenti, dove altre necessita risultano piu
urgenti; dove, ad esempio, mancano non solo i vaccini, ma I'acqua potabile e il pane quotidiano. Fa non so se
ridere o piangere, a volte piangere, quando sentiamo governanti o responsabili di comunita che consigliano agli
abitanti delle baraccopoli di igienizzarsi parecchie volte al giorno con acqua e sapone. Ma, caro, tu non sei stato
mai in una baraccopoli: li non c’é 'acqua, non conoscono il sapone. “No, non uscire di casa!”: ma li la casa ¢ |l
quartiere tutto, perché vivono... Per favore, prendiamoci cura di queste realta, anche quando riflettiamo della
salute. Ben venga, dunque, I'impegno per un’equa e universale distribuzione dei vaccini — questo € importante —,
ma tenendo conto del campo piu vasto in cui si esigono gli stessi criteri di giustizia, per i bisogni di salute e
promozione della vita.

Considerare la salute nelle sue molteplici dimensioni e a livello globale aiuta a comprendere e assumere
responsabilmente I'interconnessione tra i fenomeni. E cosi si osserva meglio come anche le condizioni di vita,
che sono frutto di scelte politiche, sociali e ambientali, producono un impatto sulla salute degli esseri umani. Se
esaminiamo, in diversi Paesi e in diversi gruppi sociali, la speranza di vita — e di vita in salute — scopriamo forti
disuguaglianze. Esse dipendono da variabili come il livello di retribuzione, il titolo di studio, il quartiere di
residenza pur nella stessa citta. Noi affermiamo che la vita e la salute sono valori ugualmente fondamentali per
tutti, basati sull'inalienabile dignita della persona umana. Ma, se a questa affermazione non segue I'impegno
adeguato per superare le diseguaglianze, noi di fatto accettiamo la dolorosa realta che non tutte le vite sono
uguali e la salute non & tutelata per tutti nello stesso modo. E qui vorrei ripetere la mia inquietudine



Bollettino N. 0603 - 27.09.2021 3

[preoccupazione], perché ci sia sempre un sistema sanitario gratuito: non lo perdano i Paesi che I'hanno, per
esempio ['ltalia e altri, che hanno un bel sistema sanitario gratuito; non perderlo, perché altrimenti si arriverebbe
a che, nella popolazione, avranno diritto alla cura della salute soltanto coloro che possono pagarla, gli altri no. E
qguesta € una sfida molto grande. Questo aiuta a superare le disuguaglianze.

Pertanto sono da sostenere le iniziative internazionali — penso ad esempio a quelle recentemente promosse dal
G20 - volte a creare una governance globale per la salute di tutti gli abitanti del pianeta, vale a dire un insieme
di regole chiare e concertate a livello internazionale, rispettose della dignita umana. Infatti, il rischio di nuove
pandemie continuera a essere una minaccia anche per il futuro.

Anche la Pontificia Accademia per la Vita pud offrire un prezioso contributo in tal senso, sentendosi compagna
di strada di altre organizzazioni internazionali impegnate per questa stessa finalita. Al riguardo, & importante
partecipare a iniziative comuni e, nelle modalita adeguate, al dibattito pubblico. Questo richiede naturalmente
che, senza “annacquare” i contenuti, si cerchi di comunicarli con un linguaggio idoneo e argomentazioni
comprensibili nell’attuale contesto sociale; cosi che la proposta antropologica cristiana, ispirata dalla
Rivelazione, possa aiutare anche gli uomini e le donne di oggi a riscoprire «come primario il diritto alla vita dal
concepimento al suo termine naturale».[1]

Anche qui vorrei accennare che noi siamo vittime di una cultura dello scarto. Mons. Paglia, nella presentazione,
ha accennato a qualcosa, ma c’é lo scarto dei bambini che non vogliamo accogliere, con quella legge dell’aborto
che li manda al mittente e li uccide direttamente. E oggi questo € diventato un modo “normale”, un’abitudine che
€ bruttissima, & proprio un omicidio, e per capirlo bene forse ci aiuta fare una doppia domanda: € giusto
eliminare, fare fuori una vita umana per risolvere un problema? E giusto affittare un sicario per risolvere un
problema? Questo € I'aborto. E poi, dall’altra parte, gli anziani: gli anziani che pure sono un po’ “materiale di
scarto”, perché non servono... Ma sono la saggezza, sono le radici di saggezza della nostra civilta, e questa
civilta li scarta! Si, in tante parti c’€ anche la legge dell’eutanasia “nascosta”, come la chiamo io: & quella che fa
dire: “le medicine sono care, se ne da la meta soltanto”; e questo significa accorciare la vita degli anziani. Con
questo noi rinneghiamo la speranza: la speranza dei bimbi che ci portano la vita che ci fa andare avanti, e la
speranza che € nelle radici che ci danno gli anziani. Scartiamo ambedue. E poi, quello scarto di tutti i giorni, che
la vita & scartata. Stiamo attenti a questa cultura dello scarto: non € un problema di una legge o dell’altra, € un
problema dello scarto. E su questo punto [in questa direzione] voi accademici, le universita cattoliche e anche gli
ospedali cattolici, non possono permettersi di andare. Questa € una strada su cui noi non possiamo andare: la
strada dello scarto.

Percio va guardato con favore lo studio che la vostra Accademia ha compiuto in questi ultimi anni sul tema
dell'impatto delle nuove tecnologie sulla vita umana e, piu specificamente, sull’“algoretica”, in maniera tale che
«la scienza sia veramente al servizio dell'uomo, e non 'uomo al servizio della scienza».[2] Incoraggio, a questo
proposito, il lavoro della neonata Fondazione renAlssance, per la diffusione e I'approfondimento della Rome Call
for Al Ethics, che spero vivamente possa ricevere I'adesione da parte di molti.

Desidero infine ringraziarvi per 'impegno e il contributo che I'’Accademia ha fornito partecipando attivamente alla
Commissione Covid del Vaticano. Grazie per questo. E bello vedere la cooperazione che si realizza all'interno
della Curia Romana nella realizzazione di un progetto condiviso. Dobbiamo sviluppare sempre piu questi
processi portati avanti insieme, ai quali so che molti di voi hanno partecipato, sollecitando una maggiore
attenzione alle persone piu vulnerabili, come gli anziani, i disabili e i piu giovani.

Con questi sentimenti di gratitudine, affido alla Vergine Maria i lavori di questa Assemblea e anche l'insieme
della vostra attivita come Accademia per la difesa e la promozione dalla vita. Benedico di cuore ciascuno di voi e
i vostri cari. E vi chiedo, per favore, di pregare per me, perché ne ho bisogno. Grazie!

[1] Discorso ai partecipanti all'Incontro promosso dall’Associazione Scienza e Vita, 30 maggio 2015.



Bollettino N. 0603 - 27.09.2021
[2] Ibid.

[01289-IT.02] [Testo originale: Italiano]

[B0603-XX.02]



