
N. 0380

Lunedì 14.06.2021

Conferenza Stampa di presentazione del Messaggio del Santo Padre Francesco per la V Giornata
Mondiale dei Poveri

Alle ore 11.30 di questa mattina, in diretta streaming dall’Aula “Giovanni Paolo II” della Sala Stampa della Santa
Sede, ha avuto luogo la Conferenza Stampa di presentazione del Messaggio del Santo Padre Francesco per la
V Giornata Mondiale dei Poveri, che sarà celebrata domenica 14 novembre 2021, sul tema «I poveri li avete
sempre con voi» (Mc 14,7).

Èintervenuto S.E. Mons. Rino Fisichella, Presidente del Pontificio Consiglio per la Promozione della Nuova
Evangelizzazione.

Ne riportiamo di seguito l’intervento:

Intervento di S.E. Mons. Rino Fisichella

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua spagnola

Testo in lingua italiana

“I poveri li avete sempre con voi”. Con questa semplice espressione di Gesù, pronunciata pochi giorni prima
degli eventi della passione, morte e risurrezione, si può sintetizzare il pensiero del Signore sui poveri. Davanti ai
discepoli scandalizzati perché una donna aveva sprecato una somma ingente versando il profumo del vaso di
alabastro sul capo di Gesù, questi afferma che il primo povero a cui dover porre tutta l’attenzione dovuta, è
proprio a lui. Il Figlio di Dio non solo chiede di riconoscere in lui la persona che rappresenta tutti i poveri, si



identifica come il più povero tra i poveri. “Il volto di Dio che Egli rivela, è quello di un Padre per i poveri e vicino ai
poveri” (n. 2).

Papa Francesco proponendo questa espressione nella V Giornata Mondiale dei Poveri provoca i credenti a
tenere fisso lo sguardo su Gesù per scoprire che in lui e nelle sue parole si ritrova non solo il vero senso della
povertà, ma soprattutto la capacità di riconoscere i poveri. E’ una visione fortemente cristologica quella che si
condensa in questo Messaggio il quale analizza come sempre alcune tematiche di attualità, perché la Chiesa
intera si prepari a vivere l’evento della Giornata Mondiale con la consapevolezza propria di chi sa che qui si
raccoglie uno dei contenuti centrali del Vangelo.

L’immagine biblica, infatti, serve al Papa per evidenziare un percorso che non solo la Chiesa è chiamata a
seguire in questo tratto di storia segnato ancora da forme di ingiustizia che diventano sempre più evidenti
quanto più emergono le nuove espressioni di povertà. Il Messaggio, ancora una volta fa riferimento alla
pandemia che “continua a bussare alle porte di milioni di persone e, quando non porta con sé la sofferenza e la
morte, è comunque foriera di povertà” (n. 5). Il Santo Padre è ben cosciente delle conseguenze che ogni giorno
sono sotto gli occhi di tutti, a tal punto che “le persone più vulnerabili si trovano prive dei beni di prima necessità.
Le lunghe file davanti alle mense per i poveri sono il segno tangibile di questo peggioramento” (n. 5).

In questo periodo segnato dalla grave forma pandemica, Papa Francesco porta l’esempio di Padre Damiano
(1840-1889), il sacerdote belga canonizzato da Benedetto XVI l’11 ottobre 2009, che spinto da grande
entusiasmo missionario si fece apostolo tra gli infettati di lebbra. Con loro condivise tutto, incurante delle
conseguenze. Nella “colonia di morte”, come veniva chiamata l’isola dispersa di Molokai diventata di fatto un
enorme lebbrosario tagliata fuori dal mondo, questo giovane evangelizzatore portò la gioia e la speranza. La sua
non fu l’opera improvvisata di un irresponsabile amante del rischio; al contrario, evidenziò la scelta consapevole
di un credente che aveva compreso il significato del Vangelo. Papa Francesco ripropone la testimonianza di
questo santo a conferma di tanti uomini e donne, compresi centinaia di sacerdoti, che in questo dramma del
Covid hanno saputo rendersi partecipi totalmente nella sofferenza dei milioni di persone infettate.

Tornano pertanto con particolare efficacia le forti parole con cui il Papa richiama all’assunzione diretta della
responsabilità senza consentire alcuna delega in proposito. Dinanzi ai poveri non ci si può permettere alcuna
“abitudine che diventa indifferenza”; è necessario e urgente, piuttosto, lasciarsi “coinvolgere in una condivisione
di vita che non ammette deleghe. I poveri non sono persone «esterne» alla comunità, ma fratelli e sorelle con
cui condividere la sofferenza, per alleviare il loro disagio e l’emarginazione” (n. 3).

Merita una particolare attenzione il riferimento fatto dal Messaggio alla condizione femminile. Davanti ai fatti
quotidiani di violenza nei confronti delle donne, non si può sottacere la condanna per questa barbarie che rende
il mondo delle donne un teatro di autentica povertà. In maniera ancora più incomprensibile per una cultura che
ha raggiunto le forme più mature dell’uguaglianza, si è obbligati a costatare espressioni di disuguaglianza e
mancanza di dignità che feriscono oltre le povere vittime, l’intera società spesso troppo inerme e afona quasi
fosse rassegnata nel rinunciare alle conquiste ottenute faticosamente nel corso dei decenni. Non sarà inutile,
quindi, soffermarsi a riflettere su quanto Papa Francesco scrive a commento della scena evangelica da cui ha
desunto il motto della Giornata Mondiale: “Questa donna anonima, destinata forse per questo a rappresentare
l’intero universo femminile che nel corso dei secoli non avrà voce e subirà violenze, inaugura la significativa
presenza di donne che prendono parte al momento culminante della vita di Cristo… Le donne così spesso
discriminate e tenute lontano dai posti di responsabilità, nelle pagine dei Vangeli sono invece protagoniste nella
storia della rivelazione” (n. 2).

Questo Messaggio porta ancora in primo piano l’insegnamento costante di Papa Francesco secondo il quale
“tutta l’opera di Gesù afferma che la povertà non è frutto di fatalità, ma segno concreto della sua presenza in
mezzo a noi” (n. 2). La conclusione, pertanto, si staglia in maniera chiara come un orizzonte su cui i cristiani
hanno bisogno di ritrovare l’entusiasmo necessario per rendere di nuovo credibile la loro presenza nel mondo.
Se si intende essere fedeli al Vangelo, allora appare evidente che Dio non lo si ritrova nei tempi e nei luoghi in
cui noi abbiamo deciso di incontrarlo, ma là dove lui vuole rivelarsi e farsi riconoscere: “nella vita dei poveri,
nella loro sofferenza e indigenza, nelle condizioni a volte disumane cui sono costretti a vivere” (n. 2). La

2



citazione di Origene posta in calce subito nell’introduzione del Messaggio fa ben comprendere quanto Papa
Francesco intenda esprimersi con parresia su questo tema: “Quanti non riconoscono i poveri tradiscono
l’insegnamento di Gesù e non possono essere suoi discepoli. Ricordiamo in proposito le parole forti di Origene:
«Giuda sembrava preoccuparsi dei poveri… Se adesso c’è ancora qualcuno che ha la borsa della Chiesa e
parla a favore dei poveri come Giuda, ma poi si prende quello che mettono dentro, allora abbia la sua parte
insieme a Giuda»” (n. 1). E’ un invito alla conversione vera come la forma che punta anzitutto al “cambiamento
di mentalità” per non affidare la propria vita a una visione frammentaria, ma renderla aperta ad accogliere la
grazia che trasforma e vivifica perché indirizza a cogliere l’essenziale (cfr n. 4).

L’insegnamento di Papa Francesco, come è nel suo stile quando parla dei poveri, non indulge alla retorica, ma
punta dritto verso il riconoscimento delle urgenze da affrontare. Il Messaggio pone in primo piano la ricerca delle
cause della povertà, per individuare poi le iniziative necessarie per approdare a una possibile soluzione.
Riguardo il primo aspetto, la denuncia è forte e puntuale: “Sembra farsi strada la concezione secondo la quale i
poveri non solo sono responsabili della loro condizione, ma costituiscono un peso intollerabile per un sistema
economico che pone al centro l’interesse di alcune categorie privilegiate. Un mercato che ignora o seleziona i
principi etici crea condizioni disumane che si abbattono su persone che vivono già in condizioni precarie” (n. 5).
Insomma, sostiene il Papa, oltre a dover subire la povertà, i poveri devono anche farsi carico di esserne i
responsabili! Pretesa assurda, generata da una prepotente alterigia di individui protesi solo al raggiungimento di
una sfrenata ricchezza senza alcun principio etico e sociale. Il richiamo ai Governi e alle Istituzioni mondali
perché si sentano investiti della responsabilità a costruire un mondo migliore sulla giustizia è quanto il
Messaggio di questa Giornata Mondiale sottolinea: “Se i poveri sono messi ai margini, come se fossero colpevoli
della loro condizione, allora il concetto stesso di democrazia è messo in crisi e ogni politica sociale diventa
fallimentare. Con grande umiltà dovremmo confessare che dinanzi ai poveri siamo spesso degli incompetenti”
(n. 7). La povertà, insomma, non è un’idea astratta nè i poveri non sono frutto di fantasia; piuttosto la loro
massiccia presenza nella società pretende l’esigenza di soluzioni frutto di una “progettualità creativa” (n. 7).

“La povertà non è frutto del destino, è conseguenza dell’egoismo” (n. 6). Per questo Papa Francesco propone la
via costruens: “Dare vita a processi di sviluppo in cui si sviluppano le capacità di tutti, perché la complementarità
delle competenze e la diversità dei ruoli porti a una risorsa comune di partecipazione” (n. 6). La soluzione,
insomma, è molto più semplice di quanto ci si possa aspettare. Il Papa ribadisce la sua idea di fondo: la cultura
dell’incontro come forma privilegiata per guardare al futuro in maniera efficace e carica di speranza costruttiva.
“Ci sono molte povertà dei «ricchi» che potrebbero essere curate dalla ricchezza dei «poveri», se solo si
incontrassero e conoscessero! Nessuno è così povero da non poter donare qualcosa di sé nella reciprocità” (n.
6).

Come sempre, la Giornata Mondiale dei Poveri che quest’anno si celebrerà il 14 novembre, sarà accompagnata
da un’intensa settimana di iniziative che avranno lo scopo di porre alcuni segni di carità e solidarietà nei
confronti di alcune categorie particolari. Una goccia d’acqua nell’oceano della povertà, ma pur sempre una
testimonianza di vicinanza che almeno in questi giorni diventerà più tangibile per dare sostegno concreto a chi
ha più bisogno. Come si ricorderà, lo scorso anno furono distribuiti 5.000 pacchi per le famiglie delle Parrocchie
di Roma più disagiate e 350.000 mascherine per le scuole della periferia romana. Nei prossimi mesi si metterà a
fuoco un’ulteriore strategia per verificare in che modo la Giornata Mondiale possa farsi carico di nuove iniziative
che ancora una volta possano manifestare la grande solidarietà che questa circostanza richiede e che coinvolge
tante persone desiderose di essere presenti e operative.

Le parole di don Primo Mazzolari, che Papa Francesco fa sue, costituiscono la conclusione più significativa e
provocatoria con la quale confrontarsi: “Vorrei pregarvi di non chiedermi se ci sono dei poveri, chi sono e quanti
sono, perché temo che simili domande rappresentino una distrazione o il pretesto per scantonare da una precisa
indicazione della coscienza e del cuore… Io non li ho mai contati i poveri, perché non si possono contare: i
poveri si abbracciano, non si contano” (n. 9).

[00827-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

3



«Des pauvres, vous en aurez toujours avec vous. » Avec cette simple expression de Jésus, prononcée
quelques jours avant les événements de la passion, de sa mort et de sa résurrection, on peut synthétiser la
pensée du Seigneur sur les pauvres. Devant les disciples scandalisés parce qu’une femme avait gaspillé une
somme considérable en versant le parfum du vase d’albâtre sur la tête de Jésus, celui-ci affirme que le premier
pauvre à qui il faut porter toute l’attention, c’est précisément à lui. Le Fils de Dieu ne demande pas seulement de
reconnaître en lui la personne qui représente tous les pauvres, mais il s’identifie comme le plus pauvre parmi les
pauvres. «Le visage de Dieu qu’il révèle est celui d’un Père pour les pauvres et proche des pauvres» (n° 2).

Le Pape François, en proposant cette expression à la Ve Journée mondiale des pauvres, provoque les croyants
à garder le regard fixé sur Jésus pour découvrir que dans ses paroles se retrouve non seulement le véritable
sentiment de pauvreté, mais surtout la capacité de reconnaître les pauvres. C’est une vision fortement
christologique qui se condense dans ce Message qui analyse comme toujours certains thèmes d’actualité, afin
que toute l’Église se prépare à vivre l’événement de la Journée mondiale avec la conscience propre de ceux qui
savent qu’ici on rassemble l’un des contenus centraux de l’Évangile.

L’image biblique, en effet, sert au Pape à mettre en évidence un chemin que non seulement l’Église est appelée
à suivre dans ce parcours d’histoire encore marquée par des formes d’injustice qui deviennent de plus en plus
évidentes par l’émergence de nouvelles expressions de pauvreté. Le Message fait, une fois de plus, référence à
la pandémie qui «continue à frapper aux portes de millions de personnes et quand elle n’apporte pas la
souffrance et la mort, elle est quand même porteuse de pauvreté» (n° 5). Le Saint-Père est bien conscient des
conséquences qui sont chaque jour sous les yeux de tous, à tel point que «les personnes les plus vulnérables
se trouvent privées des biens de première nécessité». Les longues files d’attente devant les cantines pour les
pauvres sont le signe tangible de cette aggravation» (n° 5).

En cette période marquée par la forme pandémique grave, le Pape François porte l’exemple du Père Damiano
(1840-1889), le prêtre belge canonisé par Benoît XVI le 11 octobre 2009, qui, poussé par un grand
enthousiasme missionnaire, s’est fait apôtre parmi les personnes infectées de la lèpre. Avec eux, il partage tout,
négligeant les conséquences. Dans la « colonie de la mort », comme on appelait l'île éloignée de Molokai
devenue en fait une énorme léproserie coupée du monde, ce jeune évangélisateur a apporté joie et espérance.
La sienne n’était pas l’œuvre improvisée d’un irresponsable amateur de risque ; au contraire, il a fait preuve du
choix conscient d’un croyant qui avait compris le sens de l’Évangile. Le Pape François propose à nouveau le
témoignage de ce saint pour confirmer tant d’hommes et de femmes, y compris des centaines de prêtres, qui
dans ce drame du Covid ont su participer totalement à la souffrance des millions de personnes infectées.

Les paroles fortes par lesquelles le Pape appelle à la prise de responsabilité directe, sans permettre aucune
délégation à ce sujet, reviennent donc avec une efficacité particulière. Face aux pauvres, on ne peut se
permettre aucune "habitude qui devient indifférence » ; il est nécessaire et urgent, plutôt, de se laisser "impliquer
dans un partage de vie qui n’admet pas de délégation. Les pauvres ne sont pas des personnes « extérieures » à
la communauté, mais des frères et des sœurs avec qui partager la souffrance, pour soulager leur malaise et la
marginalisation" (n° 3).

La référence faite par le Message à la condition féminine mérite une attention particulière. Face aux faits
quotidiens de violence à l’égard des femmes, on ne peut passer sous silence la condamnation de cette barbarie
qui fait du monde des femmes un théâtre d’authentique pauvreté. D’une manière encore plus incompréhensible
pour une culture qui a atteint les formes les plus matures de l’égalité, on s’est obligé de constater des
expressions d’inégalité et de manque de dignité qui blessent au-delà des pauvres victimes, toute la société
souvent trop impuissante et aphone presque résignée à renoncer aux acquis obtenus systématiquement au fil
des décennies. Il ne sera donc pas inutile de s’attarder sur le commentaire que fait le Pape François sur la
scène évangélique dont il a déduit le thème de cette Journée mondiale : « Cette femme anonyme, destinée
peut-être à représenter tout l’univers féminin qui, au fil des siècles, n’aura pas voix au chapitre et subira des
violences inaugure la présence significative de femmes qui participent au moment culminant de la vie du
Christ... Les femmes si souvent discriminées et tenues à l’écart des postes de responsabilité, dans les pages
des Évangiles, sont en revanche protagonistes dans l’histoire de la révélation» (n° 1).

4



Ce Message met encore en évidence l’enseignement constant du Pape François selon lequel «toute l’œuvre de
Jésus affirme que la pauvreté n’est pas le fruit de la fatalité, mais le signe concret de sa présence parmi nous»
(n° 2). La conclusion se présente donc clairement comme un horizon sur lequel les chrétiens ont besoin de
retrouver l’enthousiasme nécessaire pour rendre à nouveau crédible leur présence dans le monde. Si l’on veut
être fidèle à l’Évangile, il apparaît clairement que Dieu ne se retrouve pas dans les temps et les lieux où nous
avons décidé de le rencontrer, mais là où il veut se révéler et se faire reconnaître : «dans la vie des pauvres,
dans leur souffrance et leur misère, dans les conditions parfois inhumaines auxquelles ils sont contraints de
vivre» (n° 2). La citation d’Origène mise en bas immédiatement dans l’introduction du Message fait bien
comprendre à quel point le Pape François entend s’exprimer avec parrhèsia sur ce thème : « Ceux qui ne
reconnaissent pas les pauvres trahissent l’enseignement de Jésus et ne peuvent pas être ses disciples.
Rappelons-nous à ce sujet les paroles fortes d’Origène : «Judas semblait se soucier des pauvres [...]. S’il y a
maintenant encore quelqu’un qui détient la bourse de l’Église et qui parle en faveur des pauvres comme Judas,
mais qui prend ce qu’on y met dedans, alors qu’il ait sa part avec Judas» (n° 1). C’est une invitation à la
conversion vraie comme la forme qui vise d’abord le «changement de mentalité» pour ne pas confier sa vie à
une puissance fragmentaire, mais la rendre ouverte à saisir la grâce qui transforme et anime parce qu’elle vise à
atteindre l’essentiel (cf. n° 4).

L’enseignement du Pape François, tel qu’il est dans son style lorsqu’il parle des pauvres, ne se livre pas à la
rhétorique, mais vise directement la reconnaissance des urgences à affronter. Le Message met l’accent sur la
recherche des causes de la pauvreté, puis sur les initiatives nécessaires pour aboutir à une solution possible.
Sur le premier aspect, la plainte est forte et ponctuelle : «La conception selon laquelle les pauvres sont non
seulement responsables de leur situation, mais aussi un fardeau intolérable pour un système économique qui
place au centre l’intérêt de certaines catégories et privilégiées semble faire son chemin. Un marché qui ignore
ou sélectionne les principes éthiques crée des conditions inhumaines qui frappent les personnes qui vivent déjà
dans des conditions précaires» (n° 5). Bref, soutient le Pape, en plus de devoir subir la pauvreté, les pauvres
doivent aussi se faire accuser ou en deviennent les responsables ! Prétention absurde, engendrée par une
arrogance hautaine d’individus tendus seulement à la réalisation d’une richesse effrénée sans aucun principe
éthique et social. L’appel aux gouvernements et aux institutions mondiales pour qu’ils se sentent investis de la
responsabilité de construire un monde meilleur sur la justice est ce que souligne le Message de cette Journée
mondiale : «Si les pauvres sont mis en marge, comme s’ils étaient coupables de leur condition, alors le concept
même de démocratie est mis en crise et chaque politique sociale devient défaillante. Nous devrions avouer avec
une grande humilité que nous sommes souvent des incompétents devant les pauvres" (n° 7). Bref, la pauvreté
n’est pas une idée abstraite et les pauvres ne sont pas le fruit de notre imaginaire ; leur présence massive dans
la société exige plutôt la nécessité de solutions issues d’une «conception créative» (n° 7).

«La pauvreté n’est pas le fruit du destin, c’est la conséquence de l’égoïsme» (n° 6). C’est pourquoi le Pape
François propose une voie constructive : « Il est donc essentiel de mettre en place des processus de
développement qui valorisent les capacités de tous, pour que la complémentarité des compétences et la
diversité des rôles conduisent à une ressource commune de participation. » (n° 6). Bref, la solution est
beaucoup plus simple que prévu. Le Pape réitère son idée de fond : la culture de la rencontre comme une forme
privilégiée pour regarder vers l’avenir de manière efficace et chargée d’espoir constructif. «Il y a beaucoup de
pauvreté des « riches » qui pourraient être guéries de la richesse des « pauvres » si seulement ils se
rencontraient et se connaissaient ! Personne n’est si pauvre qu’il ne puisse pas donner quelque chose de lui-
même dans la réciprocité. » (n° 6).

Comme toujours, la Journée mondiale des pauvres, qui aura lieu cette année le 14 novembre, s’accompagnera
d’une semaine chargée d’initiatives visant à mettre en place des signes de charité et de solidarité à l’égard de
certaines catégories particulières. Une goutte d’eau dans l’océan de la pauvreté, mais toujours un témoignage
de proximité qui deviendra au moins dans ces jours-là, plus tangible pour apporter un soutien concret à ceux qui
en ont le plus besoin. Comme vous vous en souviendrez, 5 000 colis ont été distribués l’an dernier aux familles
des paroisses les plus défavorisées de Rome et 35 000 masques pour les écoles de la banlieue romaine. Au
cours de ces derniers mois, une stratégie supplémentaire sera mise au point pour vérifier comment la Journée
mondiale peut prendre en charge de nouvelles initiatives qui peuvent une fois de plus manifester la grande
solidarité que cette circonstance exige et qui implique tant de personnes désireuses d’être présentes et
opérationnelles.

5



Les paroles de Don Primo Mazzolari, que le Pape François fait siennes, constituent la conclusion la plus
significative et la plus provocatrice à laquelle il faut faire face : «Je vous prie de ne pas me demander s’il y a des
pauvres, qui ils sont et combien ils sont, parce que je crains que de telles questions ne représentent une
distraction ou un prétexte pour s’éloigner d’une indication précise de la conscience et du cœur. [...] Je ne les ai
jamais comptés les pauvres, car on ne peut pas les compter: les pauvres s’embrassent, ils ne se comptent pas»
(n° 9).

[00827-FR.01] [Texte original: Italien]

 

Traduzione in lingua inglese

“The poor you will always have with you” (Mark 14:7). These words of Jesus, pronounced a few days before the
events of his passion, death and resurrection, are an effective synthesis of our Lord’s stance regarding the poor.
In the face of the disciples, scandalized that a woman should waste a large sum of money by pouring the
perfume from the alabaster jar on Jesus' head, He affirms that the first poor person on whom we must focus is
precisely himself. The Son of God not only asks to be recognized as representing all the poor, but he identifies
as the poorest of the poor. “The face of God that He reveals, in fact, is that of a Father for the poor and close to
the poor” (Message, 2).

The motto chosen by Pope Francis for the fifth World Day of the Poor urges believers to keep their gaze fixed on
Jesus in order to discover that in him and in his words we find not only the true meaning of poverty, but above all
the capacity to recognize the poor. His Message reveals a profoundly Christological vision as it considers current
issues in order that the Church may prepare to live the World Day of the Poor with an awareness proper to those
who know that we have before us one of the central themes of the Gospel.

The Pope uses this image from the New Testament to highlight a path which not only the Church is called to
follow in this period of history, still marked by forms of injustice which become all the more evident as new forms
of poverty emerge. Once again he refers to the pandemic which “continues to knock on the doors of millions of
people and, when it does not bring with it suffering and death, is nonetheless a harbinger of poverty” (Message,
5). The Holy Father is well aware of the consequences which are daily before our eyes, to the point that "those
most vulnerable find themselves deprived of basic necessities. The long lines in front of soup kitchens are a
tangible sign of this deterioration" (Message, 5).

In this time of severe pandemic, Pope Francis highlights the example of Father Damien (1840-1889), the Belgian
priest canonized by Benedict XVI on October 11, 2009, who, driven by great missionary zeal, became an apostle
to those infected with leprosy. He shared everything with them, heedless of the consequences. In the "colony of
death", as the huge leper colony on the remote island of Molokai was known, cut off from the world, this young
evangelizer brought joy and hope. His was not the improvised work of an irresponsible risk-taker; on the
contrary, his actions highlighted the deliberate decision of a believer who understood the meaning of the Gospel.
Pope Francis calls to mind the witness of this saint in confirmation of so many men and women, including
hundreds of priests, who in this Covid-19 drama have been willing to share totally in the suffering of millions of
infected people.

The strong words with which the Pope calls us to face up to our responsibilities directly, instead of foisting them
on others, are thus particularly effective. In the face of the poor, we cannot allow ourselves any “habit that
becomes indifference"; rather, it is necessary and urgent that we become engaged in “a mutual sharing of life
that does not allow for proxies. The poor are not people “apart” from the community, but brothers and sisters
with whom to share suffering, in order to alleviate their discomfort and marginalization” (Message, 3).

The Message's reference to the condition of women deserves particular attention. In the face of daily episodes of
violence against women, we cannot fail to condemn this savagery, which makes the world of women a theater of
true poverty. In an even more inexplicable way for a culture that has reached the most mature forms of equality,

6



we are forced to see expressions of inequality and lack of dignity that hurt not only its poor victims, but also
society as a whole, often too helpless and voiceless, as resigned to relinquishing the conquests achieved
laboriously over decades. It will not be superflous, therefore, to pause and reflect on what Pope Francis writes
when commenting on the Gospel scene from which he derived the motto this World Day of the Poor: “This
anonymous woman, destined perhaps for this reason to represent the entire female population that in the course
of the centuries will have no voice and will suffer violence, inaugurates the important presence of women who
take part in the culminating moments of Christ's life ...Women, so often discriminated against and kept away
from positions of responsibility, in the pages of the Gospels are instead protagonists in the history of revelation”
(Message, 1).

This Message highlights once again the constant teaching of Pope Francis that “the entire work of Jesus affirms
that poverty is not the result of fate, but a concrete sign of His presence among us” (Message, 2). The clear
conclusion is that Christians need to regain the enthusiasm necessary in order to make their presence in the
world credible once more. If we intend to remain faithful to the Gospel, then it is evident that God is not found in
the times and places where we decide to meet Him, but where He wants to reveal himself and be recognized: “in
the lives of the poor, in their suffering and indigence, in the sometimes inhuman conditions in which they are
forced to live” (Message, 2). The quotation from Origen in the footnotes to the Message's introduction makes it
clear how much Pope Francis intends to express himself with parresia on this issue: “those who do not
recognize the poor betray Jesus' teaching and cannot be his disciples. We recall, in this regard, the strong words
of Origen: "Judas seemed to be concerned about the poor [...]. If now there is still someone who holds the purse
of the Church and speaks in favor of the poor like Judas, but then takes what is put in, then let them have their
share along with Judas” (Message, 1). Here is an invitation to true conversion which consists in a “change of
mentality” so as not to entrust one's life to a fragmentary outlook, but to lay it open to welcoming the grace that
transforms and enlivens because it points in the direction of what is essential (cf. n. 4).

Pope Francis' teaching, as usual when he speaks of the poor, does not indulge in rhetoric, but goes straight to
what needs to be addressed urgently. The Message highlights the need to seek out the causes of poverty in
order to identify the steps necessary to its alleviation. Concerning the former aspect, the Pope is forceful and to
the point: “The idea seems to be gaining ground that the poor are not only responsible for their condition, but
that they constitute an intolerable burden for an economic system that focuses on the interests of a few
privileged groups. A market that ignores or selects ethical principles creates inhumane conditions that affect
people who already live in precarious conditions” (Message, 5). In short, argues the Pope, in addition to having
to suffer poverty, the poor must now accept responsibility for their poverty! This is an absurd claim, born of the
overbearing arrogance of individuals bent on achieving unbridled wealth without reference to ethical or social
principles. The Holy Father’s appeal to governments and world institutions to accept their responsibility for
building a better world based on justice lies at the heart of this Message of this World Day of the Poor: "If the
poor are marginalized, as if they were the ones to blame for their condition, then the very concept of democracy
is put into crisis and every social policy becomes bankrupt. With great humility, we should confess that we are
often incompetent when it comes to the poor" (Message, 7). In short, poverty, is not an abstract idea, nor are the
poor the fruit of our imagination; rather, their massive presence in society demands solutions that are the fruit of
"creative planning" (Message, 7).

“Poverty is not the fruit of destiny; it is the consequence of selfishness” (Message, 6). This is why Pope Francis
proposes the via costruens which “gives rise to development processes in which the capacities of all are valued,
so that the complementarity of skills and the diversity of roles lead to a common resource of mutual participation”
(Message, 6). The solution, in short, is much simpler than one might expect. The Pope reiterates his basic idea:
the culture of encounter as the privileged way to look to the future in an effective way and full of constructive
hope. “There are many poverties of the "rich" that could be cured by the wealth of the "poor", if only they would
meet and get to know each other! No one is so poor that they cannot give something of themselves in mutual
exchange” (Message, 6).

As always, the World Day of the Poor, to be celebrated this year on November 14, will be accompanied by an
intense week of initiatives aimed at charitable signs towards some particular categories of persons. A drop of
water in an ocean of poverty, but still a witness to neighborliness which, at least on those days, will become
more tangible in order give concrete support to those who need it most. Last year 5,000 parcels were distributed

7



to the families of the most disadvantaged parishes in Rome and 350,000 masks were given to schools in the
periphery of Rome. In the coming months we will be developing new strategies for the World Day of the Poor in
order to manifest the great solidarity which this occasion requires while at the same time involving the very many
people eager to be active participants.

The words of Father Primo Mazzolari, which Pope Francis makes his own, constitute the most significant and
provocative conclusion which we all have to face: “I would ask you not to ask me if there are poor people, who
they are and how many of them there are, because I am afraid that such questions represent a distraction or a
pretext for escaping from a specific inspiration in one’s conscience and heart. [...] I have never counted the poor,
because they cannot be counted: the poor are embraced, not counted” (Message, 9).

[00827-EN.01] [Original text: Italian]

 

Traduzione in lingua spagnola

«A los pobres los tendrán siempre con ustedes». Con esta sencilla expresión de Jesús, pronunciada pocos días
antes de los acontecimientos de la pasión, muerte y resurrección, se puede sintetizar el pensamiento del Señor
sobre los pobres. Ante los discípulos escandalizados porque una mujer había malgastado una gran suma de
dinero al derramar el perfume de un vaso de alabastro sobre la cabeza de Jesús, afirma que el primer pobre al
que hay que prestar toda la atención es precisamente él. El Hijo de Dios, no sólo pide reconocer en él a la
persona que representa a todos los pobres, se identifica como el más pobre entre los pobres. «El rostro de Dios
que Él revela es el de un Padre para los pobres y cercano a los pobres» (n. 2).

El Papa Francisco proponiendo esta expresión en la V Jornada Mundial de los Pobres provoca a los creyentes
a mantener la mirada fija en Jesús para descubrir que en él y en sus palabras se encuentra no sólo el
verdadero sentido de la pobreza, sino sobre todo la capacidad de reconocer a los pobres. Es una visión
fuertemente cristológica la que se condensa en este Mensaje que, como siempre, analiza algunos temas de
actualidad, para que toda la Iglesia se prepare a vivir el acontecimiento de la Jornada Mundial con la conciencia
de quien sabe que aquí se recoge uno de los contenidos centrales del Evangelio.

La imagen bíblica, de hecho, le sirve al Papa para resaltar un camino que no sólo la Iglesia está llamada a
seguir en este tramo de la historia todavía caracterizado por formas de injusticia que se hacen cada vez más
evidentes a medida que surgen nuevas expresiones de pobreza. El Mensaje vuelve a referirse a la pandemia
que «sigue tocando a las puertas de millones de personas y, cuando no trae consigo el sufrimiento y la muerte,
es, sin embargo, portadora de pobreza» (n. 5). El Santo Padre es muy consciente de las consecuencias que
están ante los ojos de todos cada día, hasta el punto de que «las personas más vulnerables se ven privadas de
los bienes de primera necesidad. Las largas filas frente a los comedores para los pobres son el signo tangible
de este deterioro» (n. 5).

En este período marcado gravemente por la pandemia, el Papa Francisco evoca el ejemplo del padre Damián
(1840-1889), el sacerdote belga canonizado por Benedicto XVI el 11 de octubre de 2009, que impulsado por un
gran entusiasmo misionero se convirtió en apóstol entre los infectados de lepra. Lo compartió todo con ellos, sin
importarle las consecuencias. En la “colonia de muerte”, como era llamada la dispersa isla de Molokai, que se
había convertido en una enorme leprosería aislada del mundo, este joven evangelizador llevó alegría y
esperanza. La suya no fue la obra improvisada de un irresponsable amante del riesgo; por el contrario, puso de
relieve la elección consciente de un creyente que había comprendido el significado del Evangelio. El Papa
Francisco vuelve a proponer el testimonio de este santo como confirmación de tantos hombres y mujeres, entre
ellos cientos de sacerdotes, que en este drama del Covid han podido participar totalmente en el sufrimiento de
los millones de infectados.

Por lo tanto, las enérgicas palabras con las que el Papa pide que se asuma directamente la responsabilidad sin
permitir ninguna delegación en este sentido vuelven a ser especialmente eficaces. Ante los pobres no se puede

8



permitir ningún «acostumbramiento que se convierta en indiferencia»; es necesario y urgente, antes bien,
dejarse «involucrar en un compartir la vida que no permita delegaciones. Los pobres no son personas
“externas” a la comunidad, sino hermanos y hermanas con los cuales compartir el sufrimiento para aliviar su
malestar y marginación» (n. 3).

La referencia del Mensaje a la condición de las mujeres merece especial atención. Ante los sucesos cotidianos
de violencia contra las mujeres, no se puede dejar de condenar esta barbarie que hace del mundo de las
mujeres un escenario de auténtica pobreza. De forma aún más incomprensible para una cultura que ha
alcanzado las formas más maduras de igualdad, se está obligado a constatar expresiones de desigualdad y de
falta de dignidad que hieren no sólo a las pobres víctimas, sino a toda la sociedad, a menudo demasiado
impotente y afónica como si se resignara a renunciar a las conquistas obtenidas con dificultad a lo largo de las
décadas. No será inútil, por tanto, detenerse a reflexionar sobre lo que el Papa Francisco ha escrito en el
comentario a la escena evangélica de la que ha extraído el lema de la Jornada Mundial: «Esta mujer anónima,
destinada quizá por esto a representar a todo el universo femenino que a lo largo de los siglos no tendrá voz y
sufrirá violencia, inaugura la significativa presencia de las mujeres que participan en el momento culminante de
la vida de Cristo… Las mujeres, tan a menudo discriminadas y mantenidas al margen de los puestos de
responsabilidad, en cambio, en las páginas de los Evangelios son protagonistas en la historia de la revelación»
(n. 1).

Este Mensaje vuelve a poner en primer plano la enseñanza constante del Papa Francisco según la cual «toda la
obra de Jesús afirma que la pobreza no es fruto de la fatalidad, sino un signo concreto de su presencia entre
nosotros» (n. 2). La conclusión, por tanto, destaca claramente como un horizonte en el que los cristianos deben
redescubrir el entusiasmo necesario para volver a hacer creíble su presencia en el mundo. Si se pretende ser
fiel al Evangelio, es evidente que a Dios no se le encuentra en los tiempos y lugares en los que hemos decidido
encontrarlo, sino donde él quiere revelarse y ser reconocido: «en la vida de los pobres, en su sufrimiento e
indigencia, en las condiciones a veces inhumanas en las que se ven obligados a vivir» (n. 2). La cita de
Orígenes colocada en la parte inmediatamente inferior a la introducción del Mensaje deja en claro cuánto el
Papa Francisco tiene la intención de expresarse con parresia sobre este tema: «Quienes no reconocen a los
pobres traicionan la enseñanza de Jesús y no pueden ser sus discípulos. A este respecto, recordamos las
contundentes palabras de Orígenes: “Judas parecía preocuparse por los pobres [...]. Si, ahora, todavía hay
alguien que tiene la bolsa de la Iglesia y habla a favor de los pobres como Judas, pero luego toma lo que ponen
dentro, entonces, que tenga su parte junto a Judas”» (n. 1). Es una invitación a la verdadera conversión como
forma que apunta primordialmente a un “cambio de mentalidad” para no confiar la propia vida a una visión
fragmentaria, sino para hacerla abierta a la acogida de la gracia que transforma y vivifica porque orienta a
captar lo esencial (cf. n. 4).

La enseñanza del Papa Francisco, como es su estilo cuando habla de los pobres, no se complace en la
retórica, sino que apunta directamente al reconocimiento de las urgencias por atender. El Mensaje sitúa en
primer lugar la búsqueda de las causas de la pobreza, para luego identificar las iniciativas necesarias para
llegar a una posible solución. En cuanto al primer aspecto, la denuncia es contundente y puntual: «Parece que
se está imponiendo la idea de que los pobres no sólo son responsables de su condición, sino que constituyen
una carga intolerable para un sistema económico que pone en el centro los intereses de algunas categorías
privilegiadas. Un mercado que ignora o selecciona los principios éticos crea condiciones inhumanas que se
abaten sobre las personas que ya viven en condiciones precarias» (n. 5). En resumen, sostiene el Papa,
además de tener que sufrir la pobreza, ¡los pobres tienen que hacerse cargo de ser los responsables de la
misma! Una pretensión absurda, generada por la prepotente altivez de individuos empeñados únicamente en
obtener una riqueza desenfrenada sin ningún principio ético o social. El reclamo a los Gobiernos e Instituciones
mundiales para que se sientan comprometidos con la construcción de un mundo mejor basado en la justicia es
lo que subraya el Mensaje de esta Jornada Mundial: «Si se margina a los pobres, como si fueran los culpables
de su condición, entonces se pone en crisis el concepto mismo de democracia y toda política social se vuelve
un fracaso. Con gran humildad debemos confesar que en lo referente a los pobres somos a menudo
incompetentes» (n. 7). La pobreza, en definitiva, no es una idea abstracta, ni los pobres son fruto de la
imaginación, sino que su presencia masiva en la sociedad exige soluciones fruto de la «planificación creativa»
(n. 7).

9



«La pobreza no es fruto del destino, es consecuencia del egoísmo». Por esto, el Papa Francisco propone la via
construens: «Dar vida a procesos de desarrollo en los que se valoren las capacidades de todos, para que la
complementariedad de las competencias y la diversidad de los roles conduzcan a una común participación de
los recursos» (n. 6). La solución, en definitiva, es mucho más sencilla de lo que cabría esperar. El Papa reitera
su idea de fondo: la cultura del encuentro como forma privilegiada de mirar al futuro de forma eficaz y llena de
esperanza constructiva. «Hay muchas pobrezas de los “ricos” que podrían ser curadas por la riqueza de los
“pobres”, ¡si sólo se encontraran y conocieran! Nadie es tan pobre que no pueda donar algo de sí mismo en la
reciprocidad» (n. 6).

Como de costumbre, la Jornada Mundial de los Pobres, que este año se celebrará el 14 de noviembre, irá
acompañada de una intensa semana de iniciativas que tendrán como objetivo ofrecer algunos signos de caridad
y solidaridad hacia ciertas categorías particulares. Una gota de agua en el océano de la pobreza, pero siempre
un testimonio de cercanía que al menos en estos días se hará más tangible para dar apoyo concreto a quienes
más lo necesitan. Como se recordará, el año pasado se distribuyeron 5.000 paquetes a las familias de las
parroquias más desfavorecidas de Roma y se entregaron 350.000 mascarillas sanitarias a las escuelas de la
periferia romana. En los próximos meses se definirá una estrategia ulterior para ver de qué manera la Jornada
Mundial puede hacerse cargo de nuevas iniciativas que una vez más puedan manifestar la gran solidaridad que
esta circunstancia requiere y que implica a tantas personas deseosas de estar presentes y activas.

Las palabras de don Primo Mazzolari, que el Papa Francisco hace suyas, constituyen la conclusión más
significativa y provocadora con la cual confrontarse: «Quisiera pedirles que no me pregunten si hay pobres,
quiénes son y cuántos son, porque temo que tales preguntas representen una distracción o el pretexto para
apartarse de una indicación precisa de la conciencia y del corazón… Nunca he contado a los pobres, porque no
se pueden contar: a los pobres se les abraza, no se les cuenta» (n. 9).

[00827-ES.01] [Texto original: Italiano]

[B0380-XX.02]

10


