2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0322
Domenica 23.05.2021

Santa Messa nella Solennita di Pentecoste

Omelia del Santo Padre
Traduzione in lingua francese
Traduzione in lingua inglese
Traduzione in lingua tedesca
Traduzione in lingua spagnola
Traduzione in lingua portoghese
Traduzione in lingua polacca
Traduzione in lingua araba

Alle ore 10.00 di questa mattina, Domenica di Pentecoste, il Santo Padre Francesco ha celebrato la Santa
Messa nella Basilica di San Pietro.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che Papa Francesco ha pronunciato nel corso della Celebrazione Eucaristica,
dopo la proclamazione del Vangelo:

Omelia del Santo Padre

«Verra il Paraclito, che io mandero dal Padre» (Gv15,26). Con queste parole Gesu promette ai discepoli lo
Spirito Santo, il dono definitivo, il dono dei doni. Ne parla usando un’espressione particolare,
misteriosa: Paraclito. Accogliamo oggi questa parola, non facile da tradurre in quanto racchiude in sé piu



significati. Paraclito, in sostanza, vuol dire due cose:Consolatoree Avvocato.

1.1l Paraclito e il Consolatore. Tutti noi, specialmente nei momenti difficili, come quello che stiamo
attraversando,a causa della pandemia,cerchiamo consolazioni. Ma spesso ricorriamo solo a consolazioni
terrene, che svaniscono presto, sono consolazioni del momento. Gesu ci offre oggi la consolazione del Cielo, lo
Spirito, il «Consolatore perfetto» (Sequenza). Qual € la differenza? Le consolazioni del mondo sono come gli
anestetici: danno un sollievo momentaneo, ma non curano il male profondo che ci portiamo dentro. Distolgono,
distraggono, ma non guarisconoalla radice. Agiscono in superficie, a livello dei sensi edifficiimentedel cuore.
Perché solo chi ci fa sentire amati cosi come siamo da pace al cuore. Lo Spirito Santo, 'amore di Dio, fa cosi:
scende dentro, in quanto Spirito agisce nel nostro spirito. Visita «nell’intimo il cuore», come «ospite dolce
dell’anima (ibid.). E la tenerezza stessa di Dio, che non ci lascia soli; perché stare con chi & solo & gia
consolare.

Sorella, fratello, se avverti il buio della solitudine, se porti dentro un macigno che soffoca la speranza, se hai nel
cuore una ferita che brucia, se non trovi la via d’uscita, apriti allo Spirito. Egli, scriveva San Bonaventura, «dove
c’é maggiore tribolazione porta maggiore consolazione, non come fa il mondo che nella prosperita consola e
adula ma nell’avversita deride e condanna» (Sermone fra I'ottava dell’Ascensione). Cosi fa il mondo, cosi fa
soprattutto lo spirito nemico, il diavolo: prima ci lusinga e ci fa sentire invincibili- le lusinghe del diavolo che
fanno crescere la vanita —, poi ci butta a terra e ci fa sentire sbagliati: gioca con noi. Fa di tutto per buttarci giu,
mentre lo Spirito del Risorto vuole risollevarci. Guardiamo agli Apostoli: erano soliquella mattina, erano solie
smarriti, stavano a porte chiuseper la paura, vivevano nel timore e davanti agli occhi avevano tutte le loro
fragilita e i loro fallimenti, i loro peccati: avevano rinnegato Gesu Cristo. Gli anni passati con Gesu non li
avevano cambiati, continuavano a essere gli stessi. Poi ricevono lo Spirito e tutto cambia: i problemi e i difetti
rimangono gli stessi, eppure non li temono piuperchénon temono nemmeno chi vuol fare loro del male. Si
sentono consolati dentro e vogliono riversare fuori la consolazione di Dio. Prima impauriti, ora hanno paura solo
di non testimoniare I'amore ricevuto. Gesu 'aveva profetizzato: lo Spirito «dara testimonianza di me; e anche voi
date testimonianza» (Gv15,26-27).

E facciamo un passo avanti.Pure noi siamo chiamati a testimoniare nello Spirito Santo, adiventare
paracliti,cioeconsolatori. Si, lo Spirito ci chiede di dare corpo alla sua consolazione. Comepossiamo fare
questo? Non facendo grandi discorsi, ma facendoci prossimi; non con parole di circostanza, ma con la preghiera
e la vicinanza.Ricordiamo che la vicinanza, la compassione e la tenerezza ¢ lo stile di Dio, sempre.ll Paraclito
dice alla Chiesa che oggi &il tempo della consolazione. E il tempo del lieto annuncio del Vangelo piti che della
lotta al paganesimo. E il tempo per portare la gioia del Risorto, non per lamentarci del dramma della
secolarizzazione. E il tempo per riversare amore sul mondo, senza sposare la mondanita. E il tempo in cui
testimoniare la misericordia piu che inculcare regole e norme. E il tempo del Paraclito!E il tempo della liberta del
cuore, nel Paraclito.

2.1l Paraclito, poi,e I'’Avvocato. Nel contesto storico di Gesu, I'avvocato non svolgeva le sue funzioni come oggi:
anziché parlare al posto dell’imputato, gli stava di solito accanto e gli suggeriva all’orecchio gli argomenti per
difendersi. Cosi fa il Paraclito, «lo Spirito della verita» (v. 26), che non si sostituisce a noi, ma ci difende dalle
falsita del male ispirandoci pensieri € sentimenti. Lo fa con delicatezza, senza forzarci: si propone ma non si
impone. Lo spirito della falsita, il maligno, fa il contrario: cerca di costringerci, vuole farci credere che siamo
sempre obbligati a cedere alle suggestioni cattive e alle pulsioni dei vizi. Proviamo allora ad accogliere tre
suggerimenti tipici del Paraclito, del nostro Avvocato. Sono tre antidoti basilari contro altrettante tentazioni,
oggitantodiffuse.

Il primo consiglio dello Spirito Santo &: “Abita il presente”. Il presente, non il passato o il futuro. Il Paraclito
affermail primato dell’oggi, contro la tentazione di farci paralizzare dalle amarezze e dalle nostalgie del passato,
oppure di concentrarci sulle incertezze del domani e lasciarci ossessionare dai timori per I'avvenire. Lo Spirito cCi
ricorda la grazia del presente. Non c’€ tempo migliore per noi: adesso, li dove siamo, € il momento unico e
irripetibile per fare del bene, per fare della vita un dono. Abitiamo il presente!

Poi il Paraclito consiglia: “Cerca I'insieme”. L'insieme, non la parte. Lo Spirito non plasma degli individui chiusi,



3

ma ci fonda come Chiesa nella multiforme varieta dei carismi, in un’unita che non & mai uniformita. |l Paraclito
affermail primato dell'insieme. Nell'insieme, nella comunita lo Spirito predilige agire e portare novita. Guardiamo
agli Apostoli. Erano molto diversi: tra loro, ad esempio, c’erano Matteo, pubblicano che aveva collaborato con i
Romani, e Simone, detto Zelota, che si opponeva a loro. C’erano idee politiche opposte, visioni del mondo
differenti. Ma quando ricevono lo Spirito imparano a non dare il primato ai loro punti di vista umani, ma
all'insieme di Dio. Oggi, se ascoltiamo lo Spirito, non ci concentreremo su conservatori e progressisti,
tradizionalisti e innovatori, destra e sinistra: se i criteri sono questi, vuol dire che nella Chiesa si dimentica lo
Spirito. Il Paraclito spinge all’'unita, alla concordia, all’armonia delle diversita. Ci fa vedere parti dello stesso
Corpo, fratelli e sorelle tra noi. Cerchiamo l'insieme!E il nemico vuole che la diversita si trasformi in opposizione
e per questo le fa diventare ideologie. Dire “no” alle ideologie, “si” all'insieme.

Infine, il terzo grande consiglio: “Metti Dio prima del tuo io”. E il passo decisivo della vita spirituale, che non &
una collezione di meriti e di opere nostre, ma umile accoglienza di Dio. |l Paraclito affermail primato della grazia.
Solo se ci svuotiamo di noi stessi lasciamo spazio al Signore; solo se ci affidiamo a Lui ritroviamo noi stessi;
solo da poveri in spirito diventiamo ricchi di Spirito Santo. Vale anche per la Chiesa. Non salviamo nessuno e
nemmeno noi stessi con le nostre forze. Se in primo luogo ci sono i nostri progetti, le nostre strutture e i nostri
piani di riforma scadremo nel funzionalismo, nell’efficientismo, nell’'orizzontalismo e non porteremo frutto.Gli
“ismi” sono ideologie che dividono, che separano.La Chiesa non € un’organizzazione umana— € umana, ma non
€ solo un’organizzazione umana —,la Chiesaé il tempio dello Spirito Santo. Gesu ha portato il fuoco dello Spirito
sulla terra e la Chiesa si riforma con I'unzione, la gratuita dell’'unzionedella grazia, con la forza della preghiera,
con la gioia della missione, con la bellezza disarmante della poverta. Mettiamo Dio al primo posto!

Spirito Santo, Spirito Paraclito, consola i nostri cuori. Facci missionari della tua consolazione, paracliti di
misericordia per il mondo. Avvocato nostro, dolce Suggeritore dell’anima, rendici testimoni dell’oggi di Dio,
profeti di unita per la Chiesa e 'umanita, apostoli fondati sulla tua grazia, che tutto crea e tutto rinnova.Amen.

[00711-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

«Viendra le Défenseur, que je vous enverrai d’auprés du Pére» (Jn15, 26). Avec ces paroles, Jésus promet aux
disciples I'Esprit Saint, le don définitif, le don des dons. Il en parle en utilisant une expression particuliére,
mystérieuse: Paraclet. Accueillons aujourd’hui ce mot, pas facile a traduire car il contient plusieurs significations.
Paraclet, en substance, veut dire deux choses: Consolateure Avocat.

1.Le Paraclet est le Consolateur. Nous tous, spécialement dans les moments difficiles, comme ceux que nous
traversons a cause de la pandémie, nous cherchons des consolations. Mais souvent nous recourons seulement
aux consolations terrestres, qui s’estompent vite, ce sont des consolation d’'un moment. Jésus nous offre
aujourd’hui la consolation du Ciel, I'Esprit, le«Consolateur souverain»(Séquence). Quelle est la difféerence? Les
consolations du monde sont comme les anesthésiants: elles donnent un soulagement momentané, mais elles
ne soignent pas le mal profond que nous portons a l'intérieur. Elles détournent, distraient, mais ne guérissent
pas a la racine. Elles agissent en superficie, au niveau des sens et difficilement au niveau du cceur. Parce que
seul celui qui nous fait sentir aimés tels que nous sommes donne la paix ducceur. L’Esprit Saint, 'amour de
Dieu, fait ainsi: il descend a l'intérieur, car I'Esprit agit dans notre esprit. |l visite «jusqu’a l'intime le coeur»,
comme «hote trés doux de nos ames» (ibid.). Il est la tendresse méme de Dieu, qui ne nous laisse pas seuls;
parce que rester avec celui qui est seul c’est déja consoler.

Sceur, frere, si tu sens I'obscurité de la solitude, si tu portes a I'intérieur une pierre qui étouffe I'espérance, si tu
as dans le coeur une blessure qui brile, si tu ne trouves pas la sortie, ouvre-toi a I'Esprit Saint. Saint
Bonaventure écrivait, «ou il y a une plus grande affliction il apporte une plus grande consolation, non pas
comme le fait le monde qui dans la prospérité, console et flatte mais, dans I'adversité, se moque et condamne»
(Sermon entre I'octave de I’Ascension). Ainsi fait le monde, ainsi fait surtout I'esprit ennemi, le diable: d’abord il
nous flatte et nous fait sentir invincibles — les flatteries du diable qui augmentent la vanité - , ensuite il nous jette
a terre et fait sentir que nous sommes mauvais: il joue avec nous. |l fait tout pour nous abattre, alors que I'Esprit



4

du Ressuscité veut nous relever. Regardons les apétres: ils étaient seuls ce matin-1a, ils étaient seuls et perdus,
ils se tenaient enfermés par peur, vivaient dans la crainte et avaient devant les yeux toutes leurs fragilités et
leurs échecs, leurs péchés: ils avaient renié Jésus-Christ. Les années passées avec Jésus ne les avaient pas
changés, ils étaient restés les mémes. Puis ils recoivent I'Esprit et tout change: les problémes et les défauts
restent les mémes, et pourtant ils ne les craignent plus, ils ne craignent méme pas ceux qui veulent leurfaire du
mal. lls se sentent consolés intérieurement et veulent reverser extérieurement la consolation de Dieu.
Auparavant apeurés, ils ont maintenant peur de ne pas témoigner 'amour regu. Jésus I'avait prophétisé: I'Esprit
«rendra témoignage en ma faveur. Et vous aussi, vous allez rendre témoignage» (Jn15, 26-27).

Et avancons d’un pas. Nous aussi, nous sommes appelés a témoigner dans I'Esprit Saint, adevenir des
paraclets, c’est a dire des consolateurs. Oui, I'Esprit nous demande de donner corps a sa consolation.
Commentarriver a cela? Non pas en faisant de grands discours, mais en nous faisant proches; non pas avec
des paroles de circonstance, mais avec la priére et la proximité. Rappelons que la proximité, la compassion et la
tendresse sont les styles de Dieu, toujours.Le Paraclet dit a 'Eglise qu’aujourd’hui c’estle temps de Ila
consolation. C’est le temps de la joyeuse annonce de 'Evangile plus que de la lutte contre le paganisme. C’est
le temps d’apporter la joie du Ressuscité, non pas de se plaindre du drame de la sécularisation. C’est le temps
de reverser 'amour sur le monde, sans épouser la mondanité. C’est le temps ou il faut témoigner de la
miséricorde plutét que d’inculquer des régles et des normes. C’est le temps du Paraclet! C’est le temps de la
liberté du coeur, dans le Paraclet.

2.Le Paraclet, ensuite,est I'’Avocat. Dans le contexte historique de Jésus, I'avocat ne remplissait pas ses
fonctions comme aujourd’hui: au lieu de parler a la place de I'accusé, il était généralement a ses cotés et lui
suggérait a l'oreille les arguments pour se défendre. Le Paraclet fait ainsi, «I’'Esprit de vérité» (v. 26), qui ne
prend pas notre place, mais nous défend contre les mensonges du mal en nous inspirant des pensées et des
sentiments. Il le fait avec délicatesse, sans nous forcer: il se propose mais ne s’impose pas. L’esprit de
mensonge, le malin, fait le contraire: il cherche a nous contraindre, il veut nous faire croire que nous sommes
toujours obligés de céder a ses suggestions mauvaises et aux pulsions des vices. Essayons donc d’accueillir
trois conseils typiques du Paraclet, de notre Avocat. Ce sont trois antidotes fondamentales contre plusieurs
tentations, aujourd’hui trés répandues.

Le premier conseil de I'Esprit Saint est: “Habite le présent”. Le présent, pas le passé ou I'avenir. Le Paraclet
affirmela primauté d’aujourd’hui, contre la tentation de nous laisser paralyser par les amertumes et par la
nostalgie du passé, ou de nous concentrer sur les incertitudes de demain et nous laisser obséder par les
craintes pour I'avenir. L'Esprit nous rappelle la grace du présent. |l n’y a pas de temps meilleur pour nous:
maintenant, |a ou nous sommes, c’est le moment unique et irremplagable pour faire du bien, pour faire de la vie
un don. Habitons le présent!

Puis le Paraclet conseille: “Cherche le tout”. Le tout, pas la partie. L'Esprit ne faconne pas des individus fermés,
mais nous fonde en tant qu’Eglise dans la variété multiforme des charismes, dans une unité qui n’est jamais
uniformité. Le Paraclet affirmela primauté du fout. Dans le tout, dans la communauté I'Esprit préfere agir et
apporter la nouveauté. Regardons les Apoétres. lIs étaient trés différents: parmi eux, par exemple, il y avait
Matthieu, un publicain qui avait collaboré avec les Romains, et Simon, dit le Zélote, qui s’'opposait a eux. Il y
avait des idées politiques opposeées, des visions du monde différentes. Mais quand ils regoivent I'Esprit, ils
apprennent a ne pas donner la primauté a leurs points de vue humains, mais au tout de Dieu. Aujourd’hui, si
nous écoutons I'Esprit, nous ne nous concentrerons pas sur conservateurs et progressistes, traditionnalistes et
innovateurs, droite et gauche: si les critéres sont ceux-la, cela veut dire que dans 'Eglise on oublie I'Esprit. Le
Paraclet pousse a l'unité, a la concorde, a I'harmonie des diversités. |l nous fait voir comme parties du méme
Corps, freres et sceurs entre nous. Cherchons le tout! Et 'ennemi veut que la diversité se transforme en
opposition, c’est pourquoi il les transforme en idéologies. Dire “non” aux idéologies, “oui” au tout.

Enfin, le troisieme grand conseil: “Mets Dieu avant ton moi”. C’est le pas décisif de la vie spirituelle, qui n’est pas
une collection de nos mérites et de nos ceuvres, mais 'humble accueil de Dieu. Le Paraclet affirmela primauté
de la grace. C’est seulement si nous nous vidons de nous-mémes que nous laissons I'espace au Seigneur; c’est
seulement si nous nous confions a lui que nous nous retrouvons nous-mémes; c’est seulement en étant pauvres
en esprit que nous devenons riches d’Esprit Saint. Cela vaut aussi pour I'Eglise. Nous ne sauvons personne, et



5

méme pas nous-mémes par nos forces. S’il y a d’abord nos projets, nos structures et nos plans de réformes
nous tomberons dans le fonctionnalisme, dans l'efficience, dans I'horizontalisme et nous ne porterons pas de
fruit. Les “ismes” sont des idéologies qui divisent qui séparent. L’Eglise n’est pas une organisation humaine —
elle est humaine, mais elle n’est pas seulement une organisation humaine —, 'Eglise est le temple de I'Esprit
Saint. Jésus a apporté le feu de I'Esprit sur la terre et 'Eglise se réforme avec I'onction, la gratuité de I'onction
de la grace, avec la force de la priére, avec la joie de la mission, avec la beauté désarmante de la pauvreté.
Mettons Dieu a la premiére place!

Esprit Saint, Esprit Paraclet, console nos cceurs. Fais de nous des missionnaires de ta consolation, paraclets de
miséricorde pour le monde. Notre Avocat, doux Inspirateur de 'dme, rends-nous témoins de I'aujourd’hui de
Dieu, prophétes d’unité pour I'Eglise et 'humanité, apdtres fondés sur la grace, qui crée et renouvelle
tout.Amen.

[00711-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

“When the Paraclete comes, whom | will send to you from the Father...”(Jn15:26).With these words, Jesus
promises to send his disciples the Holy Spirit, the ultimate gift, the gift of gifts. He uses an unusual and
mysterious word to describe the Spirit: Paraclete. Today let us reflect on this word, which is not easy to translate,
for it has a number of meanings. Essentially, it means two things: ComforterandAdvocate.

The Paraclete is the Comforter. All of us, particularly at times of difficulty like those we are presently
experiencing due to the pandemic, look for consolation. Often, though, we turn only to earthly comforts,
ephemeral comforts that quickly fade. Today, Jesus offers us heavenly comfort, the Holy Spirit, who is “of
comforters the best” (Sequence). What is the difference? The comforts of the world are like a pain reliever: they
can give momentary relief, but not cure the iliness we carry deep within. They can soothe us, but not heal us at
the core. They work on the surface, on the level of the senses, but hardly touch our hearts. Only someone who
makes us feel loved for who we are can give peace to our hearts. The Holy Spirit, the love of God, does
precisely that. He comes down within us; as the Spirit, he acts in our spirit. He comes down “within the heart”, as
“the soul’'s most welcome guest” (ibid). He is the very love of God, who does not abandon us; for being present
to those who are alone is itself a source of comfort.

Dear sister, dear brother, if you feel the darkness of solitude, if you feel that an obstacle within you blocks the
way to hope, if your heart has a festering wound, if you can see no way out, then open your heart to the Holy
Spirit. Saint Bonaventure tells us that, “where the trials are greater, he brings greater comfort, not like the world,
which comforts and flatters us when things go well, but derides and condemns us when they do not” (Homily in
the Octave of the Ascension). That is what the world does, that is especially what the hostile spirit, the devil,
does. First, he flatters us and makes us feel invincible (for the blandishments of the devil feed our vanity); then
he flings us down and makes us feel that we are failures. He toys with us. He does everything to cast us down,
whereas the Spirit of the risen Lord wants to raise us up. Look at the apostles: they were alone that morning,
alone and bewildered, cowering behind closed doors, living in fear and overwhelmed by their weaknesses,
failings and their sins, for they had denied Christ. The years they had spent with Jesus had not changed them:
they were no different than they had been. Then, they received the Spirit and everything changed: the problems
and failings remained, yet they were no longer afraid of them, nor of any who would be hostile to them. They
sensed comfort within and they wanted to overflow with the comfort of God. Before, they were fearful; now their
only fear was that of not testifying to the love they had received. Jesus had foretold this: “[The Spirit] will testify
on my behalf; you also are to testify” (Jn15:26-27).

Let us go another step. We too are called to testify in the Holy Spirit,fo become paracletes, comforters. The Spirit
is asking us to embody the comfort he brings. How can we do this? Not by making great speeches, but by
drawing near to others. Not with trite words, but with prayer and closeness. Let us remember that closeness,

compassion and tenderness are God’s “trademark”, always. The Paraclete is telling the Church that today isthe
time for comforting. It is more the time for joyfully proclaiming the Gospel than for combatting paganism. It is the



6

time for bringing the joy of the Risen Lord, not for lamenting the drama of secularization. It is the time for pouring
out love upon the world, yet not embracing worldliness. It is more the time for testifying to mercy, than for
inculcating rules and regulations. It is the time of the Paraclete! It is the time of freedom of heart, in the
Paraclete.

The Paraclete is also the Advocate. In Jesus’ day, advocates did not do what they do today: rather than
speaking in the place of defendants, they simply stood next to them and suggested arguments they could use in
their own defence. That is what the Paraclete does, for he is “the spirit of truth” (v. 26). He does not take our
place, but defends us from the deceits of evil by inspiring thoughts and feelings. He does so discreetly, without
forcing us: he proposes but does not impose. The spirit of deceit, the evil one, does the opposite: he tries to
force us; he wants to make us think that we must always yield to the allure and the promptings of vice. Let us try
to accept three suggestions that are typical of the Paraclete, our Advocate. They are three fundamental
antidotes to three temptations that today are so widespread.

The first advice offered by the Holy Spirit is, “Live in the present”. The present, not the past or the future. The
Paraclete affirmsthe primacy of today, against the temptation to let ourselves be paralyzed by rancour or
memories of the past, or by uncertainty or fear about the future. The Spirit reminds us of the grace of the present
moment. There is no better time for us: now, here and now, is the one and only time to do good, to make our life
a gift. Let us live in the present!

The Spirit also tells us, “Look to the whole”. The whole, not the part. The Spirit does not mould isolated
individuals, but shapes us into a Church in the wide variety of our charisms, into a unity that is never uniformity.
The Paraclete affirmsthe primacy of the whole. There, in the whole, in the community, the Spirit prefers to work
and to bring newness. Let us look at the apostles. They were all quite different. They included, for example,
Matthew, a tax collector who collaborated with the Romans, and Simon called the zealot, who fought them. They
had contrary political ideas, different visions of the world. Yet once they received the Spirit, they learned to give
primacy not to their human viewpoints but to the “whole” that is God’s plan. Today, if we listen to the Spirit, we
will not be concerned with conservatives and progressives, traditionalists and innovators, right and left. When
those become our criteria, then the Church has forgotten the Spirit. The Paraclete impels us to unity, to concord,
tothe harmony of diversity. He makes us see ourselves as parts of the same body, brothers and sisters of one
another. Let us look to the whole! The enemy wants diversity to become opposition and so he makes them
become ideologies. Say no to ideologies, yes to the whole.

The third advice of the Spirit is, “Put God before yourself’. This is the decisive step in the spiritual life, which is
not the sum of our own merits and achievements, but a humble openness to God. The Spirit affirmsthe primacy
of grace. Only by emptying ourselves, do we leave room for the Lord; only by giving ourselves to him, do we find
ourselves; only by becoming poor in spirit, do we become rich in the Holy Spirit. This is also true of the Church.
We save no one, not even ourselves, by our own efforts. If we give priority to our own projects, our structures,
our plans for reform, we will be concerned only about effectiveness, efficiency, we will think only in horizontal
terms and, as a result, we will bear no fruit. An “-ism” is an ideology that divides and separates. The Church is
human, but it is not merely a human organization, it is the temple of the Holy Spirit. Jesus brought the fire of the
Spirit to the earth and the Church is reformed by the anointing of grace, the gratuity of the anointing of grace, the
power of prayer, the joy of mission and the disarming beauty of poverty. Let us put God in first place!

Holy Spirit, Paraclete Spirit, comfort our hearts. Make us missionaries of your comfort, paracletes of your mercy
before the world. Our Advocate, sweet counsellor of the soul, make us witnesses of the “today” of God, prophets
of unity for the Church and humanity, and apostles grounded in your grace, which creates and renews all
things.Amen.

[00711-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

»Der Beistand kommt, den ich euch vom Vater aus senden werde« (Joh15,26). Mit diesen Worten verspricht



7

Jesus den Juingern den Heiligen Geist, die endgultige Gabe, die Gabe der Gaben. Er verwendet dabei einen
besonderen, einen geheimnisvollen Ausdruck:Paraklet- Beistand. Gehen wir heute etwas auf dieses Wort ein,
das nicht einfach zu Ubersetzen ist, weil es mehrere Bedeutungen enthalt. Paraklet bedeutet im Wesentlichen
zwei Dinge: Trésterund Anwalt.

1.Der Paraklet ist der Troster. Wir alle suchen Trost, besonders in schwierigen Zeiten wie der, die wir wegen der
Pandemie gerade durchmachen. Doch oft suchen wir Trost nur in irdischen Dingen, die bald wieder vergehen.
Es ist ein Trost fir den Moment. Jesus schenkt uns heute den Trost des Himmels, den Geist, den »hochsten
Troster« (Pfingstsequenz). Was ist der Unterschied? Die Trostungen der Welt sind wie Betaubungsmittel. Sie
bewirken eine kurzzeitige Erleichterung, aber sie heilen nicht das tieferliegende Ubel, das wir in uns tragen. Sie
lenken ab und schaffen ein gutes Gefiihl, aber sie heilen nicht von der Wurzel her. Sie wirken an der Oberflache,
auf der Ebene der Sinne und schwerlich auf der des Herzens. Denn nur er, der uns zeigt, dass wir geliebt sind,
so wie wir sind, gibt dem Herzen Frieden. Eben dies tut der Heilige Geist, die Liebe Gottes: er steigt in uns
hinab, als Geist wirkt er in unserem Geist. Er fiillt »Herz und Angesichtx, er ist der »Gast, der Herz und Sinn
erfreut« (ebd.). Er ist die Zartlichkeit Gottes, der uns nicht allein Iasst; denn bei jemandem zu sein, der alleine
ist, vermittelt bereits einen gewissen Trost.

Schwester, Bruder, wenn du die Dunkelheit der Einsamkeit spuirst, wenn du einen Felsbrocken in dir tragst, der
die Hoffnung erstickt, wenn du eine brennende Wunde in deinem Herzen hast, wenn du keinen Ausweg siehst,
dann 6ffne dich dem Geist. Dieser, so schrieb der heilige Bonaventura, »bringt dort, wo es gréRere Triibsal gibt,
groReren Trost. In der Welt verhalt es sich umgekehrt. Sie trostet und schmeichelt in guten Zeiten, in schlechten
Zeiten aber verspottet und verurteilt sie« (Predigt in der Oktav von Christi Himmelfahrt). So ist es in der Welt,
das ist es, was der feindliche Geist, der Teufel, vor allem tut: Zuerst schmeichelt er uns und macht, dass wir uns
unbesiegbar fiihlen — die Schmeicheleien des Teufels lassen die Eitelkeit wachsen —, dann schlagt er uns nieder
und Uberlasst uns der Verzweiflung: er spielt mit uns. Er tut alles, um uns zu Fall zu bringen, wahrend der Geist
des Auferstandenen uns aufrichten will. Schauen wir uns die Apostel an: Sie waren an jenem Morgen allein, sie
waren allein und verloren, sie waren aus Furcht hinter verschlossenen Tlren, sie lebten in Angst und all ihre
Schwachen und ihr Versagen, ihre Stinden, standen ihnen vor Augen: sie hatten Jesus Christus verleugnet. Die
Jahre, die sie mit Jesus verbrachten, hatten sie nicht verandert, sie blieben weiter die Gleichen. Dann
empfangen sie den Heiligen Geist und alles andert sich: Die Probleme und Fehler bleiben dieselben, aber sie
fiirchten sich nicht mehr davor, weil sie auch vor denen, die ihnen Schaden zufiigen wollen, keine Angst mehr
haben. Sie fuihlen sich innerlich getrostet und wollen den Trost Gottes nach aufien weitergeben. Vorher hatten
sie Angst, jetzt haben sie nur noch Angst davor, die Liebe, die sie empfangen hatten, nicht zu bezeugen. Jesus
hatte es prophezeit: Der Geist wird »Zeugnis fiir mich ablegen. Und auch ihr legt Zeugnis ab« (Joh15,26-27).

Gehen wir einen Schritt weiter. Auch wir sind berufen, im Heiligen Geist Zeugnis zu geben, Parakletenzu werden,
also einander beizustehen.Ja, der Geist verlangt danach, dass wir seinem Trost konkret werden lassen. Wie
kénnen wir das machen? Nicht mit groflen Reden, sondern indem wir zu Nachsten werden; nicht mit Floskeln,
sondern durch Gebet und Nahe. Denken wir daran, dass die Nahe, das Mitgefihl und die Zartlichkeit den Stil
Gottes ausmachen. Der Paraklet sagt der Kirche, dass heute dieZeit des Trostesist; die Zeit der freudigen
Verklindigung des Evangeliums und nicht so sehr des Kampfes gegen das Heidentum; es ist die Zeit, die
Freude des Auferstandenen weiterzugeben, und nicht die Zeit, das Drama der Sakularisierung zu beklagen; es
ist die Zeit, Liebe Uber die Welt auszugielien, ohne der Verweltlichung zu erliegen. In dieser Zeit gilt es vor
allem, die Barmherzigkeit bezeugen, und nicht so sehr, Regeln und Normen einzuimpfen. Es ist die Zeit des
Parakleten! Es ist die Zeit der Freiheit des Herzens im Parakleten.

2.Der Paraklet istdes Weiteren auch derAnwalt. Zur Zeit Jesu (bte der Anwalt seine Funktion nicht so aus wie
heute: Er sprach nicht anstelle des Angeklagten, sondern stand meist neben ihm und sagte ihm die Argumente
zur Verteidigung ins Ohr. Das tut auch der Beistand, »der Geist der Wahrheit« (V. 26), der nicht an unsere Stelle
tritt, sondern uns vor der Falschheit des Bésen schutzt, indem er uns Gedanken und Gefiihle eingibt. Er tut dies
sanft und ohne uns zu zwingen: Er bietet sich an, drangt sich aber nicht auf. Der Geist der Liige, der Bose, tut
das Gegenteil: Er versucht, uns zu zwingen, er will uns glauben machen, dass wir nicht anders kénnen als
seinen bésen Einflisterungen und den lasterhaften Trieben nachzugeben. Versuchen wir also, drei
Empfehlungen anzunehmen, die typisch sind fir den Parakleten, unseren Anwalt. Es sind drei grundlegende
Gegenmittel gegen die entsprechenden, heute so weit verbreiteten, Versuchungen.



Der erste Rat des Heiligen Geistes lautet: ,Lebe in der Gegenwart®. In der Gegenwart, nicht in der
Vergangenheit oder in der Zukunft. Der Versuchung, sich von der Bitterkeit und Nostalgie der Vergangenheit
lahmen zu lassen, oder sich auf die Ungewissheiten des Morgen auszurichten und sich von Zukunftsangsten zu
stark beeinflussen zu lassen, begegnet der Paraklet mitdem Primat des Heute. Der Geist erinnert uns an die
Gnade der Gegenwart. Es gibt keinen besseren Zeitpunkt fir uns: Jetzt, da, wo wir sind, ist der einzigartige und
unwiederholbare Zeitpunkt, um Gutes zu tun, um das Leben zu einer Gabe zu machen. Lasst uns in der
Gegenwart leben!

Dann rat der Paraklet: ,Sucht das Ganze®. Das Ganze, nicht den Teil. Der Geist formt nicht verschlossene
Individuen, sondern er griindet uns als Kirche in der vielgestaltigen Vielfalt der Charismen, in einer Einheit, die
niemals Uniformitat ist. Der Paraklet betontdenPrimat des Ganzen. Der Geist wirkt vorzugsweise im Ganzen, in
der Gemeinschaft, und bringt dort Neues. Schauen wir uns die Apostel an. Sie waren sehr unterschiedlich: Unter
ihnen gab es zum Beispiel Matthaus, einen Zoliner, der mit den Rémern kollaboriert hatte, und Simon, den
Zeloten, der gegen sie war. Es gab gegenséatzliche politische Ideen, unterschiedliche Vorstellungen von der
Welt. Aber als sie den Geist empfingen, lernten sie, nicht ihrer menschlichen Sichtweise den Vorrang zu geben,
sondern dem Ganzen Gottes. Wenn wir heute auf den Geist horen, werden wir uns nicht auf Konservative und
Progressive, Traditionalisten und Erneuerer, rechts und links konzentrieren: Wenn dies die Kriterien sind,
bedeutet das, dass der Geist in der Kirche in Vergessenheit gerat. Der Paraklet drangt zur Einheit, zur Eintracht,
zurHarmonie in der Verschiedenheit. Er |asst erkennen, dass wir demselben Leib angehdren, dass wir Brider
und Schwestern sind. Lasst uns das Ganze suchen! Doch der Feind will, dass die Verschiedenheit zu einem
Gegensatz wird. Deshalb macht er die verschiedenen Ansichten zu Ideologien. Du aber sag ,Nein®“ zu den
Ideologien, sag ,Ja“ zum Ganzen!

SchlieBlich der dritte wichtige Rat: ,Gib Gott den Vorzug gegeniiber deinem eigenen Ich.” Das ist der
entscheidende Schritt im geistlichen Leben, bei dem es nicht um das Sammeln von eigenen Verdiensten und
Werken geht, sondern um eine demiitige Annahme Gottes. Der Paraklet betont denVorrang der Gnade. Nur
wenn wir leer werden von uns selbst, machen wir Platz fir den Herrn; nur wenn wir uns ihm anvertrauen, finden
wir wieder zu uns selbst; nur wenn wir arm werden im Geist, werden wir reich an Heiligem Geist. Dies gilt auch
fur die Kirche. Wir retten niemanden, nicht einmal uns selbst, mit unseren eigenen Kraften. Wenn wir unseren
Projekten, unseren Strukturen und unseren Reformplanen den Vorrang geben, verfallen wir in einen
Funktionalismus, in ein Leistungsdenken, in eine reine Horizontalitat, und so werden wir keine Friichte bringen.
Die ,ismen“ sind Ideologien, die trennen und spalten. Die Kirche ist keine menschliche Organisation — sie
besteht aus Menschen, aber sie ist nicht nur eine menschliche Organisation —, die Kirche ist der Tempel des
Heiligen Geistes. Jesus hat das Feuer des Geistes auf die Erde gebracht, und die Kirche reformiert sich mit der
Salbung, mit der Selbstlosigkeit der Salbung durch die Gnade, mit der Kraft des Gebets, mit der Freude der
Mission, mit der entwaffnenden Schonheit der Armut. Setzen wir Gott an die erste Stelle!

Heiliger Geist, du unser Beistand, troste unsere Herzen. Mach uns zu Missionaren deines Trostes, zu Anwalten
der Barmherzigkeit in der Welt. Du, unser Firsprecher, liebevoller Ratgeber der Seele, mach uns zu Zeugen des
Heute Gottes, zu Propheten der Einheit fir die Kirche und die Menschheit, zu Aposteln, die auf deine Gnade
gegrindet sind, die alles erschafft und alles erneuert. Amen.

[00711-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

«Cuando venga el Paraclito, a quien yo les enviaré desde mi Padre» (Jn15,26). Con estas palabras Jesus
promete a los discipulos el Espiritu Santo, el don definitivo, el don de los dones. Habla de él usando una
expresion particular, misteriosa: Paraclito. Acojamos hoy esta palabra, que no es facil de traducir porque
encierra varios significados. Paraclito quiere decir esencialmente dos cosas:ConsoladoryAbogado.

1.El Paraclito es el Consolador.Todos nosotros, especialmente en los momentos dificiles como el que estamos
atravesando, debido a la pandemia, buscamos consolaciones. Pero frecuentemente recurrimos sélo a las
consolaciones terrenas, que desaparecen pronto, son consolaciones del momento. Jesus nos ofrece hoy la



consolacion del cielo, el Espiritu, la «fuente del mayor consuelo» (Secuencia); ¢ Cual es la diferencia? Las
consolaciones del mundo son como los analgésicos, que dan un alivio momentaneo, pero no curan el mal
profundo que llevamos dentro. Evaden, distraen, pero no curan de raiz. Calman superficialmente, en el ambito
de los sentidos y dificilmente en el del corazén. Porque soélo quien nos hace sentir amados tal y como somos da
paz al corazon. El Espiritu Santo, el amor de Dios actua asi: «entra hasta el fondo del alma», pues como
Espiritu obra en nuestro espiritu. Visita lo mas intimo del corazén como «dulce huésped del alma» (ibid.). Es la
ternura misma de Dios, que no nos deja solos; porque estar con quien esta solo es ya consolar.

Hermana, hermano, si adviertes la oscuridad de la soledad, si llevas dentro un peso que sofoca la esperanza, si
tienes en el corazén una herida que quema, si no encuentras una salida, abrete al Espiritu Santo. El, escribia
san Buenaventura, «lleva mayor consolacion donde hay mayor tribulacion, no como hace el mundo que en la
prosperidad consuela y adula, y en la adversidad se burla y condena» (Sermon en la octava de la Ascension).
Eso hace el mundo, eso hace sobre todo el espiritu enemigo, el diablo. Primero nos halaga y nos hace sentir
invencibles —los halagos del diablo que hacen crecer la vanidad—, después nos echa por tierra y nos hace sentir
inadecuados. Juega con nosotros. Hace todo lo posible para que caigamos, mientras que el Espiritu del
Resucitado quiere realzarnos. Miremos a los Apdstoles: estaban solos esa mafana, estaban solos y perdidos,
tenian las puertas cerradas por el miedo, vivian en el temor y ante sus ojos estaban todas sus debilidades y sus
fracasos, sus pecados; habian renegado a Jesucristo. Los afios pasados con Jesus no los habian cambiado,
seguian siendo los mismos. Después recibieron el Espiritu y todo cambid, los problemas y los defectos
siguieron siendo los mismos, pero, sin embargo, ya no los temian porque tampoco temian a quienes les querian
hacer dafio. Se sentian consolados interiormente y querian difundir la consolaciéon de Dios. Los que antes
estaban atemorizados, ahora sélo temen no dar testimonio del amor recibido. Jesus les habia profetizado: «el
Espiritu [...] dara testimonio de mi. Y también ustedes daran testimonio» (Jn15,26-27).

Y demos un paso hacia adelante. También nosotros estamos llamados a dar testimonio en el Espiritu Santo,
aser paraclitos, es decir consoladores. Si, el Espiritu nos pide que demos forma a su consolacion. §Coémo
podemos hacerlo? No con grandes discursos, sino haciéndonos préximos; no con palabras de circunstancia,
sino con la oracién y la cercania. Recordemos que la cercania, la compasion y la ternura son el estilo de Dios,
siempre. El Paraclito dice a la Iglesia que hoyesel tiempo de la consolacion.Es el tiempo del gozoso anuncio del
Evangelio mas que de la lucha contra el paganismo. Es el tiempo de llevar la alegria del Resucitado, no de
lamentarnos por el drama de la secularizacion. Es el tiempo para derramar amor sobre el mundo, sin amoldarse
a la mundanidad. Es el tiempo de testimoniar la misericordia mas que de inculcar reglas y normas. jEs el tiempo
del Paraclito! Es el tiempo de la libertad del corazén, en el Paraclito.

2. El Paraclito, ademas, es el Abogado. En el contexto histérico de Jesus, el abogado no desarrollaba sus
funciones como hoy, mas que hablar en lugar del imputado, normalmente estaba junto a él y le sugeria al oido
los argumentos para defenderse. Asi hace el Paraclito, «el Espiritu de la Verdad» (v. 26), que no nos remplaza,
sino que nos defiende de las falsedades del mal inspirandonos pensamientos y sentimientos. Lo hace con
delicadeza, sin forzarnos. Se propone, pero no se impone. El espiritu de la falsedad, el maligno, por el contrario,
trata de obligarnos, quiere hacernos creer que siempre estamos obligados a ceder a las sugestiones malignas y
a las pulsiones de los vicios. Intentemos ahora acoger tres sugerencias tipicas del Paraclito, de nuestro
Abogado. Son tres antidotos basicos contra sendas tentaciones, hoy muy extendidas.

El primer consejo del Espiritu Santo es “vive el presente”. El presente, no el pasado o el futuro. El Paraclito
afirmala primacia del hoycontra la tentacidn de paralizarnos por las amarguras y las nostalgias del pasado,
como también de concentrarnos en las incertidumbres del mafiana y dejarnos obsesionar por los temores del
porvenir. El Espiritu nos recuerda la gracia del presente. No hay otro tiempo mejor para nosotros. Ahora, justo
donde nos encontramos, es el momento Unico e irrepetible para hacer el bien, para hacer de la vida un don.
iVivamos el presente!

Asimismo, el Paraclito aconseja: “busca el todo”. El todo, no la parte. El Espiritu no plasma individuos cerrados,
sino que nos constituye como Iglesia en la multiforme variedad de carismas, en una unidad que no es nunca
uniformidad. El Paraclito afirmala primacia del conjunto. Es en el conjunto, en la comunidad, donde el Espiritu
prefiere actuar y llevar la novedad. Miremos a los Apostoles. Eran muy distintos. Entre ellos, por ejemplo,
estaba Mateo, publicano que habia colaborado con los romanos, y Simén, llamado el Zelota, que se oponia a



10

ellos. Habia ideas politicas opuestas, visiones del mundo muy diferentes. Pero cuando recibieron el Espiritu
aprendieron a no dar la primacia a sus puntos de vista humanos, sino al todo de Dios. Hoy, si escuchamos al
Espiritu, no nos centraremos en conservadores y progresistas, tradicionalistas e innovadores, derecha e
izquierda. Si estos son los criterios, quiere decir que en la Iglesia se olvida el Espiritu. El Paraclito impulsa a la
unidad, a la concordia, a laarmonia en la diversidad.Nos hace ver como partes del mismo cuerpo, hermanos y
hermanas entre nosotros. jBusquemos el todo! El enemigo quiere que la diversidad se transforme en oposicion,
y por eso la convierte en ideologias. Hay que decir “no” a las ideologias y “si” al todo.

Y finalmente, el tercer gran consejo: “Pon a Dios antes que tu yo”. Es el paso decisivo de la vida espiritual, que
no es una serie de méritos y de obras nuestras, sino humilde acogida de Dios. El Paraclito afirmael primado de
la gracia.S6lo si nos vaciamos de nosotros mismos dejamos espacio al Sefior; sélo si nos abandonamos en El
nos encontramos a nosotros mismos; sélo como pobres en el espiritu seremos ricos de Espiritu Santo. Esto
vale también para la Iglesia. No salvamos a nadie, ni siquiera a nosotros mismos con nuestras propias fuerzas.
Si ponemos en primer lugar nuestros proyectos, nuestras estructuras y nuestros planes de reforma caeremos
en el pragmatismo, en el eficientismo, en el horizontalismo, y no daremos fruto. Los “ismos” son ideologias que
dividen, que separan. La Iglesia no es una organizacion humana —es humana, pero no es sélo una organizacion
humana-, la Iglesia es el templo del Espiritu Santo. Jesus ha traido el fuego del Espiritu a la tierra y la Iglesia se
reforma con la uncion, con la gratuidad de la uncion de la gracia, con la fuerza de la oracion, con la alegria de la
mision, con la belleza cautivadora de la pobreza. jPongamos a Dios en el primer lugar!

Espiritu Santo, Espiritu Paraclito, consuela nuestros corazones. Haznos misioneros de tu consolacion,
paraclitos de misericordia para el mundo. Abogado nuestro, dulce consejero del alma, haznos testigos del hoy
de Dios, profetas de unidad para la Iglesia y la humanidad, apdstoles fundados sobre tu gracia, que todo lo crea
y todo lo renueva. Amén.

[00711-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

«Vira o Paraclito, que Eu vos hei de enviar da parte do Pai» (cf.Jo15, 26). Com estas palavras, Jesus promete
aos discipulos o Espirito Santo, o dom supremo, o dom dos dons; e fala do Espirito, usando uma palavra
particular, misteriosa: Paraclito.Debrucemo-nos hoje sobre esta palavra, que n&o é facil de traduzir pois encerra
varios significados.Substancialmente, Paraclito significa duas coisas: Consoladore Advogado.

1.0 Paraclito é o Consolador. Todos nds, especialmente em momentos dificeis como este que estamos a
atravessar devido a pandemia, procuramos consolagdes.Muitas vezes, porém, recorremos s a consolagoes
terrenas, que depressa se extinguem, sdo consolagdes momentaneas.Hoje Jesus oferece-nos a consolagéo do
Céu, o Espirito, o «Consolador perfeito» (Sequéncia). Qual é a diferenga? As consolagdes do mundo sdo como
os anestésicos: oferecem um alivio momentaneo, mas nao curam o mal profundo que temos dentro.
Insensibilizam, distraem, mas nao curam pela raiz. Agem a superficie, ao nivel dos sentidos, dificilmente ao
nivel do coragédo. Com efeito, s6 da paz ao coragao quem nos faz sentir amados tal como somos. E o Espirito
Santo, o amor de Deus, faz isso: como Espirito que é, age no nosso espirito, desce ao mais intimo de nos
mesmos. visita «o intimo do corag&o», pois é «das almas hospede amavel» (ibid.).E a ternura de Deus em
pessoa, que nao nos deixa sozinhos; e o facto de estar com quem vive sozinho, ja € consolar.

Irm3a, irmao, se sentes o negrume da solidao, se trazes dentro um peso que sufoca a esperanga, se tens no
coracao uma ferida que queima, se nao encontras a via de saida, abre-te ao Espirito. Como dizia Sao
Boaventura, «onde houver maior tribulagcao, Ele leva maior consolagcédo. Nao faz como o mundo, que na
prosperidade consola e adula, mas na adversidade troga e condena» (Serméo na Oitava da Ascensdo). Assim
faz o mundo, assim faz sobretudo o espirito maligno, o diabo: primeiro, lisonjeia-nos e faz-nos sentir invenciveis
— as lisonjas do diabo, que fazem crescer a vaidade —, depois atira-nos ao chao e faz-nos sentir errados: joga
connosco. Faz todo o possivel por nos derrubar, enquanto o Espirito do Ressuscitado nos quer levantar.
Olhemos os Apostolos: estavam sozinhos naquela manha, estavam sozinhos e perdidos, com as portas
fechadas pelo medo; viviam no temor, tendo diante dos olhos todas as suas fragilidades e fracassos, os seus



11

pecados: tinham renegado Jesus Cristo. Os anos transcorridos com Jesus n&o conseguiram muda-los,
continuavam a ser os mesmos. Depois, recebem o Espirito e tudo muda: os problemas e defeitos permanecem
0s mesmos, mas eles ja ndo os temem porque nao temem sequer quem pretende fazer-lhes mal. Sentem-se
intimamente consolados, e querem fazer transbordar a consolacao de Deus. Antes eram medrosos, agora s6
tém medo de ndo testemunhar o amor recebido. Jesus profetizara-o: o Espirito «dara testemunho a meu favor.
E vés também haveis de dar testemunho» (Jo15, 26-27).

Avancemos um passo. Também nés somos chamados a dar testemunho no Espirito Santo, atornar-nos
paraclitos, isto & consoladores. Sim, o Espirito pede-nos para darmos corpo a sua consolagao. E como
podemos fazé-lo? Nao fazendo grandes discursos, mas aproximando-nos das pessoas; hdo com palavras
empoladas, mas com a oracao e a proximidade. Lembremo-nos de que a proximidade, a compaixao e a ternura
s&o o estilo de Deus, sempre. O Paraclito diz & Igreja que hoje éo tempo da consolagdo. E o tempo do anuncio
feliz do Evangelho, mais do que do combate ao paganismo. E o tempo para levar a alegria do Ressuscitado,
n&o para nos lamentarmos do drama da secularizagéo. E o tempo para derramar amor sobre o mundo, sem
abragar o mundanismo. E o tempo para testemunhar a misericérdia, mais do que para inculcar regras e normas.
E o tempo do Paraclito! E o tempo da liberdade do coracdo, no Paraclito.

2.Depois,o Paraclito € o Advogado. No contexto histérico de Jesus, o advogado ndo exercia as suas fungoes
como hoje: em vez de falar pelo acusado, costumava ficar junto dele sugerindo-lhe ao ouvido os argumentos
para se defender. Assim faz o Paraclito, «o Espirito da verdade» (Jo15, 26), que ndo nos substitui, mas
defende-nos das falsidades do mal, inspirando-nos pensamentos e sentimentos. Fa-lo com delicadeza, sem nos
forgar: propde, ndo Se impde. O espirito da falsidade, o maligno, faz o contrario: procura constranger-nos, quer
fazer-nos acreditar que somos sempre obrigados a ceder as mas sugestdes e aos impulsos dos vicios.
Esforcemo-nos entdo por acolher trés sugestbes tipicas do Paraclito, do nosso Advogado. Sao trés antidotos
basilares contra trés tentacdes atualmente muito difusas.

O primeiro conselho do Espirito Santo é: «Vive no presente»; no presente, ndo no passado nem no futuro. O
Paraclito afirmao primado do hoje, contra a tentagdo de fazer-se paralisar pelas amarguras e nostalgias do
passado, ou de focar-se nas incertezas do amanha e deixar-se obcecar pelos temores do futuro. O Espirito
lembra-nos a gracga do presente. Nao ha tempo melhor para nos: agora e aqui onde estamos € o unico e
irrepetivel momento para fazer bem, fazer da vida uma dadiva. Vivamos no presente!

Depois o Paraclito aconselha: «Procura o todo». O todo, ndo a parte. O Espirito ndo molda individuos fechados,
mas funde-nos como Igreja na multiforme variedade dos carismas, numa unidade que nunca é uniformidade. O
Paréclito afirmao primado do todo. E no todo, na comunidade que o Espirito gosta de agir e inovar. Olhemos
para os Apostolos. Eram muito diferentes entre eles: por exemplo, havia Mateus, um publicano que colaborara
com os Romanos, e Simao, chamado o Zelote, que a eles se opunha. Tinham ideias politicas opostas, visdes
do mundo diferentes. Mas, quando recebem o Espirito, aprendem a dar o primado ndo aos seus pontos de vista
humanos, mas ao todo de Deus. Hoje, se dermos ouvidos ao Espirito, deixaremos de nos focar em
conservadores e progressistas, tradicionalistas e inovadores, de direita e de esquerda; se fossem estes os
critérios, significava que na Igreja se esquecia o Espirito. O Paraclito impele a unidade, a concérdia, aharmonia
das diversidades. Faz-nos sentir parte do mesmo Corpo, irmaos e irmas entre nés. Procuremos o todo! E o
inimigo quer que a diversidade se transforme em oposi¢ao e por isso faz com que se torne ideologia. Devemos
dizer «ndo» as ideologias, «sim» ao todo.

Por fim, o terceiro grande conselho: «Coloca Deus antes do teu eu». Esta aqui o passo decisivo da vida
espiritual, que nao é uma colecao de méritos e obras nossas, mas humilde acolhimento de Deus. O Paraclito
afirmao primado da graca. S6 deixaremos espago ao Senhor, se nos esvaziarmos de nés mesmos; s nos
encontramos a nds mesmos, se nos entregamos a Ele; sé como pobres em espirito € que nos tornamos ricos
de Espirito Santo. Isto vale também para a Igreja. Com as nossas forgas, ndo salvamos ninguém, nem sequer a
nds mesmos. Se estiverem em primeiro lugar os nossos projetos, as nossas estruturas e os nossos planos de
reforma, entdo decairemos no funcionalismo, no pragmatismo, no horizontalismo e ndo produziremos fruto. Os
«ismos» sao ideologias que dividem, que separam. A Igreja ndo € uma organizagao humana - € humana, mas
ndo € apenas uma organizagao humana —, a Igreja é o templo do Espirito Santo. Jesus trouxe o fogo do Espirito
a terra, e a Igreja reforma-se com a ungao, a gratuidade da uncao da graga, com a forga da oragéo, com a



12

alegria da missdo, com a beleza desarmante da pobreza. Coloquemos Deus em primeiro lugar!

Espirito Santo, Espirito Paraclito, consolai os nossos coragdes. Fazei-nos missionarios da vossa consolagéo,
paraclitos de misericérdia para o mundo. O nosso Advogado, suave Sugeridor da alma, tornai-nos testemunhas
do hoje de Deus, profetas de unidade para a Igreja e a humanidade, apdstolos apoiados na vossa graga, que
tudo cria e tudo renova.Amen.

[00711-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

.Przyjdzie Paraklet, ktérego Ja wam posle od Ojca” (J15,26). Tymi stowami Jezus obiecuje uczniom Ducha
Swietego, dar ostateczny, dar nad darami. Méwi o nim uzywajac szczegdinego, tajemniczego
wyrazenia:Paraklet. Przyjmijmy dzisiaj to stowo, ktore nie jest tatwe do przettumaczenia, poniewaz zawiera w
sobie kilka znaczen. Paraklet, zasadniczo oznacza dwie rzeczy: PocieszycieliObrorica.

1.ParaklefiestPocieszycielem. Wszyscy, szczegoélnie w okresach trudnych, takich jak ten, przez ktory
przechodzimy z powodu pandemii, szukamy pocieszenia. Czesto jednak uciekamy sie jedynie do ziemskich
pociech, ktore szybko gasng — to pociechy chwili. Jezus oferuje nam dzisiaj pocieszenie z nieba, Ducha
Swietego, ,Stodka rado$é serc” (Sekwencja). Jaka jest réznica? Pociechy tego $wiata sg jak $rodki
znieczulajgce: dajg chwilowg ulge, ale nie leczg gtebokiego zta, ktdére nosimy w sobie. Odrywaja, odwracajg
uwage, ale nie leczg u korzenia. Dziatajg na powierzchni, na poziomie zmystéw, ale niekoniecznie serca. Bo
tylko Ten, ktdéry sprawia, ze czujemy sie mitowani takimi, jakimi jestesmy, daje sercu pokéj. Duch Swiety, Boza
mito$¢, tak czyni: zstepuje do wnetrza, jako Duch dziata w naszym duchu. Nawiedza ,serce w tym, co
wewnetrzne”, jako ,najmilszy z gosci” (tamze). To wtasnie czutos¢ samego Boga, ktéry nie zostawia nas
samymi, poniewaz przebywanie z tym, kto jest sam, juz jest pocieszeniem.

Siostro, bracie, jesli odczuwasz mrok samotnosci, jesli nosisz w sobie gtaz, ktory ttumi nadzieje, jesli masz w
sercu palaca rane, jesli nie mozesz znalez¢ drogi wyjscia, otwérz sie na Ducha Swietego.Jak pisat $w.
Bonawentura, On ,tam, gdzie jest wieksze cierpienie, przynosi wiekszg pocieche, nie jak $wiat, ktory w
pomys$inosci pociesza i pochlebia, ale w przeciwnosciach wyszydza i potepia” (Sermone fra I'ottava
dell’Ascensione). Tak czyni sSwiat, tak postepuje przede wszystkim nieprzyjazny duch, diabet: najpierw nam
schlebia i sprawia, ze czujemy sie niezwyciezeni — pochlebstwa diabta, ktére powodujg wzrost préznosci — a
potem nas powala i sprawia, ze czujemy sie zle: bawi sie z nami. On robi wszystko, aby nas powali¢, podczas
gdy Duch Zmartwychwstatego chce nas podniesé. Popatrzmy na apostotéw: byli samotni tamtego ranka, byli
samotni i zagubieni, przebywali za zamknietymi drzwiami ze strachu, zyli w leku, a przed oczyma mieli wszystkie
swoje stabosci i porazki, swoje grzechy: zaparli sie Jezusa Chrystusa. Lata spedzone z Jezusem ich nie
zmienity, byli wcigz tacy sami. Potem otrzymujg Ducha Swietego i wszystko sie zmienia: problemy i wady
pozostajg te same, a jednak juz sie ich nie obawiaja, bo nie bojg sie nawet tych, ktérzy chcg im zaszkodzié.
Czujg sie wewnetrznie pocieszeni i chcg wypetni¢ swiat Bozym pocieszeniem. Wczesniej sie bali, teraz obawiajg
sie tylko tego, ze nie bedg dostatecznie $wiadczyé o otrzymanej mitosci. Jezus zapowiedziat: Duch Swiety
,zaswiadczy o Mnie. Wy takze bedziecie dawac¢ swiadectwo”(J15, 26-27).

Zrébmy krok naprzéd. My takze jesteémy wezwani do dawania $wiadectwa w Duchu Swigtym, do stawania
sieparakletami, to znaczy pocieszycielami. Tak, Duch Swiety prosi nas, aby$my ucielesniali Jego pocieszenie.

W jaki spos6b mozemy to zrobi¢? Nie poprzez wielkie przemowienia, ale stajgc sie bliskimi; nie poprzez
okolicznosciowe stowa, ale poprzez modlitwe i bliskos¢. Pamietajmy, ze bliskos¢, wspotczucie i czutosé jest
stylem Boga, zawsze. Paraklet méwi Kosciotowi, zedzis jest czas pocieszenia. Jest to bardziej czas radosnego
gtoszenia Ewangelii, niz walki z poganstwem. Jest to czas, aby nies¢ rado$¢ Zmartwychwstatego, a nie
narzekac na dramat sekularyzaciji. Jest to czas, aby wypetni¢ swiat mitoscia, nie poslubiajgc swiatowosci. Jest to
czas w ktérym trzeba Swiadczy¢ o mitosierdziu, bardziej nizwpajac¢ zasady i normy. To jest czas Parakleta! To
jest czas wolnosci serca, w Paraklecie.

2. Paraklet jest ponadtoObroricg. W historycznym kontekscie Jezusa, adwokat nie petnit swoich funkgciji tak, jak



13

dzisiaj: zamiast przemawia¢ w miejsce oskarzonego, zazwyczaj stat obok niego i podsuwat mu do ucha
argumenty do obrony. Podobnie jest z Parakletem, ,Duchem prawdy” (w. 26), ktory nie zajmuje naszego
miejsca, ale broni nas przed fatszem zta, inspirujgc nasze mysli i uczucia. Czyni to delikatnie, nie zmuszajac
nas: proponuje, ale nie narzuca sie. Duch fatszu, zly, czyni cos$ przeciwnego: prébuje nas zmusic¢, chce, abysmy
uwierzyli, ze zawsze jesteSmy zobowigzani poddac sie ztym sugestiom i impulsom wad. Sprobujmy wiec przyjaé
trzy sugestie typowe dla Parakleta, naszego Obroncy. Sa to trzy podstawowe odtrutki przeciwko wielu pokusom,
ktore sg dzisiaj tak powszechne.

Pierwsza rada od Ducha Swietego brzmi: ,Zyj terazniejszoscig”. Terazniejszoécia, a nie przesztoscig czy
przyszioscig. Paraklet potwierdzaprymat dnia dzisiejszego, wbrew pokusie, by da¢ sie sparalizowac goryczy i
nostalgii za przeszitosciag, albo skupi¢ sie na niepewnosci jutra i pozwoli¢, by opanowat nas lek o przysztosc.
Duch Swiety przypomina nam o tasce terazniejszosci. Nie ma dla nas lepszego czasu: teraz, tu gdzie jeste$my,
jest wyjatkowy i niepowtarzalny moment, aby czyni¢ dobro, aby uczynié zycie darem. Zyjmy terazniejszoscig!

Nastepnie Paraklet radzi: ,Daz do catoéci’. Catosci, a nie czesci. Duch Swiety nie ksztattuje zamknigtych
jednostek, ale tworzy nas jako Koscidt w wielorakiej réznorodnosci charyzmatéw, w jednosci, ktéra nigdy nie jest
jednorodnoscia. Parakletpotwierdza prymat catosci.Duch Swiety woli dziataé i wnosi¢ nowosé w catosci, we
wspolnocie. Przyjrzyjmy sie apostotom. Byli bardzo rézni: byt wsrdd nich, na przyktad, Mateusz, celnik, ktory
wspotpracowat z Rzymianami, i Szymon zwany Gorliwym, ktory sie im sprzeciwiat. Byty tam przeciwstawne idee
polityczne, rézne $wiatopoglady. Ale kiedy otrzymali Ducha Swietego, nauczyli sie nie dawaé pierwszenstwa
swoim ludzkim pogladom, ale Bozej cato$ci. Dzisiaj, jesli postuchamy Ducha Swietego, nie bedziemy sie
koncentrowali na konserwatystach i postepowcach, tradycjonalistach i innowatorach, na prawicy i lewicy: jesli
takie sg kryteria, to znaczy, ze w Koéciele zapomina sie o Duchu Swietym. Paraklet pobudza do jednosci,
zgody, harmonii roznorodnosci. Ukazuje nam czesci tego samego Ciata, bedgce miedzy sobg brac¢mi i siostrami.
Dazmy do catosci! A nieprzyjaciel chce, zeby réoznorodnos¢ przemienita sie w opozycje i dlatego czyni z niej
ideologie. Trzeba mowic ,nie” ideologiom, ,tak” catosci.

Wreszcie trzecia wspaniata rada: ,Postaw Boga przed swoim ja”. Jest to decydujacy krok w zyciu duchowym,
ktore nie jest zbiorem naszych wtasnych zastug i uczynkéw, ale pokornym przyjeciem Boga. Paraklet
potwierdzaprymat tfaski. Tylko wtedy, gdy ogotocimy sie z samych siebie, zostawimy miejsce dla Pana; tylko
wtedy, gdy powierzymy sie Jemu, odnajdziemy sie na nowo; tylko bedgc ubogimi w duchu, staniemy sie
bogatymi w Ducha Swietego. Dotyczy to réwniez Kosciota. Nie zbawimy nikogo, a nawet siebie o naszych
wiasnych sitach. Jesli na pierwszym miejscu sg nasze projekty, nasze struktury i nasze plany reform, to
popadniemy w funkcjonalizm, w efektywnos$¢, w horyzontalizm i nie przyniesiemy owocéw. ,lzmy” sg
ideologiami, ktore dziela, ktére roztgczajg. Kosciodt nie jest ludzka organizacja — jest ludzki, ale nie jest
organizacjg tylko ludzka — Kosciét jest $wiatynig Ducha Swietego. Jezus przyniést na ziemie ogien Ducha i
Kosciot reformuje sie namaszczeniem, darmowoscig namaszczenia taskg, mocg modlitwy, radoscig misji,
rozbrajajgcym pieknem ubostwa. Postawmy Boga na pierwszym miejscu!

Duchu Swiety, Duchu Paraklecie, pociesz nasze serca. Uczyn nas misjonarzami Twego pocieszenia,
parakletami mitosierdzia dla swiata. Obronco nasz, stodki Doradco duszy, uczyn nas swiadkami dnia
dzisiejszego Boga, prorokami jednosci Kosciota i ludzkosci, apostotami opierajgcymi sie na Twojej tasce, ktéra
wszystko stwarza i odnawia. Amen.

[00711-PL.02] [Testo originale: ltaliano]

Traduzione in linqua araba

&Jba ‘5)|uu5 |.Jg|g_;| \.é_)(:)uﬂgsw
B ISl IUlJos

S puluwesd g9 IJguuo,s



14

$9p IJi2>231sl, / plsg 2021
whisdsdl IJ@ssuw whouw

cwadll 29,)L oMl goun 129 (o lalSUl 0igr (26 (15 lizgy) "WVl ol (o a8l aluu )T 31 33a0I" il
olSl 038 Judiws podl JalBll i Laole Lols juss pladiwl W o gouy plSi9 .o lell & aslell agll
olxally ol (el Ligy (bl Liall 8 dalBLl saae ilse Geias Y dginz i vy il

O e @l s L i il Jio dsmall o9V (3 a9 Lo 2519 JS 520l 98 ladbl 291 1
094l gouy W pad, abzll oljs Ll oMo bo oleuw (ily o)l oljes J) laad Glol bl WS ay =il
roSaunll Jio allell oljei SOWSYI 08 Lo (6el,a/l a=y auisdl)" JolSIl s 2a)" 291 699 (clowl| & ;=i

oo i Y S sy idlil Jozu gl Wl (9 aloxs sVl guasdl il pllei ¥ eis) (éidgo a>ly losi
oo Wil i llexy SVl .l seims e 5ISULY Gulsxl Ssime e )3l o Jasi (D9 .93l
L3 (9 Jsin il oo 98 sl waddl 29,1 alzsy o 13D . oMl s @iy sl 0229 68 Lid Loy (o LS
dl ol> &l (g2l Jusi) "ol Guaill " Jio " all Slacl” 595 L>9, (S Jas ald 29)) 4i9Sy9
clje 98 Jjziall a>9)l go Jaid cladl &Y .La>g WS, ¥ sl awss

o> s 8 ols Iblg celaJl 5iss 6,50 A3 S Joxs S 1319 a>g)l oMby o0 3] (Sl Lisl
2ol el3e 515y ddizall ais cu>" gislgy Lwad)l S . waddl 2oLl huss a8l (5 5e a3 o) I3l9 (8,
dilas (5 daell) " oS>V jany9 sy 6aidl (99 @5V 6,18 L8 by $j=s sil plle)l J=ay WS Gl
Y Wl e Ulexyg Ugl Licasy aild :olawill 9asll 29, Lols JSuiy Jéy iSy pllell s, 1355 .(292a)/
i 98 WL yein llemg oI e b il @5 -lisd g 19,80l Jos il ollawidl olsl,el (@ — gis
losls 2 )l Il ki L 0l 2y @il ClooVl o o @lall goun 29, Lol Lo e i JS Joig Lo
paicl plol 19,19 «De3l (9 Lgiinmy o3 uuy dileo Lol s 16359 (il pluall s LS p@a>9
looiwl Jr a® i o) goun go D908 il cloiwdl gamall goun 19,51 23) 1adllazg aglilasly peanio
13g) 321 0 Lgio l98L3y o) ell3 o9 dlguiisi Lailailly JSLinall el 1o i JS u2id 29,01 sl o5 .ol e
o9 all elje 19y o l9shls J31Al L8 elially lg =i .3V pg loaxly ol 19501 cudll o i lodly o)
008" o) JB9 gou Lis .0gali sl Ll Dggiis laisSy Vi lnad 99y oVIg (ouiis 1ails &laldl L5 .z,
(27-26 .15 Li>sy) "w9agis Lol pily ) Ngie

25 5209 o Sl Ll 29 Jio uaily il 29,0 gl 99030 Lanl o2 ploW Gl slaki
NS V9 copmyd liwsil Jooid) Jo sl Uas 36 Y Sells Job LSy S oslie Joai ol lio oy 29I
dauiSU lalSLl 29,1 Jsds Lasl> all Golwl (@ Glixlly do> Iy sl ol LSl . ,8lly oNall Jb oMolxe
o 2,9 Jox) cdgll @il .ausgll 2o JLaill e89 oo LisT Jeudl oel 2,9 cdg il cliell wdg 93 padl Ul
Sl cdoll &l .ay awiais Ol 49> by Pl Vo) c8g)l @] .dialell Slwlo (o (Suiill ¥ colgoVl w0 pslall
Ao B U 8 sl d,> w89 ail s j=all basll 89 ail . owlgally aclgall ¢pusli oo LiST do> ) again and

ol o Uny tpsdl Uiy oS asslbg, pgds (olxall Sy o) (Eoumn o) L9 .Colxall 98 Lsll 2o )l a2
"33 29," ool Jeay iSH ams ¢ gl aadl wisl L8 A Jsayg avly sy olS pgiall oo &l plS
ol 09> walal, A3 Joiy elinally IS8V liaglyg il wu3lsT plol lic g8l Ji Lilxo U=y Y &l :(26 &)

Ol g LUy ol Jolxy :uSell Joiy spdidl (JbWl 29, Ll duwss 0,8, ¥ aiSU9 duwss pad, la



15

a0)91 e x5all 2o )1 358, . Judiwall Yo Liolall ¥ Loll "ol e 1 IOV Guaddl 29l s
2waid a2l JoSis e 55l a2 9l cad] il Liolall 85150 s Jidl 9 £030)l 425 2o oI
sa,8)l daxll LD (o w9 Y a8l 89 W G Lol dosiy LSy 29l . Jdiuuall (89lkay (aw9sgo
Lol i) 4@ 6Ll (o Jexily oudl gisai 5,85 Y il

lanawds Ji comilio BUST 203l g0 Y .aio £52 o, s (JSUI"USIl o e 0l ladBLl 29,1 iy
SIS ool e xgall 355, 2>ly haas e oaglisio Y raxio «odlsall o dSsiio dSgans 9 duuiS
g O 1> el loilS . Juwl i) 53y ol Jasy ol 2o))l Jias, dclox)l (S JSI L3 acloxl!
o, 2in dpwluw HISO1 colS . pgiosley OIS SV Gesall Lauall coleaws (log )l go woles Lline o (o
il pd i olgzg) dgleVl Iohsy Y ol lgd e 29,1 o)l Loie oSU .dalise allall S s wlg=99

e nally puadiilly (merailly cabbdlaall e 5555 18 2ol I Lissiwl 13] ol alll oo 9@ U1 "JSU"
N @93 L8l 29,1 Sl (8 Cpusio 2931 Ol iy 1363 Lwlrall (D 038 cilS I3] L Lully el

o€ o iy Lad wlo3lg 693 camss uudl (8 ehizl luussl 5 Loy .goill (8 aclidly plauwsVlg 61>l
9 ol W "W" Jail . clglanl Jl agex cull 1gly do)leo JI goill Joxu ol 20 922l 1S
S s

acgo0 ca) D9 .a>9,)l 6Ll L8 dowl> sglas Lol s S8 alll 20" 1 s5uSlg @l axpaill [uslo
LS5 sl e ,91 ] bnad .ansill dolol e 158, laddll 29319 .all givlgio Jliiwl i Wlecls Lo oo
by 1329 . wadll 29 )b clbicl uas 2ol e,a8 US ol baasy luwasl bazg & sl inkw o] laady .all Glso
Ll 59 Ly, Line J9VI pliall 8 liniog o .awoll Ligs, luwssl _i> Vg sl Lalss V o awwsdl le Loyl
- Ay iy dolnio Camy) duniSUL oS (380 )9 dxloully 4> Ylg caalogall dlac 9 gaiw (>Wo)l lialasg
2V ) 291 5b gom Juwl pwaadl 29l JSud (B duniSIl -dp iy dabnio 5,20 o) (@S ey sy D
Al giai) .3l aall g )l 2,2,9 6Mall 898,9 cdosill dxuus dploy oy lpuis alas dunistly
1oVl oSl 9

el dos )l e cuolxo9 wijei) Culu o le>l . ysld) elell piol «si=all a8l 29 )1 (Luadll 29 )l Ll
W y9 cdppuiadl (99 dunisSIl 5 61>0)l clwly call Liolxl) 3ogi lle>] cagalll Luaill agls L e _olxall Lol
ool e JS a9 e JS 3l Ll wchioss Lle Guuiwdo

[00711-AR.02] [Testo originale: Arabo]

[B0322-XX.02]



