SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0282
Sabato 08.05.2021

Videomessaggio del Santo Padre Francesco ai partecipanti alla V Conferenza internazionale
“Exploring the Mind, Body & Soul. How Innovation and Novel Delivery Systems Improve Human
Health”

Videomessaggio del Santo Padre

Traduzione in linqua inglese

Pubblichiamo di seguito il testo del Videomessaggio che il Santo Padre Francesco ha inviato ai partecipanti alla
V Conferenza Internazionale “Exploring the Mind, Body & Soul. How Innovation and Novel Delivery Systems
Improve Human Health” tenutasi online dal 6 all’8 maggio 2021:

Videomessaggio del Santo Padre

Cari amici,

mi rivolgo a tutti voi che partecipate al Convegno internazionale intitolato “Mente, corpo € anima”, una tematica
sulla quale nel corso dei secoli si &€ impegnata la ricerca per la comprensione del mistero della persona umana.
Saluto e ringrazio il Cardinale Gianfranco Ravasi, Presidente del Pontificio Consiglio della Cultura, e gli
Organizzatori dell’evento, come pure le Presidenze delle Fondazioni “Cura” e “Scienza e Fede” e i Relatori.

Il vostro Convegno unisce la riflessione filosofico-teologica alla ricerca scientifica, specialmente nell’ambito
medico. Questo mi offre anzitutto I'occasione per esprimere la comune gratitudine a chi ha scelto come impegno
personale e professionale la cura dei malati e il sostegno dei piu bisognosi. In questo periodo nutriamo tutti un
sentimento di riconoscenza verso chi si dedica instancabilmente a contrastare la pandemia, che non cessa di
mietere vittime e che, allo stesso tempo, mette alla prova il nostro senso di solidarieta e di fratellanza. Ecco
perché pensare e tenere al centro la persona umana esige anche una riflessione sui modelli di sistemi sanitari
aperti a tutti i malati, senza alcuna disparita.

Il programma dell’evento rispecchia gli elementi fondamentali indicati nel titolo: corpo, mente, anima. Queste tre



categorie non corrispondono alla visione “classica” cristiana, il cui modello piu noto € quello della persona,
intesa come unita inscindibile di corpo e anima, la quale, a sua volta, € dotata di intelligenza e volonta (cfr
Catechismo della Chiesa Cattolica, 1703-1705). Questa visione non & pero esclusiva. San Paolo, ad esempio,
parla di «tutta la vostra persona, spirito, anima e corpo» (1 Ts 5,23): € questa una concezione tripartita poi
assunta da molti Padri della Chiesa e anche da vari pensatori moderni. Per attenermi alla vostra divisione, mi
sembra che il suo grande merito consista nell'indicare che certe dimensioni del nostro essere, oggi troppo
spesso separate, in realta costituiscono tra loro un intreccio profondo e inscindibile.

Lo strato biologico della nostra esistenza, che si esprime attraverso la nostra corporeita, costituisce la
dimensione piu immediata, ma non per questo la piu facile da comprendere. Non siamo spiriti puri; per ognuno
di noi, tutto inizia con il nostro corpo, ma non solo: dal concepimento alla morte noi non semplicemente abbiamo
un corpo, ma siamo un corpo — e la fede cristiana ci dice che lo saremo anche nella risurrezione —. La storia
della ricerca medica ci presenta, a questo riguardo, una dimensione dell’affascinante viaggio dell’essere umano
alla scoperta di sé stesso. E non pensiamo solo alla medicina accademica per cosi dire “occidentale”, ma alla
ricchezza delle varie medicine nelle diverse civilta del mondo. Senza dubbio, le scienze hanno aperto davanti a
noi un orizzonte di conoscenze e interazioni che pochi secoli fa non erano nemmeno pensabili.

Grazie agli studi interdisciplinari riusciamo a cogliere meglio le dinamiche che intercorrono tra la nostra
condizione fisica e 'ambiente in cui viviamo, tra la salute e cid di cui ci nutriamo, tra il nostro benessere
psicofisico e la cura della vita spirituale — anche attraverso la pratica della preghiera o della meditazione nelle
sue varie forme —, e perfino tra la salute e I'arte, penso in particolare alla musica. Infatti, non a caso, la medicina
costituisce un ponte tra le scienze naturali e quelle umane, tanto da essere stata definita in passato philosophia
corporis, come testimonia uno dei manoscritti custoditi nella Biblioteca Apostolica Vaticana.

Uno sguardo allargato e un impegno di ricerca interdisciplinare determinano dunque un progresso del sapere
che, applicato alle scienze mediche, si traduce in ricerche piu sofisticate e in cure sempre piu adeguate e
precise. Basti solo pensare al vasto campo della ricerca nell’ambito della genetica, indirizzata al superamento di
svariate malattie. Essa, d’altra parte, pone anche alcuni interrogativi antropologici ed etici di fondo, come, ad
esempio, la questione della manipolazione del genoma umano per controllare o addirittura superare il processo
di invecchiamento, oppure per giungere a un potenziamento alterato dell’essere umano.

Altrettanto importante & una seconda dimensione: quella della mente, che costituisce la condizione di possibilita
della nostra auto-comprensione. Di fatto, I'interrogativo di fondo con cui vi siete confrontati & quello che da
millenni spinge I'umanita a ricercare I'essenza di cio che ci rende umani. Attualmente, si tende spesso a
identificare tale costitutivo essenziale con il cervello e i suoi processi neurologici. Tuttavia, pur sottolineando la
rilevanza vitale della componente biologica e funzionale del cervello, essa non &, pero, I'elemento in grado di
spiegare tutti i fenomeni che ci definiscono come umani, molti dei quali non sono “misurabili” e, dunque, vanno
oltre la materialita corporea. Infatti, I'essere umano non puo possedere una mente senza materia cerebrale; ma,
nello stesso tempo, la sua mente non pud essere ridotta alla mera materialita del suo encefalo. E un’equazione
da seguire, questa.

Negli ultimi decenni, grazie all'intreccio tra scienze naturali e umane, si sono moltiplicati gli sforzi per
comprendere meglio il rapporto tra la dimensione materiale e quella non materiale del nostro essere. In questo
modo, il rapporto mente-corpo, per secoli esplorato prevalentemente dai filosofi e dai teologi, si & offerto anche
all'indagine di chi studia il nesso tra la mente e il cervello.

L'utilizzo del termine “mente” nell’ambito scientifico suscita qualche difficolta, percio € fondamentale poterlo
capire e descrivere proprio in una chiave interdisciplinare. Con la categoria “mente” si vuole generalmente
indicare una realta ontologicamente distinta, capace di interagire con il nostro substrato biologico. Infatti, con la
parola “mente” viene di solito indicata la complessita delle facolta umane, specialmente in rapporto alla
formazione del pensiero. Rimane, percio, sempre attuale l'interrogativo riguardante I'origine delle facolta umane,
come la sensibilita morale della persona, la compassione, I'empatia, I'amore solidale che si traduce nei gesti
filantropici e nella dedizione disinteressata verso gli altri, oppure il senso estetico, per non parlare della ricerca
dell'infinito e del trascendente. Come vedete, & una cosa molto complessa e molto interdipendente.



3

Nella tradizione giudeo-cristiana, cosi come in quella greco-classica ed ellenistica, queste espressioni umane
vengono ricondotte alla dimensione trascendente, identificata con il principio immateriale del nostro essere, cioe
con I'anima, il terzo elemento posto a tema nel vostro Convegno. Anche se, nel corso del tempo, questo termine
ha assunto diverse accezioni nelle varie culture e religioni, 'idea che abbiamo ereditato dalla filosofia classica
assegna all’anima il ruolo di principio costitutivo che organizza tutto il corpo e dal quale originano le qualita
intellettive, affettive e volitive, compresa la coscienza morale. Infatti, la Bibbia e, soprattutto, la riflessione
filosofico-teologica con il concetto di “anima” definivano I'unicita umana, la specificita della persona irriducibile a
qualsiasi altra forma di essere vivente, inclusa la sua apertura verso una dimensione soprannaturale €, quindi, a
Dio. Questa apertura al trascendente, a qualcosa di piu grande di sé, € costitutiva e testimonia il valore infinito di
ogni persona umana. Possiamo dire, in linguaggio comune, che € come la finestra, che guarda e porta verso un
orizzonte.

Cari amici, sono lieto che a questo evento partecipino anche gli studenti di varie Universita del mondo. Vi
incoraggio a intraprendere e portare avanti i percorsi di una ricerca interdisciplinare che coinvolga diversi centri
di studio per una comprensione migliore di noi stessi, mirando sempre a quell’orizzonte trascendente a cui tende
il nostro essere. Affido a Dio il vostro lavoro e auguro a tutti voi di avere sempre I'entusiasmo, direi anche lo
stupore, davanti all'essere umano, che mai finiamo di scoprire, come ci ricorda Sant’Agostino con
quellaffermazione di sapore biblico, sempre attuale: «Quale abisso profondo € mai 'uomo!» (Confessioni IV, 14,
22). Grazie!

[00611-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua inglese

Dear Friends,

| am pleased to address all of you taking part in this international Conference entitled “Mind, Body and Soul”, a
topic which for centuries has engaged research and reflection in the effort to understand the mystery of the
human person. | greet and thank Cardinal Gianfranco Ravasi, President of the Pontifical Council for Culture, the
organizers of this Conference, the Presidents of the “Cura” and the “Science and Faith” Foundations, and the
various speakers.

Your Conference unites philosophical and theological reflection to scientific research, especially in the field of
medicine. Before all else, this allows me to express our gratitude to all who are personally and professionally
committed to the care of the sick and the support of those most in need. All of us are grateful in these days to
those working tirelessly to combat the pandemic, which continues to claim many lives, yet at the same time has
represented a challenge to our sense of solidarity and authentic fraternity. For this reason, concern for the
centrality of the human person also demands reflection on models of health care that are accessible to all the
sick, without disparity.

The programme of your Conference is centred on the three fundamental areas indicated in its title: mind, body
and soul. These three categories differ somewhat from those of the “classical” Christian vision, whose best-
known model is that of the person, understood as an inseparable unity of body and soul, the latter being
endowed with intellect and will (cf. Catechism of the Catholic Church, 1703-1705). Yet that vision is not
exclusive. Saint Paul, for example, speaks in terms of “spirit, soul and body” (7 Thess 5:23), a tripartite model
that was subsequently taken up by many Church Fathers and various modern thinkers. Your own division, to my
mind, rightly indicates that certain dimensions of our being, nowadays all too often disjoined, are in fact
profoundly and inseparably interrelated.

The biological stratum of our existence, expressed in our corporeity, represents the most immediate of these
dimensions, albeit not the easiest to understand. We are not pure spirits; for each of us, everything starts with
our body, but not only: from conception to death, we do not simply have a body; we are a body. Christian faith
tells us that this will also be true in the resurrection. The history of medical research presents us, in this regard,
with one dimension of the fascinating journey of human self-discovery. This is not only the case with what might



be called “Western” academic medicine, but also with the rich diversity of medicines in the various world
civilizations. The sciences have surely opened up a horizon of knowledge and interactions unthinkable only a
few centuries ago.

Thanks to interdisciplinary studies, we can come to appreciate better the dynamics involved in the relationship
between our physical condition and the state of our habitat, between health and nourishment, our psycho-
physical wellbeing and the care of the spiritual life — also through the practice of prayer and meditation — and
finally between health and sensitivity to art, and especially music. It is no accident that medicine serves as a
bridge between the natural and the human sciences, so much so that in the past it could be defined as
philosophia corporis, as we see in a manuscript kept in the Vatican Apostolic Library.

A broader vision and a commitment to interdisciplinary research thus makes possible greater knowledge which,
applied to the medical sciences, translates into more sophisticated research and increasingly suitable and exact
strategies of care. We need but think of the vast field of research in genetics, aimed at curing a variety of
diseases. Yet this progress has also raised a number of anthropological and ethical issues, such as those
dealing with the manipulation of the human genome aimed at controlling or even overcoming the aging process,
or at achieving human enhancement.

Similarly important is a second dimension, that of the mind, which makes possible our self-understanding. The
fundamental question which you are seeking to address is one that for centuries has led mankind to seek the
essence of what makes us human. At present, the essence of our humanity often tends to be identified with the
brain and its neurological processes. Nonetheless, despite the vital importance of the biological and functional
aspects of the brain, these do not provide an overarching explanation of all those phenomena that define us as
human, many of which are not “measurable” and thus transcend the materiality of the body. We cannot possess
a mind without cerebral matter, yet the mind cannot be reduced to mere materiality of the brain. We need to be
attentive lest the two be equated.

In recent decades, thanks to the interplay between the natural and human sciences, increasing efforts have
been made to grasp more fully the relationship between the material and nonmaterial dimensions of our being.
As a result, the mind-body question, which for centuries had been prevalently the domain of philosophers and
theologians, is now also of interest to those studying the mind-brain relationship.

In a scientific context, the use of the term “mind” can present certain difficulties; consequently, there is a need to
understand and describe this reality in an interdisciplinary way. The term “mind” is generally used to indicate a
reality ontologically distinct from, yet capable of interacting with, our biological substratum. Indeed, “mind”
usually indicates the entirety of the human faculties, particularly in relation to the formation of thought. A timely
question remains the origin of those human faculties, such as moral sensitivity, meekness, compassion,
empathy and solidarity, which find expression in philanthropic gestures, disinterested concern for others, and the
aesthetic sense, to say nothing of the search for the infinite and the transcendent. As you see, this is a very
complex and interdependent issue.

In the Judeo-Christian tradition, as well as in the Greek philosophical tradition, these human traits are associated
with the transcendent dimension of the human person, identified with the immaterial principle of our being, that
of the soul, the third theme of your Conference. While it is true that over the course of time, this term has taken
on various meanings in different cultures and religions, the notion we have inherited from classical philosophy
considers the soul to be the constituent principle organizing the body as a whole and the origin of our
intellectual, affective and volitional qualities, including the moral conscience. The Scriptures, and philosophical
and theological reflection in particular, have employed the concept of “soul” to define our uniqueness as human
beings and the specificity of the person, which is irreducible to any other living being and includes our openness
to a supernatural dimension and thus to God. This openness to the transcendent, to something greater than
ourselves, is constitutive, and it testifies to the infinite worth of each human person. Put in a more commonplace
way, it is like a window that looks out upon and opens up to a broader horizon.

Dear friends, | am pleased that students from various universities throughout the world, Catholic and non-



Catholic, are taking part in this event. | encourage you to undertake and pursue interdisciplinary research
involving various centres of study, for the sake of a better understanding of ourselves and of our human nature,
with all its limits and possibilities, while always keeping in mind the transcendent horizon to which our being
tends. | ask God to bless your work and | express my hope that you will always retain your enthusiasm, and
indeed your wonderment, before the ever deeper mystery of man. For as Saint Augustine, echoing the Bible,
tells us in words that remain ever timely: “Man is truly a vast abyss” (Confessions IV, 14, 22). Thank you.

[00611-EN.01] [Original text: Italian]

[B0282-XX.02]



