SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0590
Domenica 15.11.2020

Santa Messa in occasione della IV Giornata Mondiale dei Poveri

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Alle ore 10.00 di questa mattina, XXXIIl Domenica del Tempo Ordinario, il Santo Padre Francesco ha
presieduto, all’'Altare della Cattedra della Basilica Vaticana, la Celebrazione Eucaristica in occasione della IV
Giornata Mondiale dei Poveri, alla quale ha partecipato una rappresentanza di persone povere ed indigenti,
insieme ai volontari che li accompagnano e ad esponenti delle realta caritative che li assistono quotidianamente.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa ha pronunciato dopo la proclamazione del Vangelo:

Omelia del Santo Padre

La parabola che abbiamo ascoltato ha un inizio, un centro e una fine, che illuminano l'inizio, il centro e la fine



della nostra vita.

L’inizio. Tutto comincia da un grande bene: il padrone non tiene per sé le sue ricchezze, ma le da ai servi; a chi
cinque, a chi due, a chi un talento, «secondo la capacita di ciascuno» (Mt 25,15). E stato calcolato che un solo
talento corrispondeva al salario di circa vent’anni di lavoro: era un bene sovrabbondante, che allora bastava per
tutta la vita. Ecco l'inizio: anche per noi tutto € cominciato con /a grazia di Dio — tutto, sempre, incomincia con la
grazia, non con le nostre forze — con la grazia di Dio che & Padre e ha messo nelle nostre mani tanto bene,
affidando a ciascuno talenti diversi. Siamo portatori di una grande ricchezza, che non dipende da quante cose
abbiamo, ma da quello che siamo: dalla vita ricevuta, dal bene che c’¢€ in noi, dalla bellezza insopprimibile di cui
Dio ci ha dotati, perché siamo a sua immagine, ognuno di noi & prezioso ai suoi occhi, ognuno di noi € unico e
insostituibile nella storia! Cosi ci guarda Dio, cosi ci sente Dio.

Quant’e importante ricordare questo: troppe volte, guardando alla nostra vita, vediamo solo quello che ci manca
e ci lamentiamo di quello che ci manca. Allora cediamo alla tentazione del “magaril...”: magari avessi quel
lavoro, magari avessi quella casa, magari avessi soldi e successo, magari non avessi quel problema, magari
avessi persone migliori attorno a mel... Ma l'illusione del “magari” ci impedisce di vedere il bene e ci fa
dimenticare i talenti che abbiamo. Si, tu non hai quello, ma hai questo, e il “magari” fa si che dimentichiamo
questo. Ma Dio ce li ha affidati perché conosce ognuno di noi e sa di cosa siamo capaci; si fida di noi,
nonostante le nostre fragilita. Si fida anche di quel servo che nascondera il talento: Dio spera che, malgrado le
sue paure, anche lui utilizzi bene quanto ha ricevuto. Insomma, il Signore ci chiede di impegnare il tempo
presente senza nostalgie per il passato, ma nell’attesa operosa del suo ritorno. Quella brutta nostalgia, che &
come un umore giallo, un umore nero che avvelena I'anima e la fa guardare sempre indietro, sempre agli altri,
ma mai alle proprie mani, alle possibilita di lavoro che il Signore ci ha dato, alle nostre condizioni..., anche alle
nostre poverta.

Arriviamo cosi al centro della parabola: & I'opera dei servi, cioe il servizio. Il servizio & anche la nostra opera,
quello che fa fruttare i talenti e da senso alla vita: non serve infatti per vivere chi non vive per servire. Dobbiamo
ripetere questo, ripeterlo tanto: non serve per vivere chi non vive per servire. Dobbiamo meditare questo: non
serve per vivere chi non vive per servire. Ma qual € lo stile del servizio? Nel Vangelo i servi bravi sono quelli che
rischiano. Non sono cauti e guardinghi, non conservano quel che hanno ricevuto, ma lo impiegano. Perché il
bene, se non si investe, si perde; perché la grandezza della nostra vita non dipende da quanto mettiamo da
parte, ma da quanto frutto portiamo. Quanta gente passa la vita solo ad accumulare, pensando a stare bene piu
che a fare del bene. Ma com’e vuota una vita che insegue i bisogni, senza guardare a chi ha bisogno! Se
abbiamo dei doni, € per essere noi doni per gli altri. E qui, fratelli e sorelle, ci facciamo la domanda: io seguo i
bisogni, soltanto, o sono capace di guardare a chi ha bisogno? A chi & nel bisogno? La mia mano & cosi [la
stende aperta] o cosi [la ritrae chiusal?

Va sottolineato che i servi che investono, che rischiano, per quattro volte sono chiamati «fedeli» (vv. 21.23). Per
il Vangelo non c’e fedelta senza rischio. “Ma, padre, essere cristiano significa rischiare?” — “Si, caro o cara,
rischiare. Se tu non rischi, finirai come il terzo [servo]: sotterrando le tue capacita, le tue ricchezze spirituali,
materiali, tutto”. Rischiare: non c’é fedelta senza rischio. Essere fedeli a Dio & spendere la vita, & lasciarsi
sconvolgere i piani dal servizio. “lo ho questo piano, ma se servo...”. Lascia che si sconvolga il piano, tu servi. E
triste quando un cristiano gioca sulla difensiva, attaccandosi solo all’osservanza delle regole e al rispetto dei
comandamenti. Quei cristiani “misurati” che mai fanno un passo fuori dalle regole, mai, perché hanno paura del
rischio. E questi, permettetemi 'immagine, questi che si prendono cura cosi di sé stessi da non rischiare mai,
questi incominciano nella vita un processo di mummificazione dell’anima, e finiscono mummie. Questo non
basta, non basta osservare le regole; la fedelta a Gesu non € solo non commettere errori, € negativo, questo.
Cosi pensava il servo pigro della parabola: privo di iniziativa e creativita, si nasconde dietro un’inutile paura e
seppellisce il talento ricevuto. Il padrone lo definisce addirittura «malvagio» (v. 26). Eppure non ha fatto nulla di
male! Gia, ma non ha fatto niente di bene. Ha preferito peccare di omissione piuttosto che rischiare di sbagliare.
Non ¢ stato fedele a Dio, che ama spendersi; e gli ha recato I'offesa peggiore: restituirgli il dono ricevuto. “Tu mi
hai dato questo, io ti do questo”, niente di piu. Il Signore ci invita invece a metterci in gioco generosamente, a
vincere il timore con il coraggio dell’amore, a superare la passivita che diventa complicita. Oggi, in questi tempi
di incertezza, in questi tempi di fragilita, non sprechiamo la vita pensando solo a noi stessi, con
quell’atteggiamento dell’indifferenza. Non illudiamoci dicendo: «C’e pace e sicurezzal» (71 Ts 5,3). San Paolo ci



invita a guardare in faccia la realta, a non lasciarci contagiare dall’'indifferenza.

Come dunque servire secondo i desideri di Dio? Il padrone lo spiega al servo infedele: «Avresti dovuto affidare il
mio denaro ai banchieri e cosi, ritornando, avrei ritirato il mio con l'interesse» (v. 27). Chi sono per noi questi
“banchieri”, in grado di procurare un interesse duraturo? Sono i poveri. Non dimenticate: i poveri sono al centro
del Vangelo; il Vangelo non si capisce senza i poveri. | poveri sono nella stessa personalita di Gesu, che
essendo ricco annientd sé stesso, si é fatto povero, si € fatto peccato, la poverta piu brutta. | poveri ci
garantiscono una rendita eterna e gia ora ci permettono di arricchirci nell’amore. Perché la piu grande poverta
da combattere € la nostra poverta d’amore. La piu grande poverta da combattere € la nostra poverta d’amore. |
Libro dei Proverbi loda una donna operosa nell’amore, il cui valore & superiore alle perle; € da imitare questa
donna che, dice il testo, «stende la mano al povero» (Pr 31,20): questa € la grande ricchezza di questa donna.
Tendi la mano a chi ha bisogno, anziché pretendere quello che ti manca: cosi moltiplicherai i talenti che hai
ricevuto.

Si avvicina il tempo del Natale, il tempo delle feste. Quante volte, la domanda che si fa tanta gente é: “Cosa
posso comprare? Cosa posso avere di piu? Devo andare nei negozi a comprare”. Diciamo l'altra parola: “Cosa
posso dare agli altri?”. Per essere come Gesu, che ha dato sé stesso e nacque proprio in quel presepio.

Arriviamo cosi al finale della parabola: ci sara chi avra in abbondanza e chi avra sprecato la vita e restera
povero (cfr v. 29). Alla fine della vita, insomma, sara svelata la realta: tramontera la finzione del mondo, secondo
cui il successo, il potere e il denaro danno senso all’'esistenza, mentre I'amore, quello che abbiamo donato,
emergera come la vera ricchezza. Quelle cose cadranno, invece 'amore emergera. Un grande Padre della
Chiesa scriveva: «Cosi avviene nella vita: dopo che €& sopraggiunta la morte ed ¢ finito lo spettacolo, tutti si
tolgono la maschera della ricchezza e della poverta e se ne vanno via da questo mondo. E sono giudicati
solamente in base alle loro opere, alcuni realmente ricchi, altri poveri» (S. Giovanni Crisostomo, Discorsi sul
povero Lazzaro, ||, 3). Se non vogliamo vivere poveramente, chiediamo la grazia di vedere Gesu nei poveri, di
servire Gesu nei poveri.

Vorrei ringraziare tanti servi fedeli di Dio, che non fanno parlare di sé, ma vivono cosi, servendo. Penso, ad
esempio, a don Roberto Malgesini. Questo prete non faceva teorie; semplicemente, vedeva Gesu nel povero e il
senso della vita nel servire. Asciugava lacrime con mitezza, in nome di Dio che consola. L’inizio della sua
giornata era la preghiera, per accogliere il dono di Dio; il centro della giornata la carita, per far fruttare 'amore
ricevuto; il finale, una limpida testimonianza del Vangelo. Quest'uomo aveva compreso che doveva tendere la
sua mano ai tanti poveri che quotidianamente incontrava, perché in ognuno di loro vedeva Gesu. Fratelli e
sorelle, chiediamo la grazia di non essere cristiani a parole, ma nei fatti. Per portare frutto, come desidera Gesu.
Cosi sia.

[01375-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in linqua francese

La parabole que venons d’écouter a un début, un centre et une fin, qui éclairent le début, le centre et la fin de
notre vie.

Le début. Tout commence par un grand bien: le maitre ne garde pas ses richesses pour lui, mais il les donne
aux serviteurs; a qui cing, a qui deux, a qui un talent, «a chacun selon ses capacités» (Mt 25, 15). Il a été
calculé qu’un seul talent correspondait au salaire d’environ vingt ans de travail: c’était un bien surabondant, qui
a cette époque suffisait pour toute la vie. Voila le début: pour nous aussi, tout a commencé avec /a griace de
Dieu - tout, toujours, commence par la grace, non par nos forces — par la grace de Dieu qui est Pére et qui a mis
dans nos mains beaucoup de biens, en confiant a chacun divers talents. Nous sommes porteurs d’'une grande
richesse, qui ne dépend pas de tout ce que nous avons, mais de ce que nous sommes: de la vie regue, du bien
qu’il y a en nous, de la beauté qui ne peut étre supprimée dont Dieu nous a dotée, parce que nous sommes a
son image, chacun d’entre nous est précieux a ses yeux, chacun d’entre nous est unique et irremplagable dans
I'histoire. C’est ainsi que Dieu nous voit, que Dieu nous considere.



4

Il est tout autant important de rappeler ceci: trop souvent, en regardant notre vie, nous voyons seulement ce qui
nous manque et nous nous plaignons de ce qui manque. Alors, nous cédons a la tentation du "si seulement! ...":
si seulement j'avais cet emploi, si seulement javais cette maison, si seulement j'avais de I'argent et du succes,
si seulement je n’avais pas ce probléme, si seulement j'avais de meilleures personnes autour de moil... Mais
l'illusion du "si seulement" nous empéche de voir le bien et nous fait oublier les talents que nous avons. Oui, tu
n’as pas ceci, mais tu as cela, et le "si seulement" fait que nous I'oublions. Mais Dieu nous les a confiés parce
gu’il connait chacun d’entre nous et sait de quoi nous sommes capables; il nous fait confiance, malgré nos
fragilités. Il fait aussi confiance a ce serviteur qui cachera le talent: Dieu espére que, malgré ses peurs, lui aussi
utilisera bien ce qu'il a regu. En somme, le Seigneur nous demande d’utiliser le temps présent sans nostalgie
pour le passé, mais dans I'attente active de son retour. Quelle mauvaise nostalgie, qui est comme un rire jaune,
un humour noir qui empoisonne I'ame et la fait regarder toujours en arriere, toujours les autres, mais jamais ses
propres mains, les possibilités de travail que le Seigneur nous a données, notre condition, ... et aussi nos
pauvretés.

Nous arrivons ainsi au centre de la parabole: c’est 'ceuvre des serviteurs, c’est-a-dire le service. Le service est
aussi notre ceuvre, ce qui fait fructifier les talents et donne sens a la vie: En effet, celui qui ne vit pas pour servir
ne sert pas sa vie. Nous devons le répéter, le répéter souvent: celui qui ne vit pas pour servir ne sert pas sa vie.
Nous devons le méditer: celui qui ne vit pas pour servir ne sert pas sa vie. Mais quel est le style du service?
Dans 'Evangile, les bons serviteurs sont ceux qui risquent. lls ne sont pas circonspects et méfiants, ils ne
conservent pas ce qu’ils ont recu, mais I'utilisent. Parce que le bien, s'’il n’est pas investi, se perd; parce que la
grandeur de notre vie ne dépend pas de ce que nous mettons de cété, mais du fruit que nous portons. Que de
gens passent leur vie seulement a accumuler, pensant a leur bien-étre plutét qu’'a faire du bien. Mais comme
elle est vide une vie qui poursuit les besoins, sans regarder qui a besoin! Si nous avons des dons, c’est pour
étre, nous, des dons pour les autres. Et 13, fréres et sceurs, nous nous posons la question: est-ce que je
poursuis seulement les besoins, ou bien suis-je capable de regarder celui qui a besoin? Celui qui est dans le
besoin? Ma main est-elle comme ceci [il la tend ouverte] ou comme ceci [il la retire fermée]?

Il faut souligner que les serviteurs qui investissent, qui risquent, par quatre fois sont appelés «fidéles» (vv.
21.23). Pour I'Evangile, il n’y a pas de fidélité sans risque. “Mais, mon Pere, étre chrétien cela signifie-t-il
risquer?” — “Oui, mon cher, risquer. Si tu ne risques pas, tu finiras comme le troisieme [serviteur]: en enterrant
tes capacités, tes richesses spirituelles, matérielles, tout”. Risquer: il n’y a pas de fidélité sans risque. Etre
fidéles a Dieu c’est dépenser sa vie, c’est laisser bouleverser ses plans par le service. “J’ai ce projet, mais si je
sers”... Permet que le projet soit bouleversé, et toi, sers. C’est triste quand un chrétien joue sur la défensive, en
s’attachant seulement a 'observance des regles et au respect des commandements. Ces chrétiens “mesures”
qui ne font jamais un pas en dehors des régles, jamais, parce qu’ils ont peur du risque. Et ceux-ci, permettez-
moi I'image, ceux qui prennent soin d’eux de cette maniére, au point de ne jamais risquer, ceux-la commencent
dans leur vie un processus de momification de 'dme, et finissent en momies. Cela ne suffit pas, il ne suffit pas
d’observer les regles; la fidélité a Jésus n’est pas seulement de ne pas commettre des erreurs, c’est négatif
cela. C’est ainsi que pensait le serviteur paresseux de la parabole: privé d’initiative et de créativité, il se cache
derrieére une peur inutile et enterre le talent regu. Le maitre le définit méme comme «mauvais» (v. 26). Pourtant il
n’a rien fait de mal! Oui, mais il n’a rien fait de bien. Il a préféré pécher par omission plutét que risquer de se
tromper. Il n’a pas été fidéle a Dieu, qui aime se dépenser; et il lui a fait la pire des offenses: lui restituer le don
recu. “Tu m’as donné cela, je te donne cela, rien de plus”. Le Seigneur nous invite par contre a nous mettre
généreusement en jeu, a vaincre la crainte par le courage de 'amour, a dépasser la passivité qui devient
complicité. Aujourd’hui, en ces temps d’incertitude, en ces temps de fragilité, ne gaspillons pas la vie en pensant
seulement a nous-mémes, avec cette attitude de I'indifférence. Ne nous illusionnons pas en disant: «Quelle
paix! Quelle tranquillité!» (1Th 5, 3). Saint Paul nous invite a regarder la réalité en face, a ne pas nous laisser
contaminer par l'indifférence.

Comment donc servir selon les désirs de Dieu? Le maitre I'explique au serviteur infidéle: «ll fallait placer mon
argent a la banque; et, a mon retour, je I'aurais retrouvé avec les intéréts» (v. 27). Qui sont pour nous ces
"banquiers", en mesure de procurer un intérét durable ? Ce sont les pauvres. N'oubliez pas: les pauvres sont au
centre de I'Evangile; I'Evangile ne se comprend pas sans les pauvres. Les pauvres ont la méme personnalité
que Jésus qui, étant riche, s’est anéanti lui-méme, s’est fait pauvre, s’est fait péché, la pauvreté la plus laide.
Les pauvres nous garantissent un revenu éternel et nous permettent dés maintenant de nous enrichir dans



5

I'amour. Parce que la plus grande pauvreté a combattre est notre pauvreté en amour. La plus grande pauvreté a
combattre est notre pauvreté en amour. Le Livre des Proverbes loue une femme laborieuse dans I'amour, dont
la valeur est supérieure aux perles: il faut imiter cette femme qui, dit le texte, «tends la main au malheureux» (Pr
31, 20): voila la grande richesse de cette femme. Tends la main a celui qui est dans le besoin, au lieu d’exiger
ce qui te manque: ainsi tu multiplieras les talents que tu as regus.

Le temps de Noél approche, le temps des fétes. Combien de fois, la question que se pose beaucoup de monde
est: “qu’est-ce que je peux acheter? Qu’est-ce que je peux avoir de plus? Je dois aller dans les magasins pour
acheter”. Disons l'autre parole: “qu’est-ce que je peux donner aux autres?” pour étre comme Jésus qui s’est
donné lui-méme et qui est né dans la créche.

Nous arrivons ainsi a la finale de la parabole: il y aura celui qui aura en abondance et celui qui aura gaspillé sa
vie et restera pauvre (cf. v. 29). En somme, a la fin de la vie, la réalité sera dévoilée: la fiction du monde selon
laquelle le succes, le pouvoir et I'argent donnent sens a I'existence, déclinera, pendant que I'amour, celui que
nous avons donné, émergera comme la vraie richesse. Tout cela tombera, alors que I'amour se révélera. Un
illustre Pére de I'Eglise écrivait: «ll arrive ainsi dans la vie: aprés qu’est survenue la mort et qu’est fini le
spectacle, tous enlévent le masque de la richesse et de la pauvreté et s’en vont de ce monde. Et ils sont jugés
seulement selon leurs ceuvres, certains réellement riches, d’autres pauvres» (S. Jean Chrysostome. Discours
sur le pauvre Lazare, I, 3). Si nous ne voulons pas vivre pauvrement, demandons la grace de voir Jésus dans
les pauvres, de servir Jésus dans les pauvres.

Je voudrais remercier les nombreux fidéles serviteurs de Dieu, qui ne font pas parler d’eux, mais qui vivent ainsi,
en servant. Je pense, par exemple, a I'abbé Roberto Malgesini. Ce prétre ne faisait pas de théories; simplement,
il voyait Jésus dans le pauvre et le sens de la vie dans le service. Il essuyait les larmes avec douceur, au nom
de Dieu qui console. Le début de sa journée était la priére, pour accueillir le don de Dieu; le centre en était la
charité, pour faire fructifier 'amour recgu; /a fin un limpide témoignage de I'Evangile. Cet homme avait compris
gu’il devait tendre la main aux nombreux pauvres qu’il rencontrait quotidiennement, parce qu’il voyait Jésus en
chacun d’eux. Freres et sceurs, demandons la grace de ne pas étre des chrétiens seulement en paroles, mais
aussi dans les faits. Afin de porter du fruit, comme le désire Jésus. Ainsi soit-il.

[01375-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

The parable we have just listened to has a beginning, a middle and an end, which shed light on the beginning,
the middle and the end of our lives.

The beginning. Everything begins with a great good. The master does not keep his wealth to himself, but gives it
to his servants; five talents to one, two to another, one to a third, “to each according to his ability” (Mt 25:15). It
has been calculated that a single talent was equivalent to the income of some twenty years’ work: it was of
enormous value, and would be sufficient for a lifetime. This is the beginning. For us too, everything began with
the grace of God - everything always begins with grace, not with our own efforts — with the grace of God, who is
a Father and has given us so many good things, entrusting different talents to each of us. We possess a great
wealth that depends not on what we possess but on what we are: the life we have received, the good within us,
the indelible beauty God has given us by making us in his image... All these things make each of us precious in
his eyes, each one of us is priceless and unique in history! This is how God looks at us, how God feels towards
us.

We need to remember this. All too often, when we look at our lives, we see only the things we lack, and we
complain about what we lack. We then yield to the temptation to say: “If only...!” If only | had that job, if only |
had that home, if only | had money and success, if only | didn’t have this or that problem, if only | had better
people around me...! But those illusory words — if only! — prevent us from seeing the good all around us. They
make us forget the talents we possess. You may not have that, but you do have this, and the “if only” makes us
forget this. Yet God gave those talents to us because he knows each of us and he knows our abilities. He trusts



6

us, despite our weaknesses. God even trusts the servant who will hide his talent, hoping that despite his fears,
he too will put to good use what he received. In a word, the Lord asks us to make the most of the present
moment, not yearning for the past, but waiting industriously for his return. How ugly is that nostalgia, which is like
a black mood poisoning our soul and making us always look backwards, always at others, but never at our own
hands or at the opportunities for work that the Lord has given us, never at our own situation... not even at our
own poverty.

This brings us to the centre of the parable: the work of the servants, which is service. Service is our work too; it
makes our talents bear fruit and it gives meaning to our lives. Those who do not live to serve, serve for little in
this life. We must repeat this, and repeat it often: those who do not live to serve, serve for little in this life. We
should reflect on this: those who do not live to serve, serve for little in this life. But what kind of service are we
speaking of? In the Gospel, good servants are those who take risks. They are not fearful and overcautious, they
do not cling to what they possess, but put it to good use. For if goodness is not invested, it is lost, and the
grandeur of our lives is not measured by how much we save but by the fruit we bear. How many people spend
their lives simply accumulating possessions, concerned only about the good life and not the good they can do.
Yet how empty is a life centred on our needs and blind to the needs of others! The reason we have gifts is so
that we can be gifts for others. And here, brothers and sisters, we should ask ourselves the question: do | only
follow my own needs, or am | able to look to the needs of others, to whoever is in need? Are my hands open, or
are they closed?

It is significant that fully four times those servants who invested their talents, who took a risk, are called “faithful’
(vv. 21, 23). For the Gospel, faithfulness is never risk-free. “But, father, does being a Christian mean taking
risks?” — “Yes, dearly beloved, take a risk. If you do not take risks, you will end up like the third [servant]: burying
your abilities, your spiritual and material riches, everything”. Taking risks: there is no faithfulness without risk.
Fidelity to God means handing over our life, letting our carefully laid plans be disrupted by our need to serve.
“But | have my plans, and if | have to serve...”. Let your plans be upset, go and serve. It is sad when Christians
play a defensive game, content only to observe rules and obey commandments. Those “moderate” Christians
who never go beyond boundaries, never, because they are afraid of risk. And those, allow me this image, those
who take care of themselves to avoid risk begin in their lives a process of mummification of their souls, and they
end up as mummies. Following rules is not enough; fidelity to Jesus is not just about not making mistakes, this is
quite wrong. That is what the lazy servant in the parable thought: for lack of initiative and creativity, he yielded to
needless fear and buried the talent he had received. The master actually calls him “wicked” (v. 26). And yet he
did nothing wrong! But he did nothing good either. He preferred to sin by omission rather than to risk making a
mistake. He was not faithful to God, who spends freely, and he made his offence even worse by returning the
gift he had received. “You gave me this, and | give it to you”, nothing more. The Lord, for his part, asks us to be
generous, to conquer fear with the courage of love, to overcome the passivity that becomes complicity. Today, in
these times of uncertainty, in these times of instability, let us not waste our lives thinking only of ourselves,
indifferent to others, or deluding ourselves into thinking: “peace and security!” (7 Thess 5:3). Saint Paul invites
us to look reality in the face and to avoid the infection of indifference.

How then do we serve, as God would have us serve? The master tells the faithless servant: “You ought to have
invested my money with the bankers, and at my coming | should have received what was my own with interest”
(v. 27). Who are the “bankers” who can provide us with long-term interest? They are the poor. Do not forget: the
poor are at the heart of the Gospel; we cannot understand the Gospel without the poor. The poor are like Jesus
himself, who, though rich, emptied himself, made himself poor, even taking sin upon himself: the worst kind of
poverty. The poor guarantee us an eternal income. Even now they help us become rich in love. For the worst
kind of poverty needing to be combatted is our poverty of love. The worst kind of poverty needing to be
combatted is our poverty of love. The Book of Proverbs praises the woman who is rich in love, whose value is
greater than that of pearls. We are told to imitate that woman who “opens her hand to the poor” (Prov 31:20):
that is the great richness of this woman. Hold out your hand to the poor, instead of demanding what you lack. In
this way, you will multiply the talents you have received.

The season of Christmas is approaching, the holiday season. How often do we hear people ask: “What can |
buy? What more can | have? | must go shopping”. Let us use different words: “What can | give to others?”, in
order to be like Jesus, who gave of himself and was born in the manger”.



7

We now come to the end of the parable. Some will be wealthy, while others, who had plenty and wasted their
lives, will be poor (cf. v. 29). At the end of our lives, then, the truth will be revealed. The pretence of this world
will fade, with its notion that success, power and money give life meaning, whereas love - the love we have
given — will be revealed as true riches. Those things will fall, yet love will emerge. A great Father of the Church
wrote: “As for this life, when death comes and the theatre is deserted, when all remove their masks of wealth or
of poverty and depart hence, judged only by their works, they will be seen for what they are: some truly rich,
others poor” (SAINT JOHN CHRYSOSTOM, Homilies on the Poor Man Lazarus, I, 3). If we do not want to live
life poorly, let us ask for the grace to see Jesus in the poor, to serve Jesus in the poor.

| would like to thank all those faithful servants of God who quietly live in this way, serving others. | think, for
example, of Father Roberto Malgesini. This priest was not interested in theories; he simply saw Jesus in the
poor and found meaning in life in serving them. He dried their tears with his gentleness, in the name of God who
consoles. The beginning of his day was prayer, to receive God’s gifts; the centre of his day was charity, to make
the love he had received bear fruit; the end was his clear witness to the Gospel. This man realized that he had to
stretch out his hand to all those poor people he met daily, for he saw Jesus in each of them. Brothers and
sisters, let us ask for the grace to be Christians not in word, but in deed. To bear fruit, as Jesus desires. May this
truly be so.

[01375-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

Das Gleichnis, das wir gehoért haben, hat einen Anfang, eine Mitte und ein Ende, welche den Anfang, die Mitte
und das Ende unseres Lebens erhellen.

Der Anfang. Alles beginnt mit einem grof3en Vermdgen: Der Herr behalt seine Reichtiimer nicht fiir sich selbst,
sondern gibt sie den Dienern, dem einen gibt er fiinf, dem anderen zwei und wieder einem anderen ein Talent,
»jedem nach seinen Fahigkeiten« (Mt 25,15). Man hat errechnet, dass ein einziges Talent einem Lohn von etwa
zwanzig Jahren Arbeit entsprach: Es war ein Uberreichliches Vermobgen, das damals fiir ein ganzes Leben
ausreichte. Das also ist der Anfang: Auch flir uns begann alles mit der Gnade Gottes, — alles beginnt immer mit
der Gnade, nicht mit unseren Leistungen — mit der Gnade Gottes, die der Vater ist und so viel Vermégen in
unsere Hande gelegt hat, indem er jedem von uns unterschiedliche Talente anvertraut hat. Wir sind Trager eines
grol’en Reichtums, der nicht davon abhangt, wie viel wir haben, sondern davon, was wir sind: von dem Leben,
das wir empfangen haben, von dem Guten, das in uns ist, von der untiberwindlichen Schénheit, die Gott uns
verliehen hat. Denn wir sind als sein Bild geschaffen, jeder von uns ist in seinen Augen kostbar, jeder von uns ist
einzigartig und unersetzlich in der Geschichte! So schaut uns Gott an, so empfindet er uns.

Wie wichtig ist es doch, sich daran zu erinnern. Wenn wir unser Leben betrachten, sehen wir allzu oft nur das,
was uns fehlt, und wir beklagen uns Uber das, was uns fehlt. Dann erliegen wir der Versuchung des ,Schén
war's! ...“: Schén war’s, wenn ich diesen Job hatte, wenn ich dieses Haus besalie, wenn ich Geld und Erfolg
hatte, wenn ich dieses Problem nicht hatte, wenn ich bessere Menschen um mich herum hatte! ... Doch die
lllusion des ,Schon war’'s® hindert uns daran, das Gute zu sehen, und Iasst uns die Talente vergessen, die wir
haben. Ja, jenes Talent hast du nicht, aber dieses, und das ,Schén war’s* fihrt dazu, dass wir dieses
vergessen. Aber Gott hat sie uns anvertraut, weil er jeden von uns kennt und weil3, wozu wir fahig sind; er
vertraut uns, trotz unserer Schwachen. Er vertraut auch jenem Diener, der das Talent dann verstecken wird:
Gott hofft, dass auch er, trotz seiner Angste, das, was er erhalten hat, gut nutzen wird. Kurz gesagt, der Herr
bittet uns, die Gegenwart zu nutzen und dabei nicht der Vergangenheit nachzutrauern, sondern aktiv seine
Rickkehr zu erwarten. Jene Misanthropie, die wie Zynismus, wie ein schwarzer Humor die Seele vergiftet und
sie immer zurlickschauen lasst, immer auf die anderen, doch nie auf die eigenen Hande, auf die Moglichkeiten
zu arbeiten, die der Herr uns gegeben hat, auf unsere Gelegenheiten..., und auch auf unsere Armseligkeit.

Damit sind wir in der Mitte des Gleichnisses angelangt. Hier geht es um das, was die Diener tun, das heifl3t um
ihren Dienst. Mit diesem Dienst ist auch unser Tun gemeint, das, was unsere Talente fruchtbar macht und dem
Leben einen Sinn gibt: Tatsachlich vertut einer sein Leben, wenn er nicht lebt, um zu dienen. Das missen wir



8

wiederholen und uns oft vorsagen: Der vertut sein Leben, wenn er nicht lebt, um zu dienen. Wir sollten das
meditieren: Der vertut sein Leben, wenn er nicht lebt, um zu dienen. Aber wie sieht dieser Dienst aus? Im
Evangelium werden diejenigen als gute Diener bezeichnet, die etwas riskieren. Sie sind nicht vorsichtig und
zurlickhaltend, sie bewahren nicht auf, was sie erhalten haben, sondern sie setzen es ein. Denn ein Gut, das
nicht investiert wird, geht verloren, und die Bedeutung unseres Lebens hangt nicht davon ab, wie viel wir
beiseitelegen, sondern davon, wie viel Frucht wir bringen. Wie viele Menschen verbringen ihr Leben nur damit,
Besitz anzuhdufen. Sie sind darauf bedacht, dass es ihnen gut geht, anstatt dass sie Gutes tun. Aber wie leer ist
solch ein Leben, das Bed(lirfnissen nachjagt, ohne auf die Bediirftigen zu schauen! Wenn wir {iber Gaben
verfligen, dann nur darum, dass wir eine Gabe fir die anderen sind. Und hier, Briider und Schwestern, stellen
wir uns die Frage: Befriedige ich nur das Bediirfnis des Anderen, oder schaue ich ihn an, der ein Bedlirfnis hat?
Der bedirftig ist? Ist meine Hand so [er streckt sie aus] oder so [er zieht sie zurlick]?

Es sei darauf hingewiesen, dass die Diener, die investieren, die Risiken eingehen, viermal als ,treu” bezeichnet
werden (V. 21 und 23). Fir das Evangelium gibt es keine Treue ohne Risiko. ,Stimmt es, Pater, dass Christsein
heil3t, etwas zu riskieren?“ — ,Ja, mein Lieber oder meine Liebe, etwas riskieren! Wenn du nichts riskierst,
endest du wie der dritte [Diener]: Du vergrabst deine Fahigkeiten, deine geistigen und materiellen Gaben, alles®.
Riskieren: Es gibt keine Treue ohne Risiko. Gott treu zu sein bedeutet sein Leben hinzugeben, es bedeutet, die
eigenen Plane durch den Dienst durcheinanderbringen zu lassen. ,Ich habe einen bestimmten Plan, wenn ich
mich aber jetzt zur Verfigung stelle ...“ Lass es zu, dass der Plan durcheinandergebracht wird, stelle dich zur
Verfligung! Es ist traurig, wenn ein Christ in die Defensive geht und sich nur an die Einhaltung der Regeln und
die Befolgung der Gebote klammert. Jene ,malvollen” Christen, die nie die Regeln Ubertreten, nie, weil sie
Angst vor dem Risiko haben. Und diese, gestattet mir das Bild, diese, die sich so um sich selbst sorgen, um blol3
nicht etwas zu riskieren, diese beginnen schon im Leben einen Prozess der Seelenmumifizierung und enden als
Mumien. Das reicht nicht, es reicht nicht, die Regeln zu beachten. Die Treue zu Jesus erschopft sich nicht darin,
keine Fehler zu machen. So was ist negativ. Das dachte der faule Diener des Gleichnisses: Bar jeglicher
Initiative und Kreativitat, versteckt er sich hinter einer unnitzen Angst und vergrabt das empfangene Talent. Der
Herr nennt ihn sogar »schlecht« (V. 26), obwohl er nichts falsch gemacht hat! Ja, aber er hat eben auch nichts
Gutes getan. Er zog es vor, durch Unterlassung zu siindigen, anstatt Fehler zu riskieren. Er war Gott nicht treu,
denn dieser liebt die Selbsthingabe; und der Diener beleidigte ihn aufs Schlimmste, indem er ihm die erhaltene
Gabe zurlickgab. ,Du hast mir das gegeben, ich gebe dir das*, nichts weiter. Der Herr l1adt uns vielmehr ein, uns
grofziigig einzusetzen, die Angst zu besiegen und jene Passivitat zu Uberwinden, die mitschuldig macht. Lasst
uns heute, in diesen Zeiten voll Unsicherheit, in diesen zerbrechlichen Zeiten, unser Leben nicht damit
vergeuden, dass wir nur an uns selbst denken, mit jener Haltung der Gleichgdiltigkeit. Machen wir uns keine
lllusionen, wahrend wir sagen: »Friede und Sicherheit!« (7 Thess 5,3). Der heilige Paulus fordert uns auf, uns
der Realitat zu stellen und uns nicht von der Gleichguiltigkeit anstecken zu lassen.

Wie also sieht ein Dienst nach Gottes Willen aus? Der Herr erklart es dem untreuen Diener: »Du hattest mein
Geld auf die Bank bringen missen, dann hatte ich es bei meiner Riickkehr mit Zinsen zuriickerhalten« (V. 27).
Wer sind fiir uns diese ,Banken®, die in der Lage sind, einen langfristigen Zins zu geben? Das sind die Armen.
Vergesst es nicht: Die Armen stehen in der Mitte des Evangeliums. Das Evangelium versteht man nicht ohne die
Armen. Die Armen sind in der Person Jesu selbst verkdrpert, der obwohl er reich war, sich selbst entaullerte,
sich arm gemacht hat, sich selbst zur Siinde, zur schlimmsten Form der Armut, gemacht hat. Die Armen
garantieren uns eine ewige Rendite und sie ermdglichen uns schon jetzt, reicher an Liebe zu werden. Denn die
groBte Armut, die es zu bekdmpfen gilt, ist unsere Armut an Liebe. Die gréte Armut, die es zu bekampfen gilt,
ist unsere Armut an Liebe. Das Buch der Sprichworter preist die Frau, die tiichtig ist in der Nachstenliebe und
alle Perlen an Wert Ubertrifft: diese Frau sollten wir nachahmen, denn, wie es im Text heif3t, »sie reicht dem
Armen ihre Hande« (Spr 31,20): Das ist der grof3e Reichtum dieser Frau. Reiche den Bediirftigen die Hand,
anstatt zu beanspruchen, was dir fehlt: Auf diese Weise wirst du die Talente, die du erhalten hast, vervielfachen.

Die Weihnachtszeit riickt naher, die Zeit der Feste. Oftmals kommt da bei vielen Leuten die Frage auf: ,Was
kann ich kaufen? Was kann ich noch brauchen? Ich muss in die Geschéfte gehen, um einzukaufen®. Sagen wir
lieber ein anderes Wort: ,Was kann ich fir die anderen tun?“ Um wie Jesus zu sein, der sich selbst hingegeben
hat und eben in dieser armseligen Krippe geboren wurde.

So kommen wir zum Ende des Gleichnisses: Da wird es denjenigen geben, der im Uberfluss haben wird, und



9

denjenigen, der sein Leben vergeudet hat und arm bleiben wird (vgl. V. 29). Am Ende des Lebens, also, wird die
Wirklichkeit offenbar: Die Tauschung der Welt, wonach Erfolg, Macht und Geld dem Leben Sinn verleihen, wird
vergehen, wahrend die Liebe, das, was wir gegeben haben, sich als wahrer Reichtum erweisen wird. Jene
Dinge werden fallen, die Liebe wird hingegen hervortreten. Ein groRer Kirchenvater schrieb einmal: »So
geschieht es im Leben: Nachdem der Tod gekommen ist und der Vorhang gefallen ist, nehmen alle die Masken
von Reichtum und Armut ab und verlassen diese Welt. Sie werden nur nach ihren Werken beurteilt, einige als
wirklich reich, andere als arm« (vgl. hl. Johannes Chrisostomus, De Lazaro concio, Il, 3). Wenn wir schon nicht
arm leben wollen, dann bitten wir um die Gnade, Jesus in den Armen sehen und Jesus in den Armen dienen zu
darfen.

Ich m&chte den vielen treuen Dienern Gottes danken, die nicht von sich reden machen, sondern dies leben,
indem sie dienen. Ich denke dabei zum Beispiel an Don Roberto Malgesini. Dieser Priester hatte keine gro3en
Konzepte; er sah einfach Jesus in den Armen und den Sinn des Lebens im Dienen. Sanftmiitig trocknete er
Tranen im Namen Gottes, der trostet. Der Anfang seines Tages war das Gebet, um das anzunehmen, was Gott
ihm gab; die Mitte des Tages war die Nachstenliebe, um die empfangene Liebe fruchtbar zu machen; das Ende
war ein klares Zeugnis des Evangeliums. Dieser Mann hatte verstanden, dass er den vielen armen Menschen,
denen er taglich begegnete, die Hand reichen musste, weil er in jedem von ihnen Jesus sah. Briider und
Schwestern, bitten wir um die Gnade, nicht nur in Worten, sondern auch in unseren Taten Christen zu sein,
damit wir Frucht bringen, wie es der Wunsch Jesu ist. Amen.

[01375-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

La parabola que hemos escuchado tiene un comienzo, un desarrollo y un desenlace, que iluminan el principio,
el nucleo y el final de nuestras vidas.

El comienzo. Todo inicia con un gran bien: el duefio no se guarda sus riquezas para si mismo, sino que las da a
los siervos; a uno cinco, a otro dos, a otro un talento, «a cada cual segun su capacidad» (Mt 25,15). Se ha
calculado que un uUnico talento correspondia al salario de unos veinte afios de trabajo: era un bien
superabundante, que entonces era suficiente para toda una vida. Aqui esta el comienzo: también para nosotros
todo empez6 con la gracia de Dios —todo, inicia siempre con la gracia, no con nuestras fuerzas— con la gracia
de Dios, que es Padre y ha puesto tanto bien en nuestras manos, confiando a cada uno talentos diferentes.
Somos portadores de una gran riqueza, que no depende de cuanto poseamos, sino de lo que somos: de la vida
que hemos recibido, del bien que hay en nosotros, de la belleza irreemplazable que Dios nos ha dado, porque
somos hechos a su imagen, cada uno de nosotros es precioso a sus 0jos, cada uno de nosotros es unico e
insustituible en la historia. Asi nos mira Dios, asi nos trata Dios.

Qué importante es recordar esto: En demasiadas ocasiones, cuando miramos nuestra vida, vemos sélo lo que
nos falta y nos quejamos de lo que no tenemos. Entonces cedemos a la tentacion del “jojala!”: jojala tuviera ese
trabajo, ojala tuviera esa casa, ojala tuviera dinero y éxito, ojala no tuviera ese problema, ojala tuviera mejores
personas a mi alrededor!... Pero la ilusion del “ojala” nos impide ver lo bueno y nos hace olvidar los talentos que
tenemos. Si, tu no tienes aquello, pero tienes esto, y el “ojala” hace que olvidemos esto. Pero Dios nos los ha
confiado porque nos conoce a cada uno y sabe de lo que somos capaces; confia en nosotros, a pesar de
nuestras fragilidades. También confié en aquel siervo que oculto el talento: Dios esperaba que, a pesar de sus
temores, también él utilizara bien lo que habia recibido. En concreto, el Sefior nos pide que nos
comprometamos con el presente sin afioranza del pasado, sino en la espera diligente de su venida. Esa
nostalgia fea, que es como un humor crudo, un humor negro que envenena el alma y hace que siempre mire
hacia atras, siempre a los demas, pero nunca a las propias manos, a las posibilidades de trabajo que el Sefior
nos ha dado, a nuestras condiciones, incluso a nuestra pobreza.

Asi llegamos al centro de la parabola: es el trabajo de los sirvientes, es decir, el servicio. El servicio es también
obra nuestra, el esfuerzo que hace fructificar nuestros talentos y da sentido a la vida: de hecho, no sirve para
vivir el que no vive para servir. Necesitamos repetir esto, repetirlo muchas veces: No sirve para vivir el que no



10

vive para servir. Debemos meditar esto: No sirve para vivir el que no vive para servir.  Pero cual es el estilo de
servicio? En el Evangelio, los siervos buenos son los que arriesgan. No son cautelosos y precavidos, no
guardan lo que han recibido, sino que lo emplean. Porque el bien, si no se invierte, se pierde; porque la
grandeza de nuestra vida no depende de cuanto acaparamos, sino de cuanto fruto damos. Cuanta gente pasa
su vida acumulando, pensando en estar bien en vez de hacer el bien. jPero qué vacia es una vida que persigue
las necesidades, sin mirar a los necesitados! Si tenemos dones, es para ser nosotros dones para los demas. Y
aqui, hermanos y hermanas, nos preguntamos: ¢, Sigo las necesidades, solamente, o soy capaz de mirar a los
que tienen necesitad? ;A quién esta necesitado? ;Mi mano es asi [abierta] o asi [cerrada]?

Cabe destacar que los siervos que invierten, que arriesgan, son llamados «fieles» cuatro veces (vv. 21.23).
Para el Evangelio no hay fidelidad sin riesgo. “Pero, Padre, ¢ ser cristiano significa correr riesgos?” — “Si,
queridos, arriesgar. Si no te arriesgas, terminaras como el tercer siervo: enterrando tus capacidades, tus
riquezas espirituales y materiales, todo”. Arriesgar: no hay fidelidad sin riesgo. Ser fiel a Dios es gastar la vida,
es dejar que los planes se trastoquen por el servicio. “Yo tengo este plan, pero si sirvo...”. Deja que se
trastoque el plan, tu sirve”. Es triste cuando un cristiano juega a la defensiva, apegandose solo a la observancia
de las reglas y al respeto de los mandamientos. Esos cristianos “comedidos” que nunca dan un paso fuera de
las normas, nunca, porque tienen miedo al riesgo. Y estos, permitanme la imagen, estos que se cuidan tanto
gue nunca se arriesgan, estos comienzan en la vida un proceso de momificacién del alma, y terminan siendo
momias. Esto no es suficiente, no basa observar las normas; la fidelidad a Jesus no se limita simplemente a no
equivocarse; es negativo esto. Asi pensaba el sirviente holgazan de la parabola: falto de iniciativa y creatividad,
se escondi6 detras de un miedo estéril y enterro el talento recibido. El duefio incluso lo calificé como «malo» (v.
26). A pesar de no haber hecho nada malo, pero tampoco nada bueno. Prefirid pecar por omision antes de
correr el riesgo de equivocarse. No fue fiel a Dios, que ama entregase totalmente; y le hizo la peor ofensa:
devolverle el don recibido. “Tu me has dato esto, yo te doy esto”, nada mas. En cambio, el Sefor nos invita a
jugarnosla generosamente, a vencer el miedo con la valentia del amor, a superar la pasividad que se convierte
en complicidad. Hoy, en estos tiempos de incertidumbre, en estos tiempos de fragilidad, no desperdiciemos
nuestras vidas pensando sélo en nosotros mismos, con esa actitud de indiferencia. No nos engafiemos
diciendo: «Hay paz y seguridad» (7 Ts 5,3). San Pablo nos invita a enfrentar la realidad, a no dejarnos contagiar
por la indiferencia.

Entonces, ¢ como podemos servir siguiendo la voluntad de Dios? El duefo le explica esto al sirviente infiel:
«Debias haber llevado mi dinero a los prestamistas, para que, al volver yo, pudiera recoger lo mio con los
intereses» (v. 27). ¢ Quiénes son los “prestamistas” para nosotros, capaces de conseguir un interés duradero?
Son los pobres. No lo olviden: los pobres estan en el centro del Evangelio; el Evangelio no puede ser entendido
sin los pobres. Los pobres tienen la misma personalidad que Jesus, que siendo rico se despojo de todo, se hizo
pobre, se hizo pecado, la pobreza mas fea. Los pobres nos garantizan un rédito eterno y ya desde ahora nos
permiten enriquecernos en el amor. Porque la mayor pobreza que hay que combatir es nuestra carencia de
amor. La mayor pobreza para combatir es nuestra pobreza de amor. El Libro de los Proverbios alaba a una
mujer laboriosa en el amor, cuyo valor es mayor que el de las perlas: debemos imitar a esta mujer que, segun el
texto, «tiende sus brazos al pobre» (Pr 31,20): esta es la mayor riqueza de esta mujer. Extiende tu mano a los
necesitados, en lugar de exigir lo que te falta: de este modo multiplicaras los talentos que has recibido.

Se aproxima la Navidad, tiempo de celebraciones. Cuantas veces, la pregunta que mucha gente se hace es:
“¢ Qué puedo comprar? ; Qué mas puedo tener? Necesito ir a las tiendas a comprar”. Digamos la otra palabra,
“¢, Qué puedo dar a los demas?”, para ser como Jesus, que se dio a si mismo y naci6é propiamente en aquel
pesebre.

Llegamos asi al final de la parabola: habra quien tenga abundancia y quien haya desperdiciado su vida y
permanecera siendo pobre (cf. v. 29). Al final de la vida, en definitiva, se revelara la realidad: la apariencia del
mundo se desvanecera, segun la cual el éxito, el poder y el dinero dan sentido a la existencia, mientras que el
amor, lo que hemos dado, se revelara como la verdadera riqueza. Todo eso se desvanecera, en cambio el amor
emergera. Un gran Padre de la Iglesia escribi: «Asi es como sucede en la vida: después de que la muerte ha
llegado y el espectaculo ha terminado, todos se quitan la mascara de la riqueza y la pobreza y se van de este
mundo. Y se los juzga sélo por sus obras, unos verdaderamente ricos, otros pobres» (S. Juan Criséstomo,
Discursos sobre el pobre Lazaro, I, 3). Si no queremos vivir pobremente, pidamos la gracia de ver a Jesus en



11

los pobres, de servir a Jesus en los pobres.

Me gustaria agradecer a tantos fieles siervos de Dios, que no dan de qué hablar sobre ellos mismos, sino que
viven asi, sirviendo. Pienso, por ejemplo, en D. Roberto Malgesini. Este sacerdote no hizo teorias; simplemente,
vio a Jesus en los pobres y el sentido de la vida en el servicio. Enjugo las lagrimas con mansedumbre, en el
nombre de Dios que consuela. En el comienzo de su dia estaba la oracion, para acoger el don de Dios; en el
centro del dia estaba la caridad, para hacer fructificar el amor recibido; en el final, un claro testimonio del
Evangelio. Este hombre comprendié que tenia que tender su mano a los muchos pobres que encontraba
diariamente porque veia a Jesus en cada uno de ellos. Hermanos y hermanas: Pidamos la gracia de no ser
cristianos de palabras, sino en los hechos. Para dar fruto, como Jesus desea. Que asi sea.

[01375-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

A parabola que ouvimos apresenta um inicio, um centro e um fim, que iluminam o inicio, o centro e o fim da
nossa vida.

O inicio. Tudo parte de um bem avultado: o dono nao guarda as suas riquezas para si, mas entrega-as aos
servos: a um cinco talentos, a outro dois, e ao terceiro um, «a cada qual conforme a sua capacidade» (Mt 25,
15). Calcula-se que um unico talento equivalia aproximadamente ao salario de vinte anos de trabalho: era um
bem superabundante, que entdo dava para uma vida inteira. Aqui esta o inicio: também connosco tudo
comegou com a graga de Deus — tudo, sempre, comega com a graga de Deus, ndo com as nossas forgas — com
a graca de Deus, que é Pai e colocou um bem tdo grande nas nossas maos, confiando a cada um talentos
diversos. Somos portadores duma grande riqueza, que ndo depende da quantidade de coisas que temos, mas
daquilo que somos: a vida recebida, o bem que ha em noés, a beleza intangivel com que Deus nos dotou. Feitos
a imagem d’Ele, cada um de nés & precioso a seus olhos, cada um de nés & Unico e insubstituivel na histéria! E
assim que Deus nos vé, € assim que Deus nos sente.

Como ¢é importante lembrarmo-nos disto! Muitas vezes, olhando para a nossa vida, vemos s6 o que nos falta e
lamentamo-nos daquilo que nos falta. Entdo cedemos a tentagao do «quem dera...»: quem dera que eu tivesse
aquele emprego, quem dera que eu tivesse aquela casa, quem dera que eu tivesse dinheiro e sucesso, quem
dera que eu nao tivesse tal problema, quem dera que eu tivesse pessoas melhores ao meu redor! Mas a ilusdo
do «quem dera» impede-nos de ver o bem e faz-nos esquecer os talentos que possuimos. E verdade que tu
nao tens aquilo, mas tens isto, e 0 «quem dera» faz com que nos esquegamos disto. Mas Deus confiou-no-los,
porque conhece cada um de nds e sabe aquilo de que somos capazes; confia em nos, apesar das nossas
fragilidades. Confia até naquele servo que escondera o talento: Deus espera que também ele, ndo obstante os
seus medos, utilize bem aquilo que recebeu. Em suma, o Senhor pede que nos empenhemos no tempo
presente sem nostalgia do passado, mas na diligente expetativa do seu regresso. Sem aquela nostalgia ruim,
que € como o humor amarelo, o humor negro que envenena a alma, fazendo-a olhar sempre para tras, sempre
para os outros, € nunca para as proprias maos, para as possibilidades de trabalho que o Senhor nos deu, para
as nossas condi¢des, inclusive para as nossas pobrezas.

Chegamos assim ao centro da parabola: a atividade dos servos, isto &, o servigo. E servigo € também a nossa
atividade, aquilo que faz frutificar os talentos e da sentido a vida: de facto, quem n&o vive para servir, ndo serve
para viver. Devemos repetir isto e repeti-lo muito: quem nao vive para servir, ndo serve para viver. Devemos
meditar nisto: quem nao vive para servir, ndo serve para viver. Mas qual é o estilo do servigo? Servos bons, no
Evangelho, sdo aqueles que arriscam. Nao se mostram exageradamente cautelosos e precavidos, ndo
conservam intacto o que receberam, mas usam-no. Com efeito o bem, se ndo se investir, perde-se, ja que a
grandeza da nossa vida nao depende de quanto amealhamos, mas do fruto que produzimos. Quantas pessoas
passam a vida s6 a acumular, pensando mais em estar bem do que em fazer bem! Como € vazia, porém, uma
vida que se preocupa das préprias necessidades, sem olhar para quem tem necessidade! Se temos dons, é
para nés sermos dom para os outros. Neste ponto, irm&os e irmas, perguntemo-nos: preocupo-me so6 das
necessidades, ou sou capaz de olhar para quem tem necessidade? Para quem passa necessidade? A minha



12

mao € assim [mostra-a aberta] ou assim [a m&o fechada]?

Note-se que os servos que investem, que arriscam, quatro vezes sdo chamados «fiéis» (Mt 25, 21.23).
Segundo o Evangelho, ndo ha fidelidade sem risco. «Mas, padre, ser cristdo significa arriscar?» — «Sim, querido
ou querida, arriscar. Se tu ndo arriscas, acabaras como o terceiro [servo]: enterrando as tuas capacidades, as
tuas riquezas espirituais, materiais, tudo». Arriscar: nao ha fidelidade sem risco. Ser fiel a Deus é gastar a vida,
€ deixar que 0s nossos planos acabem transtornados pelo servico. «Eu tenho este plano, mas se me ponho a
servir...» Deixa que fique transtornado o plano; tu, serve. E triste quando um cristdo se coloca a defesa,
prendendo-se apenas a observancia das regras e ao respeito dos mandamentos. Aqueles cristaos
«comedidos» que nunca dao um passo fora das regras; nunca, porque tém medo de arriscar. E — permiti-me a
imagem — as pessoas que estdo de tal modo atentas a si mesmas que nunca arriscam, elas comegam na vida
um processo de mumificagdo da alma, e acabam como mumias. Isto ndo basta! Ndo basta observar a regras; a
fidelidade a Jesus nao consiste apenas em nao cometer erros; esta € a parte negativa. Assim pensava o servo
preguicoso da parabola: desprovido de iniciativa e criatividade, esconde-se atras dum medo inutil e enterra o
talento recebido. O dono classifica-o de «<mau» (25, 26). E, contudo, ndo fez nada de mal... E verdade! Mas, de
bom, também nao fez nada. Preferiu pecar por omissao do que correr o risco de errar. Nao foi fiel a Deus, que
gosta de Se dar; e fez-Lhe a ofensa pior: devolver-Lhe o dom recebido; «deste-me isto, e € isto que eu Te dou».
Ao contrario, o Senhor convida a envolver-nos generosamente e a vencer o temor com a coragem do amor, a
superar a passividade que se torna cumplicidade. Nestes tempos de incerteza, nestes tempos de fragilidade
que correm, nao desperdicemos a vida pensando s6 em nés mesmos, assumindo uma atitude de indiferenca.
N&o nos iludamos dizendo «paz e seguranga!» (7 Ts 5, 3). S&o Paulo convida-nos a olhar a realidade de frente,
a nao nos deixarmos contagiar pela indiferenca.

Entdo como é servir segundo a vontade de Deus? O dono explica-o ao servo infiel: «Devias ter levado o meu
dinheiro aos banqueiros e, no meu regresso, teria levantado o meu dinheiro com juros» (25, 27). No nosso
caso, quem sao estes «banqueiros» capazes de nos proporcionar juros duradouros? Sao os pobres. Nao o
esquegais: os pobres estdo no centro do Evangelho; o Evangelho ndo se compreende sem os pobres. A
personalidade dos pobres € igual a de Jesus que, sendo rico, aniquilou-Se a Si mesmo, fez-Se pobre, fez-Se
pecado, a pior pobreza. Os pobres garantem-nos um rendimento eterno e permitem, ja agora, enriquecer-nos
no amor. Com efeito, a maior pobreza que devemos combater é a nossa pobreza de amor. A maior pobreza
que devemos combater € a nossa pobreza de amor. O livro dos Provérbios elogia uma mulher diligente e
caritativa, cujo valor é superior ao das pérolas; devemos imitar aquela mulher que, como diz o texto, «abre a
ma&o ao indigente» (Prv 31, 20): esta € a grande riqueza daquela mulher. Em vez de exigir o que te falta,
estende a mao a quem passa necessidade: assim multiplicaras os talentos que recebeste.

Aproxima-se o periodo do Natal, o tempo das festas. E a pergunta que muitas vezes as pessoas se colocam é:
«O que posso comprar? Que mais posso ter? Preciso de ir as lojas comprar». Digamos a outra versao: «O que
posso dar aos outros?». Para ser como Jesus, que Se deu a Si mesmo e até nasceu naquele presépio.

Chegamos, assim, ao final da parabola: havera quem tenha em abundancia e quem tenha malbaratado a vida
ficando pobre (cf. 25, 29). Em suma, no fim da vida, esta desvendar-se-a como €& na realidade: declinara a
ficgdo do mundo — segundo a qual o sucesso, o poder e o dinheiro € que dao sentido a existéncia —, enquanto o
amor, aquilo que tivermos dado, surgira como a verdadeira riqueza. Aquelas coisas declinarao, ao passo que o
amor sobressaira. Como escrevia um grande Padre da Igreja, «assim acontece na vida: quando chega a morte,
acaba-se o espetaculo; todos tiram a mascara da riqueza e da pobreza ao deixarem este mundo. E sao
julgados apenas com base nas suas obras, resultando uns realmente ricos, outros pobres» (Sdo Jodo
Cris6stomo, Discurso sobre o pobre Lazaro, I, 3). Se nao queremos viver pobremente, pegcamos a graga de ver
Jesus nos pobres, servi-Lo nos pobres.

Quero agradecer a tantos servos fiéis de Deus, que vivem assim, servindo, e de quem nao se fala. Penso, por
exemplo, no padre Roberto Malgesini. Este padre nao fazia teorias; simplesmente, via Jesus no pobre; e 0
sentido da vida, em servir. Enxugava lagrimas com mansiddo, em nome de Deus que consola. O inicio do seu
dia era a oracao, para acolher o dom de Deus; o centro do dia, a caridade para fazer frutificar o amor recebido;
o final, um claro testemunho do Evangelho. Aquele homem compreendera que devia estender a sua mao aos
inumeros pobres que encontrava diariamente, porque em cada um deles via Jesus. Irmaos e irmas, pegamos a



13

graca de ser cristdos ndo em palavras, mas em obras... para dar fruto, como Jesus deseja. Assim seja.

[01375-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Ustyszana przez nas przypowies¢, ma swoj poczatek, centrum i koniec, ktére rzucajg swiatto na poczatek,
centrum i koniec naszego zycia.

Poczatek. Wszystko zaczyna sie od wielkiego dobra: pan nie zatrzymuje swoich bogactw dla siebie, lecz daje je
stugom; jednemu pie¢, drugiemu dwa, a jednemu jeden talent, ,kazdemu wedtug jego zdolnosci” (Mt 25, 15).
Obliczono, ze jeden talent odpowiadat wynagrodzeniu za okoto dwadziescia lat pracy: byt to majatek niezwykle
obfity, ktory wystarczat wéwczas na cate zycie. Oto poczatek: takze dla nas wszystko zaczeto sie od faski Boga
— wszystko, zawsze, zaczyna sie od faski, nie od naszych sit — od faski Boga, ktéry jest Ojcem i oddat w nasze
rece wiele dobra, powierzajac kazdemu z nas rézne talenty. JestesSmy posiadaczami wielkiego bogactwa, ktore
nie zalezy od tego, ile rzeczy mamy, ale od tego, czym jestesSmy: od zycia, ktére otrzymalismy, od dobra, ktore
jest w nas, od nieprzepartego piekna, ktorym Bog nas obdarzyt, poniewaz jesteSmy na Jego obraz, kazdy z nas
jest cenny w Jego oczach, kazdy z nas jest wyjatkowy i niezastgpiony w dziejach! Tak na nas patrzy Bog, tak
nas styszy Bog.

Jak wazne, by o tym pamietac: zbyt czesto, patrzac na nasze zycie, widzimy jedynie to, czego nam brakuje i
narzekamy na to, czego nam brakuje. Wéwczas ulegamy pokusie ,gdybym!...”: gdybym miat te prace, gdybym
miat ten dom, gdybym miat pienigdze i sukcesy, moze nie miatbym tego problemu, moze miatbym lepszych ludzi
wokoét siebie!l... Jednak ztudzenie ,gdybym” nie pozwala nam dostrzec tego, co dobre i sprawia, ze zapominamy
o talentach, jakie posiadamy. Tak, nie masz tamtego, ale masz to, a ,gdybym” sprawia, ze o tym zapominamy.
Ale Bog powierzyt je nam, poniewaz zna kazdego z nas i wie, do czego jestesmy zdolni; ufa nam, pomimo
naszych stabosci. Ufa rowniez temu studze, ktory ukryje talent: Bog ma nadzieje, ze mimo swoich obaw, takze i
on dobrze wykorzysta to, co otrzymat. Krétko mowigc, Pan prosi nas, aby$my wykorzystywali czas terazniejszy,
nie tesknigc za przesztoscia, ale czynnie oczekujgc na Jego powr6t. Ta przykra nostalgia, ktéra jak czarny
nastroj zatruwa dusze i sktania do patrzenia zawsze wstecz, zawsze na innych, a nigdy na wtasne rece, na
mozliwosci pracy, ktére dat nam Pan, na nasze warunki..., nawet na nasze biedy.

W ten sposob dochodzimy do centrum przypowiesci: jest nim praca stug, czyli postuga. Stuzba jest takze naszg
praca, praca, ktéra sprawia, ze nasze talenty wydajg owoc i nadajg sens zyciu: nie stuzy bowiem zyciu ten, kto
nie zyje po to, zeby stuzy¢. Musimy to powtdrzy¢, powtarzaé to czesto: niczemu nie stuzy zycie tego, kto nie
zyje, by stuzy¢. Musimy medytowac nad tym: niczemu nie stuzy zycie tego, kto nie zyje, by stuzy¢. Ale jaki jest
styl postugi? W Ewangelii, dobrymi stugami sa ci, ktérzy podejmujg ryzyko. Nie sg uktadni i ostrozni, nie chowajg
tego, co otrzymali, ale to wykorzystujg. Bo dobro, jesli sie go nie inwestuje, zatraca sie. Bowiem wielkos¢
naszego zycia nie zalezy od tego, ile odtozymy na bok, ale od tego, ile owocéw przyniesiemy. Jakze wielu ludzi
spedza swoje zycie jedynie gromadzac, bardziej myslac o tym, by dobrze sie miec, niz o czynieniu dobra. Ale
jakze puste jest zycie, ktdre ugania sie za potrzebami, nie patrzac na potrzebujgcych! Jesli mamy dary, to po to,
aby byc¢ darami dla innych. | tu, drodzy bracia i siostry, postawmy sobie pytanie: czy tylko ide za potrzebami, czy
jestem zdolny widzie¢ potrzebujacego? Widzie¢ tego, ktory jest w potrzebie? Czy moja dion jest taka [otwiera
dton], czy taka [zamyka dton]?

Nalezy podkresli¢, ze studzy, ktérzy inwestuja, ktorzy podejmujg ryzyko, sg czterokrotnie nazywani ,wiernymi”
(w. 21,23). Dla Ewangelii nie ma wiernosci bez ryzyka. ,Ale, ojcze, czy by¢ chrzescijaninem oznacza
ryzykowacé?” — ,Tak, drogi czy droga, ryzykowac. Jesli nie ryzykujesz, skonczysz jak ten trzeci [stuga]: zakopujac
twoje mozliwosci, twoje bogactwa duchowe, materialne, wszystko”. Ryzykowac: nie ma wiernosci bez ryzyka.
By¢ wiernym Bogu, to znaczy poswieci¢ zycie, to pozwoli¢, by stuzba zmienita plany. ,Mam taki plan, ale je$li
bede stuzyt...” Pozwdl, zeby upadt plan, ty stuz. To smutne, kiedy chrzescijanin gra na obronie, trzymajgc sie
jedynie przestrzegania zasad i poszanowania przykazan. Ci ,umiarkowani” chrzescijanie, ktérzy nigdy nie zrobili
kroku wykraczajgcego poza reguty, nigdy, bo bojg sie zaryzykowac. | ci, przepraszam za obraz, ci, ktérzy tak sie
o0 siebie troszczg, ze nigdy nie ryzykujg, rozpoczynajg w zyciu proces mumifikacji duszy, i koncza jako mumie.



14

To nie wystarczy, nie wystarczy zachowywacé reguty; wiernos¢ Jezusowi to nie tylko nie popetnianie btedéw — to
jest negatywne. Tak myslat stuga gnusny z przypowiesci: pozbawiony inicjatywy i kreatywnosci ukrywa sie za
bezuzytecznym strachem i zakopuje otrzymany talent. Pan nazywa go wrecz ,ztym” (w. 26). Chociaz nie uczynit
nic ztego! Tak, ale nie uczynit nic dobrego. Wolat grzeszy¢ zaniechaniem, niz podjg¢ ryzyko popetnienia btedow.
Nie byt wierny Bogu, ktéry lubi sie poswiecaé; i wyrzadzit Mu najgorszg zniewage: zwrocit otrzymany dar. ,Dates
mi to, to ci oddaje”, nic wiecej. Natomiast Pan zacheca nas, abysmy hojnie sie angazowali, pokonywali strach
odwaga mitosci, przezwyciezali biernos¢, ktora staje sie wspotudziatem. Dzis, w tych czasach niepewnosci, w
tych czasach kruchosci, nie marnujmy zycia myslgc tylko o sobie, z tg postawg obojetnosci. Nie tudzmy sie,
mowigc: ,pokdj i bezpieczenstwo!” (1 Tes 5, 3). Swiety Pawet zacheca nas, by$my spojrzeli rzeczywistosci w
oczy, nie dali sie zarazi¢ obojetnoscia.

Jak wiec mozemy stuzy¢ zgodnie z pragnieniem Boga? Pan wyjasnia to niewiernemu studze: ,Powinienes wiec
byt odda¢ moje pienigdze bankierom, a ja po powrocie bytbym z zyskiem odebrat swojg wlasnos¢” (w. 27). Kim
sg dla nas ci ,bankierzy”, ktdrzy mogg zapewni¢ nam trwaly zysk? Sg nimi ubodzy. Nie zapominajcie: ubodzy sg
w centrum Ewangelii; bez ubogich nie mozna zrozumie¢ Ewangelii. Ubodzy sg w samej osobowosci Jezusa,
ktéry bedac bogatym, unizyt samego siebie, stat sie ubogim, stat sie grzechem, najbrzydszg bieda. Ubodzy
zapewniajg nam wieczny dochod i juz teraz pozwalajg nam ubogaci¢ sie w mitosci. Najwiekszym bowiem
ubostwem, ktore trzeba zwalczy¢ jest nasze ubostwo mitosci. Najwiekszym ubostwem, ktore trzeba zwalczyé
jest nasze ubdstwo mitosci. Ksiega Przystéw wychwala kobiete pracowitg w mitosci, ktdrej wartos¢ przewyzsza
perty: powinnismy nasladowac te kobiete, ktora, jak mowi tekst, ,do nedzarza wycigga swe rece” (Prz 31, 20): to
jest wielkie bogactwo tej kobiety. Wyciggnij reke do potrzebujgcego, zamiast domagac sie tego, czego ci
brakuje: tak pomnozysz otrzymane talenty.

Zbliza sie czas Bozego Narodzenia, czas swiat. lle razy wielu ludzi zadaje sobie pytanie: ,Co moge kupi¢? Co
jeszcze by mi sie przydato? Musze iS¢ do sklepéw na zakupy”. Powiedzmy inne stowa: ,Co moge da¢ innym?”.
Aby by¢ jak Jezus, ktéry dat samego siebie i narodzit sie wlasnie w owej stajence.

W ten sposob dochodzimy do konca przypowiesci: bedg tacy, ktdrzy bedg mieli w obfitosci i ci, ktérzy zmarnujg
swoje zycie i pozostang biedni (por. w. 29). Innymi stowy: pod koniec zycia, ujawni sie rzeczywistos¢: przeming
pozory $wiata, wedtug ktérych sukces, wtadza i pienigdze nadajg sens egzystenciji, a mitosc, to, co dalismy,
wytoni sie jako prawdziwe bogactwo. Wszystko to przepadnie, natomiast objawi sie mitosé. Wielki Ojciec
Ko$ciota napisat: ,Tak wtasnie dzieje sie w zyciu: po $mierci i zakonczeniu przedstawienia wszyscy zdejmujg
maske bogactwa i ubdstwa, i opuszczajg ten swiat. | sg sgdzeni jedynie na podstawie swoich dziet, jedni
naprawde bogaci, inni biedni” (Sw. JAN CHRYZOSTOM, Discorsi sul povero Lazzaro, Il, 3). Je$li nie chcemy
zy¢ w ubostwie, prosmy o taske dostrzezenia Jezusa w ubogich, zeby stuzy¢ Jezusowi w ubogich.

Chciatbym podziekowa¢ wielu wiernym stugom Bozym, ktérzy nie méwig o sobie, ale w ten sposéb zyjg - stuzac.
Mysle, na przyktad o ksiedzu Roberto Malgesini. Ten kaptan nie tworzyt teorii, po prostu widziat Jezusa w
ubogich, a sens zycia w postudze. Osuszyt fzy fagodnoscig, w imie Boga, ktéry pociesza. Poczatkiem jego dnia
byta modlitwa, aby przyja¢ dar Bozy; centrum dnia byta mitos¢, aby otrzymang mitos¢ uczyni¢ owocna; koricem,
jasne $wiadectwo Ewangelii. Ten cztowiek zrozumiat, ze musi wyciagna¢ swa reke do wielu ludzi ubogich,
ktérych spotykat codziennie, poniewaz w kazdym z nich dostrzegat Jezusa. Bracia i siostry, prosmy o taske, aby
nie by¢ chrzescijanami w stowach, lecz w czynach. By wydawac owoce, jak tego chce Jezus. Niech sie tak
stanie!

[01375-PL.02] [Testo originale: ltaliano]

Traduzione in linqua araba

eJIJ 1J @l 1UlJos”

S puluwed $9p IJSSEs) IUeldps



15
IJiz> 15 09 o) / ouinse Ielos 2020

vbdsdl 1USrsuw wboyuw
lgulgs 18,9209 Lil> dylay e logio il 989 (dlgs o209 dla d pS2olums e 5,5 Sl Jiall

b9 Guas a@a>l Ll . pladl) lelas, b cdusi) a9k sl basizy ¥ :adac sy Ty e b JS . aylall
b 82210l & joll > o5 28] (15 25 o) "aiBllo 508 e agie W™ 62319 9 03489 i L3Vl

oD 03® 6Ll sao 85 wils cdoll s (8 .5ud9 s il el o diw s Jlo> il solus

98 sl alll dnsy - ligs; L9 damilly Wil> Loy e pb JS - all dasiy oo JS 1y Ll Ll dpsdlly 21
e 20iei ¥ 16,08 89,5 olol> (v dalize dij9 Lo a>l9 JS D99 bl (9 Sl o iUl giog sy LY
Y sl Jal leg ud sil pMall leg W culacl il bl e iz bo e o eSlos (il elioV] awnS
1358 1, Wl S &) oy Y9 3,8 lio JS9 waiue 3 juje lio JS9 .a5,90 Lo WY alll ob] Ldg silly Wb >au
Ly all iy 1358 Lyl alll ki,

oluinid s, lo) (Siing ladiy b 10sd s Lil> I ki baic baac oo 13 Si ol pgo o® oS

L el Jldl s oS e b ceudl 13 s o5 el L (Jadl 13D s o5 el b " led U toliod] a3
3l s o ligioy " L' Il @9 oS0 1 Jiadl o> 0o pwlll 0l el b cdlSinall 038 s 0Ss @) e

all U cllas Lo s Liless "cud " Jlg i los hisUg Jiad llos ¥ el cpss ) (il o bjedl uuis blexyg
iy Ul 3 @l bimio o p3ll by B & ade 0958 o> Lo plssg lio 3519 JS s Y Lede Lo
olaisl lele Juaxy baic & j0)l plasiwl adglie oo al b wumzaw @il ol alll 1459 s sl po3]
il 133 ainge) i Hlasl (8 oSI9 (ol I ou> w93 Lol edell pjili ol gem o)l lis Ll
Y s elysll I i Gils lelexs 29l aau sVl 3ol 2lialls «Jizall zliall avin sVl ol
Lad I o W s o)l B i (il Jasll 0,8 9 ] (3 Lo I baill (o Lisiars

lasio o objgll Jexv il bilae Uyl (@ doasdl .aoazdl sl plasdl Jac &l : Jiall jox0 JI Juas 135D
iy Y 6o 1o 0,559 13D 5,85 Ol v i ol B Y doail Giney Y oo (@8loll (S 1oLl izo
bl 98 b oS . Ginsy ol g Y doasll Giuey ¥ oo 13D (8 Jols ol vy .iney o iy Y doazll
Ji 09l Loy gladizy 1 Y9 «pun3,5iadl9 il lgud 099 5all a® Goxdlall pasdl (Juxs¥l (8 Sioazl
e by bhaizig Ll azis bo 58 e ssies VY lil> dalac Y o aiias @) 15] a3l ausks Y .39 iy
> 209 (S p® l9igSs 0l L9 09,8 bVl LusSs (3 ple wsns Ul e oS les il Ll ;a8
b aly ] gl b J 1aad s cils ol 48, skl GoSs a8 SJ9 Ll Jae (3 aR S oo S
5] 138 Luwssl Jlud o lg3Vlg 593V gl Lidg .3V ellae v G9Ss LS lubag,y alll .azl> 9 6D 0
iS® a8 Jo Saxl> S 98 o I Selxall Jl ksl ol Jle 556 Ul wal] 2lisl bo ) baid sl U
Slolisleio] 13B pl [olloguuo]

oVl canz (YY1 SLYLD) "eliol" @l gol I9€3 (9953 ¢l (9t il pasl Gl ol oy
(39 SiS pas” - "] ol Lz 13D B Lo ST Ol el b (oSI" a0 k0 9 ilol a5 Y
e JS dolally dmg I ilg 9 biad 8w el [olI] Jio oVl el giinw (D51 &) 3] S5l
SV llalas Jas deasdl i ol wlils Jiw ol Ligs all liol 0S5 ol a8 o9 alol 1265 Y 181>
o5y £ @dgo ummall 33y losie o520 oY @il ool col WJaw dadl £5 ."...cx0x3 13 Lol izl 01



16
ool aie Jb gias of e O™ :JB oVl e o33l spudl <3 2 Salll &8 ) > 1] pass S

L il ", lan)l Lol e¥8® ad o (27 &) "sxlall go _Jlo 3wl _inge L9 Sy « b, lanll

09 JiuVl pgd Saw Y . SVl S50 8 oB clyaall o ¥ .clsall pgil Sansls 651 Ludgi le o9 lall
liDg (dias auoly Luid auoly (@ld (o 3,35 e aioS 2o (Ul (Eoumy dpasi yuds 9 ad cl,aall .cl,aal
9® aip, o Ly Lad alacl OV Lasall luussl cliel, OV W Gozoumy9 Lol Yoo W Gginia, clyaall 88 lguwl
dgzall Jlacl daill shall JlioYl jaw 2oy dxall (9 a9 oD aip)lro oz a9 alac el (9 Ui
31 pl) "uial) laS Joas" cols (OUSUl Joiy oS 610)l 048 cl=d Loy i of lale 1 W1 o poil Lgiad oY
waclias 135 ehaii b bad Lllas ol oo Yoy @lizall Il Uy 20 61,0l 0ig) dagasll 69,11 (& 0id (20
ROURONEY= I | RCATPN |

Cags il Blo Todluiss iiSay Sl Lb" 198 Ko o9 uSIl dluy s3I Jlgudl 5LeVl o5 oMall o) ol
Sl g Jio uoST Li> "Co,sW Llael ol LiSay 13l 53T WS Jad il > liall JI ods] ol vy
2930l W> 9 299 awmsas Ji

alg (S olasl (29 &V 1) Duad Jbos wil> 5Bl 09 uiSl oy (o 2290 38 - Jinll dilg J] Juas idg
ol W glamus Jlally d9ally il (9 s920)l Lizo Ll aga il p@oll oioMisww 2lo)l glawwn 5Ll
Sl ebl il o>l LiS elg i 0229 vl dasus bVl JS . susxl il o8 colidacl Log cdoll
Pl 13D o8 09 Laally Ligll gld guaxdl @iy agiuoll Lging gall jiazy boaic 6Ll (9 waxy b 1id»
P8 gy Guaall) "Duad pginzyg (6> Lie pgiags 095 aad pgllacl pulwl Jle pgle oSSl )xamus

o9 o S 0Y dasill Lllad (dinSauo 6,488 Wil 0eSs VI Layl 15] (3 2 Lussll jle) S cblas (@il
ehaall 8 gouy pass wlg el aall

Juw e S8l gonsyd goine pgS) pguisl (e Ggiaxiy ¥ il eloVl all plas o aasdl Sl ol 9
izo Shg paall (9 abluw gomy Shad) .olybi gy o) o@D il gimg) WY L9 ol
Dy ol o Loy (SJ 8Mally dogy 1ay o5 .5 520)l alll pusly dclsgs £90a] aunay Ol .doasdl (9 sl
axoly 6slgi Llacl &l ylell cilsy e ) lasall ol Liss Li> cacxall aogs jo0 059 .alll doss
Sh &Y por JS aghliy 05 (uill ehaall co el ] S auy o ade oIS &l agd Glus)l 13 Jes)

[01375-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0590-XX.02]



