¥4, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0391
Lunedi 20.07.2020

Sommario:

4 lIstruzione “La conversione pastorale della comunita parrocchiale al servizio della
missione evangelizzatrice della Chiesa” a cura della Congregazione per il Clero

¢ Comunicato della Sala Stampa della Santa Sede

¢ Istruzione “La conversione pastorale della comunita parrocchiale al servizio della
missione evangelizzatrice della Chiesa” a cura della Congregazione per il Clero

Testo in lingua italiana

Testo in lingua francese

Testo in lingua inglese

Testo in lingua tedesca

Testo in lingua spagnola

Testo in lingua portoghese

Testo in lingua polacca

Testo in lingua italiana

Istruzione



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 2

La conversione pastorale
della comunita parrocchiale al servizio della missione evangelizzatrice della Chiesa

Introduzione

1. La riflessione ecclesiologica del Concilio Vaticano Il e i notevoli cambiamenti sociali e culturali degli ultimi
decenni hanno indotto diverse Chiese particolari a riorganizzare la forma di affidamento della cura pastorale
delle comunita parrocchiali. Cid ha consentito di avviare esperienze nuove, valorizzando la dimensione della
comunione e attuando, sotto la guida dei pastori, una sintesi armonica di carismi e vocazioni a servizio
dell’'annuncio del Vangelo, che meglio corrisponda alle odierne esigenze dell’evangelizzazione.

Papa Francesco, all'inizio del suo ministero, ha ricordato I'importanza della “creativita”, che significa «cercare
strade nuovey, ossia «cercare la strada perché il Vangelo sia annunciato»; a tal proposito, ha concluso il Santo
Padre, «la Chiesa, anche il Codice di Diritto Canonico ci da tante, tante possibilita, tanta liberta per cercare
queste cose»[1].

2. Le situazioni descritte dalla presente Istruzione rappresentano una preziosa occasione per la conversione
pastorale in senso missionario. Sono infatti inviti alle comunita parrocchiali a uscire da se stesse, offrendo
strumenti per una riforma, anche strutturale, orientata a uno stile di comunione e di collaborazione, di incontro e
di vicinanza, di misericordia e di sollecitudine per I'annuncio del Vangelo.

I. La conversione pastorale

3. La conversione pastorale € uno dei temi fondamentali nella “nuova tappa dell’evangelizzazione’[2] che la
Chiesa é chiamata oggi a promuovere, perché le comunita cristiane siano sempre di piu centri propulsori
dell'incontro con Cristo.

Per questo, il Santo Padre ha suggerito: «Se qualcosa deve santamente inquietarci e preoccupare la nostra
coscienza é che tanti nostri fratelli vivono senza la forza, la luce e la consolazione dell’'amicizia con Gesu Cristo,
senza una comunita di fede che li accolga, senza un orizzonte di senso e di vita. Pit della paura di sbagliare
spero che ci muova la paura di rinchiuderci nelle strutture che ci danno una falsa protezione, nelle norme che ci
trasformano in giudici implacabili, nelle abitudini in cui ci sentiamo tranquilli, mentre fuori ¢’é una moltitudine
affamata e Gesu ci ripete senza sosta: “Voi stessi date loro da mangiare” (Mc 6,37)»[3].

4. Sospinta da questa santa inquietudine, la Chiesa, «fedele alla propria tradizione e nello stesso tempo
cosciente dell’'universalita della sua missione, puo entrare in comunione con le diverse forme di cultura; tale
comunione arricchisce tanto la Chiesa stessa quanto le varie culture»[4]. Infatti, I'incontro fecondo e creativo tra
il Vangelo e la cultura conduce a un vero progresso: da una parte, la Parola di Dio si incarna nella storia degli
uomini rinnovandola; dall’altra, «/a Chiesa [...] puo essere arricchita, e lo e effettivamente, dallo sviluppo della
vita sociale umanax[5], cosi da approfondire la missione affidatale da Cristo, per meglio esprimerla nel tempo in
cui vive.

5. La Chiesa annuncia che il Verbo, «si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1, 14). Questa Parola
di Dio, che ama dimorare tra gli uomini, nella sua inesauribile ricchezza[6] € stata accolta nel mondo intero da
popoli diversi, promuovendone le piu nobili aspirazioni, tra cui il desiderio di Dio, la dignita della vita di ogni
persona, I'uguaglianza tra gli uomini e il rispetto per le differenze nell’'unica famiglia umana, il dialogo come
strumento di partecipazione, I'anelito alla pace, I'accoglienza come espressione di fraternita e solidarieta, la
tutela responsabile del creato[7].

Non & pensabile, quindi, che una tale novita, la cui diffusione fino ai confini del mondo & ancora incompiuta, si
affievolisca o, peggio, si dissolva[8]. Perché il cammino della Parola continui, occorre che nelle comunita
cristiane si attui una decisa scelta missionaria, «capace di trasformare ogni cosa, perché le consuetudini, gli stili,
gli orari, il linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino un canale adeguato per 'evangelizzazione del mondo



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 3

attuale, piu che per I'autopreservazione»[9].
Il. La parrocchia nel contesto contemporaneo

6. Tale conversione missionaria, che porta naturalmente anche a una riforma delle strutture, riguarda in modo
particolare la parrocchia, comunita convocata intorno alla Mensa della Parola e dell’Eucaristia.

La parrocchia possiede una lunga storia e ha avuto dagli inizi un ruolo fondamentale nella vita dei cristiani e
nello sviluppo e nell’opera pastorale della Chiesa; gia negli scritti di San Paolo se ne puo intravvedere la prima
intuizione. Alcuni testi paolini, infatti, mostrano la costituzione di piccole comunita come chiese domestiche,
identificate dall’Apostolo semplicemente con il termine “casa” (cfr., ad esempio, Rm 16, 3-5; 1 Cor 16, 19-20; Fil
4, 22). In queste “case” si puo scorgere il nascere delle prime “parrocchie”.

7. Sin dal suo sorgere, dunque, la parrocchia si pone come risposta a una esigenza pastorale precisa, portare il
Vangelo vicino al Popolo attraverso I'annuncio della fede e la celebrazione dei sacramenti. La stessa etimologia
del termine rende comprensibile il senso dellistituzione: la parrocchia € una casa in mezzo alle case[10] e
risponde alla logica dell'Incarnazione di Gesu Cristo, vivo e operante nella comunita umana. Essa, quindi,
visivamente rappresentata dall’edificio di culto, &€ segno della presenza permanente del Signore Risorto in
mezzo al suo Popolo.

8. La configurazione territoriale della parrocchia, tuttavia, & chiamata oggi a confrontarsi con una caratteristica
peculiare del mondo contemporaneo, nel quale I'accresciuta mobilita e la cultura digitale hanno dilatato i confini
dell'esistenza. Infatti, da una parte, la vita delle persone si identifica sempre meno con un contesto definito e
immutabile, svolgendosi piuttosto in “un villaggio globale e plurale”; dall’altra, la cultura digitale ha modificato in
maniera irreversibile la comprensione dello spazio, nonché il linguaggio e i comportamenti delle persone,
specialmente quelle delle giovani generazioni.

Inoltre, € facile ipotizzare che il costante sviluppo della tecnologia modifichera ulteriormente il modo di pensare e
la comprensione che 'uomo avra di sé e della vita sociale. La rapidita dei cambiamenti, I'avvicendarsi dei
modelli culturali, la facilita degli spostamenti e la velocita della comunicazione stanno trasformando la
percezione dello spazio e del tempo.

9. La parrocchia, come comunita viva di credenti, & inserita in tale contesto, nel quale il legame con il territorio
tende a essere sempre meno percepito, i luoghi di appartenenza divengono molteplici e le relazioni
interpersonali rischiano di dissolversi nel mondo virtuale senza impegno né responsabilita verso il proprio
contesto relazionale.

10. Si avverte oggi che tali cambiamenti culturali e il mutato rapporto con il territorio stanno promuovendo nella
Chiesa, grazie alla presenza dello Spirito Santo, un nuovo discernimento comunitario, «che consiste nel vedere
la realta con gli occhi di Dio, nell'ottica dell'unita e della comunione»[11]. E dunque urgente coinvolgere l'intero
Popolo di Dio nel’impegno di cogliere l'invito dello Spirito, per attuare processi di “ringiovanimento” del volto
della Chiesa.

lll. Il valore della parrocchia oggi

11. In virtu di tale discernimento, la parrocchia &€ chiamata a cogliere le istanze del tempo per adeguare il proprio
servizio alle esigenze dei fedeli e dei mutamenti storici. Occorre un rinnovato dinamismo, che permetta di
riscoprire la vocazione di ogni battezzato a essere discepolo di Gesu e missionario del Vangelo, alla luce dei
documenti del Concilio Ecumenico Vaticano Il e del Magistero successivo.

12. | Padri conciliari, infatti, scrivevano con lungimiranza: «La cura delle anime deve essere animata da spirito
missionario»[12]. In continuita con tale insegnamento, San Giovanni Paolo Il precisava: «La parrocchia va
perfezionata e integrata in molte altre forme, ma essa rimane tuttora un organismo indispensabile di primaria



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 4

importanza nelle strutture visibili della Chiesa», per «fare dell'’evangelizzazione il perno di tutta I'azione
pastorale, quale esigenza prioritaria, preminente e privilegiata»[13]. Benedetto XVI insegnava poi che «/a
parrocchia € un faro che irradia la luce della fede e viene incontro cosi ai desideri piu profondi e veri del cuore
dell'uomo, dando significato e speranza alla vita delle persone e delle famiglie»[14]. Infine, Papa Francesco
ricorda che «attraverso tutte le sue attivita, la parrocchia incoraggia e forma i suoi membri perché siano agenti
dell’evangelizzazione»[15].

13. Per promuovere la centralita della presenza missionaria della comunita cristiana nel mondo[16], & importante
ripensare non solo a una nuova esperienza di parrocchia, ma anche, in essa, al ministero e alla missione dei
sacerdoti, che, insieme con i fedeli laici, hanno il compito di essere “sale e luce del mondo” (cfr. Mt 5, 13-14),
“lampada sul candelabro” (cfr. Mc 4, 21), mostrando il volto di una comunita evangelizzatrice, capace di
un’adeguata lettura dei segni dei tempi, che genera una coerente testimonianza di vita evangelica.

14. A partire proprio da tale considerazione, in ascolto dello Spirito &€ necessario anche generare nuovi segni:
non essendo piu, come in passato, il luogo primario dell’aggregazione e della socialita, la parrocchia & chiamata
a trovare altre modalita di vicinanza e di prossimita rispetto alle abituali attivita. Tale compito non costituisce un
peso da subire, ma una sfida da accogliere con entusiasmo.

15. | discepoli del Signore, seguendo il loro Maestro, alla scuola dei Santi e dei pastori, hanno imparato, talvolta
attraverso esperienze sofferte, a saper aspettare i tempi e i modi di Dio, ad alimentare la certezza che Egli &
sempre presente sino alla fine della storia, e che lo Spirito Santo — cuore che fa pulsare la vita della Chiesa -
raduna i figli di Dio dispersi nel mondo. Per questo, la comunita cristiana non deve avere timore di avviare e
accompagnare processi all'interno di un territorio in cui abitano culture diverse, nella fiduciosa certezza che per i
discepoli di Cristo «nulla vi e di genuinamente umano che non trovi eco nel loro cuore»[17].

IV. La missione, criterio guida per il innovamento

16. Nelle trasformazioni in atto, nonostante il generoso impegno, la parrocchia talora non riesce a corrispondere
adeguatamente alle tante aspettative dei fedeli, specialmente considerando le molteplici tipologie di
comunita[18]. € vero che una caratteristica della parrocchia € il suo radicarsi la dove ognuno vive
quotidianamente. Perd, specialmente oggi, il territorio non & piu solo uno spazio geografico delimitato, ma il
contesto dove ognuno esprime la propria vita fatta di relazioni, di servizio reciproco e di tradizioni antiche. E in
questo “territorio esistenziale” che si gioca tutta la sfida della Chiesa in mezzo alla comunita. Sembra superata
quindi una pastorale che mantiene il campo d’azione esclusivamente all'interno dei limiti territoriali della
parrocchia, quando spesso sono proprio i parrocchiani a non comprendere piu questa modalita, che appare
segnata dalla nostalgia del passato, piu che ispirata dall’audacia per il futuro[19]. D’altra parte, & bene precisare
che sul piano canonico il principio territoriale rimane pienamente vigente, quando richiesto dal diritto[20].

17. Inoltre, la mera ripetizione di attivita senza incidenza nella vita delle persone concrete, rimane uno sterile
tentativo di sopravvivenza, spesso accolto dall’'indifferenza generale. Se non vive del dinamismo spirituale
proprio dell’evangelizzazione, la parrocchia corre il rischio di divenire autoreferenziale e di sclerotizzarsi,
proponendo esperienze ormai prive di sapore evangelico e di mordente missionario, magari destinate solo a
piccoli gruppi.

18. Il rinnovamento dell’evangelizzazione richiede nuove attenzioni e proposte pastorali diversificate, perché la
Parola di Dio e la vita sacramentale possano raggiungere tutti, in maniera coerente con lo stato di vita di
ciascuno. Infatti, I'appartenenza ecclesiale oggi prescinde sempre piu dai luoghi di nascita e di crescita dei
membiri e si orienta piuttosto verso una comunita di adozione[21], dove i fedeli fanno un’esperienza piu ampia
del Popolo di Dio, di fatto, di un corpo che si articola in tante membra, dove ognuna opera per il bene di tutto
I'organismo (cfr. 1 Cor 12, 12-27).

19. Al di la dei luoghi e delle ragioni di appartenenza, la comunita parrocchiale € il contesto umano dove si attua
I'opera evangelizzatrice della Chiesa, si celebrano i sacramenti e si vive la carita, in un dinamismo missionario
che — oltre a essere elemento intrinseco dell’'azione pastorale — diventa criterio di verifica della sua autenticita.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 S

Nell’'ora presente, caratterizzata talvolta da situazioni di emarginazione e solitudine, la comunita parrocchiale &
chiamata a essere segno vivo della vicinanza di Cristo attraverso una rete di relazioni fraterne, proiettate verso
le nuove forme di poverta.

20. In ragione di quanto detto sin qui, occorre individuare prospettive che permettano di rinnovare le strutture
parrocchiali “tradizionali” in chiave missionaria. E questo il cuore della desiderata conversione pastorale, che
deve toccare I'annuncio della Parola di Dio, la vita sacramentale e la testimonianza della carita, ovvero gli ambiti
essenziali nei quali la parrocchia cresce e si conforma al Mistero in cui crede.

21. Percorrendo gli Atti degli Apostoli, ci si rende conto del protagonismo della Parola di Dio, potenza interiore
che opera la conversione dei cuori. Essa € il cibo che alimenta i discepoli del Signore e li fa testimoni del
Vangelo nelle diverse condizioni di vita. La Scrittura contiene una forza profetica che la rende sempre viva.
Occorre, quindi, che la parrocchia educhi alla lettura e alla meditazione della Parola di Dio attraverso proposte
diversificate di annuncio[22], assumendo forme comunicative limpide e comprensibili, che raccontino il Signore
Gesu secondo la testimonianza sempre nuova del kerigma[23].

22. La celebrazione del mistero eucaristico, poi, &€ «fonte e apice di tutta la vita cristiana»[24] e dunque momento
sostanziale del costituirsi della comunita parrocchiale. In essa la Chiesa diventa consapevole del significato del
suo stesso nome: convocazione del Popolo di Dio che loda, supplica, intercede e ringrazia. Celebrando
I'Eucaristia, la comunita cristiana accoglie la presenza viva del Signore Crocifisso e Risorto, ricevendo
I'annuncio di tutto il suo mistero di salvezza.

23. Da qui la Chiesa avverte la necessita di riscoprire I'Iniziazione Cristiana, che genera una vita nuova, perché
inserita nel mistero della vita stessa di Dio. E un cammino infatti che non conosce interruzione, né & legato solo
a celebrazioni o a eventi, perché non & determinato in primo luogo dal dovere di compiere un “rito di passaggio”,
ma unicamente dalla prospettiva della permanente sequela di Cristo. In questo contesto, pud essere utile
impostare itinerari mistagogici che tocchino realmente I'esistenza[25]. Anche la catechesi dovra presentarsi
come un continuo annuncio del Mistero di Cristo, al fine di far crescere nel cuore del battezzato la statura di
Cristo (cfr. Ef 4, 13), attraverso un incontro personale con il Signore della vita.

Come ha ricordato Papa Francesco, occorre «richiamare I'attenzione su due falsificazioni della santita che
potrebbero farci sbagliare strada: lo gnosticismo e il pelagianesimo. Sono due eresie sorte nei primi secoli
cristiani, ma che continuano ad avere un’allarmante attualita»[26]. Nel caso dello gnosticismo, si tratta di una
fede astratta, solo intellettuale, fatta di conoscenze che restano lontane dalla vita, mentre il pelagianesimo
induce I'uomo a contare unicamente sulle proprie forze, ignorando I'azione dello Spirito.

24. Nell’intreccio misterioso tra I'agire di Dio e quello dell'uomo, la proclamazione del Vangelo avviene
attraverso uomini e donne che rendono credibile cid che annunciano mediante la vita, in una rete di relazioni
interpersonali che generano fiducia e speranza. Nel periodo attuale, segnato spesso dall’indifferenza, dalla
chiusura dell'individuo in se stesso e dal rifiuto dell’altro, la riscoperta della fraternita € fondamentale, dal
momento che I'evangelizzazione € strettamente legata alla qualita delle relazioni umane[27]. Cosi, la comunita
cristiana fa propria la parola di Gesu che sprona a «prendere il largo» (Lc 5, 4), nella fiducia che l'invito del
Maestro a gettare le reti garantisce da sé la certezza di una “pesca abbondante”[28].

25. La “cultura dell'incontro” & il contesto che promuove il dialogo, la solidarieta e I'apertura verso tutti, facendo
emergere la centralita della persona. E necessario, pertanto, che la parrocchia sia “luogo” che favorisce lo stare
insieme e la crescita di relazioni personali durevoli, che consentano a ciascuno di percepire il senso di
appartenenza e dell’essere ben voluto.

26. La comunita parrocchiale & chiamata a sviluppare una vera e propria “arte della vicinanza”. Se essa mette
radici profonde, la parrocchia diventa realmente il luogo dove viene superata la solitudine, che intacca la vita di
tante persone, nonché un «santuario dove gli assetati vanno a bere per continuare a camminare, e centro di
costante invio missionario»[29].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 6

V. “Comunita di comunita”: la parrocchia inclusiva, evangelizzatrice e attenta ai poveri

27. Il soggetto dell’'azione missionaria ed evangelizzatrice della Chiesa & sempre il Popolo di Dio nel suo
insieme. Infatti, il Codice di Diritto Canonico mette in evidenza che la parrocchia non si identifica con un edificio
o un insieme di strutture, bensi con una precisa comunita di fedeli, nella quale il parroco € il pastore proprio[30].
In proposito Papa Francesco ha ricordato che «la parrocchia é presenza ecclesiale nel territorio, ambito
dell’ascolto della Parola, della crescita della vita cristiana, del dialogo, dell'annuncio, della carita generosa,
dell’adorazione e della celebrazione», e ha affermato che essa «e comunita di comunita»[31].

28. Le diverse componenti in cui la parrocchia si articola sono chiamate alla comunione e all’'unita. Nella misura
in cui ognuno recepisce la propria complementarita, ponendola a servizio della comunita, allora, da una parte si
puod vedere realizzato a pieno il ministero del parroco e dei presbiteri che collaborano come pastori, dall’altra
emerge la peculiarita dei vari carismi dei diaconi, dei consacrati e dei laici, perché ognuno si adoperi per la
costruzione dell’'unico corpo (cfr. 1 Cor 12, 12).

29. La parrocchia, pertanto, € una comunita convocata dallo Spirito Santo per annunciare la Parola di Dio e far
rinascere al fonte battesimale nuovi figli; radunata dal suo pastore, celebra il memoriale della passione, morte e
risurrezione del Signore, e testimonia la fede nella carita, vivendo in permanente stato di missione, perché a
nessuno venga a mancare il messaggio salvifico, che dona la vita.

In proposito, Papa Francesco si € cosi espresso: «La parrocchia non é una struttura caduca; proprio perché ha
una grande plasticita, puo assumere forme molto diverse che richiedono la docilita e la creativita missionaria del
pastore e della comunita. Sebbene certamente non sia l'unica istituzione evangelizzatrice, se é capace di
riformarsi e adattarsi costantemente, continuera a essere “la Chiesa stessa che vive in mezzo alle case dei suoi
figli e delle sue figlie”. Questo suppone che realmente stia in contatto con le famiglie e con la vita del popolo e
non diventi una struttura prolissa separata dalla gente o un gruppo di eletti che guardano a se stessi. [...] Pero
dobbiamo riconoscere che I'appello alla revisione e al rinnovamento delle parrocchie non ha ancora dato
sufficienti frutti perché siano ancora piu vicine alla gente, e siano ambiti di comunione viva e di partecipazione, e
si orientino completamente verso la missione»[32].

30. Non puo essere estraneo alla parrocchia lo “stile spirituale ed ecclesiale dei santuari” — veri e propri
“avamposti missionari” — connotato dall’accoglienza, dalla vita di preghiera e dal silenzio che ristora lo spirito,
nonché dalla celebrazione del sacramento della riconciliazione e dall’attenzione per i poveri. | pellegrinaggi che
le comunita parrocchiali compiono ai vari santuari sono strumenti preziosi per crescere nella comunione fraterna
e, al ritorno a casa, far diventare i propri luoghi di vita quotidiana maggiormente aperti e ospitali[33].

31. In tale prospettiva, si ha l'idea che il santuario possa racchiudere quell’insieme di caratteristiche e di servizi
che, analogamente, anche una parrocchia deve avere, rappresentando per molti fedeli la meta desiderata della
propria ricerca interiore e il luogo dove ci si incontra con il volto di Cristo misericordioso € con una Chiesa
accogliente.

Nei santuari essi possono riscoprire “'unzione dal Santo” (1 Gv 2,20), cioe la propria consacrazione battesimale.
Da questi luoghi si impara a celebrare con fervore nella liturgia il mistero della presenza di Dio in mezzo al suo
popolo, la bellezza della missione evangelizzatrice di ogni battezzato, la chiamata a tradurre la carita nei luoghi
in cui si vive[34].

32. “Santuario” aperto verso tutti, la parrocchia, chiamata anche a raggiungere ciascuno, senza eccezione,
ricorda che i poveri e gli esclusi devono sempre avere nel cuore della Chiesa un posto privilegiato. Come ha
affermato Benedetto XVI: «/ poveri sono i destinatari privilegiati del Vangelo»[35]. A sua volta Papa Francesco
ha scritto che «La nuova evangelizzazione é un invito a riconoscere la forza salvifica delle loro esistenze e a
porle al centro del cammino della Chiesa. Siamo chiamati a scoprire Cristo in loro, a prestare ad essi la nostra
voce nelle loro cause, ma anche ad essere loro amici, ad ascoltarli, a comprenderli e ad accogliere la misteriosa
sapienza che Dio vuole comunicarci attraverso di loro»[36].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 7

33. Molto spesso la comunita parrocchiale € il primo luogo di incontro umano e personale dei poveri con il volto
della Chiesa. In particolare, saranno i sacerdoti, i diaconi e i consacrati a muoversi a compassione per la “carne
ferita’[37] dei fratelli, a visitarli nella malattia, a sostenere persone e famiglie senza lavoro, ad aprire la porta a
qguanti sono nel bisogno. Con lo sguardo rivolto agli ultimi, la comunita parrocchiale evangelizza e si lascia
evangelizzare dai poveri, ritrovando in questo modo I'impegno sociale dell’annuncio in tutti i suoi differenti
ambiti[38], senza scordare la “suprema regola” della carita in base alla quale saremo giudicati[39].

VI. Dalla conversione delle persone a quella delle strutture

34. In tale processo di rinnovamento e di ristrutturazione, la parrocchia deve evitare il rischio di cadere in una
eccessiva e burocratica organizzazione di eventi e in un’offerta di servizi, che non esprimono la dinamica
dell’evangelizzazione, bensi il criterio dell’autopreservazione[40].

Citando San Paolo VI, Papa Francesco, con la sua abituale parresia, ha fatto presente che «/a Chiesa deve
approfondire la coscienza di se stessa, meditare sul mistero che le € proprio. (...) Ci sono strutture ecclesiali che
possono arrivare a condizionare un dinamismo evangelizzatore; ugualmente, le buone strutture servono quando
c’e una vita che le anima, le sostiene e le giudica. Senza vita nuova e autentico spirito evangelico, senza ‘fedelta
della Chiesa alla propria vocazione’, qualsiasi nuova struttura si corrompe in poco tempo»[41].

35. La conversione delle strutture, che la parrocchia deve proporsi, richiede “a monte” un cambiamento di
mentalita e un rinnovamento interiore, soprattutto di quanti sono chiamati alla responsabilita della guida
pastorale. Per essere fedeli al mandato di Cristo, i pastori, e in modo particolare i parroci, «principali
collaboratori del Vescovo»[42], devono avvertire con urgenza la necessita di una riforma missionaria della
pastorale.

36. Tenendo presente quanto la comunita cristiana sia legata alla propria storia e ai propri affetti, ogni pastore
non deve dimenticare che la fede del Popolo di Dio si rapporta alla memoria familiare e a quella comunitaria.
Molto spesso, il luogo sacro evoca momenti di vita significativi delle generazioni passate, volti ed eventi che
hanno segnato itinerari personali e familiari. Onde evitare traumi e ferite, € importante che i processi di
ristrutturazione delle comunita parrocchiali e, talvolta, diocesane siano portati a compimento con flessibilita e
gradualita.

Papa Francesco ha sottolineato in riferimento alla riforma della Curia Romana, che la gradualita «e il frutto
dell'indispensabile discernimento che implica processo storico, scansione di tempi e di tappe, verifica,
correzioni, sperimentazione, approvazioni “ad experimentum”. Dunque, in questi casi non si tratta di indecisione
ma della flessibilita necessaria per poter raggiungere una vera riforma»[43]. Si tratta di fare attenzione a non
“forzare i tempi”, volendo condurre a termine le riforme troppo frettolosamente e con criteri generici, che
obbediscono a logiche elaborate “a tavolino”, dimenticando le persone concrete che abitano il territorio. Infatti,
ogni progetto va situato nella vita reale di una comunita e innestato in essa senza traumi, con una necessaria
fase di consultazione previa e una di progressiva attuazione, e di verifica.

37. Tale rinnovamento, naturalmente, non riguarda unicamente il parroco, né puo essere imposto dall’alto
escludendo il Popolo di Dio. La conversione pastorale delle strutture implica la consapevolezza che «il Santo
Popolo fedele di Dio € unto con la grazia dello Spirito Santo; per tanto, all’ora di riflettere, pensare, valutare,
discernere dobbiamo essere molto attenti a questa unzione. Ogni volta che, come Chiesa, come pastori, come
consacrati abbiamo dimenticato questa certezza sbagliamo la strada. Ogni volta che vogliamo soppiantare, far
tacere, annientare, ignorare o ridurre a piccole élite il Popolo di Dio nella sua totalita e nelle sue differenze,
costruiamo comunita, piani pastorali, accentuazioni teologiche, spiritualita e strutture senza radici, senza storia,
senza volto, senza memoria, senza corpo, di fatto, senza vita. Nel momento in cui ci sradichiamo dalla vita del
Popolo di Dio, precipitiamo nella desolazione e pervertiamo la natura della Chiesa»[44].

In tal senso, il clero non opera da solo la trasformazione sollecitata dallo Spirito Santo, ma € coinvolto nella
conversione che riguarda tutte le componenti del Popolo di Dio[45]. Percio, occorre «cercare con
consapevolezza e lucidita spazi di comunione e di partecipazione, perché I"lUnzione dell’intero Popolo di Dio



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 8

trovi le sue mediazioni concrete per manifestarsi»[46].

38. Di conseguenza, € evidente quanto sia opportuno il superamento tanto di una concezione autoreferenziale
della parrocchia, quanto di una “clericalizzazione della pastorale”. Prendere sul serio il fatto che il Popolo di Dio
«ha per condizione la dignita e la liberta dei figli di Dio, nel cuore dei quali dimora lo Spirito Santo come in un
tempio»[47], spinge a promuovere pratiche e modelli tramite i quali ogni battezzato, in virtu del dono dello Spirito
Santo e dei carismi ricevuti, si rende protagonista attivo dell’evangelizzazione, nello stile e nelle modalita di una
comunione organica, sia con le altre comunita parrocchiali che con la pastorale d’insieme della diocesi. Infatti, &
la comunita intera il soggetto responsabile della missione, dal momento che la Chiesa non si identifica con la
sola gerarchia, ma si costituisce come Popolo di Dio.

39. Sara compito dei pastori mantenere viva tale dinamica, perché ogni battezzato si scopra protagonista attivo
dell’evangelizzazione. La comunita presbiterale, sempre in cammino di formazione permanente[48], dovra
esercitare con sapienza l'arte del discernimento che permette alla vita parrocchiale di crescere e di maturare,
nel riconoscimento delle diverse vocazioni e ministeri. Il presbitero, quindi, come membro e servitore del Popolo
di Dio che gli e stato affidato, non pu0 sostituirsi a esso. La comunita parrocchiale € abilitata a proporre forme di
ministerialita, di annuncio della fede e di testimonianza della carita.

40. La centralita dello Spirito Santo — dono gratuito del Padre e del Figlio alla Chiesa — porta a vivere
profondamente la dimensione della gratuita, secondo I'insegnamento di Gesu: « Gratuitamente avete ricevuto,
gratuitamente date» (Mt 10, 8). Egli ha insegnato ai discepoli un atteggiamento di servizio generoso, a essere
ciascuno un dono per gli altri (cfr. Gv 13, 14-15), con una attenzione preferenziale verso i poveri. Da qui deriva,
tra l'altro, I'esigenza di non “mercanteggiare” la vita sacramentale e di non dare I'impressione che la
celebrazione dei sacramenti — soprattutto la Santissima Eucaristia — e le altre azioni ministeriali possano essere
soggette a tariffari.

Il pastore, che serve il gregge con generosa gratuita, € tenuto, d’altra parte, a formare i fedeli, affinché ogni
membro della comunita si senta responsabilmente e direttamente coinvolto nel sovvenire ai bisogni della
Chiesa, attraverso le diverse forme di aiuto e di solidarieta, di cui la parrocchia necessita per svolgere, con
liberta ed efficacia, il proprio servizio pastorale.

41. La missione a cui & chiamata la parrocchia, in quanto centro propulsore dell’evangelizzazione, riguarda
dunque tutto il Popolo di Dio nelle sue diverse componenti: presbiteri, diaconi, consacrati e fedeli laici, ciascuno
secondo il proprio carisma e secondo le responsabilita che gli corrispondono.

VII. La Parrocchia e le altre ripartizioni interne alla diocesi

42. La conversione pastorale della comunita parrocchiale in senso missionario, quindi, prende forma e si
esprime in un processo graduale di rinnovamento delle strutture e, di conseguenza, in modalita diversificate di
affidamento della cura pastorale e di partecipazione all’esercizio di essa, che coinvolgono tutte le componenti
del Popolo di Dio.

43. Nel linguaggio corrente, mutuato dai documenti del Magistero, in relazione alla ripartizione interna del
territorio diocesano[49], da alcuni decenni si sono aggiunte alla parrocchia e ai vicariati foranei, gia previsti dal
vigente Codice di Diritto Canonico[50], espressioni quali “unita pastorale” e “zona pastorale”. Tali denominazioni
definiscono di fatto forme di organizzazione pastorale della diocesi, che esprimono un nuovo rapporto tra i fedeli
e il territorio.

44. In tema di “unita” o “zone pastorali”, nessuno ovviamente pensi che la soluzione delle molteplici
problematiche dell'ora presente si dia attraverso una semplice nuova denominazione per realta gia esistenti. Al
cuore di tale processo di rinnovamento, evitando di subire il cambiamento e impegnandosi piuttosto a
promuoverlo e a orientarlo, si trova invece I'esigenza di individuare strutture attraverso cui ravvivare in tutte le
componenti della comunita cristiana la comune vocazione all’evangelizzazione, in vista di una piu efficace cura
pastorale del Popolo di Dio, in cui il “fattore chiave” non pud che essere la prossimita.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 9

45. In tale prospettiva, la normativa canonica mette in evidenza la necessita di individuare all'interno di ogni
diocesi parti territoriali distinte[51], con la possibilita che esse siano successivamente raggruppate in realta
intermedie tra la diocesi stessa e la singola parrocchia. In conseguenza di cio, quindi, tenuto conto delle
dimensioni della diocesi e della sua concreta realta pastorale, si possono individuare varie tipologie di
raggruppamenti di parrocchie[52].

Al cuore degli stessi vive e opera la dimensione comunionale della Chiesa, con una particolare attenzione al
territorio concreto, per cui nella loro erezione si deve tenere conto il piu possibile del’omogeneita della
popolazione e delle sue consuetudini, nonché delle caratteristiche comuni del territorio, per facilitare la relazione
di vicinanza tra i parroci e gli altri operatori pastorali[53].

Vll.a. Come procedere all’'erezione di un raggruppamento di parrocchie

46. Innanzitutto, prima di procedere all’erezione di un raggruppamento di parrocchie, il Vescovo deve
necessariamente consultare in merito il Consiglio presbiterale[54], nel rispetto della normativa canonica € in
nome della doverosa corresponsabilita ecclesiale, condivisa a diverso titolo tra il Vescovo e i membri di tale
Consiglio.

47. Innanzitutto, i raggruppamenti di piu parrocchie possono avvenire in semplice forma federativa, in modo che
le parrocchie associate rimangano distinte nella loro identita.

Conformemente all’'ordinamento canonico, comunque, nello stabilire ogni genere di raggruppamenti di
parrocchie vicine, inoltre, va da sé che debbano essere rispettati gli elementi essenziali stabiliti dal diritto
universale per la persona giuridica della parrocchia, i quali non sono dispensabili dal Vescovo[55]. Egli dovra
quindi emettere per ogni parrocchia che intenda eventualmente sopprimere un decreto specifico, corredato dalle
motivazioni pertinenti[56].

48. Alla luce di quanto sopra esposto, dunque, il raggruppamento, nonché I'erezione o soppressione di
parrocchie, va realizzato dal Vescovo diocesano nel rispetto della normativa prevista dal Diritto Canonico, cioe
mediante incorporazione, per cui una parrocchia confluisce in un’altra, venendo da essa assorbita, e perdendo
la sua originaria individualita e personalita giuridica; oppure, ancora, mediante vera e propria fusione, che da
vita a una nuova e unica parrocchia, con la conseguente estinzione delle parrocchie preesistenti e della loro
personalita giuridica; o, infine, mediante divisione di una comunita parrocchiale in piu parrocchie autonome, che
vengono create ex novo[57].

Inoltre, la soppressione di parrocchie per unione estintiva & legittima per cause direttamente riguardanti una
determinata parrocchia. Non sono invece motivi adeguati, ad esempio, la sola scarsita del clero diocesano, la
situazione finanziaria generale della diocesi, o altre condizioni della comunita presumibilmente reversibili a breve
scadenza (ad esempio, la consistenza numerica, la non autosufficienza economica, la modifica dell'assetto
urbanistico del territorio). Come condizione di legittimita di questo genere di provvedimenti occorre che i motivi a
cui ci si riferisce siano direttamente e organicamente connessi con la comunita parrocchiale interessata e non
con considerazioni generali, teoriche e “di principio”.

49. A proposito dell’erezione e della soppressione di parrocchie, giova ricordare che ogni decisione deve essere
adottata mediante formale decreto, redatto in forma scritta[58]. Di conseguenza, € da considerare non conforme
alla normativa canonica emanare un unico provvedimento, volto a produrre una riorganizzazione di carattere
generale riguardante l'intera diocesi, una parte di essa o un insieme di parrocchie, attuata tramite un unico atto
normativo, decreto generale o legge particolare.

50. In modo particolare, nei casi di soppressione di parrocchie, il decreto deve indicare chiaramente, con
riferimento alla situazione concreta, quali siano le ragioni che hanno indotto il Vescovo ad adottare la decisione.
Esse dunque dovranno essere indicate specificamente, non potendo bastare una generica allusione al “bene
delle anime”.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 10

Nell’atto con cui si sopprime una parrocchia, infine, il Vescovo dovra provvedere anche alla devoluzione dei suoi
beni nel rispetto delle relative norme canoniche[59]; a meno che non vi siano gravi ragioni contrarie, sentito il
Consiglio Presbiterale[60], occorrera garantire che la chiesa della parrocchia soppressa continui a essere aperta
per i fedeli.

51. Collegata al tema del raggruppamento di parrocchie e della eventuale soppressione di esse, € la necessita
che a volte si verifica di ridurre una chiesa a uso profano non indecoroso[61], decisione che compete al Vescovo
diocesano, dopo aver obbligatoriamente consultato il Consiglio Presbiterale[62].

Ordinariamente, anche in questo caso, non sono cause legittime per decretare tale riduzione la diminuzione del
clero diocesano, il decremento demografico e la grave crisi finanziaria della diocesi. Al contrario, se I'edificio si
trova in condizioni tali da non poter in alcun modo essere utilizzato per il culto divino e non ci sia possibilita di
ripararlo, si potra procedere a norma del diritto a ridurlo a uso profano non indecoroso.

VII.b. Vicariato foraneo

52. Innanzitutto, occorre ricordare che, «per favorire la cura pastorale mediante un’azione comune, il Vescovo
diocesano puo riunire piu parrocchie vicine in peculiari raggruppamenti, quali sono i vicariati foranei»[63]; essi
assumono nei vari luoghi denominazioni quali quelle di “decanati” o “arcipreture”, o anche di “zone pastorali” o
“prefetture”[64].

53. Il vicario foraneo non deve necessariamente essere un parroco di una parrocchia determinata[65] e, perché
si realizzi la finalita per cui il vicariato € eretto, tra le sue responsabilita, primaria & quella di «xpromuovere e
coordinare I'attivita pastorale comune nell'ambito del Vicariato»[66], in modo che non rimanga un’istituzione
puramente formale. Inoltre, il vicario foraneo «é tenuto all'obbligo di visitare le parrocchie del suo distretto
secondo quanto avra determinato il Vescovo diocesanox»[67]. Perché possa adempiere meglio la sua funzione e
per favorire ancora di piu I'attivita comune tra le parrocchie, il Vescovo diocesano potra conferire al vicario
foraneo altre facolta ritenute opportune in base al contesto concreto.

VIl.c. Unita pastorale

54. Ispirandosi a finalita analoghe, quando le circostanze lo richiedono, in ragione dell’estensione territoriale del
vicariato foraneo o del gran numero di fedeli, e sia percid necessario favorire meglio la collaborazione organica
tra parrocchie limitrofe, udito il Consiglio presbiterale[68], il Vescovo pud anche decretare il raggruppamento
stabile e istituzionale di varie parrocchie all'interno del vicariato foraneo[69], tenendo conto di alcuni criteri
concreti.

55. Innanzitutto, &€ opportuno che i raggruppamenti (denominati “unita pastorali’[70]) siano delimitati in modo
quanto piu possibile omogeneo, anche dal punto di vista sociologico, perché possa essere realizzata una vera
pastorale d’insieme o integrata[71], in prospettiva missionaria.

56. Inoltre, ogni parrocchia di tale raggruppamento deve essere affidata a un parroco o anche a un gruppo di
sacerdoti in solidum, che si prenda cura di tutte le comunita parrocchiali[72]. In alternativa, ove stimato
conveniente dal Vescovo, il raggruppamento potra anche essere composto da piu parrocchie, affidate allo
stesso parroco[73].

57. In ogni caso, anche in considerazione dell’attenzione dovuta ai sacerdoti, che hanno svolto spesso |l
ministero con merito e con il riconoscimento delle comunita, nonché per il bene dei fedeli stessi, legati da vincoli
di affetto e gratitudine ai loro pastori, si richiede che, al momento di costituire un determinato raggruppamento, il
Vescovo diocesano non stabilisca con lo stesso decreto che, in piu parrocchie unite e affidate a un solo
parroco[74], altri eventuali parroci presenti, ancora in carica[75], vengano trasferiti automaticamente all’ufficio di
vicari parrocchiali, o rimossi di fatto dal loro incarico.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 11

58. In questi casi, a meno che non si tratti di un affidamento in solidum, compete al Vescovo diocesano, caso
per caso, stabilire le funzioni del sacerdote moderatore di tali raggruppamenti di parrocchie, unitamente ai suoi
rapporti con il vicario della forania[76], all'interno della quale & costituita I'unita pastorale.

59. Una volta creato secondo il diritto il raggruppamento di parrocchie — vicariato foraneo o “unita pastorale” — il
Vescovo determinera, secondo I'opportunita, se in esso le parrocchie debbano essere ciascuna dotata del
Consiglio Pastorale Parrocchiale[77], oppure se sia meglio che tale compito sia affidato a un Consiglio pastorale
unitario per tutte le comunita interessate. In ogni caso, le singole parrocchie integranti il raggruppamento, poiché
conservano personalita e capacita giuridica, devono mantenere il proprio Consiglio per gli Affari Economici[78].

60. Al fine di valorizzare un’azione evangelizzatrice d'insieme e una cura pastorale piu efficace, &€ opportuno che
si costituiscano servizi pastorali comuni per determinati ambiti (ad esempio, catechesi, carita, pastorale giovanile
o familiare) per le parrocchie del raggruppamento, con la partecipazione di tutte le componenti del Popolo di Dio,
chierici, consacrati e fedeli laici.

VIl.d. Zona pastorale

61. Se piu “unita pastorali” possono costituire un vicariato foraneo, allo stesso modo, soprattutto nelle diocesi
territorialmente piu estese, diversi vicariati foranei, sentito il Consiglio presbiterale[79], possono essere riuniti dal
Vescovo in “distretti” o “zone pastorali”’[80], sotto la guida di un vicario episcopale[81] avente potesta esecutiva
ordinaria per 'amministrazione pastorale della zona a nome del Vescovo diocesano, sotto la sua autorita e in
comunione con lui, oltre alle speciali facolta che questi voglia attribuirgli caso per caso.

VIIl. Forme ordinarie e straordinarie di affidamento della cura pastorale della comunita parrocchiale

62. In primo luogo, il parroco e gli altri presbiteri, in comunione con il Vescovo, sono un riferimento fondamentale
per la comunita parrocchiale, per il compito di pastori che a loro corrisponde[82]. Il parroco e il presbiterio,
coltivando la vita comune e la fraternita sacerdotale, celebrano la vita sacramentale per la comunita e insieme a
essa, e sono chiamati a organizzare la parrocchia in modo tale da essere segno efficace di comunione[83].

63. In relazione alla presenza e alla missione dei presbiteri nella comunita parrocchiale, merita una particolare
menzione la vita comune[84]; essa € raccomandata dal can. 280, anche se non si configura come un obbligo
per il clero secolare. Al riguardo, va ricordato il fondamentale valore dello spirito di comunione, della preghiera e
dell'azione pastorale comune da parte dei chierici[85], in vista di una effettiva testimonianza di fraternita
sacramentale[86] e di una piu efficace azione evangelizzatrice.

64. Quando il presbiterio sperimenta la vita comunitaria, allora I'identita sacerdotale si rafforza, le
preoccupazioni materiali diminuiscono e la tentazione dell'individualismo cede il passo alla profondita della
relazione personale. La preghiera comune, la riflessione condivisa e lo studio, che non devono mai mancare
nella vita sacerdotale, possono essere di grande sostegno nella formazione di una spiritualita presbiterale
incarnata nel quotidiano.

In ogni caso, sara conveniente che, secondo il suo discernimento e nel limite del possibile, il Vescovo tenga
conto dell’affinita umana e spirituale tra i sacerdoti, ai quali intende affidare una parrocchia o un raggruppamento
di parrocchie, invitandoli a una generosa disponibilita per la nuova missione pastorale e a qualche forma di
condivisione di vita con i confratelli[87].

65. In alcuni casi, soprattutto dove non esiste tradizione, o consuetudine di casa canonica, o quando essa non &
per qualche ragione disponibile come abitazione del sacerdote, pud accadere che egli ritorni a vivere presso la
famiglia di origine, primo luogo di formazione umana e di scoperta vocazionale[88].

Tale sistemazione, per un verso si rivela un apporto positivo per la vita quotidiana del prete, nel senso di
garantirgli un ambiente domestico sereno e stabile, soprattutto quando siano ancora presenti i genitori. D’altra



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 12

parte, si dovra evitare che tali relazioni familiari siano vissute dal sacerdote con dipendenza interiore € minore
disponibilita per un ministero a tempo pieno, o come alternativa escludente — piuttosto che come complemento —
al rapporto con la famiglia presbiterale e la comunita dei fedeli laici.

Vlll.a. Parroco

66. L'ufficio di parroco comporta la piena cura delle anime[89] e, di conseguenza, perché un fedele sia
validamente nominato parroco, occorre che abbia ricevuto I'Ordine del presbiterato[90], esclusa ogni possibilita
di conferire a chi ne fosse privo tale ufficio o le relative funzioni, anche nei casi di carenza di sacerdoti. Proprio
per il rapporto di conoscenza e vicinanza che si richiede tra un pastore e la comunita, I'ufficio di parroco non puo
essere affidato a una persona giuridica[91]. In modo particolare — a parte quanto previsto dal can. 517, §§ 1-2 -
I'ufficio di parroco non puo essere affidato a un gruppo di persone, composto da chierici e laici. Di conseguenza,

sono da evitare denominazioni come, “team guida’, “équipe guida’, o altre simili, che sembrino esprimere un
governo collegiale della parrocchia.

67. In conseguenza del suo essere il «pastore proprio della parrocchia affidatagli»[92], al parroco spetta ipso
iure la rappresentanza giuridica della parrocchia[93]. Egli € 'amministratore responsabile dei beni parrocchiali,
che sono “beni ecclesiastici” e sono pertanto sottoposti alle relative norme canoniche[94].

68. Come afferma il Concilio Ecumenico Vaticano Il, «i parroci nella loro parrocchia devono poter godere di
quella stabilita nell’ufficio che il bene delle anime esige»[95]. Come principio generale, si richiede quindi che il
parroco sia «nominato a tempo indeterminato»[96].

Il Vescovo diocesano, tuttavia, pud nominare parroci a tempo determinato, se cosi € stato stabilito per decreto
dalla Conferenza Episcopale. In ragione della necessita che il parroco possa stabilire un effettivo ed efficace
legame con la comunita affidatagli, € conveniente che le Conferenze Episcopali non stabiliscano un tempo
troppo breve, inferiore ai 5 anni, per la nomina a tempo determinato.

69. In ogni caso, i parroci, anche se nominati a “tempo indeterminato”, o prima della scadenza del “tempo
determinato”, devono essere disponibili per essere eventualmente trasferiti a un’altra parrocchia o a un altro
ufficio, «se il bene delle anime oppure la necessita o I'utilita della Chiesa lo richiedono»[97]. Giova infatti
ricordare che il parroco € al servizio della parrocchia, e non il contrario.

70. Ordinariamente, ove possibile, € bene che il parroco abbia la cura pastorale di una sola parrocchia, ma
«tuttavia per la scarsita di sacerdoti o per altre circostanze, puo essere affidata al medesimo parroco la cura di
pitl parrocchie vicine»[98]. Ad esempio, tra le “altre circostanze” possono essere annoverate I'esiguita del
territorio o della popolazione, nonché la contiguita tra le parrocchie interessate. Il Vescovo diocesano valuti
attentamente che, se allo stesso parroco sono affidate piu parrocchie, questi possa esercitare pienamente e
concretamente come vero pastore I'ufficio di parroco di tutte e di ciascuna di esse[99].

71. Una volta nominato, il parroco rimane nel pieno esercizio delle funzioni affidategli, con tutti i diritti e le
responsabilita, fino a quando non abbia cessato legittimamente il suo ufficio pastorale[100]. Per la sua rimozione
o per il trasferimento prima della scadenza del mandato devono essere osservate le relative procedure
canoniche, di cui la Chiesa si serve per il discernimento di cid che conviene nel caso concreto[101].

72. Quando lo richiede il bene dei fedeli, anche se non ci sono altre cause di cessazione, il parroco che ha
raggiunto i 75 anni di eta, accolga l'invito che il Vescovo diocesano puo rivolgergli a rinunciare alla
parrocchia[102]. La presentazione della rinuncia, raggiunti i 75 anni di eta[103], da considerarsi un dovere
morale, se non canonico, non fa si che il parroco decada automaticamente dal suo ufficio. La cessazione da
esso avviene solo quando il Vescovo diocesano abbia comunicato al parroco interessato, per iscritto,
I'accettazione della sua rinuncia[104]. D’altra parte, il Vescovo tenga in benevola considerazione la rinuncia
presentata da un parroco, anche solo in ragione del compimento dei 75 anni.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 13

73. In ogni caso, al fine di evitare una concezione funzionalistica del ministero, prima di accettare la rinuncia, il
Vescovo diocesano ponderera prudentemente tutte le circostanze della persona e del luogo, come ad esempio
la presenza di motivi di salute o disciplinari, la scarsita di sacerdoti, il bene della comunita parrocchiale, e altri
elementi di tal genere, e accettera la rinuncia in presenza di una causa giusta e proporzionata[105].

74. Diversamente, se le condizioni personali del sacerdote lo permettono e I'opportunita pastorale lo consiglia, il
Vescovo consideri la possibilita di lasciarlo nell’ufficio di parroco, magari affiancandogli un aiuto e preparando la
successione. Inoltre, «secondo i casi, il Vescovo pud affidare una parrocchia piu piccola e meno impegnativa ad
un parroco che ha rinunciato»[106], o comunque gli assegni un altro incarico pastorale adeguato alle sue
concrete possibilita, invitando il sacerdote a comprendere, se ce ne fosse bisogno, che in nessun caso dovra
sentirsi “retrocesso” o “punito” per un trasferimento di tal genere.

VIil.b. Amministratore parrocchiale

75. Qualora non sia possibile procedere nell'immediato con la nomina del parroco, la designazione di
amministratori parrocchiali[107] deve avvenire solo in conformita con quanto stabilito dalla normativa
canonica[108].

Infatti, si tratta di un ufficio essenzialmente transitorio e viene esercitato nell’attesa della nomina del nuovo
parroco. Per questo motivo ¢ illegittimo che il Vescovo diocesano nomini un amministratore parrocchiale e lo
lasci in tale incarico per un lungo periodo, superiore a un anno, o, addirittura, in modo stabile, evitando di
provvedere alla nomina del parroco.

Secondo quanto I'esperienza attesta, tale soluzione viene adottata sovente per eludere le condizioni del diritto
relative al principio della stabilita del parroco, del quale costituisce una violazione, con danno della missione del
presbitero interessato, nonché della comunita stessa, che, in condizioni di incertezza circa la presenza del
pastore, non potra programmare piani di evangelizzazione di ampio respiro e si dovra limitare a una pastorale di
conservazione.

Vlll.c. Affidamento in solido

76. Come ulteriore possibilita, «quando le circostanze lo richiedano, la cura pastorale di una parrocchia, o di pit
parrocchie contemporaneamente, puo essere affidata “in solidum” a piu sacerdoti»[109]. Tale soluzione pud
essere adottata quando, a discrezione del Vescovo, lo richiedano le circostanze concrete, in modo particolare
per il bene delle comunita interessate, tramite una azione pastorale condivisa e piu efficace, nonché per
promuovere una spiritualita di comunione tra i presbiteri[110].

In tali casi, il gruppo di presbiteri, in comunione con le altre componenti delle comunita parrocchiali interessate,
agisce con deliberazione comune, essendo il Moderatore nei confronti degli altri sacerdoti, parroci a tutti gli
effetti, un primus inter pares.

77. Si raccomanda vivamente che ogni comunita di sacerdoti, ai quali & affidata in solidum la cura pastorale di
una o piu parrocchie, elabori un regolamento interno perché ciascun presbitero possa meglio adempiere i
compiti e le funzioni che gli competono[111].

Come responsabilita propria, il Moderatore coordina il lavoro comune della parrocchia o delle parrocchie affidate
al gruppo, assume la rappresentanza giuridica di esse[112], coordina I'esercizio della facolta di assistere alle
nozze e di concedere dispense che spetta ai parroci[113] e risponde davanti al Vescovo di tutta I'attivita del

gruppo[114].
VIil.d. Vicario parrocchiale

78. Come arricchimento, all’interno delle possibilita sopra prospettate, puo trovare posto la possibilita che un



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 14

sacerdote venga nominato vicario parrocchiale e incaricato di uno specifico settore della pastorale (giovani,
anziani, malati, associazioni, confraternite, formazione, catechesi, etc.), “trasversale” a diverse parrocchie,
oppure per adempiere a tutto il ministero, o a una parte precisa di questo, in una di esse[115].

Nel caso dell'incarico conferito a un vicario parrocchiale in piu parrocchie, affidate a diversi parroci, sara
conveniente esplicitare e descrivere nel Decreto di nomina, i compiti che gli sono affidati in relazione a ciascuna
comunita parrocchiale, nonché il tipo di rapporto da intrattenere con i parroci in relazione alla residenza, al
sostentamento e alla celebrazione della Santa Messa.

Vlll.e. Diaconi

79. | diaconi sono ministri ordinati, incardinati in una diocesi o nelle altre realta ecclesiali che ne abbiano la
facolta[116]; sono collaboratori del Vescovo e dei presbiteri nell’'unica missione evangelizzatrice con il compito
specifico, in virtu del sacramento ricevuto, di «servire il popolo di Dio nella diaconia della liturgia, della parola e
della carita»[117].

80. A salvaguardia dell'identita dei diaconi, in vista della promozione del loro ministero, Papa Francesco ha
dapprima messo in guardia contro alcuni rischi relativi alla comprensione della natura del diaconato: « Dobbiamo
stare attenti a non vedere i diaconi come mezzi preti e mezzi laici. [...] E nemmeno va bene I'immagine del
diacono come una specie di intermediario tra i fedeli e i pastori. Né a meta strada fra i preti e i laici, né a meta
strada fra i pastori e i fedeli. E ci sono due tentazioni. C’¢e il pericolo del clericalismo: il diacono che é troppo
clericale. [...] E l'altra tentazione, il funzionalismo: é un aiuto che ha il prete per questo o per quello»[118].

Proseguendo il medesimo discorso, il Santo Padre ha poi offerto alcune precisazioni in merito al ruolo specifico
dei diaconi all’interno della comunita ecclesiale: «ll diaconato € una vocazione specifica, una vocazione familiare
cherichiama il servizio. [...]Questa parola e la chiave per capire il vostro carisma. Il servizio come uno dei doni
caratteristici del popolo di Dio. Il diacono e — per cosi dire — il custode del servizio nella Chiesa. Ogni parola
dev’essere ben misurata. Voi siete i custodi del servizio nella Chiesa: il servizio alla Parola, il servizio all'Altare, il
servizio ai Poveri»[119].

81. La dottrina sul diaconato ha conosciuto lungo i secoli un’importante evoluzione. La sua ripresa nel Concilio
Ecumenico Vaticano Il coincide anche con una chiarificazione dottrinale e con un ampliamento dell’azione
ministeriale di riferimento, che non si limita a “confinare” il diaconato nel solo ambito del servizio caritativo o a
riservarlo — secondo quanto stabilito dal Concilio di Trento — ai soli transeunti e quasi unicamente per il servizio
liturgico. Piuttosto, il Concilio Vaticano Il specifica che si tratta di un grado del sacramento dell’Ordine e, percio,
essi «sostenuti dalla grazia sacramentale, nella “diaconia” della liturgia, della predicazione e della carita servono
il popolo di Dio, in comunione col vescovo e con il suo presbiterio»[120].

La ricezione post-conciliare riprende quanto stabilito da Lumen gentium e definisce sempre meglio I'ufficio dei
diaconi come partecipazione, seppur in un grado diverso, del sacramento dell’Ordine. Nell’'Udienza concessa ai
partecipanti al Congresso Internazionale sul Diaconato, Paolo VI volle ribadire, infatti, che il diacono serve le
comunita cristiane «sia nell'annuncio della Parola di Dio che nel ministero dei sacramenti e nell’esercizio della
carita»[121]. D’altra parte, benché nel Libro degli Atti (At 6,1-6) sembrerebbe che i sette uomini scelti siano
destinati solo al servizio delle mense, in realta, lo stesso Libro biblico racconta come Stefano e Filippo svolgano
a pieno titolo la “diaconia della Parola”. Dunque, come collaboratori dei Dodici e di Paolo, essi esercitano il loro
ministero in due ambiti: 'evangelizzazione e la carita.

Dunque, sono molti gli incarichi ecclesiali che possono essere affidati a un diacono, ossia tutti quelli che non
comportano la piena cura delle anime[122]. Il Codice di Diritto Canonico, tuttavia, determina quali uffici sono
riservati al presbitero e quali possono essere affidati anche ai fedeli laici, mentre non compare l'indicazione di
qualche particolare ufficio in cui il ministero diaconale possa esprimere la sua specificita.

82. In ogni caso, la storia del diaconato ricorda che esso & stato istituito nel’ambito di una visione ministeriale di
Chiesa e, percio, come ministero ordinato al servizio della Parola e della carita; quest’ultimo ambito comprende



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 15

anche 'amministrazione dei beni. Tale duplice missione del diacono, poi, si esprime nell’ambito liturgico, nel
quale egli &€ chiamato a proclamare il Vangelo e a prestare servizio alla mensa eucaristica. Proprio questi
riferimenti potrebbero giovare a individuare compiti specifici per il diacono, valorizzando gli aspetti propri di tale
vocazione in vista della promozione del ministero diaconale.

VIILf. Le persone consacrate

83. All'interno della comunita parrocchiale, in numerosi casi, sono presenti persone appartenenti alla vita
consacrata. Questa, «infatti, non € una realta esterna o indipendente dalla vita della Chiesa locale, ma
costituisce un modo peculiare, segnato dal radicalismo evangelico, di essere presente al suo interno, con i suoi
doni specifici»[123]. Inoltre, integrata nella comunita insieme ai chierici e ai laici, la vita consacrata «si colloca
nella dimensione carismatica della Chiesa. [...]. La spiritualita degli Istituti di vita consacrata puo diventare, sia
per il fedele laico che per il presbitero, una significativa risorsa per vivere la propria vocazionex»[124].

84. Il contributo che i consacrati possono portare alla missione evangelizzatrice della comunita parrocchiale
deriva in primo luogo dal loro “essere”, cioé dalla testimonianza di una radicale sequela di Cristo mediante la
professione dei consigli evangelici[125], e solo secondariamente anche dal loro “fare”, cioé dalle opere compiute
conformemente al carisma di ogni istituto (ad esempio, catechesi, carita, formazione, pastorale giovanile, cura
dei malati)[126].

VIIl.g. Laici

85. La comunita parrocchiale si compone in special modo di fedeli laici[127], i quali, in forza del battesimo e
degli altri sacramenti dell’iniziazione cristiana, e in molti anche del matrimonio[128], partecipano dell’azione
evangelizzatrice della Chiesa, dal momento che «/a vocazione e la missione propria dei fedeli laici € la
trasformazione delle varie realta terrene affinché ogni attivita umana sia trasformata dal Vangelo»[129].

In modo particolare, i fedeli laici, avendo come proprio e specifico il carattere secolare, ovvero «cercare il Regno
di Dio trattando le cose temporali e ordinandole secondo Dio»[130], «possono anche sentirsi chiamati o essere
chiamati a collaborare con i loro pastori nel servizio della comunita ecclesiale, per la crescita e la vitalita della
medesima, esercitando ministeri diversissimi, secondo la grazia e i carismi che il Signore vorra loro
dispensare»[131].

86. A tutti i fedeli laici si richiede oggi un generoso impegno al servizio della missione evangelizzatrice,
innanzitutto con la generale testimonianza di una vita quotidiana conforme al Vangelo nei consueti ambienti di
vita e in ogni livello di responsabilita, poi in particolare con I'assunzione di impegni loro corrispondenti al servizio
della comunita parrocchiale[132].

VIIL.h. Altre forme di affidamento della cura pastorale

87. Esiste poi una ulteriore modalita per il Vescovo — come illustra il can. 517, § 2 — di provvedere alla cura
pastorale di una comunita anche qualora, per la scarsita di sacerdoti, non sia possibile nominare un parroco né
un amministratore parrocchiale, che possa assumerla a tempo pieno. In tali circostanze pastoralmente
problematiche, per sostenere la vita cristiana e far proseguire la missione evangelizzatrice della comunita, il
Vescovo diocesano puo affidare una partecipazione all’esercizio della cura pastorale di una parrocchia a un
diacono, a un consacrato o un laico, o anche a un insieme di persone (ad esempio, un istituto religioso, una
associazione)[133].

88. Coloro ai quali verra in tal modo affidata la partecipazione nell’esercizio della cura pastorale della comunita,
saranno coordinati e guidati da un presbitero con legittime facolta, costituito “Moderatore della cura pastorale”, al
guale esclusivamente competono la potesta e le funzioni del parroco, pur non avendone ['ufficio, con i
conseguenti doveri e diritti.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 16

Giova ricordare che si tratta di una forma straordinaria di affidamento della cura pastorale, dovuta
all'impossibilita di nominare un parroco o un amministratore parrocchiale, da non confondere con 'ordinaria
cooperazione attiva e con I'assunzione di responsabilita da parte di tutti i fedeli.

89. In vista del ricorso a tale rimedio straordinario, occorre preparare adeguatamente il Popolo di Dio, avendo
poi cura di adottarlo solo per il tempo necessario, non indefinitamente[134]. La retta comprensione e
applicazione di tale canone richiede che il ricorso a quanto previsto, «avvenga nell'accurato rispetto delle
clausole in esso contenute, ovvero: a)‘per carenza di sacerdoti”,e non per ragioni di comodita o di una equivoca
“promozione del laicato” [...]; b) fermo restando che si tratta di‘partecipazione nell’esercizio della cura
pastorale”e non di dirigere, coordinare, moderare, governare la parrocchia; cosa che, secondo il testo del
canone, compete solo ad un sacerdote»[135].

90. In vista di condurre a buon fine I'affidamento della cura pastorale secondo il can. 517, § 2[136], occorre
attenersi ad alcuni criteri. Innanzitutto, trattandosi di una soluzione pastorale straordinaria e temporanea[137],
I'unica causa canonica che rende legittimo il ricorso a essa € una mancanza di sacerdoti, tale che non sia
possibile provvedere alla cura pastorale della comunita parrocchiale con la nomina di un parroco o di un
amministratore parrocchiale. Inoltre, uno o piu diaconi saranno da preferire a consacrati e laici per tale forma di
gestione della cura pastorale[138].

91. In ogni caso, il coordinamento dell’attivita pastorale cosi organizzata compete al presbitero designato dal
Vescovo diocesano come Moderatore; esclusivamente tale sacerdote ha le potesta e le facolta proprie del
parroco; gli altri fedeli hanno, invece, «una partecipazione all’'esercizio della cura pastorale della
parrocchia»[139].

92. Sia il diacono, sia le altre persone non insignite dell'ordine sacro, che partecipano all’esercizio della cura
pastorale, possono compiere soltanto le funzioni che corrispondono al rispettivo stato diaconale o di fedele laico,
rispettando «le proprieta originarie di diversita e complementarieta tra i doni e le funzioni dei ministri ordinati e
dei fedeli laici, proprie della Chiesa che Dio ha voluto organicamente strutturata»[140].

93. Infine, nel Decreto con cui nomina il presbitero Moderatore &€ vivamente raccomandato che il Vescovo
esponga, almeno sommariamente, le motivazioni in virtu delle quali si € resa necessaria I'applicazione di una
forma straordinaria di affidamento della cura pastorale di una o piu comunita parrocchiali e, conseguentemente,
le forme dell’'esercizio del ministero del sacerdote incaricato.

IX. Incarichi e ministeri parrocchiali

94. Oltre alla collaborazione occasionale, che ogni persona di buona volonta — anche i non battezzati — pud
offrire alle attivita quotidiane della parrocchia, esistono alcuni incarichi stabili, in base ai quali i fedeli accolgono
la responsabilita per un certo tempo di un servizio all'interno della comunita parrocchiale. Si puo pensare, ad
esempio, ai catechisti, ai ministranti, agli educatori che operano in gruppi e associazioni, agli operatori della
carita e a quelli che si dedicano ai diversi tipi di consultorio o centro di ascolto, a coloro che visitano i malati.

95. In ogni caso, nel designare gli incarichi affidati ai diaconi, ai consacrati e ai fedeli laici che ricevono una
partecipazione all’'esercizio della cura pastorale, occorre usare una terminologia che corrisponda in modo
corretto alle funzioni che essi possono esercitare conformemente al loro stato, cosi da mantenere chiara la
differenza essenziale che intercorre tra il sacerdozio comune e il sacerdozio ministeriale, e in modo che sia
evidente l'identita dell'impegno ricevuto da ciascuno.

96. In tale senso, innanzitutto, € responsabilita del Vescovo diocesano e, per quanto gli compete, del parroco,
che gli incarichi dei diaconi, dei consacrati e dei laici, che hanno ruoli di responsabilita in parrocchia, non siano
designati con le espressioni di “parroco”, “co-parroco”, “pastore”, “cappellano”, “moderatore”, “coordinatore”,
“responsabile parrocchiale” o con altre denominazioni simili[141], riservate dal diritto ai sacerdoti[142], in quanto

hanno diretta attinenza con il profilo ministeriale dei presbiteri.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 17

Nei confronti dei suddetti fedeli e dei diaconi, risultano parimenti illegittime e non conformi alla loro identita
vocazionale, espressioni come «affidare la cura pastorale di una parrocchia», «presiedere la comunita
parrocchiale», e altre similari, che si riferiscono alla peculiarita del ministero sacerdotale, che compete al
parroco.

Piu appropriata sembra essere, ad esempio, la denominazione di “diacono cooperatore” e, per i consacrati e i
laici, di “coordinatore di.. (un settore della pastorale)”, di “cooperatore pastorale”, di “assistente pastorale” e di
“incaricato di.. (un settore della pastorale)”.

97. | fedeli laici a norma del diritto possono essere istituiti lettori e accoliti in forma stabile, tramite apposito rito,
secondo il can. 230, § 1. |l fedele non ordinato pud assumere la denominazione di “ministro straordinario” solo
se, effettivamente, € stato chiamato dall’Autorita competente[143] a compiere le funzioni di supplenza di cui ai
cann. 230, § 3 e 943. La deputazione temporanea nelle azioni liturgiche, di cui al can. 230, § 2, anche se si
protrae nel tempo, non conferisce alcuna denominazione speciale al fedele non ordinato[144].

Tali fedeli laici devono essere in piena comunione con la Chiesa Cattolica[145], aver ricevuto una formazione
adeguata alla funzione che sono chiamati a svolgere, nonché tenere una condotta personale e pastorale
esemplare, che li renda autorevoli nello svolgere il servizio.

98. Oltre a quanto compete ai Lettori e agli Accoliti stabilmente istituiti[146], il Vescovo, a suo prudente giudizio,
potra affidare ufficialmente alcuni incarichi[147] ai diaconi, alle persone consacrate e ai fedeli laici, sotto la guida
e la responsabilita del parroco, come, ad esempio:

1°. La celebrazione di una liturgia della Parola nelle domeniche e nelle feste di precetto, quando «per mancanza
del ministro sacro o per alfra grave causa diventa impossibile la partecipazione alla celebrazione
eucaristica»[148]. Si tratta di una eventualita eccezionale, a cui fare ricorso solo in circostanze di vera
impossibilita e sempre avendo cura di affidare tali liturgie ai diaconi, qualora siano presenti;

2°. L’'amministrazione del battesimo, tenendo presente che «ministro ordinario del battesimo é il Vescovo, il
presbitero e il diacono»[149] e che quanto previsto dal can. 861, § 2 costituisce un’eccezione, da valutarsi a
discrezione dell’Ordinario del luogo;

3°. La celebrazione del rito delle esequie, nel rispetto di quanto previsto dal n. 19 dei Praenotanda dell’ Ordo
exsequiarum.

99. | fedeli laici possono predicare in una chiesa o in un oratorio, se le circostanze, la necessita o un caso
particolare lo richiedano, «secondo le disposizioni della Conferenza Episcopale»[150] e «in conformita al diritto o
alle norme liturgiche e nell'osservanza delle clausole in essi contenute»[151]. Essi non potranno invece in alcun
caso tenere 'omelia durante la celebrazione dell’Eucaristia[152].

100. Inoltre, «dove mancano sacerdoti e diaconi, il Vescovo diocesano, previo il voto favorevole della
Conferenza Episcopale e ottenuta la licenza dalla Santa Sede, puo delegare dei laici perché assistano ai
matrimoni»[153].

X. Gli organismi di corresponsabilita ecclesiale

X.a. Il Consiglio parrocchiale per gli Affari Economici

101. La gestione dei beni di cui ogni parrocchia in diversa misura dispone € un ambito importante di
evangelizzazione e di testimonianza evangelica, di fronte alla Chiesa e alla societa civile, in quanto, come ha
ricordato Papa Francesco, «tutti i beni che abbiamo, il Signore ce li da per far andare avanti il mondo, per far
andare avanti 'umanita, per aiutare gli altrin[154]. Il parroco, quindi, non puo e non deve restare solo in tale
compito[155], ma & necessario che sia assistito da collaboratori per amministrare i beni della Chiesa innanzitutto



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 18

con zelo evangelizzatore e spirito missionario[156].

102. Per tale ragione, in ogni parrocchia deve necessariamente essere costituito il Consiglio per gli Affari
Economici, organismo consultivo, presieduto dal parroco e formato da almeno altri tre fedeli[157]; il numero
minimo di tre &€ necessario perché si possa considerare “collegiale” tale Consiglio; giova ricordare che il parroco
non & compreso tra i membri del Consiglio per gli Affari Economici, ma lo presiede.

103. In assenza di norme specifiche date dal Vescovo diocesano, sara il parroco a determinare il numero dei
membri del Consiglio, in rapporto alle dimensioni della parrocchia, e se essi debbano essere da lui nominati, o
piuttosto eletti dalla comunita parrocchiale.

I membri di tale consiglio, non necessariamente appartenenti alla parrocchia stessa, devono essere di provata
buona fama, nonché esperti in questioni economiche e giuridiche[158], tali da poter rendere un servizio effettivo
e competente, in modo che il Consiglio non sia costituito solo formalmente.

104. Infine, a meno che il Vescovo diocesano non abbia disposto altrimenti, osservate la dovuta prudenza,
nonché eventuali norme di diritto civile, nulla vieta che la medesima persona possa essere membro del
Consiglio per gli Affari Economici di piu parrocchie, qualora le circostanze lo richiedano.

105. Le norme eventualmente emanate in materia da parte del Vescovo diocesano dovranno tenere conto delle
situazioni specifiche delle parrocchie, come ad esempio di quelle di consistenza particolarmente modesta o di
quelle facenti parte di una unita pastorale[159].

106. 1l Consiglio per gli Affari Economici pud svolgere un ruolo di particolare importanza nel far crescere,
all'interno delle comunita parrocchiali, la cultura della corresponsabilita, della trasparenza amministrativa e del
sovvenire alle necessita della Chiesa. In modo particolare, la trasparenza va intesa non solo come formale
presentazione di dati, ma piuttosto come doverosa informazione della comunita, e proficua opportunita per un
suo coinvolgimento formativo. Si tratta di un modus agendi imprescindibile per la credibilita della Chiesa,
soprattutto dove questa si trova ad avere beni significativi da amministrare.

107. Ordinariamente, I'obiettivo della trasparenza pud essere conseguito pubblicando il rendiconto annuale che
deve essere prima presentato all’Ordinario del luogo[160], con l'indicazione dettagliata delle entrate e delle
uscite. Cosi, dal momento che i beni sono della parrocchia, non del parroco, che pure ne € amministratore, la
comunita nel suo insieme potra essere consapevole di come i beni sono stati amministrati, di quale sia la
situazione economica della parrocchia e di quali risorse essa possa effettivamente disporre.

X.b. Il Consiglio pastorale parrocchiale

108. La vigente normativa canonica[161] lascia al Vescovo diocesano la valutazione circa I'erezione nelle
parrocchie di un Consiglio pastorale, che pud comunque essere considerato ordinariamente come vivamente
raccomandato, come ha ricordato Papa Francesco, « Quanto sono necessari, i consigli pastorali! Un Vescovo
non puo guidare una diocesi senza i consigli pastorali. Un parroco non puo guidare la parrocchia senza i consigli
pastorali»[162].

L’elasticita della norma permette comunque gli adattamenti ritenuti opportuni nelle circostanze concrete, come,
ad esempio, nel caso di piu parrocchie affidate a un solo parroco, o in presenza di unita pastorali: & possibile in
tali casi costituire un unico Consiglio pastorale per piu parrocchie.

109. Il senso teologico del Consiglio pastorale si iscrive nella realta costitutiva della Chiesa, cioé il suo essere
“Corpo di Cristo”, che genera una “spiritualita di comunione”. Nella Comunita cristiana, infatti, la diversita di
carismi e ministeri che deriva dall'incorporazione al Cristo e dal dono dello Spirito, non pud mai essere
omologata fino a diventare «uniformita, obbligo di fare tutto insieme e tutto uguale, di pensare tutti sempre allo
stesso modo»[163]. Al contrario, in virtu del sacerdozio battesimale[164], ogni fedele € stabilito per I'edificazione



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 19

di tutto il Corpo e, al contempo, I'insieme del Popolo di Dio, nella reciproca corresponsabilita dei suoi membri,
partecipa della missione della Chiesa, cioe discerne nella storia i segni della presenza di Dio e diventa testimone
del Suo Regno[165].

110. Lungi dall’essere un semplice organismo burocratico, dunque, il Consiglio pastorale mette in rilievo e
realizza la centralita del Popolo di Dio come soggetto e protagonista attivo della missione evangelizzatrice, in
virtu del fatto che ogni fedele ha ricevuto i doni dello Spirito attraverso il battesimo e la cresima: «Rinascere alla
vita divina nel battesimo é il primo passo; occorre poi comportarsi da figli di Dio, ossia conformarsi al Cristo che
opera nella santa Chiesa, lasciandosi coinvolgere nella sua missione nel mondo. A cio provvede 'unzione dello
Spirito Santo: “senza la sua forza, nulla € nell’uomo” (cfr Sequenza di Pentecoste). [...] Come tutta la vita di
Gesu fu animata dallo Spirito, cosi pure la vita della Chiesa e di ogni suo membro sta softto la guida del
medesimo Spirito»[166].

Alla luce di questa visione di fondo, si possono ricordare le parole di S. Paolo VI secondo il quale «E compito del
Consiglio Pastorale studiare, esaminare tutto cio che concerne le attivita pastorali, e proporre quindi conclusioni
pratiche, al fine di promuovere la conformita della vita e dell'azione del Popolo di Dio con il Vangelo»[167], nella
consapevolezza che, come ha ricordato Papa Francesco, il fine di tale Consiglio «non sara principalmente
l'organizzazione ecclesiale, bensi il sogno missionario di arrivare a tutti»[168].

111. 1l Consiglio pastorale &€ un organismo consultivo, retto dalle norme stabilite dal Vescovo diocesano, per
definirne i criteri di composizione, le modalita di elezione dei membri, gli obiettivi e il modo di
funzionamento[169]. In ogni caso, per non snaturare l'indole di tale Consiglio € bene evitare di definirlo “team” o
“équipe”, vale a dire in termini non idonei a esprimere correttamente il rapporto ecclesiale e canonico tra il
parroco e gli altri fedeli.

112. Nel rispetto delle relative norme diocesane, € necessario che il Consiglio pastorale sia effettivamente
rappresentativo della comunita della quale € espressione in tutte le sue componenti (presbiteri, diaconi,
consacrati e laici). Esso costituisce un ambito specifico in cui i fedeli possono esercitare il loro diritto-dovere di
esprimere il proprio pensiero ai pastori € comunicarlo anche agli altri fedeli, circa il bene della comunita
parrocchiale[170].

La funzione principale del Consiglio Pastorale Parrocchiale sta pertanto nel ricercare e studiare proposte
pratiche in ordine alle iniziative pastorali e caritative che riguardano la parrocchia, in sintonia con il cammino
della diocesi.

113. 1l Consiglio Pastorale Parrocchiale «ha solamente voto consultivo»[171], nel senso che le sue proposte
devono essere accolte favorevolmente dal parroco per diventare operative. Il parroco poi € tenuto a considerare
attentamente le indicazioni del Consiglio Pastorale, specie se espresse all'unanimita, in un processo di comune
discernimento.

Perché il servizio del Consiglio pastorale possa essere efficace e proficuo, occorre evitare due estremi: da una
parte, quello del parroco che si limita a presentare al Consiglio pastorale decisioni gia prese, o senza debita
informazione previa, oppure che lo convoca di rado solo pro forma; dall’altra, quello di un Consiglio in cui il
parroco € solo uno dei membri, privato di fatto del suo ruolo di pastore e guida della comunita[172].

114. Infine, € ritenuto conveniente che, per quanto possibile, il Consiglio pastorale sia composto per lo piu da
coloro che hanno effettive responsabilita nella vita pastorale della parrocchia, o che in essa sono concretamente
impegnati, al fine di evitare che le riunioni si trasformino in uno scambio di idee astratte, che non tengono conto
della vita reale della comunita, con le sue risorse e problematicita.

X.c. Altre forme di corresponsabilita nella cura pastorale

115. Quando una comunita di fedeli non puo essere eretta come parrocchia o quasi-parrocchia[173], il Vescovo



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 20

diocesano, sentito il Consiglio presbiterale[174], provvedera in altro modo alla sua cura pastorale[175],
valutando ad esempio la possibilita di stabilire centri pastorali, dipendenti dal parroco del luogo, come “stazioni
missionarie” per promuovere I'evangelizzazione e la carita. In tali casi, occorre dotare tale centro pastorale di
una chiesa idonea o di un oratorio[176] e creare una normativa diocesana di riferimento per le sue attivita, in
modo che esse siano coordinate e complementari rispetto a quelle della parrocchia.

116. | centri cosi definiti, che in alcune diocesi sono chiamati “diaconie”, potranno essere affidati — ove possibile
— a un vicario parrocchiale, o anche, in special modo, a uno o piu diaconi permanenti, che ne abbiano la
responsabilita e li gestiscano eventualmente insieme alle loro famiglie, sotto la responsabilita del parroco.

117. Tali centri potranno divenire avamposti missionari e strumenti di prossimita, soprattutto nelle parrocchie con
un territorio molto esteso, in modo da assicurare momenti di preghiera e adorazione eucaristica, catechesi e
altre attivita a beneficio dei fedeli, in special modo quelle relative alla carita verso i poveri e i bisognosi e alla
cura degli ammalati, sollecitando la collaborazione di consacrati e laici, nonché di ogni persona di buona
volonta.

Tramite il parroco e gli altri presbiteri della comunita, sara cura dei responsabili del centro pastorale garantire la
celebrazione quanto piu possibile frequente dei Sacramenti, soprattutto della Santa Messa e della
Riconciliazione.

Xl. Offerte per la celebrazione dei Sacramenti

118. Un tema connesso alla vita delle parrocchie e alla loro missione evangelizzatrice € quello dell’'offerta data
per la celebrazione della S. Messa, destinata al sacerdote celebrante, e degli altri sacramenti, che spetta invece
alla parrocchia[177]. Si tratta di un’offerta che, per sua natura, deve essere un atto libero da parte dell’'offerente,
lasciato alla sua coscienza e al suo senso di responsabilita ecclesiale, non un “prezzo da pagare” o una “tassa
da esigere”, come se si trattasse di una sorta di “imposta sui sacramenti”. Infatti, con I'offerta per la Santa
Messa, «i fedeli[...] contribuiscono al bene della Chiesa e [...] partecipano della sua sollecitudine per il
sostentamento dei ministri e delle opere»[178].

119. In tal senso, si rivela importante 'opera di sensibilizzazione dei fedeli, perché contribuiscano volentieri alle
necessita della parrocchia, che sono “cosa loro” e di cui € bene che imparino spontaneamente a prendersi cura,
in special modo in quei Paesi dove l'offerta della Santa Messa & ancora l'unica fonte di sostentamento per i
sacerdoti e anche di risorse per 'evangelizzazione.

120. La suddetta sensibilizzazione potra procedere tanto piu efficacemente quanto piu i presbiteri da parte loro
offriranno esempi “virtuosi” nell'uso del denaro, sia con uno stile di vita sobrio e senza eccessi sul piano
personale, che con una gestione dei beni parrocchiali trasparente e commisurata non su “progetti” del parroco o
di un gruppo ristretto di persone, magari buoni, ma astratti, bensi sui reali bisogni dei fedeli, soprattutto i piu
poveri e bisognosi.

121. In ogni caso, «dall’offerta delle Messe deve essere assolutamente tenuta lontana anche I'apparenza di
contrattazione o di commercio»[179], tenuto conto che «é vivamente raccomandato ai sacerdoti di celebrare la
Messa per le intenzioni dei fedeli, soprattutto dei piu poveri, anche senza ricevere alcuna offerta»[180].

Tra gli strumenti che possono consentire il raggiungimento di tale fine, si pud pensare alla raccolta delle offerte
in modo anonimo, cosi che ciascuno si senta libero di donare cid che puo, o che ritiene giusto, senza sentirsi in
dovere di corrispondere a un’attesa o a un prezzo.

Conclusione

122. Richiamando l'ecclesiologia del Concilio Vaticano Il, alla luce del recente Magistero e considerando i
contesti sociali e culturali profondamente mutati, la presente Istruzione intende mettere a fuoco il tema del



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 21

rinnovamento della parrocchia in senso missionario.

Mentre essa rimane un’istituzione imprescindibile per I'incontro e la relazione viva con Cristo e con i fratelli nella
fede, é altrettanto vero che deve costantemente confrontarsi con i cambiamenti in atto nella cultura odierna e
nell’esistenza delle persone, cosi da poter esplorare con creativita vie e strumenti nuovi, che le consentano di
essere all'altezza del suo compito primario, cioé essere il centro propulsore dell’evangelizzazione.

123. Di conseguenza, I'azione pastorale ha bisogno di andare oltre la sola delimitazione territoriale della
parrocchia, di far trasparire piu chiaramente la comunione ecclesiale attraverso la sinergia tra ministeri e carismi
diversi e, nondimeno, di strutturarsi come una “pastorale d’insieme” a servizio della diocesi e della sua missione.

Si tratta di un agire pastorale che, tramite un’effettiva e vitale collaborazione tra presbiteri, diaconi, consacrati e
laici, nonché tra diverse comunita parrocchiali di una stessa area o regione, si preoccupa di individuare insieme
le domande, le difficolta e le sfide riguardanti I'evangelizzazione, cercando di integrare vie, strumenti, proposte e
mezzi idonei per affrontarle. Un tale progetto missionario comune potrebbe essere elaborato e realizzato in
relazione a contesti territoriali e sociali contigui, cioe in comunita confinanti o accomunate dalle medesime
condizioni socio-culturali, oppure in riferimento ad ambiti pastorali affini, ad esempio nel quadro di un necessario
coordinamento tra pastorale giovanile, universitaria e vocazionale, come gia avviene in parecchie diocesi.

La pastorale d’insieme, percio, oltre a un coordinamento responsabile delle attivita e di strutture pastorali capaci
di relazionarsi e collaborare tra loro, richiede il contributo di tutti i battezzati. Con le parole di Papa Francesco,
«Quando parliamo di “popolo” non si deve intendere le strutture della societa o della Chiesa, quanto piuttosto
I'insieme di persone che non camminano come individui ma come il tessuto di una comunita di tutti e per
tutti»[181].

Cio esige che la storica istituzione parrocchiale non rimanga prigioniera dell'immobilismo o di una preoccupante
ripetitivita pastorale ma, invece, metta in atto quel “dinamismo in uscita” che, attraverso la collaborazione tra
comunita parrocchiali diverse e una rinsaldata comunione tra chierici e laici, la renda effettivamente orientata
alla missione evangelizzatrice, compito dell'intero Popolo di Dio, che cammina nella storia come “famiglia di Dio”
e che, nella sinergia dei diversi membiri, lavora per la crescita di tutto il corpo ecclesiale.

Il presente Documento, percio, oltre a evidenziare I'urgenza di un simile rinnovamento, presenta un modo di
applicare la normativa canonica che stabilisce le possibilita, i limiti, i diritti e i doveri di pastori e laici, perché la
parrocchia riscopra se stessa come luogo fondamentale dell’annuncio evangelico, della celebrazione
dell’Eucaristia, spazio di fraternita e carita, da cui si irradia la testimonianza cristiana per il mondo. Essa, ciog,
«deve rimanere come un posto di creativita, di riferimento, di maternita. E Ii attuare quella capacita inventiva; e
quando una parrocchia va avanti cosi si realizza quello che io chiamo “parrocchia in uscita»[182].

124. Papa Francesco invita a invocare «Maria, Madre dell’evangelizzazione», affinché «ci aiuti la Vergine a dire
il nostro “si” nell'urgenza di far risuonare la Buona Notizia di Gesu nel nostro tempo; ci ottenga un nuovo ardore
di risorti per portare a tutti il Vangelo della vita che vince la morte; interceda per noi affinché possiamo
acquistare la santa audacia di cercare nuove strade perché giunga a tutti il dono della salvezza»[183].

11 27 Giugno 2020, il Santo Padre ha approvato il presente Documento della Congregazione per il Clero.

Roma, 29 Giugno 2020, Solennita dei SS. Pietro e Paolo.
* Joél Mercier * Jorge Carlos Patrén Wong
Segretario Segretario per i Seminari
Mons. Andrea Ripa
Sotto-Segretario




Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 22

[1] Francesco, Discorso ai parroci di Roma (16 settembre 2013).
[2] Cfr. Id., Esortazione apostolica Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 287: AAS 105 (2013), 1136.
[3] Ibid., n. 49: AAS 105 (2013), 1040.

[4] Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione Pastorale sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et
spes (7 dicembre 1965), n. 58: AAS 58 (1966), 1079.

[5] Ibid., n. 44: AAS 58 (1966), 1065.

[6] Cfr. Efrem il Siro, Commenti sul Diatessaron 1, 18-19: SC 121, 52-53.

[7] Cfr. Francesco, Lettera enciclica Laudato si (24 maggio 2015), n. 68: AAS 107 (2015), 847.
[8] Cfr. Paolo VI, Lettera enciclica Ecclesiam Suam (6 agosto 1964): AAS 56 (1964), 639.

[9] Evangelii gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031.

[10] Cfr. Giovanni Paolo I, Esortazione Apostolica post-sinodale Christifideles laici (30 dicembre 1988), n. 26:
AAS 81 (1989), 438.

[11] Francesco, Udienza Generale (12 giugno 2019): L’Osservatore Romano 134 (13 giugno 2019), 1.

[12] Concilio Ecumenico Vaticano I, Decreto sulla missione pastorale dei Vescovi nella Chiesa Christus
Dominus (28 ottobre 1965), n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[13] Giovanni Paolo I, Discorso ai Partecipanti alla Plenaria della Congregazione per il Clero (20 ottobre 1984),
nn. 3 e 4: InsegnamentiV11/2 (1984), 984 e 985; cfr. anche Id., Esortazione Apostolica Catechesi tradendae (16
ottobre 1979), n. 67: AAS 71 (1979), 1332.

[14] Benedetto XVI, Omelia nella visita pastorale alla parrocchia romana Santa Maria dell’Evangelizzazione (10
dicembre 2006): Insegnamenti ll/2 (2006), 795.

[15] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1032.

[16] Cfr. Gaudium et spes, n. 4. AAS 58 (1966), 1027.

[17] Ibid., n. 1: AAS 58 (1966), 1025-1026.

[18] Cfr. Evangelii gaudium, nn. 72-73: AAS 105 (2013), 1050-1051.

[19] Cfr. Sinodo dei Vescovi, XV Assemblea Generale ordinaria (3-28 ottobre 2018): “I giovani, la fede e il
discernimento vocazionale”, Documento finale, n. 129: «In tale contesto, una visione dell'azione parrocchiale
delimitata dai soli confini territoriali e incapace di intercettare con proposte diversificate i fedeli, e in particolare i
giovani, imprigionerebbe la parrocchia in un immobilismo inaccettabile e in una preoccupante ripetitivita
pastorale»: L'Osservatore Romano 247 (29-30 ottobre 2018), 10.

[20] Cfr., ad esempio, C.I.C., cann. 102; 1015-1016; 1108, § 1.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 23
[21] Cfr. Christifideles laici, n. 25: AAS 81 (1989), 436-437.

[22] Cfr. Evangelii gaudium, n. 174: AAS 105 (2013), 1093.

[23] Cfr. ibid., n. 164-165: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[24] Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione Dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium (21 novembre 1964),
n. 11: AAS 57 (1965), 15.

[25] Cfr. Evangelii gaudium, n. 166-167: AAS 105 (2013), 1089-1090.

[26] Francesco, Esortazione Apostolica sulla chiamata alla santita nel mondo contemporaneo Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), n. 35: AAS 110 (2018), 1120. A proposito dello gnosticismo e del pelagianesimo,
conviene ascoltare ancora le parole di Papa Francesco: « Questa mondanita pu¢ alimentarsi specialmente in
due modi profondamente connessi tra loro. Uno ¢ il fascino dello gnosticismo, una fede rinchiusa nel
soggettivismo, dove interessa unicamente una determinata esperienza o una serie di ragionamenti e
conoscenze che si ritiene possano confortare e illuminare, ma dove il soggetto in definitiva rimane chiuso
nellimmanenza della sua propria ragione o dei suoi sentimenti. L’altro é il neopelagianesimo autoreferenziale e
prometeico di coloro che in definitiva fanno affidamento unicamente sulle proprie forze e si sentono superiori agli
altri perché osservano determinate norme o perché sono irremovibilmente fedeli ad un certo stile cattolico
proprio del passato»: Evangelii gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059-1060; cfr. anche Congregazione per la
Dottrina della Fede, Lettera Placuit Deo (22 febbraio 2018): AAS 110 (2018), 429.

[27] Cfr. Lettera a Diogneto V, 1-10: Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, vol. 1, Tubingae 1901, 398.

[28] Cfr. Giovanni Paolo Il, Lettera Apostolica Novo millennio ineunte (6 gennaio 2001), n. 1: AAS 93 (2001),
266.

[29] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1032.

[30] Cfr. C.I.C., cann. 515; 518; 519.

[31] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1031-1032.

[32] Ibid.

[33] Cfr. Francesco, Esortazione Apostolica post sinodale Christus vivit (25 marzo 2019), n. 238, Citta del
Vaticano 2019.

[34] Cfr. Id, Bolla Misericordiae vultus (11 aprile 2015), n. 3: AAS 107 (2015), 400-401.

[35] Benedetto XVI, Discorso ai Vescovi del Brasile (11 maggio 2007), n. 3: Insegnamenti lll/1 (2007), 826.

[36] Evangelii gaudium, n. 198: AAS 105 (2013), 1103.

[37] Cfr. Francesco, Meditazione quotidiana a S. Marta (30 Ottobre 2017).

[38] Cfr. Evangelii gaudium, nn. 186-216: AAS 105 (2013), 1098-1109.

[39] Cfr. Gaudete et exsultate, nn. 95-99: AAS 110 (2018), 1137-1138.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 24

[40] Cfr. Evangelii gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031; ibid., n. 189: AAS 105 (2013), 1099: «Un
cambiamento nelle strutture che non generi nuove convinzioni e atteggiamenti fara si che quelle stesse strutture
presto o tardi diventino corrotte, pesanti e inefficaci».

[41] Ibid., n. 26: AAS 105 (2013), 1030-1031.

[42] Christus Dominus, n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[43] Francesco, Presentazione degli Auguri Natalizi alla Curia Romana (22 dicembre 2016): AAS 109 (2017), 44.

[44] Id, Carta al Pueblo de Dids que peregrina en Chile (31 maggio 2018):
www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-
cile.html

[45] Cfr. ibid.

[46] Ibid.

[47] Lumen gentium, n. 9: AAS 57 (1965), 13.

[48] Cfr. Congregazione per il Clero, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (8 dicembre 2016), nn. 80-88,
Citta del Vaticano 2016, pp. 37-42.

[49] Cfr. C.I.C., can. 374, § 1.

[50] Cfr. ibid., can. 374, § 2; cfr. Congregazione per i Vescovi, Direttorio per il ministero pastorale dei Vescovi
Apostolorum successores (22 febbraio 2004), n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[51] Cfr. C.I.C., can. 374, § 1.

[52] Cfr. ibid., can. 374, § 2.

[53] Cfr. Apostolorum successores, n. 218: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2114.

[54] Cfr. C.I.C., can. 515, § 2.

[65] Cfr. ibid., can. 86.

[66] Cfr. ibid., can. 120, § 1.

[57] Cfr. ibid., cann. 121-122; Apostolorum successores, n. 214: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2099.

[58] Cfr. C.I.C., can. 51.

[59] Cfr. ibid., cann. 120-123.

[60] Cfr. ibid., cann. 500, § 2 e 1222, § 2.

[61] Cfr. Pontificio Consiglio della Cultura, La dismissione e il riuso ecclesiale di chiese. Linee guida (17
dicembre 2018): http://www.cultura.va/content/cultura/it/pub/documenti/decommissioning.html.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 25
[62] Cfr. C.I.C., can. 1222, § 2.

[63] Ibid., can. 374, § 2.

[64] Cfr. Apostolorum successores, n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[65] Cfr. C.I.C., can. 554, § 1.

[66] Ibid., can. 555, § 1, 1°.

[67] Ibid., can. 555, § 4.

[68] Cfr. ibid., can. 500, § 2.

[69] Cfr. Pontificio Consiglio della Pastorale dei Migranti e degli ltineranti, Erga migrantes charitas Christi (3
maggio 2004), n. 95: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2548.

[70] Cfr. Apostolorum successores, n. 215, b): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2104.

[71] Cfr. ibid.

[72] Cfr. C.I.C., can. 517, § 1.

[73] Cfr. ibid., can. 526, § 1.

[74] Cfr. ibid.

[75] Cfr. ibid., can. 522.

[76] Cfr. ibid., cann. 553-555.

[77] Cfr. ibid., can. 536.

[78] Cfr. ibid., can. 537.

[79] Cfr. ibid., can. 500, § 2.

[80] Cfr. Apostolorum successores, n. 219: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2117; &€ conveniente
riservare il nome di “zona pastorale” solo per questo genere di raggruppamento, al fine di non ingenerare
confusione.

[81] Cfr. C.I.C., cann. 134, § 1 e 476.

[82] Va tenuto presente che: a) quanto € riferito al “Vescovo diocesano” vale anche per gli altri a lui equiparati
dal Diritto; b) quanto si riferisce alla parrocchia e al parroco vale anche per la quasi-parrocchia e per il quasi-
parroco; ¢) quanto concerne i fedeli laici, si applica anche ai membri non chierici di Istituti di vita consacrata o di
Societa di vita apostolica, a meno che vi sia espresso riferimento alla specificita laicale; d) il termine
“Moderatore” assume significati diversi in base al contesto in cui € utilizzato nella presente Istruzione nel rispetto
delle norme codiciali.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 26
[83] Cfr. Lumen gentium, n. 26: AAS 57 (1965), 31-32.

[84] Cfr. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, nn. 83; 88.e, pp. 37; 39.

[85] Cfr. C.I.C., can. 275, § 1.

[86] Cfr. Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto sul ministero e la vita sacerdotale Presbyterorum ordinis (7
dicembre 1965), n. 8: AAS 58 (1966), 1003.

[87] Cfr. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, n. 88, pp. 39-40.

[88] Cfr. Francesco, Discorso ai partecipanti del Convegno promosso dalla Congregazione per il Clero, in
occasione del 50° anniversario dei Decreti Conciliari “Optatam totius” e “Presbyterorum ordinis” (20 novembre
2015): AAS 107 (2015), 1295.

[89] Cfr. C.I.C., can. 150.

[90] Cfr. ibid., can. 521, § 1.

[91] Cfr. ibid., can. 520, § 1.

[92] Ibid., can. 519,

[93] Cfr. ibid., can. 532.

[94] Cfr. ibid., can. 1257, § 1.

[95] Christus Dominus, n. 31: AAS 58 (1965), 689.

[96] C.I.C., can. 522.

[97] Ibid., can. 1748.

[98] Ibid., can. 526, § 1.

[99] Cfr. ibid., can. 152.

[100] Cfr. ibid., can. 538, §§ 1-2.

[101] Cfr. ibid., cann. 1740-1752, tenuto conto dei cann. 190-195.

[102] Cfr. ibid. can. 538, § 3.

[103] Cfr. ibid.

[104] Cfr. ibid., can. 189.

[105] Cfr. ibid., can. 189, § 2 e Apostolorum successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[106] Apostolorum successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 27
[107] Cfr. C.I.C., cann. 539-540.

[108] Cfr. in particolare ibid., cann. 539, 549, 1747, § 3.

[109] Ibid., can. 517, § 1; cfr. anche cann. 542-544.

[110] Cfr. ibid., cann. 517, § 1 e 526, § 1.

[111] Cfr. ibid., can. 543, § 1.

[112] Cfr. ibid., can. 543, § 2, 3°; assume anche la rappresentanza giuridica civile, nei Paesi in cui la parrocchia
e riconosciuta dallo Stato come ente giuridico.

[113] Cfr. ibid., can. 543, § 1.

[114] Cfr. ibid., can. 517, § 1.

[115] Cfr. ibid., can. 545, § 2; a titolo di esempio, si pensi ad un sacerdote, con esperienza spirituale, ma scarsa
salute, nominato confessore ordinario per cinque parrocchie territorialmente contigue.

[116] Cfr. ibid., can. 265.

[117] Ibid., can. 1009, § 3.

[118] Francesco, Discorso durante I'incontro con i sacerdoti e i consacrati, Milano (25 marzo 2017): AAS 109
(2017), 376.

[119] Ibid, 376-377.

[120]Lumen gentium, n. 29: AAS 57 (1965), 36.

[121]Paolo VI, Allocuzione nel’Udienza concessa ai partecipanti al Congresso Internazionale sul Diaconato, 25
ottobre 1965: Enchiridion sul Diaconato (2009), 147-148.

[122] Cfr. C.I.C., can. 150.

[123] Congregazione per la Dottrina della Fede, Lettera luvenescit Ecclesia ai Vescovi della Chiesa cattolica
sulla relazione tra doni gerarchici e carismatici per la vita e la missione della Chiesa (15 maggio 2016), n. 21:
Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 734.

[124] Ibid., n. 22: Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 738.

[125] Cfr. C.I.C., can. 573, § 1.

[126] Cfr. Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Societa di Vita Apostolica- Congregazione per i
Vescovi, Mutuae relationes. Criteri direttivi sui rapporti tra i Vescovi e i religiosi nella Chiesa (14 maggio 1978),
nn. 10; 14, a): Enchiridion Vaticanum 6 (1977-1979), 604-605; 617-620; cfr. anche Apostolorum successores, n.
98: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1803-1804.

[127] Cfr. Evangelii gaudium, n. 102: AAS 105 (2013), 1062-1063.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 28
[128] Cfr. Christifideles laici, n. 23: AAS 81 (1989), 429.

[129] Evangelii gaudium, n. 201: AAS 105 (2013), 1104.

[130] Lumen gentium, n. 31: AAS 57 (1965), 37.

[131] Paolo VI, Esortazione apostolica Evangelii nuntiandi (8 dicembre 1975), n. 73: AAS 68 (1976), 61.

[132] Cfr. Evangelii gaudium, n. 81: AAS 105 (2013), 1053-1054.

[133] Cfr. C.I.C., can. 517, § 2.

[134] Cfr. Apostolorum successores, n. 215, c): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2105.

[135] Congregazione per il Clero, Istruzione [interdicasteriale] su alcune questioni circa la collaborazione dei
fedeli laici al ministero dei sacerdoti Ecclesiae de mysterio (15 agosto 1997), art. 4, § 1, a-b): AAS 89 (1997),
866-867; cfr. anche Apostolorum successores, n. 215, c): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2105. A tale
sacerdote spettera anche la rappresentanza giuridica della parrocchia, sia canonicamente che civilmente, dove
la Legge dello Stato lo preveda.

[136] Prima di far ricorso alla soluzione consentita dal can. 517, § 2, occorre che il Vescovo diocesano valuti
prudentemente altre possibilita da adottare in alternativa, come ad esempio impiegare sacerdoti anziani ancora
validi per il ministero, affidare varie parrocchie a un solo parroco o affidare varie parrocchie a un gruppo di
sacerdoti in solidum.

[137] Cfr. Ecclesiae de mysterio, art. 4, § 1, b): AAS 89 (1997), 866-867, e Congregazione per il Clero,
Istruzione Il presbitero, pastore e guida della comunita parrocchiale (4 agosto 2002), nn. 23 e 25, in modo
particolare, si tratta di “una collaborazione ad tempus nell’esercizio della cura pastorale della parrocchia”, cfr. n.
23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834-836.

[138] Cfr. Il presbitero, pastore e guida della comunita parrocchiale, n. 25: Enchiridion Vaticanum 21 (2002),
836.

[139] C.I.C., can. 517, § 2.

[140] Il presbitero, pastore e guida della comunita parrocchiale, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834.

[141] Cfr. Ecclesiae de mysterio, art. 1, § 3: AAS 89 (1997), 863.

[142] Cfr. Il presbitero, pastore e guida della comunita parrocchiale, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002),
835.

[143] Cfr. Apostolorum successores, n. 112: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1843.

[144] Giova ricordare che, oltre a quelle proprie del ministero del lettorato, tra le funzioni liturgiche che il
Vescovo diocesano, sentita la Conferenza Episcopale, pu0 affidare temporaneamente a fedeli laici, uomini e
donne, figura anche il servizio all’altare, nel rispetto della relativa norma canonica; cfr. Pontificio Consiglio per
l'interpretazione dei Testi Legislativi, Risposta (11 luglio 1992), AAS 86 (1994), 541; Congregazione per il Culto
Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Lettera circolare (15 marzo 1994), AAS 86 (1994), 541-542.

[145] Cfr. C.I.C., can. 205.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 29
[146] Cfr. ibid., can. 230, § 1.

[147] Nell'atto con cui il Vescovo affida i summenzionati compiti a diaconi o a fedeli laici, determini chiaramente
le funzioni che sono abilitati a svolgere e per quanto tempo.

[148] C.I.C., can. 1248, § 2.

[149] Ibid., can. 861, § 1.

[150] Ibid., can. 766.

[151] Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 4: AAS 89 (1997), 865.

[152] Cfr. C.I1.C., can. 767, § 1; Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 1: AAS 89 (1997), 864.

[153] C.I.C., can. 1112, § 1; cfr. Giovanni Paolo II, Costituzione apostolica Pastor Bonus (28 giugno 1998), art.
63: AAS 80 (1988), 876, a proposito delle competenze della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei
Sacramenti.

[154] Francesco, Omelia a Santa Marta (21 ottobre 2013): L'Osservatore Romano 242 (21-22 ottobre 2013), 8.

[155] Cfr. C.I.C., cann. 537 e 1280.

[156] Conformemente al can. 532 C.I.C., il parroco € responsabile dei beni della parrocchia, anche se
nell’amministrarli deve avvalersi della collaborazione di esperti laici.

[157] Cfr. C.I.C., cann. 115, § 2 e, per analogia, 492, § 1.

[158] Cfr. ibid., can. 537 e Apostolorum successores, n. 210: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2087 .

[159] Cfr. C.I.C., cann. 517 e 526.

[160] Cfr. ibid., can. 1287 § 1.

[161] Cfr. ibid., can. 536, § 1.

[162] Francesco, Discorso durante I'incontro con il clero, persone di vita consacrata e membiri di consigli
pastorali, Assisi (4 ottobre 2013): Insegnamenti1/2 (2013), 328.

[163]/d, Omelia Santa Messa Solennita di Pentecoste, 4 giugno 2017: AAS 109 (2017), 711.

[164] Cfr. Lumen gentium, n. 10: AAS 57 (1965), 14.

[165] Cfr. Congregazione per il Clero, Lettera circolare Omnes christifideles (25 gennaio 1973), nn. 4 e 9;
Enchiridion Vaticanum 4 (1971-1973), 1199-1201 e 1207-1209; Christifideles laici, n. 27: AAS 81 (1989), 440-
441.

[166] Francesco, Udienza Generale (23 maggio 2018).

[167] Paolo VI, Lettera apostolica Motu Proprio Ecclesiae Sanctae (6 agosto 1966), |, 16, § 1: AAS 58 (1966),



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 30
766; cfr. C.1.C., can. 511.

[168] Evangelii gaudium, n. 31: AAS 105 (2013), 1033.
[169] Cfr. C.I.C., can. 536, § 2.

[170] Cfr. ibid., can. 212, § 3.

[171] Ibid., can. 536, § 2.

[172] Cfr. Il presbitero, pastore e guida della comunita parrocchiale, n. 26: Enchiridion Vaticanum 21 (2002),
843.

[173] Cfr. C.I.C., can. 516, § 1.

[174] Cfr. ibid., can. 515, § 2.

[175] Cfr. ibid., can. 516, § 2.

[176] Cfr. ibid., cann. 1214; 1223 e 1225.

[177] Cfr. ibid., cann. 848 e 1264, 2°, nonché cann. 945-958 e Congregazione per il Clero, Decreto Mos iugiter
(22 febbraio 1991), approvato in forma specifica da Giovanni Paolo Il: Enchiridion Vaticanum 13 (1991-1993), 6-
28.

[178] C.I.C., can. 946.
[179] Ibid., can. 947.
[180] Ibid., can. 945, § 2.

[181] Francesco, Esortazione Apostolica post sinodale Christus vivit (25 marzo 2019), n. 231, Citta del Vaticano
2019.

[182] Id, Incontro con i Vescovi polacchi, Cracovia (27 luglio 2016): AAS 108 (2016), 893.
[183] Id., Messaggio per la Giornata Missionaria Mondiale 2017 (4 giugno 2017), n. 10: AAS 109 (2017), 764.
[00886-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Testo in lingua francese

Instruction

La conversion pastorale
de la communauté paroissiale au service de la mission évangélisatrice de I'Eglise

Introduction

1. La réflexion ecclésiologique du Concile Vatican Il et les importants changements sociaux-culturels des



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 31

derniéres décennies ont amené diverses Eglises particulieres a réorganiser la maniére de confier la charge
pastorale des communautés paroissiales. Cela a permis de lancer des expériences nouvelles, qui mettent en
valeur la dimension de la communion et qui mettent en ceuvre, sous la conduite des pasteurs, une synthése
harmonieuse de charismes et de vocations au service de I'annonce de I'Evangile, qui corresponde mieux aux
exigences actuelles de I'évangélisation.

Au début de son ministére, le Pape Frangois a rappelé 'importance de la « créativité », qui signifie « chercher
des voies nouvelles », c’est-a-dire « chercher le moyen d’annoncer I'Evangile » ; sur ce point, a conclu le Saint
Pere, « I'Eglise, et aussi le Code de Droit Canonique, nous offre tant et tant de possibilités et de libertés pour
chercher ces choses »[1].

2. Les situations décrites par cette Instruction représentent une occasion précieuse de conversion pastorale
comprise dans son sens missionnaire. Elles constituent en effet une invitation aux communautés paroissiales a
sortir d’elles-mémes, en offrant des outils pour une réforme, également structurelle, qui tend a promouvoir un
style de communion et de collaboration, de rencontre et de proximité, de miséricorde et de sollicitude en vue de
'annonce de 'Evangile.

I. La conversion pastorale

3. La conversion pastorale est un des themes fondamentaux de la “nouvelle étape de I'évangélisation’[2] que
I'Eglise est appelée aujourd’hui a promouvoir, afin que les communautés chrétiennes soient toujours plus des
centres qui favorisent la rencontre avec le Christ.

Dans cet esprit, le Saint Pére a suggéré : « Si quelque chose doit saintement nous préoccuper et inquiéter notre
conscience, c’est que tant de nos fréres vivent sans la force, la lumiére et la consolation de 'amitié de Jésus-
Christ, sans une communauté de foi qui les accueille, sans un horizon de sens et de vie. Plus que la peur de se
tromper j'espére que nous anime la peur de nous renfermer dans les structures qui nous donnent une fausse
protection, dans les normes qui nous transforment en juges implacables, dans les habitudes ot nous nous
sentons tranquilles, alors que, dehors, il y a une multitude affamée, et Jésus nous répete sans arrét : “Donnez-
leur vous-mémes a manger” (Mc 6, 37) »[3].

4. Pousseée par cette sainte inquiétude, I'Eglise « fidéle a sa propre tradition et tout a la fois consciente de
l'universalité de sa mission, peut entrer en communion avec les diverses formes de culture ; d'ou
l'enrichissement qui en résulte pour elle-méme et pour les différentes cultures »[4]. De fait, la rencontre féconde
et créatrice entre 'Evangile et la culture améne a un véritable progrés : d’'une part la Parole de Dieu s’incarne
dans l'histoire des hommes en la renouvelant ; d’autre part, « I'Eglise peut étre enrichie, et elle I'est
effectivement, par le développement de la vie sociale »[5], ce qui lui permet de mieux saisir la mission que le
Christ lui a confiée, afin de mieux I'expliciter dans le temps ou elle vit.

5. L’Eglise annonce que le Verbe « s’est fait chair et a habité parmi nous » (Jn 1, 14). Cette Parole de Dieu, qui
aime demeurer parmi les hommes, dans son inépuisable richesse[6], a été accueillie dans le monde entier par
des peuples divers, dont elle a promu les plus nobles aspirations, parmi lesquelles, le désir de Dieu, le dignité
de la vie de chaque personne, I'égalité entre les hommes et le respect des différences dans I'unique famille
humaine, le dialogue comme moyen de participation, la soif de paix, 'accueil comme expression de fraternité et
de solidarité, la protection responsable de la création[7].

Il est par conséquent impensable qu’une telle nouveauté, dont la diffusion jusqu’aux confins de la terre n’est pas
encore achevée, s’affaiblisse ou, pire, s’épuise[8]. Pour que la Parole poursuive sa route, il faut que les
communauteés chrétiennes fassent un choix clairement missionnaire, « capable de transformer toute chose, afin
que les habitudes, les styles, les horaires, le langage et toute structure ecclésiale devienne un canal adéquat
pour I'évangélisation du monde actuel, plus que pour I'auto-préservation »[9].

Il. La paroisse dans le contexte actuel



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 32

6. Une telle conversion missionnaire qui, bien sar, conduit également a une réforme des structures, touche de
maniére particuliére la paroisse, comme communauté convoquée autour de la Table de la Parole et de
I'Eucharistie.

La paroisse posséde une longue histoire et a eu dés le départ un réle fondamental dans la vie des chrétiens,
dans la croissance de I'Eglise et dans son activité pastorale ; on peut déja en entrevoir une premiere intuition
dans les écrits de saint Paul. Quelques textes pauliniens, en effet, révélent la constitution de petites
communautés qui, comme églises domestiques, sont simplement désignées par I'Apbtre avec le mot “maison”
(cf., par exemple, Rm 16, 3-5; 1 Co 16, 19-20 ; Ph 4, 22). Avec ces “maisons”, on peut découvrir la naissance
des premiéres “paroisses”.

7. Depuis son apparition, la paroisse se présente donc comme réponse a une exigence pastorale précise,
rendre I'Evangile proche du Peuple, par 'annonce de la foi et la célébration des sacrements. L’étymologie du
terme lui-méme permet de comprendre le sens de linstitution : la paroisse est une maison au milieu des
maisons[10] et répond a la logique de I'lncarnation du Christ Jésus, vivant et agissant dans la communauté
humaine. Visiblement représentée par I'édifice du culte, elle est ainsi le signe de la présence permanente du
Seigneur Ressuscité au milieu de son Peuple.

8. Cependant, la configuration territoriale de la paroisse est appelée aujourd’hui a tenir compte d’une
caractéristique particuliere du monde actuel ou la mobilité accrue et la culture digitale ont repoussé les frontiéres
de I'existence. De fait, d'une part, la vie des personnes, qui se déroule plutét dans “un village global et pluriel”,
correspond de moins en moins a un contexte défini et immuable ; d’autre part, la culture digitale a modifié de
maniére irréversible la perception de I'espace, tout comme le langage et le comportement des personnes,
spécialement des jeunes générations.

Il est par ailleurs facile d’'imaginer que le développement constant de la technologie modifiera en conséquence
le mode de pensée et la compréhension que 'lhomme aura de lui-méme et de la vie sociale. La rapidité des
changements, le rapprochement des modéles culturels, la facilité des déplacements et la rapidité des
communications, sont en train de transformer la perception de I'espace et du temps.

9. Comme communauté vivante de croyants, la paroisse s’insére dans ce contexte ou le lien avec le territoire
tend a étre de moins en moins pergu, ou les lieux d’appartenance deviennent multiples, ou les relations
interpersonnelles risquent de se diluer dans le monde virtuel, sans engagement ni responsabilité des personnes
a I’égard de leur propre contexte relationnel.

10. On pergoit aujourd’hui que de tels changements culturels et I'évolution du rapport au territoire promeuvent
dans 'Eglise, grace a la présence de I'Esprit Saint, un nouveau discernement communautaire, « qui consiste a
regarder la réalité avec les yeux de Dieu, dans I'optique de l'unité et de la communion »[11]. Il est donc urgent
d’entrainer tout le Peuple de Dieu a accueillir I'invitation de I'Esprit pour mettre en ceuvre des processus de
“rajeunissement” du visage de I'Eglise.

lll. L'importance de la paroisse aujourd’hui

11. A la lumiére d’un tel discernement, la paroisse est appelée a saisir les signes des temps pour adapter le
service qu’elle doit rendre aux exigences des fideles et aux changements historiques. |l faut renouveler un
dynamisme qui permette, a la lumiére des textes du Concile Vatican Il et du Magistére successif, de redécouvrir
la vocation de chaque baptisé a étre disciple de Jésus et missionnaire de I'Evangile.

12. Les Péres conciliaires, en effet, écrivaient avec clairvoyance : « Le soin des dmes doit étre pénétré d'esprit
missionnaire »[12]. En continuité avec un tel enseignement, saint Jean-Paul Il a précisé : « La paroisse doit étre
perfectionnée et intégrée dans beaucoup d’autres formes, mais elle reste toujours un organisme indispensable
de premiere importance dans les structures visibles de 'Eglise » pour « faire de I'évangélisation le pivot de toute
action pastorale, en tant qu’exigence prioritaire, prééminente et privilégiée »[13]. Benoit XVI a ensuite enseigné
que « la paroisse est un phare qui fait rayonner la lumiére de la foi et qui vient ainsi a la rencontre des désirs les



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 33

plus profonds et vrais du cceur de I'hnomme, donnant une signification et de I'espérance a la vie des personnes et
des familles »[14]. Enfin, le Pape Francois rappelle que« a travers toutes ses activités, la paroisse encourage et
forme ses membres pour qu’ils soient des agents de I'évangélisation »[15].

13. Pour promouvoir le caractére central de la présence missionnaire de la communauté chrétienne dans le
monde[16], il est important de repenser non seulement une nouvelle expérience paroissiale, mais aussi, a
l'intérieur de la paroisse, le ministére et la mission des prétres qui, avec les laics, doivent étre “sel et lumiére du
monde” (cf. Mt 5, 13-14), “lampe sur le lampadaire” (cf. Mc 4, 21), en présentant le visage d’'une communauté
évangélisatrice capable d’'une authentique lecture des signes des temps, qui donne un témoignage cohérent de
vie évangélique.

14. Précisément a partir de la considération des signes des temps, il est également nécessaire, a I'écoute de
I'Esprit Saint, de créer de nouveaux signes : n’étant plus comme autrefois le lieu normal du rassemblement et de
la sociabilité, la paroisse est appelée a trouver d’autres modalités de proximité par rapport aux activités
habituelles. Une telle tache ne constitue pas un poids qu’il faudrait subir, mais un défi a accueillir avec
enthousiasme.

15. Les disciples du Seigneur, a la suite de leur Maitre et a I'école des Saints et des pasteurs, ont appris, parfois
par des expériences douloureuses, a savoir attendre les temps et les modes de Dieu, a renouveler leur certitude
qu’ll est toujours présent jusqu’a la fin des temps, et que I'Esprit Saint — coeur qui diffuse la vie de I'Eglise —
rassemble les fils de Dieu dispersés dans le monde. C’est pourquoi la communauté chrétienne ne doit pas avoir
peur de lancer des processus et de les accompagner dans un territoire ou cohabitent des cultures diverses,
dans la certitude confiante que, pour les disciples du Christ, « il n'est rien de vraiment humain qui ne trouve écho
dans leur cceur »[17].

IV. La mission, critére pour le renouveau

16. Dans les transformations qu’elle met en ceuvre, il arrive que la paroisse n’arrive pas, malgré son
investissement généreux, a correspondre de maniére adéquate aux multiples attentes des fidéles, en particulier
qguand on considére les nombreuses formes de communauté[18]. Il est vrai qu’une des caractéristiques de la
paroisse est son enracinement la ou les personnes vivent quotidiennement. Mais, spécialement aujourd’hui, le
territoire n’est plus seulement un espace géographique délimité, mais un contexte ou chacun vit sa propre vie,
faite de relations, de service réciproque et de traditions anciennes. C’est dans ce “territoire existentiel” que
I'Eglise doit relever son défi au milieu de la communauté. Semble donc révolue une pastorale qui maintiendrait
son champ d’action uniquement a l'intérieur des limites territoriales de la paroisse, alors que bien souvent les
paroissiens eux-mémes ne comprennent plus cette modalité, davantage marquée par la nostalgie du passé
qgu’inspirée par I'audace qui envisage I'avenir[19]. D’autre part, il est bon de préciser que, sur le plan canonique,
le principe territorial reste pleinement en vigueur quand il est requis par le droit[20].

17. En outre, la simple répétition d’activités qui n’ont aucune incidence sur la vie des personnes concrétes, n’est
gu’une tentative stérile de survivance, souvent regue dans l'indifférence générale. Si elle ne vit pas du
dynamisme spirituel propre a I'évangélisation, mais propose des expériences désormais privées de saveur
évangélique et de mordant missionnaire, ou seulement destinées a des petits groupes, la paroisse court le
risque de devenir autoréférentielle et de se scléroser.

18. Le renouveau de I'évangélisation requiere de nouvelles attentions et des propositions diversifiées, afin que
la Parole de Dieu et la vie sacramentelle puissent rejoindre tout le monde, selon une maniére qui soit cohérente
avec I'état de vie de chacun. En effet, 'appartenance ecclésiale fait aujourd’hui de plus en plus abstraction des
lieux de naissance et de croissance des membres, et s’oriente plutdt vers une communauté d’adoption[21], ou
les fideles font, de fait, une expérience plus large du Peuple de Dieu, d’'un corps qui s’articule selon de
nombreux membres, ol chacun opére pour le bien de tout 'organisme (cf. 1 Co 12, 12-27).

19. Au-dela des lieux et des raisons d’appartenance, la communauté paroissiale est le contexte humain ou se
réalise I'ceuvre évangélisatrice de I'Eglise, ou se célébrent les sacrements et ou se vit la charité, dans un



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 34

dynamisme missionnaire qui — en plus d’étre un élément intrinseéque de I'action pastorale — devient un critéere
pour vérifier son authenticité. A notre époque qui est parfois caractérisée par des situations de marginalisation et
de solitude, la communauté paroissiale est appelée a étre un signe vivant de la proximité du Christ par le moyen
d’un réseau de relations fraternelles, tournée vers les nouvelles formes de pauvreté.

20. Vu ce qui vient d’étre dit, il importe de repérer des perspectives qui permettent de renouveler les structures
paroissiales “traditionnelles” a la lumiére de la mission. Voila le coeur de la conversion pastorale désirée, qui doit
toucher I'annonce de la Parole de Dieu, la vie sacramentelle et le témoignage de la charité, en un mot les lieux
essentiels dans lesquels la paroisse grandit et se conforme au Mystére auquel elle croit.

21. Quand on parcourt les Actes des Apoétres, on se rend compte de 'action primordiale de la Parole Dieu,
comme puissance intérieure qui réalise la conversion des cceurs. Elle est I'aliment qui nourrit les disciples du
Seigneur et les rend témoins de I'Evangile dans les différentes situations de la vie. L'Ecriture possede une force
prophétique qui la rend toujours vivante. |l importe donc que la paroisse éduque a la lecture et a la méditation de
la Parole de Dieu au moyen de propositions diversifiees d’annonce[22], qui prenne des formes de
communication limpides et compréhensibles pour présenter le Seigneur Jésus selon le témoignage toujours
nouveau du Kérygme[23].

22. La célébration du mystere eucharistique, ensuite, est « source et somment de toute la vie chrétienne »[24],
et donc moment essentiel pour la constitution de la communauté paroissiale. En elle I'Eglise prend conscience
de la signification de son propre nom : convocation du Peuple de Dieu qui loue, supplie, intercéde et rend grace.
Quand elle célébre I'Eucharistie, la communauté chrétienne accueille la présence vivante du Seigneur crucifié et
ressuscité, et recoit 'annonce de tout son mystére de salut.

23. L’Eglise percoit par-la la nécessité de redécouvrir l'initiation chrétienne qui fait naitre a une vie nouvelle, en
tant qu’insérée dans le mystére de la vie méme de Dieu. Il s’agit d’'un cheminement qui ne connait pas
d’interruption. Il n’est pas seulement lié a des célébrations ou a des événements. Ce qui le détermine en premier
lieu, ce n'est pas le devoir d’accomplir un “rite de passage”, mais uniquement la perspective de la suite
permanente du Christ. Sous cette lumiere, il peut étre utile de mettre en place des itinéraires mystagogiques qui
touchent réellement I'existence[25]. La catécheése elle-méme devra se présenter comme une annonce
continuelle du Mystére du Christ, afin de faire croitre dans le cceur des baptisés la stature du Christ (cf. Ep 4,
13), grace a une rencontre personnelle avec le Seigneur de la vie.

Comme I'a rappelé le Pape Frangois, il importe d’ « attirer I'attention sur deux falsifications de la sainteté qui
pourraient nous faire dévier du chemin : le gnosticisme et le pélagianisme. Ce sont deux hérésies apparues au
cours des premiers siécles du christianisme mais qui sont encore d’une préoccupante actualité »[26]. Le
gnosticisme consiste en une foi abstraite, purement intellectuelle, faite de connaissances qui restent éloignées
de la vie, tandis que le pélagianisme améene ’homme a compter sur ses seules forces, sans tenir compte de
I'action de I'Esprit.

24. Dans le mystérieux entrelacement de I'agir de Dieu et de celui de 'homme, 'Evangile est proclamé par des
hommes et des femmes dont la vie, tissée de relations interpersonnelles qui suscitent confiance et espérance,
garantit la crédibilité de ce qu’ils annoncent. A notre époque, souvent marquée par l'indifférence, 'enfermement
de l'individu sur soi-méme et le rejet de l'autre, la redécouverte de la fraternité est fondamentale, vu que
I'évangélisation est étroitement liée a la qualité des relations humaines[27]. Aussi la communauté chrétienne fait
sienne la parole de Jésus qui pousse a « prendre le large » (Lc 5, 4), confiante que l'invitation du Maitre a jeter
les filets fonde en soi la certitude d’une “péche abondante’[28].

25. La “culture de la rencontre”, qui met la personne au centre de tout, promeut le dialogue, la solidarité et
I'ouverture a chacun. Il est donc nécessaire que la paroisse soit le “lieu” qui donne le désir d’étre ensemble et
fait grandir les relations personnelles durables. Chacun peut ainsi découvrir ce que signifie “faire partie” et “étre
aimé”.

26. La communauté paroissiale est appelée a développer un authentique “art de la proximité”. Si celui-ci est bien



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 35

enracingé, la paroisse devient réellement le lieu ou est surmontée la solitude qui blesse la vie de tant de
personnes, le « sanctuaire ou les assoiffés viennent boire pour continuer a marcher, le centre d’un constant
envoi missionnaire »[29].

V. “Communauté de communautés” : la paroisse intégrante, évangélisatrice et attentive aux pauvres

27. Le sujet de I'action missionnaire et évangélisatrice de I'Eglise est toujours le Peuple de Dieu dans son
ensemble. De fait, il apparait dans le Code de Droit Canonique que la paroisse ne se définit pas comme un
édifice ou un ensemble de structures mais comme une communauté précise de fidéles, dont le curé est le
pasteur propre[30]. A ce propos, le Pape Francois a rappelé que « la paroisse est présence ecclésiale sur le
territoire, lieu de I'écoute de la Parole, de la croissance de la vie chrétienne, du dialogue, de I'annonce, de la
charité généreuse, de I'adoration et de la célébration », et il a dit qu’elle « est communauté de communautés
»[31].

28. Le diverses composantes qui constituent la paroisse sont appelées a la communion et a 'unité. C’est dans
la mesure ou chacun reconnait sa propre complémentarité et la met au service de la communauté, que, d’'une
part se réalise pleinement le ministére du curé et des prétres qui collaborent avec lui comme pasteurs, et que
d’autre part se manifeste la spécificité des différents charismes des diacres, des consacrés et des laics. Ainsi
chacun agit pour la construction de I'unique corps (cf. 1 Co 12, 12).

29. La paroisse est donc une communauté convoquée par I'Esprit Saint pour annoncer la Parole de Dieu et faire
renaitre de nouveaux enfants a la fontaine baptismale ; rassemblée par son pasteur, elle célebre le mémorial de
la passion, de la mort et de la résurrection du Seigneur, et ttémoigne sa foi dans la charité en vivant dans un état
permanent de mission, afin que le message salvifique qui donne la vie ne vienne a manquer a personne.

A ce sujet, le Pape Francois s’est ainsi exprimeé : « La paroisse n'est pas une structure caduque ; précisément
parce qu’elle a une grande plasticité, elle peut prendre des formes trés diverses qui demandent la docilité et la
créativité missionnaire du pasteur et de la communauté. Méme si, certainement, elle n’est pas I'unique institution
évangeélisatrice, si elle est capable de se réformer et de s’adapter constamment, elle continuera a étre “I’Eglise
elle-méme qui vit au milieu des maisons de ses fils et de ses filles”. Cela suppose que réellement elle soit en
contact avec les familles et avec la vie du peuple et ne devienne pas une structure prolixe séparée des gens, ou
un groupe d’élus qui se regardent eux-mémes. [...] Mais nous devons reconnaitre que 'appel a la révision et au
renouveau des paroisses n’a pas encore donné de fruits suffisants pour qu’elles soient encore plus proches des
gens, qu’elles soient des lieux de communion vivante et de participation, et qu’elles s’orientent completement
vers la mission »[32].

30. On ne peut pas exclure de la paroisse le “style spirituel et ecclésial des sanctuaires” — qui sont
d’authentiques “avant-postes missionnaires” — caractérisé par I'accueil, la vie de priére et de silence qui
renouvelle I'esprit, ainsi que par la célébration du sacrement de la réconciliation et par I'attention aux pauvres.
Les péelerinages que les communautés paroissiales réalisent dans les divers sanctuaires constituent de précieux
moyens pour grandir dans la communion fraternelle et, de retour a la maison, faire en sorte que les lieux de vie
quotidienne soient plus ouverts et hospitaliers[33].

31. Dans cette perspective, on comprend que le sanctuaire puisse posséder les caractéristiques et les services
que, analogiquement, la paroisse elle-méme doit avoir, et qu’il représente pour beaucoup de fidéles le but de
leur quéte intérieure ainsi que le lieu ou I'on rencontre le visage du Christ miséricordieux et une Eglise
accueillante.

Dans les sanctuaires, ils peuvent redécouvrir “I'onction regue du Saint” (1 Jn 2, 20), c’est-a-dire leur
consécration baptismale. Dans ces lieux, on apprend a célébrer avec ferveur, dans la liturgie, le mystére de la
présence de Dieu au milieu de son peuple, la beauté de la mission évangélisatrice de chaque baptisé, I'appel a
concrétiser la charité dans les lieux de vie[34].

32. “Sanctuaire” ouvert a tous, la paroisse, qui doit aussi rejoindre chacun sans exception, rappelle que les



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 36

pauvres et les exclus doivent toujours avoir une place privilégiée dans le cceur de I'Eglise. Benoit XVI I'a affirmé
. « Les pauvres sont les destinataires privilégiés de I'Evangile »[35]. A son tour, le Pape Frangois a écrit que « la
nouvelle évangélisation est une invitation a reconnaitre la force salvifique de leurs existences, et a les mettre au
centre du cheminement de I'Eglise. Nous sommes appelés a découvrir le Christ en eux, & préter notre voix a
leurs causes, mais aussi a étre leurs amis, a les écouter, a les comprendre et a accueillir la mystérieuse
sagesse que Dieu veut nous communiquer a travers eux »[36].

33. La communauté paroissiale est bien souvent le premier lieu ou les pauvres font une rencontre humaine et
personnelle avec le visage de I'Eglise. Il appartient en particulier aux prétres, aux diacres et aux consacrés de
ressentir de la compassion pour la “chair blessée”[37] des fréres, de les visiter quand ils sont malades, de
soutenir les personnes et les familles sans emploi, d’ouvrir la porte a tous ceux qui sont dans le besoin. Le
regard tourné vers les derniers, la communauté paroissiale évangélise et se laisse évangéliser par les pauvres.
Elle assume ainsi 'engagement social, lié a 'annonce, dans toutes ses dimensions[38], sans oublier la “regle
supréme” de la charité sur laquelle nous serons jugés[39].

VI. De la conversion des personnes a celle des structures

34. Dans ce processus de renouveau et de restructuration, la paroisse doit éviter le risque de tomber dans une
organisation d’événements excessive et bureaucratique et dans une présentation de services qui se fondent sur
le critére de I'auto-préservation et ne manifestent pas le dynamisme de I'évangélisation[40].

Avec sa parresia habituelle, le Pape Francois a rappelé, en citant saint Paul VI, que « I'Eglise doit approfondir la
conscience qu'elle a d’elle-méme, de méditer sur le mystére qui est le sien. [...] Il y a des structures ecclésiales
qui peuvent arriver a favoriser un dynamisme évangélisateur ; également, les bonnes structures sont utiles
quand une vie les anime, les soutient et les évalue. Sans une vie nouvelle et un authentique esprit évangélique,
sans “fidélité de I'Eglise a sa propre vocation”, toute nouvelle structure se corrompt en peu de temps »[41].

35. La conversion des structures que la paroisse doit envisager requiert “en amont” un changement de mentalité
et un renouvellement intérieur, surtout chez ceux qui sont appelés a étre responsables de la conduite pastorale.
Pour étre fidéles au mandat du Christ, les pasteurs, et de fagon particuliére les curés « principaux collaborateurs
de I'Evéque »[42], doivent prendre conscience avec urgence de la nécessité d’'une réforme missionnaire de la
pastorale.

36. Vu que la communauté chrétienne est liée a son histoire et aux réalités qui lui sont chéres, les pasteurs ne
doivent pas oublier que la foi du Peuple de Dieu est inséparable de la mémoire familiale et communautaire. Bien
souvent, un lieu sacré évoque des moments de vie significatifs des générations passées, des figures et des
événements qui ont marqué les cheminements personnels et familiaux. Afin d’éviter des traumatismes et des
blessures, il importe que les processus de restructuration des communautés paroissiales et, parfois,
diocésaines, soient menés avec souplesse et gradualité.

A propos de la réforme de la Curie Romaine, le Pape Frangois a souligné que « la gradualité est le fruit du
discernement indispensable qui implique processus historique, succession de temps et d’étapes, contréle,
corrections, expérimentations, approbations ‘ad experimentum”. Donc, dans ces cas, il ne s’agit pas d’indécision
mais de la souplesse nécessaire pour pouvoir réaliser une véritable réforme »[43]. Il s’agit d’étre attentifs a ne
pas “forcer le temps” en voulant conduire les réformes a terme, de maniére trop précipitée et avec des critéres
généraux, qui obéissent a des logiques élaborées “sur table”, ou sont oubliées les personnes concretes qui
habitent le territoire. De fait, chaque projet doit étre pensé dans la vie réelle de la communauté et greffé sur elle
sans traumatisme, avec une phase nécessaire de consultation préalable, puis une mise en ceuvre progressive,
enfin une phase de vérification.

37. Naturellement, ce renouvellement ne concerne pas uniquement le curé, ni ne peut étre imposé d’en haut en
en excluant le Peuple de Dieu. La conversion pastorale des structures implique la conscience que « le saint

Peuple fidele de Dieu est oint de la grace de I'Esprit Saint ; par conséquent, au moment de réfléchir, de penser,
d’évaluer, de discerner, nous devons étre trés attentifs a cette onction. Chaque fois que, comme Eglise, comme



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 37

pasteurs, comme consacrés, nous avons oublié cette évidence, nous nous sommes trompés de route. Chaque
fois que nous voulons supplanter, réduire au silence, anéantir, ignorer ou réduire a de petites élites le Peuple de
Dieu dans sa totalité et ses différences, nous batissons des communautés, des plans pastoraux, des
élaborations théologiques, des spiritualités et des structures sans racines, sans histoire, sans visage, sans
meémoire, sans corps, de fait, sans vie. Lorsque nous faisons abstraction de la vie du Peuple de Dieu, nous
tombons dans la désolation et nous pervertissons la nature de I'Eglise »[44].

En ce sens, le clergé ne réalise pas seul la transformation sollicitée par I'Esprit Saint mais est engagé dans la
conversion qui touche toutes les composantes du Peuple de Dieu[45]. Il convient donc de « chercher
consciemment et avec lucidité des espaces de communion et de participation afin que I'Onction du Peuple de
Dieu tout entier trouve ses médiations concretes pour se manifester »[46].

38. Il est par conséquent évident qu’il faille dépasser autant une conception autoréférentielle de la paroisse
gu’une “cléricalisation de la pastorale”. Prendre au sérieux le fait que le Peuple de Dieu « a pour condition, la
dignité et la liberté des fils de Dieu, dans le cceur de qui I'Esprit Saint habite comme dans un temple »[47]
implique qu’il faut promouvoir des maniéres de faire et des modéles dans lesquels chaque baptisé, en vertu du
don de I'Esprit Saint et des charismes regus, devient acteur de I'évangélisation selon le style et les modalités
d’'une communion organique, autant avec les autres communautés paroissiales qu’avec la pastorale d’ensemble
du diocese. C’est bien en effet la communauté tout entiere qui est le sujet responsable de la mission, du fait que
'Eglise ne se réduit pas a sa seule hiérarchie, mais se constitue comme Peuple de Dieu.

39. Les pasteurs ont la mission de maintenir vivante cette dynamique, afin que chaque baptisé se découvre
acteur de I'évangélisation. La communauté presbytérale, attentive a rester elle-méme en formation
permanente[48], doit exercer avec sagesse I'art du discernement qui permet a la vie paroissiale de grandir et de
mdarir, dans le respect des diverses vocations et des ministéres. Le prétre donc, comme membre et serviteur du
Peuple de Dieu qui lui a été confié, ne peut pas se substituer a lui. La communauté paroissiale est habilitée a
proposer des formes d’exercice des ministéres, d’'annonce de la foi et de témoignage de la charité.

40. Le réle central de I'Esprit Saint — don gratuit du Pére et du Fils a 'Eglise — améne a vivre profondément la
dimension de la gratuité, selon I'enseignement de Jésus : « Vous avez regu gratuitement, donnez gratuitement »
(Mt 10, 8). Il a appris a ses disciples a vivre dans le service généreux, a étre chacun un don pour les autres (cf.
Jn 13, 14-15), avec une attention préférentielle envers les pauvres. En découle, entre autre, la nécessité de ne
pas “marchander” la vie sacramentelle et de ne pas donner I'impression que la célébration des sacrements —
surtout 'Eucharistie — et les autres actions ministérielles puissent étre I'objet de tarifications.

Le pasteur qui sert le troupeau avec une générosité gratuite, est tenu en méme temps, de former les fidéles afin
que chaque membre de la communauté se sente impliqué de maniére responsable et directe, pour subvenir aux
besoins de I'Eglise, a travers les diverses formes d’aide et de solidarité dont la paroisse a besoin pour accomplir
son service pastoral librement et efficacement.

41. La mission a laquelle est appelée la paroisse, comme centre moteur de I'évangélisation, concerne donc tout
le Peuple de Dieu dans ses diverses composantes : prétres, diacres, consacrés et fideles laics, chacun selon
son charisme et les responsabilités qui lui correspondent.

VII. La paroisse et les autres répatrtitions internes d’un diocése

42. La conversion pastorale de la communauté paroissiale dans un sens missionnaire prend donc forme et se
réalise selon un processus graduel de renouvellement des structures ou, par conséquent, la charge pastorale ou
une participation a son exercice est confiée aux uns et aux autres selon des modalités diverses qui impliquent
toutes les composantes du Peuple de Dieu.

43. A propos de la répartition interne du territoire diocésain[49], a la paroisse et aux vicariats forains, déja
prévus par le Code de Droit Canonique en vigueur[50], se sont ajoutées depuis quelques décennies dans le
langage courant, repris par les documents du Magistére, des expressions comme “unités pastorales” et “zones



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 38

pastorales”. Ces dénominations définissent de fait des formes d’organisation pastorales du diocese, qui
expriment un nouveau rapport entre les fideles et le territoire.

44. Pour cette question des “unités” ou “zones pastorales”, personne ne doit évidemment penser que la solution
aux multiples problémes actuels se trouve en donnant tout simplement un nouveau nom a des réalités déja
existantes. Pour éviter de subir le changement dans ce processus de renouveau, bien au contraire pour le
promouvoir et I'orienter, il faut trouver les structures qui permettront de revivifier dans toutes les composantes de
la communauté chrétienne la commune vocation a I'évangélisation, pour une charge pastorale plus efficace du
Peuple de Dieu, le “facteur clé” ne pouvant étre que la proximité.

45. Dans cette perspective, la norme canonique met en relief la nécessité de délimiter des zones territoriales
distinctes[51] a I'intérieur de chaque diocése, quitte a ce qu’elles soient ensuite regroupées en des réalités
intermédiaires entre le diocése lui-méme et chaque paroisse. Par conséquent, il peut exister différents types de
regroupements de paroisses[52] qui tiennent compte de la dimension du diocése et de sa réalité pastorale
concrete.

La communion de I'Eglise doit étre vivante et agissante au coeur de ces regroupements, avec une attention
particuliere a I'égard du territoire concret. C’est pourquoi, en les érigeant, il faut tenir compte, le plus possible, de
I’'hnomogénéité de la population et de ses maniéeres de vivre, ainsi que des caractéristiques communes du
territoire, de fagon a faciliter la relation de proximité entre les curés et les autres agents pastoraux[53].

Vil.a. Comment procéder a I'érection d’'un regroupement de paroisses

46. Tout d’abord, avant de procéder a I'érection d’'un regroupement de paroisses, 'Evéque doit nécessairement
consulter a ce sujet le Conseil Presbytéral[54], dans le respect de la norme canonique et au nom de
l'incontournable coresponsabilité ecclésiale, partagée a divers titres entre I'Evéque et les membres de ce
Conseil.

47. Le regroupement de plusieurs paroisses peut se faire avant tout selon la simple forme associative, de
maniére a ce que les paroisses associées gardent une identité distincte.

Conformément a la norme canonique, quand on réalise n’importe quel genre de regroupement de paroisses
voisines, il va de soi qu’il faille respecter les éléments essentiels du droit universel concernant la personne
juridique de la paroisse. L'Evéque ne peut pas dispenser de ces droits[55]. Pour chacune des paroisses qu’il a
l'intention de supprimer, il doit donc émettre un décret spécifique comportant les motivations pertinentes[56].

48. A la lumiere de ce qui a été exposé ci-dessus, le regroupement, de méme que I'érection ou la suppression
de paroisses, doit étre réalisé par 'Evéque diocésain dans le respect de la norme prévue par le Droit canonique,
c’est-a-dire moyennant une incorporation, selon laquelle une paroisse est absorbée par une autre en perdant
son individualité originelle et la personnalité juridique ; ou bien moyennant une véritable fusion, qui donne
naissance a une nouvelle et unique paroisse, ce qui implique I'extinction des paroisses préexistantes et de leur
personnalité juridique ; ou, enfin, moyennant la division d’'une communauté paroissiale en plusieurs paroisses
autonomes, lesquelles sont créées ex novo[57].

En outre, la suppression de paroisse par union extinctive est l1égitime pour des causes qui regardent directement
la paroisse en question. Ne sont pas des raisons valables, par exemple, la seule pénurie du clergé diocésain, la
situation financiére générale du diocése, ou d’autres conditions propres a la communauté, dont on prévoirait un
changement a bréve échéance (par exemple I'importance numérique, le manque d’autonomie financiére, la
modification de 'aménagement urbain du territoire). Comme condition de |égitimité de ce genre de mesure, il
faut que les motifs présentés soient directement et organiquement liés a la communauté paroissiale et non a
des considérations générales, théoriques ou “de principe”.

49. En ce qui concerne I'érection et la suppression des paroisses, il convient de rappeler que chaque décision



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 39

doit étre adoptée avec un décret formel, rédigé par écrit[58]. Il faut par conséquent considérer comme non
conforme a la norme canonique un acte normatif unique, un décret général ou une loi particuliere qui viserait, en
une unique mesure, une réorganisation générale du diocese tout entier ou d’'une de ses parties, ou encore d’'un
ensemble de paroisses.

50. De fagon particuliere, dans le cas d’'une suppression de paroisse, le décret doit indiquer clairement, en
faisant référence a la situation concréte, quelles sont les raisons qui ont amené 'Evéque a prendre sa décision.
Ces raisons doivent donc étre indiquées spécifiquement, vu qu’on ne peut se satisfaire d’'une allusion générale
au “bien des ames”.

Dans l'acte selon lequel une paroisse est supprimée, I'Evéque doit également pourvoir a la dévolution de ses
biens dans le respect des normes canoniques correspondantes[59] ; @ moins qu’il N’y ait de graves raisons qui
s’y opposent, auquel cas il faudrait entendre le Conseil presbytéral[60], on doit veiller a ce que I'église de la
paroisse supprimée reste ouverte aux fideles.

51. Dans le cadre du regroupement de paroisses et de leur éventuelle suppression, il peut étre parfois
nécessaire de réduire une église a un usage profane non inconvenant[61]. Cette décision revient a 'Evéque
diocésain, apres avoir obligatoirement consulté le Conseil presbytéral[62].

Habituellement, méme dans ce cas, la diminution du clergé diocésain, la baisse démographique et la grave crise
financiére du diocése ne sont pas des causes légitimes pour décréter une telle réduction. Si au contraire les
conditions de I'édifice empéchent qu’il soit utilisé d’aucune maniére pour le culte divin, ou qu'il soit réparable, on
pourra procéder a sa réduction a un usage profane non inconvenant selon la norme du droit.

VIl.b. Le Vicariat forain

52. Il faut rappeler avant toute chose que, « pour favoriser I'exercice de la charge pastorale par une action
commune, plusieurs paroisses voisines peuvent étre unies par 'Evéque diocésain dans des regroupements
particuliers comme les vicariats forains » [63] ; ceux-ci regoivent comme appellation en divers lieux : “doyennés”,
ou “archiprétrés”, ou encore “zones pastorales” ou “préfectures’[64].

53. Le vicaire forain ne doit pas étre nécessairement le curé d’'une paroisse déterminée[65]. Pour correspondre
a la finalité pour laquelle un vicariat est érigé, sa premiéere responsabilité est celle « de promouvoir et
coordonner l'action pastorale commune dans le vicariat forain »[66], de sorte que ce dernier ne reste pas une
institution purement formelle. De plus, le vicaire forain « est tenu par I'obligation de visiter les paroisses de son
district selon les directives portées par I'Evéque diocésain »[67]. Afin qu'il puisse remplir au mieux sa fonction et
pour favoriser davantage I'activité commune entre les paroisses, 'Evéque diocésain peut conférer au vicaire
forain d’autres facultés qu'il considérerait opportunes en raison du contexte concret.

VIl.c. L'Unité pastorale

54. Dans un but analogue, quand les circonstances le demandent, en raison de I'extension territoriale du vicariat
forain ou d’'un grand nombre de fideéles, lorsqu’il est nécessaire de favoriser davantage la collaboration
organique entre des paroisses limitrophes, aprées avoir entendu le Conseil presbytéral[68], 'Evéque peut aussi
décréter le regroupement stable et institutionnel de différentes paroisses a l'intérieur du vicariat forain[69], en
tenant compte de quelques critéres concrets.

55. Il est avant tout opportun que les regroupements (dénommeés “unités pastorales’[70]) soient délimités le plus
possible de maniére homogéene, méme du point de vue sociologique, afin qu’on puisse y réaliser une vraie
pastorale d’ensemble ou intégrée[71], dans une perspective missionnaire.

56. De plus, chaque paroisse de ce regroupement doit étre confiée a un curé ou a un groupe de prétres in
solidum, qui prennent soin de toutes les communautés paroissiales[72]. Autrement, si 'Evéque I'estime



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 40

opportun, le regroupement peut aussi étre composé de plusieurs paroisses, confiées au méme curé[73].

57. Dans tous les cas, étant donné I'attention due aux prétres qui, bien souvent, ont exercé leur ministére de
maniére méritoire et qui jouissent de la reconnaissance de la communauté, étant donné également le bien des
fidéles eux-mémes qui sont liés a leurs pasteurs par I'affection et la gratitude, il est demandé qu’au moment de
constituer un regroupement déterminé, 'Evéque diocésain ne décide pas, par le méme décret, que dans
plusieurs paroisses réunies et confiées a un seul curé[74], les autres curés éventuellement présents et encore
en charge[75], soient transférés automatiquement a I'office de vicaires paroissiaux, ou relevés de fait de leur
charge.

58. Dans ces cas, a moins qu’il ne s’agisse d’'une nomination in solidum, il revient a 'Evéque diocésain de
déterminer au cas par cas les fonctions du prétre modérateur de ces regroupements de paroisses, ainsi que sa
relation avec le doyen du vicariat forain[76], a l'intérieur duquel I'unité pastorale est constituée.

59. Une fois que le regroupement de paroisses — vicariat forain ou “unité pastorale” — a été érigé selon le droit,
I'Evéque détermine, selon I'opportunité, si chaque paroisse qui le constitue doit avoir son propre Conseil
pastoral paroissial[77], ou s'il est préférable que cette charge soit confiée a un Conseil pastoral unique pour
toutes les communautés intéressées. Quelle que soit la situation, du fait qu’elles conservent la personnalité et la
capacité juridique, chaque paroisse faisant partie du regroupement doit garder son propre Conseil pour les
affaires économiques|78].

60. Afin de favoriser une action évangélisatrice d’ensemble et un soin pastoral plus efficace, il est opportun de
constituer, pour les paroisses d’'un regroupement, des services pastoraux communs dans des domaines
déterminés (par exemple la catécheése, la charité, la pastorale des jeunes ou des familles), avec la participation
de toutes les composantes du Peuple de Dieu, clercs, consacrés et fideles laics.

VIl.d. La Zone pastorale

61. Si plusieurs “unités pastorales” peuvent constituer un vicariat forain, de la méme fagon, surtout dans les
diocéses territorialement plus étendus, plusieurs vicariats forains peuvent étre réunis par 'Evéque qui aura
entendu le Conseil presbytéral[79], en “districts” ou “zones pastorales”[80], sous la conduite d’'un Vicaire
épiscopal[81] ayant le pouvoir exécutif ordinaire pour I'administration pastorale de la zone, au nom de 'Evéque
diocésain, sous son autorité et en communion avec lui, cela en plus des facultés spéciales que ce dernier
voudra lui attribuer au cas par cas.

VIII. Les formes ordinaires et extraordinaires selon lesquelles on confie la charge pastorale de la communauté
paroissiale

62. En premier lieu, le curé et les autres prétres, qui sont en communion avec 'Evéque, représentent une
référence fondamentale pour la communauté paroissiale, en raison de la charge de pasteur qui est la leur[82].
En cultivant la vie commune et la fraternité sacerdotale, le curé et le presbyterium célébrent la vie
sacramentelle, pour la communauté et avec elle, et sont appelés a organiser la paroisse de maniére a ce qu’elle
soit un signe efficace de communion[83].

63. Par rapport a la présence et a la mission des prétres dans la communauté paroissiale, il faut faire une
mention particuliére de la vie commune[84] ; méme si elle ne constitue pas une obligation pour le clergé
séculier, elle est recommandée par le can. 280. |l faut rappeler a ce propos la valeur fondamentale de I'esprit de
communion, de la priére et de 'action pastorale commune de la part des clercs[85], en vue d’un témoignage
effectif de fraternité sacramentelle[86] et d’'une action évangélisatrice plus efficace.

64. Quand le Presbyterium expérimente la vie communautaire, I'identité sacerdotale se fortifie, les
préoccupations matérielles diminuent et la tentation de I'individualisme céde le pas a la profondeur de la relation
personnelle. La priere commune, les échanges d’'idées et I'étude, qui ne doivent jamais manquer dans la vie



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 41

sacerdotale, peuvent constituer un grand soutien dans la formation d’une spiritualité presbytérale incarnée dans
le quotidien.

Il convient en tout cas que, selon son discernement et dans la limite du possible, I'Evéque tienne compte des
affinités humaine et spirituelle entre les prétres, auxquels il désire confier une paroisse ou un regroupement de
paroisses, tout en les invitant a une disponibilité généreuse dans leur nouvelle mission pastorale et a I'une ou
l'autre forme de partage de vie avec les confréres[87].

65. Dans certains cas, surtout Ia ou le presbytére n’est pas de tradition ou d’habitude, ou bien lorsque, pour une
raison ou une autre, il n’est pas disponible comme habitation du prétre, il peut arriver que celui-ci retourne vivre
auprés de sa famille d’origine, premier lieu de formation humaine et de découverte vocationnelle[88].

D’un c6té, cette pratique peut se révéler positive en ce qui concerne la vie quotidienne du prétre, du fait qu’elle
lui garantit un cadre domestique serein et stable, surtout quand les parents sont encore présents. Mais d’'un
autre coté, il faut éviter que ces relations familiales soient vécues par le prétre comme une dépendance
intérieure et une source de moindre disponibilité pour un ministére a temps plein, ou encore comme un choix
qui, au lieu de la compléter, exclut la relation avec la famille presbytérale et la communauté des fidéles.

Vlll.a. Le Curé

66. L’office de curé comporte la pleine charge d’ames[89]. En conséquence, pour qu’un fidele soit validement
nommeé curé, il faut qu’il ait regu I'Ordre du presbytérat[90]. On exclut toute possibilité de conférer ce titre ou les
fonctions qui lui appartiennent a qui serait privé de cet Ordre, méme dans le cas ou on manquerait de prétres.
Précisément en raison de la relation de connaissance et de proximité qui doit exister entre un pasteur et la
communauté, I'office de curé ne peut pas étre confié a une personne juridique[91]. En particulier — mis a part ce
qui est prévu par le can. 517, §§1-2 — 'office de curé ne peut étre confié a un groupe de personnes, composé de
clercs et de laics. Il faut par conséquent éviter les expressions comme “fteam responsable”, “équipe
responsable”’, ou d’autres semblables, qui laisseraient entendre qu'il s’agit d’'un gouvernement collégial de la

paroisse.

67. Du fait qu’il est le « pasteur propre de la paroisse qui lui est confiée »[92], la représentation juridique de
celle-ci revient ipso jure au curé[93]. Il est 'administrateur responsable des biens paroissiaux, qui sont des
“biens ecclésiastiques”, par conséquent soumis aux normes canoniques correspondantes[94].

68. Comme I'affirme le Concile Vatican Il, « dans sa paroisse chaque curé doit jouir, en son office, de la stabilité
que requiert le bien des dmes »[95]. Comme principe général, il est donc demandé que le curé soit « nommeé a
temps indéterminé »[96].

L’Evéque diocésain peut toutefois nommer des curés pour un temps déterminé, si la Conférence épiscopale I'a
décidé ainsi par décret. Du fait qu’il est nécessaire que le curé puisse créer un lien effectif et efficace avec la
communauté qui lui est confiée, il convient que les Conférences épiscopales n’établissent pas un temps trop
bref, inférieur a 5 ans, pour les nominations a temps déterminé.

69. Dans tous les cas, méme s’ils sont nommés pour un “temps indéterminé” ou avant que le “temps déterminé”
n‘arrive a échéance, les curés doivent se montrer disponibles pour d’éventuels transferts dans une autre
paroisse ou office, « si le bien des dmes ou la nécessité ou I'utilite de I'Eglise le requierent »[97]. Il faut en effet
le rappeler : c’est le curé qui est au service de la paroisse, non le contraire.

70. Ordinairement, la ou cela est possible, il est bon que le curé ait la charge pastorale d’'une seule paroisse. «
Cependant, a cause de la pénurie de prétres ou d'autres circonstances, la charge de plusieurs paroisses
voisines peut étre confiée au méme curé »[98]. Par exemple, parmi les “autres circonstances”, on peut citer
I'exiguité du territoire ou de la population, ou encore la proximité des paroisses intéressées. Si 'Evéque
diocésain confie plusieurs paroisses a un seul curé, il doit considérer attentivement si ce dernier pourra exercer



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 42

pleinement et concrétement, comme vrai pasteur, I'office de curé de toutes les paroisses et de chacune
d’elles[99].

71. Une fois nommeé, le curé jouit du plein exercice des fonctions qui lui sont confiées, avec tous les droits et les
responsabilités qui en découlent, jusqu’a ce qu’il ne cesse Iégitimement son office pastoral[100]. Pour sa
révocation ou son transfert avant 'échéance de son mandat, il faut observer les procédures canoniques
correspondantes, que I'Eglise utilise pour le discernement de ce qui convient dans chaque cas concret[101].

72. Quand le bien des fidéles le requiert, méme s’il n’existe pas d’autres causes de cessation, le curé qui a
atteint ses 75 ans, doit accueillir I'invitation que I'Evéque diocésain peut lui adresser de renoncer a la
paroisse[102]. Il faut considérer la présentation de la renonciation, a 75 ans[103], comme un devoir moral,
méme s'il n’est pas canonique. Elle ne fait cependant pas cesser automatiquement I'office. Elle arrive seulement
quand I'Evéque diocésain a communiqué par écrit a l'intéressé I'acceptation de sa renonciation[104]. Par
ailleurs, que I'Evéque prenne en considération de maniére bienveillante la renonciation présentée par un curé,
méme s'il le fait seulement en raison de ses 75 ans.

73. Dans tous les cas, avant d’accepter la renonciation, afin d’éviter une conception fonctionnelle du ministére,
I'Evéque diocésain pésera prudemment toutes les circonstances de la personne et du lieu, comme par exemple
I'existence de raisons de santé ou de discipline, le manque de prétres, le bien de la communauté paroissiale et
d’autres éléments de ce genre. Il acceptera la renonciation s’il trouve une cause juste et proportionnée[105].

74. Autrement, si les conditions personnelles du prétre le permettent et si 'opportunité pastorale le conseille,
I'Evéque considérera la possibilité de lui laisser I'office de curé, éventuellement en mettant auprés de lui
quelqu’un pour l'aider et en préparant la succession. En outre, « selon les cas, 'Evéque peut confier une
paroisse plus petite et moins lourde a un curé qui a présenté sa renonciation »[106], ou de toute maniére lui
donner une autre charge pastorale adaptée a ses possibilités concretes, tout en invitant le prétre a comprendre,
si c’était nécessaire, qu’il ne doit en aucun cas se sentir “rétrogradé” ou “puni” en raison d’un transfert de ce
genre.

VIlil.b. L’Administrateur paroissial

75. Au cas ou il ne serait pas possible de nommer immédiatement un curé, la désignation d’'un administrateur
paroissial[107]devra se faire seulement en conformité avec ce que prévoit la norme canonique[108].

Il s’agit en effet d’un office essentiellement transitoire qui est exercé dans I'attente de la nomination d’un
nouveau curé. Il est donc illégitime que 'Evéque diocésain nomme un administrateur paroissial et le laisse dans
cette charge pendant une longue période, supérieure a un an, ou méme de maniéere stable, en évitant de
pourvoir a la nomination du curé.

Comme I'atteste I'expérience, cette solution est souvent adoptée pour contourner les conditions du droit
concernant le principe de la stabilité du curé qui est ainsi violé. Il en résulte un dommage pour la mission du
prétre en question ainsi que pour la communauté elle-méme qui, dans ces conditions d’incertitude par rapport a
la présence de son pasteur, ne peut pas programmer des plans d’évangélisation qui aient de 'ampleur et doit
donc se limiter a une pastorale de conservation.

VIll.c. Quand la charge pastorale est confiée solidairement

76. Comme autre possibilité, « la ou les circonstances I'exigent, la charge pastorale d'une paroisse ou de
plusieurs paroisses ensemble peut étre confiée “in solidum” a plusieurs prétres »[109]. Cette solution peut étre
adoptée, au jugement de I'Evéque, quand les circonstances concrétes le réclament, en particulier pour le bien
de la communauté intéressée, grace a une action pastorale commune et plus efficace, mais aussi pour
promouvoir une spiritualité de communion parmi les prétres[110].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 43

En de tels cas, le groupe des prétres, en communion avec les autres composantes des communautés
paroissiales intéressées, agit selon une délibération commune, avec un Modérateur qui est un primus inter
pares par rapport aux autres prétres, curés a tous les effets.

77. Il est vivement recommandé que chaque communauté de prétres, auxquels est confiée in solidum la charge
pastorale d’'une ou plusieurs paroisses, élabore un réglement intérieur de telle sorte que chacun des prétres
puisse remplir au mieux les taches et les fonctions qui lui reviennent[111].

La responsabilité propre du Modérateur est de coordonner le travail commun de la paroisse ou des paroisses
confiées au groupe, d’assumer leur représentation juridique[112], de coordonner I'exercice de la faculté
d’assister aux mariages et de concéder les dispenses qui reviennent aux curés[113], et de répondre devant
'Evéque de toute I'activité du groupe[114].

VIil.d. Le Vicaire paroissial

78. Comme un enrichissement, peut trouver place, a l'intérieur des solutions indiquées ci-dessus, la possibilité
gu’un prétre soit nommeé vicaire paroissial et chargé d’'un secteur spécifique de la pastorale (jeunes, anciens,
malades, associations, confraternités, formation, catéchese, etc.), “transversale” a plusieurs paroisses, ou bien
pour accomplir tout le ministére ou une partie précise de celui-ci, dans une des paroisses[115].

Dans le cas d’'une charge conférée a un vicaire paroissial dans plusieurs paroisses confiées a des curés
différents, il convient, dans le Décret de nomination, d’expliciter et de décrire les missions qui lui sont confiées
dans chaque communauté paroissiale, ainsi que le type de rapport qu’il doit entretenir avec les curés, en ce qui
concerne la résidence, la subsistance et la célébration de la Messe.

Vlll.e. Les Diacres

79. Les diacres sont des ministres ordonnés, incardinés dans un dioceése ou d’autres réalités ecclésiales qui en
ont la faculté[116] ; ils sont collaborateurs de 'Evéque et des prétres dans I'unique mission évangélisatrice, avec
la charge spécifique, en vertu du sacrement regu, de « servir le Peuple de Dieu dans la diaconie de la liturgie,
de la parole et de la charité »[117].

80. Pour sauvegarder l'identité des diacres et en vue de la promotion de leur ministére, le Pape Francois a tout
d’abord mis en garde contre certains risques concernant la compréhension de la nature du diaconat: « Nous
devons faire attention a ne pas voir les diacres comme des demi-prétres et des demi-laics. [...] Et I'image du
diacre comme une sorte d’intermédiaire entre les fideles et les pasteurs ne va pas bien non plus. Ni a mi-chemin
entre les prétres et les laics, ni a mi-chemin entre les pasteurs et les fidéles. Et il existe deux tentations. Il y a le
danger du cléricalisme : le diacre qui est trop clérical. [...] Et l'autre tentation, le fonctionnalisme : c’est un
assistant qui aide le prétre pour ceci ou pour cela »[118].

Dans le méme discours, le Saint Pére a ensuite offert quelques précisions par rapport au réle spécifique des
diacres a l'intérieur de la communauté ecclésiale : « Le diaconat est une vocation spécifique, une vocation
familiale qui implique le service. [...] Ce mot est la clé pour comprendre votre charisme. Le service comme un
des dons caractéristiques du peuple de Dieu. Le diacre est — pour ainsi dire — le gardien du service dans
I'Eglise. Chaque parole doit étre bien mesurée. Vous étes les gardiens du service dans I'Eglise : le service de la
Parole, le service de I'’Autel, le service des Pauvres »[119].

81. La doctrine sur le diaconat a connu tout au long des siécles une importante évolution. Sa reprise par le
Concile Vatican Il correspond, entre autre, a une clarification doctrinale et a un élargissement de I'action
ministérielle de référence, qui ne se limite pas a “enfermer” le diaconat dans le seul domaine du service caritatif
ou a le réserver — selon ce qui a été établi par le Concile de Trente — aux seuls diacres en vue du sacerdoce,
presqu’uniquement ordonnés pour le service liturgique. Le Concile Vatican Il précise qu'il s’agit d’'un degré du
sacrement de I'Ordre, si bien que « la grace sacramentelle leur donne la force nécessaire pour servir le peuple



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 44

de Dieu dans la “diaconie” de la liturgie, de la prédication et de la charité, en communion avec I'évéque et son
presbyterium »[120].

La réception postconciliaire reprend ce qui a été établi par Lumen gentium et définit toujours mieux I'office des
diacres comme une participation du Sacrement de I'Ordre, bien que selon un degré différent. Dans son
audience aux participants du Congrés international sur le Diaconat, Paul VI voulut rappeler, en effet, que le
diaconat sert les communautés chrétiennes « tant dans I'annonce de la Parole de Dieu que dans le ministére
des sacrements et dans I'exercice de la charité »[121]. D’autre part, bien que dans le livre des Actes (Ac 6, 1-6),
il semblerait que les sept hommes choisis soient destinés au seul service des tables, en réalité, le méme livre
biblique raconte comment Etienne et Philippe exercent a plein titre la “diaconie de la Parole”. Comme
collaborateurs des Douze et de Paul, ils exercent donc leur ministére dans deux domaines : I'évangélisation et la
charité.

Les fonctions ecclésiales qui peuvent étre confiées a un diacre sont donc nombreuses. Ce sont toutes celles qui
ne comportent pas la pleine charge des ames[122]. Le Code de Droit Canonique, cependant, détermine quels
sont les offices réservés aux prétres et lesquels peuvent étre confiés aux laics ; par contre on ne voit pas
lindication de quelque office particulier dans lequel le ministére diaconal puisse manifester sa spécificité.

82. Quoi qu'’il en soit, I'histoire du diaconat rappelle que celui-ci a été institué dans le cadre d’une vision
ministérielle de I'Eglise et donc comme ministere ordonné au service de la Parole et de la charité; ce dernier
domaine comprend aussi 'administration des biens. Cette double mission du diacre s’exprime ensuite dans le
cadre liturgique, dans lequel il est appelé a proclamer I'Evangile et a servir a la table eucharistique. Ces
références pourraient aider a expliciter les taches spécifiques du diacre et valorisent les aspects propres a cette
vocation, en vue de la promotion du ministére diaconal.

VIILf. Les Personnes consacrées

83. Dans de nombreux cas, sont présentes dans la communauté paroissiale des personnes qui appartiennent a
la vie consacrée. Celle-ci « n’est pas une réalité extérieure ou indépendante de la vie de I'Eglise locale, mais
elle constitue une maniere particuliere, marquée par le radicalisme évangélique, d'étre présent en son sein,
avec ses dons spécifiques »[123]. En outre, intégrée dans la communauté aux cétés des clercs et des laics, la
vie consacrée « se situe dans la dimension charismatique de I'Eglise [...]. La spiritualité des Instituts de vie
consacree peut devenir, tant pour le fidéle laic que pour le prétre, une ressource significative pour vivre sa
vocation propre »[124].

84. La contribution que les consacrés peuvent apporter a la mission évangélisatrice de la communauté
paroissiale dérive d’abord de leur “étre”, c’est-a-dire du témoignage d’une suite radicale du Christ par le moyen
de la profession des conseils évangéliques[125], et seulement ensuite par leur “agir’, c’est-a-dire par les ceuvres
accomplies conformément au charisme de chaque institut (par exemple, catéchese, charité, formation, pastorale

des jeunes, soin des malades)[126].
VIIl.g. Les Laics

85. La communauté paroissiale se compose d’'une maniére spéciale de fidéles laics[127]. En raison du baptéme
et des autres sacrements de l'initiation chrétienne, et en de nombreux cas du mariage[128], ils participent a
I'action évangélisatrice de I'Eglise, étant donné que « la vocation et la mission propre des fidéles laics est la
transformation des diverses réalités terrestres pour que toute I'activité humaine soit transformée par I'Evangile
»[129].

En particulier, les fidéles laics ont de maniére propre et spécifique le caractére séculier, c’est-a-dire de «
chercher le Regne de Dieu a travers la gérance des choses temporelles qu'ils ordonnent selon Dieu »[130]. lls «
peuvent aussi se sentir appelés ou étre appelés a collaborer avec leurs pasteurs au service de la communauté
ecclésiale, pour la croissance et la vitalité de celle-ci, exergant des ministéres trés diversifiés, selon la grace et
les charismes que le Seigneur voudra bien déposer en eux »[131].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 45

86. Il est demandé aujourd’hui a tous les fidéles laics un engagement généreux au service de la mission
évangélisatrice, tout d’abord par le témoignage global d’'une vie quotidienne conforme a I'Evangile dans les lieux
de vie habituels et a tous les niveaux de responsabilité, ensuite d’'une maniére particuliére par I'acceptation
d’engagements qui leur correspondent, au service de la communauté paroissiale[132].

VIIL.h. Autres formes selon lesquelles on peut confier la charge pastorale

87. Il existe encore une autre modalité selon laquelle 'Evéque — comme le montre le can. 517, §2 — peut
pourvoir a la charge pastorale d'une communauté quand, en raison de la pénurie des prétres, il n’est pas
possible de nommer un curé ni un administrateur paroissial qui puisse I'assumer a temps plein. Dans de telles
circonstances pastoralement problématiques, pour soutenir la vie chrétienne et permettre a la mission
évangélisatrice de la communauté de se poursuivre, I'Evéque diocésain peut confier une participation a
I'exercice de la charge pastorale d’'une paroisse a un diacre, a un consacré ou a un laic, ou encore a un groupe
de personnes (par exemple, un institut religieux, une association)[133].

88. Ceux a qui sera confiée la participation a la charge pastorale de la communauté, seront coordonnés et
guidés par un prétre pourvu de facultés légitimes, constitué “Modérateur de la charge pastorale”. Lui reviennent
de maniére exclusive le pouvoir et les fonctions du curé, bien qu'’il n’en ait pas I'office, avec les devoirs et les
droits conséquents.

Il faut rappeler qu'il s’agit d’'une forme extraordinaire de la maniere de confier la charge pastorale, en raison de
impossibilité de nommer un curé ou un administrateur paroissial, a ne pas confondre avec la coopération
ordinaire active et avec I'acceptation de responsabilités de la part de tous les fideles.

89. Pour le recours a cette solution extraordinaire, il faut d’abord préparer adéquatement le Peuple de Dieu, et
avoir ensuite soin de I'adopter seulement pour le temps nécessaire et non pour une période indéfinie[134]. La
juste compréhension et I'application de ce canon requiert que le recours a ce qui est prévu « intervienne dans le
scrupuleux respect des clauses qu’elle contient, a savoir : a) “par manque de prétres”, et non pas pour des
raisons de commaodité ou d’une équivoque “promotion du laicat”[...] ; b) restant ferme qu’il s’agit de
“participation a I'exercice de la charge pastorale”, et non pas de diriger, coordonner, modérer, gouverner la
paroisse ; chose qui, selon les termes méme du canon, ne revient qu’a un prétre »[135].

90. Pour mener a bonne fin le fait de confier la charge pastorale selon le can. 517, §2[136], il faut s’en tenir a
certains critéres. Tout d’abord, comme il s’agit d’'une solution pastorale extraordinaire et temporaire[137],
I'unique cause canonique qui rend légitime son recours est un manque de prétres, en raison duquel il n’est pas
possible de pourvoir a la charge pastorale de la communauté paroissiale avec la nomination d’'un curé ou d'un
administrateur paroissial. Par ailleurs, un ou plusieurs diacres sont a préférer a des consacrés et a des laics
pour un tel type de gestion de la charge pastorale[138].

91. En tout cas, la coordination de I'activité pastorale ainsi organisée revient au prétre désigné par I'Evéque
diocésain comme Modérateur ; ce prétre posséde de maniére exclusive les pouvoirs et les facultés qui sont
propres au curé ; les autres fidéles ont, par contre, « une participation a I'exercice de la charge pastorale de la
paroisse »[139].

92. Le diacre et les autres personnes non ordonnées, qui participent a I'exercice de la charge pastorale, peuvent
accomplir les seules fonctions qui correspondent a leur état de diacre ou de laic, en respectant « les propriétés
originelles de diversité et de complémentarité entre les dons et les fonctions des ministres ordonnés et des
fidéles laics, propres a I'Eglise que Dieu a voulue organiquement structurée »[140].

93. Enfin, il est vivement recommandé que, dans le décret par lequel il nomme le prétre Modérateur, 'Evéque
expose, au moins sommairement, les motifs pour lesquels il a été nécessaire de confier la charge pastorale
d’une ou plusieurs communautés paroissiales selon cette forme extraordinaire, ceci ayant pour conséquence les
formes de I'exercice du ministére du prétre ainsi nommeé.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 46

IX. Les fonctions et les ministéres paroissiaux

94. En plus de la collaboration occasionnelle, que chaque personne de bonne volonté — méme les non-baptisés
— peut apporter aux activités quotidiennes de la paroisse, il existe d’autres fonctions stables, sur la base
desquelles les fideles acceptent, pour un certain temps, la responsabilité d’'un service a l'intérieur de la
communauté paroissiale. On peut penser, par exemple, aux catéchistes, aux servants d’autel, aux éducateurs
qui ceuvrent dans des groupes et des associations, a ceux qui se dévouent dans les ceuvres de charité ou dans
divers types de dispensaires ou centres d’écoute, aux visiteurs des malades.

95. En tout cas, quand on indique les charges qui sont confiées aux diacres, aux consacrés et aux fideles laics
qui regoivent une participation a I'exercice de la charge pastorale, il faut utiliser une terminologie qui
corresponde de fagon correcte aux fonctions qu’ils peuvent exercer conformément a leur état, de maniére a ce
gue soit bien explicite la différence essentielle qui existe entre le sacerdoce commun et le sacerdoce ministériel,
et que soit bien claire la nature de la fonction recue par chacun.

96. Il revient donc avant tout a I'lEvéque diocésain et, pour ce qui est de sa compétence, au curé, de veiller a ce
que les fonctions des diacres, des consacrés et des laics qui ont un réle de responsabilité dans la paroisse, ne
soient pas désignées par des expressions comme “curé”, “co-cure”, “pasteur”, “chapelain”, “modérateur”,
“responsable paroissial”, ou d’autres appellations semblables[141] qui sont réservées par le droit aux

prétres[142], du fait qu’elles ont une relation directe avec le profil ministériel des prétres.

En ce qui concerne les fidéles que I'on vient d’évoquer et les diacres, des expressions comme “confier la charge
pastorale d’une paroisse”, “présider la communauté paroissiale”, et d’autres similaires, sont également
illégitimes et non conformes a leur identité vocationnelle, du fait qu’elles ont un rapport direct avec la spécificité

du ministére sacerdotal, dont la compétence revient au curé.

Il semble plus approprié d'utiliser par exemple I'expression “diacre coopérateur”, et pour les consacrés et les

laics, “coordinateur pastoral de ... (un secteur de la pastorale)”, “coopérateur pastoral’, “assistant pastoral”,
“chargé de ... (un secteur de la pastorale)”.

97. Les fidéles laics peuvent, conformément au droit, étre institués de maniére stable lecteurs et acolytes par un
rite spécial, selon le can. 230, §1. Le fidéle non ordonné peut étre appelé “ministre extraordinaire” seulement s’il
a été effectivement appelé par I'Autorité compétente[143] a accomplir les fonctions de suppléance dont il est
question aux can. 230, §3 et 943. Une députation temporaire dans I'action liturgique, prévue par le can. 230, §2,
méme si elle se prolonge dans le temps, ne confére aucune dénomination spéciale au fidéle non ordonné[144].

Ces fidéles laics doivent étre en pleine communion avec I'Eglise catholique[145], avoir regu une formation
adéquate a la fonction qu’ils sont appelés de remplir, et avoir une conduite personnelle et pastorale exemplaire
qui les rende crédibles dans leur service.

98. En plus de ce qui revient aux Lecteurs et aux Acolytes institués de fagon stable[146], 'Evéque peut, selon
un jugement prudentiel, confier officiellement quelques charges[147] aux diacres, aux personnes consacreées,
ainsi qu’aux fidéles laics, sous la conduite et la responsabilité du curé, comme par exemple:

1°. La célébration d’une liturgie de la Parole les dimanches et aux fétes de précepte, quand, « faute de ministre
sacrée ou pour toute autre cause grave, la participation a la célébration eucharistique est impossible »[148]. ||
s’agit d’'une possibilité exceptionnelle, a laquelle on recourt seulement s’il existe une réelle impossibilité et en
ayant soin de confier ces liturgies aux diacres, dans la mesure ou ils sont présents ;

2°. L’administration du baptéme, en tenant compte que « le ministre ordinaire du baptéme est 'Evéque, le prétre
et le diacre »[149] et que, ce qui est prévu par le can. 861, §2 constitue une exception, qui reléve du jugement
de I'Ordinaire du lieu ;



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 47

3°. La célébration du rite des obseques, dans le respect de ce qui est prévu au n. 19 des Praenotanda de |' Ordo
exsequiarum.

99. Les fidéles laics peuvent précher dans une église ou dans un oratoire si les circonstances ou un cas
particulier le demandent, « selon les dispositions de la Conférence Episcopale »[150] et « en conformité avec le
droit et les normes liturgiques, dans le respect des clauses qu’ils contiennent »[151]. En revanche, ils ne
pourront en aucun cas prononcer ’'homélie pendant la célébration de I'Eucharistie[152].

100. De plus, « la ou il n'y a ni prétre ni diacre, I'Evéque diocésain, sur avis favorable de la conférence des
Evéques et avec l'autorisation du Saint-Siége, peut déléguer des laics pour assister aux mariages »[153].

X. Les Organismes de coresponsabilité ecclésiale
X.a. Le Conseil paroissial pour les Affaires Economiques

101. La gestion des biens dont dispose chaque paroisse d’une fagon ou d’une autre constitue un domaine
important d’évangélisation et de témoignage évangélique, devant I'Eglise et la société civile car, comme I'a
rappelé le Pape Francois, « tous les biens que nous possédons, le Seigneur nous les donne pour que le monde,
I'humanité, aillent de I'avant, et pour aider les autres »[154]. Le curé ne peut donc, ni ne doit étre seul pour
accomplir une telle fonction[155], il est nécessaire qu'’il soit assisté par des collaborateurs pour administrer les
biens de I'Eglise avant tout avec un zéle évangélisateur et un esprit missionnaire[156].

102. Pour cette raison, il faut nécessairement constituer dans chaque paroisse le Conseil pour les Affaires
Economiques, qui est un organisme consultatif, présidé par le curé et formé d’au moins trois fideles[157] ; le
nombre minimum de trois est nécessaire pour qu’on puisse considérer que ce Conseil est “collégial” ; il faut
rappeler que le curé préside le Conseil pour les Affaires Economiques mais n’est pas compté parmi ses
membres.

103. En cas d’absence de normes spécifiques données par 'Evéque diocésain, c’est le curé qui détermine le
nombre des membres du Conseil, en rapport avec la grandeur de la paroisse, et s’ils doivent étre nommés par
lui ou plutét élus par la communauté paroissiale.

Les membres de ce Conseil n’appartiennent pas nécessairement a la paroisse elle-méme, ils doivent étre de
bonne réputation et experts dans les questions économiques et juridiques[158] pour pouvoir rendre un service
effectif et compétent, de maniére a ce que le Conseil ne soit pas un organisme purement formel.

104. Enfin, a moins que I'Evéque diocésain n’en ait disposé autrement avec la prudence requise, et qu’il n’existe
des normes du droit civil contraires, rien n’'empéche que la méme personne puisse étre membre du Conseil pour
les Affaires Economiques de plusieurs paroisses, lorsque les circonstances le demandent.

105. Les normes, que I'Evéque diocésain aura éventuellement promulguées dans ce domaine, devront tenir
compte des situations spécifiques des paroisses, comme par exemple leur dimension particulierement modeste
ou leur appartenance a une unité pastorale[159].

106. Le Conseil pour les Affaires Economiques peut jouer un role de particuliére importance pour développer, a
l'intérieur des communautés paroissiales, la culture de la coresponsabilité, de la transparence administrative et
de l'attention aux besoins de I'Eglise. En particulier, la transparence doit étre entendue, non comme une simple
présentation formelle des données, mais plutét comme une juste information de la communauté et une occasion
favorable pour sa formation active. Il s’agit d’'un modus agendiincontournable pour la crédibilité de I'Eglise,
surtout quand elle doit administrer des biens importants.

107. Ordinairement, I'objectif de la transparence peut étre atteint avec la publication du compte-rendu annuel qui
doit étre d’abord présenté a I'Ordinaire du lieu[160], avec l'indication détaillée des entrées et des sorties. Ainsi,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 48

étant donné que les biens appartiennent a la paroisse, non au curé, qui en est cependant 'administrateur,
I'ensemble de la communauté pourra se rendre compte de la maniére dont les biens sont administrés, ainsi que
de la situation économique de la paroisse et des ressources dont elle peut effectivement disposer.

X.b. Le Conseil pastoral paroissial

108. La norme canonique actuelle[161] laisse a 'Evéque diocésain le choix de I'érection d’'un Conseil pastoral
dans les paroisses, ce qui est cependant vivement recommandé, comme I'a rappelé le Pape Frangois : «
Combien les conseils pastoraux sont nécessaires | Un évéque ne peut guider un diocese sans les conseils
pastoraux. Un curé ne peut pas guider la paroisse sans les conseils pastoraux »[162].

La flexibilité de la norme permet de toute maniére les adaptations estimées opportunes dans les circonstances
concretes, comme par exemple dans le cas de plusieurs paroisses confiées a un seul curé, ou en cas
d’existence d’une unité pastorale : dans de tels cas, il est possible de constituer un seul Conseil pastoral pour
plusieurs paroisses.

109. Le sens théologique du Conseil pastoral s’inscrit dans la réalité constitutive de I'Eglise, c’est-a-dire son étre
de “Corps du Christ” qui implique une “spiritualité de communion”. Dans la communauté chrétienne, en effet, la
diversité des charismes et des ministéres qui dérive de I'incorporation au Christ et du don de I'Esprit, ne peut
pas devenir « uniformité, obligation de tout faire ensemble et tout pareillement, de penser tous et toujours de la
méme facon » [163]. Au contraire, en vertu du sacerdoce baptismal[164], chaque fidéle est constitué pour
I'édification du Corps tout entier et, en méme temps, I'ensemble du Peuple de Dieu, dans une coresponsabilité
réciproque de ses membres, participe a la mission de I'Eglise, c’est-a-dire qu’il discerne dans I'histoire les
signes de la présence de Dieu et devient témoin de son Régne[165].

110. Loin d’étre un simple organisme bureaucratique, le Conseil pastoral met donc en relief et réalise le
caractere central du Peuple de Dieu comme sujet et acteur vivant de la mission évangélisatrice, du fait que, par
le baptéme et la confirmation, chaque fidéle a recu les dons de I'Esprit : « Renaitre a la vie divine par le
baptéme constitue un premier pas ; il faut ensuite se comporter en fils de Dieu, c’est-a-dire se conformer au
Christ qui ceuvre dans la Sainte Eglise, en se laissant entrainer dans sa mission dans le monde. L’onction de
I'Esprit Saint pourvoit a cela : “sans sa force, il n’y a rien dans 'homme” (cf. Séquence de la Pentecéte). [...] De
méme que toute la vie de Jésus a éte animée par I'Esprit, de méme la vie de I'Eglise et de chacun de ses
membres est sous la conduite du méme Esprit »[166].

A la lumiére de cette vision de fond, on peut se rappeler des paroles de Saint Paul VI selon lequel « c’est la
mission du Conseil pastoral d’étudier, d’examiner tout ce qui concerne les activités pastorales, et proposer
ensuite des conclusions pratiques, afin de promouvoir la conformité de la vie et de I'action du Peuple de Dieu
avec ’Evangile »[167], en étant conscients que, comme I'a rappelé le Pape Francgois, le but de ce Conseil «
n’est pas principalement I'organisation ecclésiale, mais le réve missionnaire de rejoindre tout le monde »[168].

111. Le Conseil pastoral est un organisme consultatif, régi selon les normes établies par 'Evéque diocésain,
pour définir les criteres de sa composition, la modalité de I'élection de ses membres, ses objectifs et son mode
de fonctionnement[169]. En tout cas, pour éviter de dénaturer le caractére de ce Conseil, il est bon d’éviter de
'appeler “team” ou “équipe”, c’est-a-dire selon des termes qui ne sont pas aptes a exprimer correctement le
rapport ecclésial et canonique qui existe entre le curé et les autres fideles.

112. Dans le respect des normes diocésaines a son sujet, il est nécessaire que le Conseil pastoral soit
effectivement représentatif de la communauté dont il est I'expression, dans toutes ses composantes (prétres,
diacres, consacrés, et laics). Il constitue le cadre spécifique dans lequel les fidéles peuvent exercer leur droit et
leur devoir d’exprimer aux pasteurs leur pensée concernant le bien de la communauté paroissiale, et de la
partager aux autres fidéles[170].

La fonction principale du Conseil Pastoral Paroissial est donc de rechercher et d’étudier des propositions
pratiques en vue d’initiatives pastorales et caritatives qui concernent la paroisse, en syntonie avec la vie du



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 49

diocese.

113. Le Conseil Pastoral Paroissial « ne posséde que voix consultative »[171], en ce sens que ses propositions
doivent étre accueillies favorablement par le curé pour devenir opérantes. Afin de mener un processus de
discernement commun, le curé est tenu, pour sa part, de considérer attentivement les indications du Conseil
Pastoral, surtout s’il s’est exprimé a 'unanimité.

Pour que le service du Conseil pastoral puisse étre efficace et profitable, il importe d’éviter deux extrémes :
d’une part, celui du curé qui se limite a présenter au Conseil pastoral des décisions qu'il a déja prises, ou bien
sans avoir donné les informations préalables nécessaires, ou encore qui le convoque rarement, seulement pro
forma ; I'autre extréme est celui d’'un Conseil dont le curé est seulement un des membres, ce qui le prive de fait
de son role de pasteur et de guide de la communauté[172].

114. Enfin, il convient que le Conseil pastoral soit autant que possible composé de ceux qui exercent une
responsabilité effective dans la vie pastorale de la paroisse, ou qui y sont concrétement engagés, afin d’éviter
que les réunions se transforment en échange d’idées abstraites qui ne tiennent pas compte de la vie réelle de la
communauté, avec ses richesses et ses problemes.

X.c. Autres formes de coresponsabilité dans la charge pastorale

115. Lorsqu’'une communauté de fideles ne peut étre érigée en paroisse ou quasi-paroisse[173], 'Evéque
diocésain, aprés avoir entendu le Conseil presbytéral[174], pourvoira a sa charge pastorale[175] d’'une autre
maniére, en considérant par exemple la possibilité de constituer des centres pastoraux, dépendants du curé du
lieu, comme “centres missionnaires” pour promouvoir 'évangélisation et la charité. Dans ces cas, il convient
d’attacher a ces réalités une église qui convienne ou un oratoire[176] et de rédiger des normes diocésaines de
référence pour ses activités, en sorte qu’elles soient coordonnées et complémentaires par rapport a celles de la
paroisse.

116. Ces centres ainsi définis, qu'on appelle “diaconies” dans quelques dioceses, pourront étre confiés — quand
c’est possible — a un vicaire paroissial ou méme, d’'une fagon spéciale, a un ou plusieurs diacres permanents,
qui en aient la responsabilité et les gerent, éventuellement avec leurs familles, sous la responsabilité du curé.

117. Ces centres peuvent devenir des avant-postes missionnaires et des structures de proximité, surtout dans
les paroisses aux grandes étendues, qui assurent des temps de priére et d’adoration eucharistique, la
catéchése et d’autres activités en faveur des fidéles, spécialement celles qui concernent la charité a I'égard des
pauvres et des indigents, le soin des malades. Cela peut se réaliser avec la collaboration de consacrés et de
laics ainsi que de toute personne de bonne volonté.

Les responsables du centre pastoral auront soin, grace au curé et aux autres prétres de la communauté, de
garantir la célébration la plus fréquente possible des sacrements, surtout de la messe et de la réconciliation.

Xl. Les offrandes a I'occasion de la célébration des sacrements

118. Il existe un theme connexe a la vie des paroisses et a leur mission évangélisatrice : I'offrande destinée au
prétre qui célébre la messe et celles qui sont faites a I'occasion des autres sacrements et qui reviennent a la
paroisse[177]. Il s’agit d’'une offrande qui, par sa nature, doit &tre de la part du donateur un acte libre, laissé a sa
conscience, a son sens de la responsabilité ecclésiale, et non un “prix a payer” ou une “taxe a exiger”’, comme
s’il s’agissait d’un “impbt sur les sacrements”. De fait, avec leur offrande pour la messe, « les fidéles [...]
contribuent au bien de I'Eglise et participent par cette offrande & son souci pour le soutien de ses ministres et de
ses ceuvres »[178].

119. En ce sens il est important de sensibiliser les fidéles pour qu’ils contribuent volontiers aux nécessités de la
paroisse, qui sont “leurs affaires”. Il est bon qu’ils apprennent a en prendre soin spontanément, spécialement



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 50

dans les pays ou I'offrande faite a 'occasion de la célébration de la messe est encore 'unique source de
subsistance pour les prétres et de ressource pour I'évangélisation.

120. Une telle sensibilisation sera d’autant plus efficace que, de leur c6té, les prétres offriront des exemples
“vertueux” dans l'usage de I'argent, a la fois par un style de vie sobre et sans excés sur le plan personnel, et par
une gestion transparente et avisée des biens paroissiaux, pensés en fonction des besoins réels des fidéles,
surtout des plus pauvres et des indigents, plutot que d’étre des “projets” du curé ou d’un groupe restreint de
personnes, qui peuvent étre bons en soi, mais abstraits.

121. Dans tous les cas, « en matiére d'offrande de Messes, on écartera absolument jusqu'a l'apparence de
commerce ou de trafic »[179], en tenant compte qu’il « est vivement recommandé aux prétres, méme s'ils n'ont
pas recu d'offrande, de célébrer la Messe aux intentions des fidéles, surtout de ceux qui sont dans le besoin
»[180].

Parmi les moyens qui peuvent permettre d’atteindre un tel objectif, on peut penser a une collecte anonyme des
offrandes, de fagon a ce que chacun se sente libre de donner ce qu'’il peut ou estime juste, sans se sentir obligé
de correspondre a une attente ou a un prix.

Conclusion

122. La présente Instruction entend développer le théme du renouveau de la paroisse dans un sens
missionnaire, en se fondant sur I'ecclésiologie du Concile Vatican I, éclairé par le Magistére récent, et en
considérant les contextes sociaux et culturels qui ont connu de profondes mutations.

La paroisse reste une institution incontournable pour la rencontre et la relation vivante avec le Christ et les fréres
dans la foi. Mais il est tout aussi vrai qu’elle doit étre constamment confrontée aux changements qui s’opérent
dans la culture actuelle et dans la vie des personnes. Cela permet d’explorer avec créativité les voies et les
moyens nouveaux qui lui permettent d’étre a la hauteur de sa tache premiére, celle d’étre le centre moteur de
I'évangélisation.

123. Par conséquent, I'action pastorale a besoin de dépasser les limites territoriales de la paroisse, de
manifester plus clairement la communion ecclésiale grace a une synergie des ministéres et des charismes, tout
en se structurant comme “pastorale d’ensemble” au service du dioceése et de sa mission.

Il s’agit d’'une action pastorale qui, grace a une collaboration effective et vitale entre prétres, diacres, consacrés
et laics, ainsi qu’entre diverses communautés paroissiales d’'un méme territoire ou d’une région, ait le souci de
trouver ensemble les demandes, les difficultés et les défis de I'évangélisation et qui cherche a intégrer des
voies, des instruments, des propositions et des moyens capables de les affronter. Un tel projet missionnaire
commun pourrait étre élaboré et réalisé dans des contextes territoriaux et sociaux voisins, c’est-a-dire dans des
communautés limitrophes ou réunies par les mémes conditions socio-culturelles, ou encore en référence a des
milieux pastoraux homogeénes, par exemple dans le cadre d’une nécessaire coordination entre pastorale de la
jeunesse, des étudiants et des vocations, comme cela existe déja dans plusieurs diocéses.

Pour cela, la pastorale d’ensemble, en plus d’une coordination responsable des activités et des structures
pastorales capables de se rencontrer et de collaborer ensemble, requiert la contribution de tous les baptisés.
Comme le dit le Pape Francois, « quand nous parlons de “peuple’, il ne faut pas comprendre les structures de la
société ou de I'Eglise, mais I'ensemble des personnes qui ne marchent pas comme des individus mais comme
le tissu d’'une communauté de tous et pour tous »[181].

Cela exige que l'institution paroissiale historique ne soit pas emprisonnée dans I'immobilisme ou une répétition
pastorale préoccupante, mais qu’elle mette bien au contraire en acte ce “dynamisme en sortie” qui, dans la
collaboration entre les diverses communautés paroissiales et une communion renforcée entre clercs et laics,
I'oriente effectivement vers la mission évangélisatrice, tache de tout le Peuple de Dieu, qui marche dans



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 51

I'histoire comme “famille de Dieu” et qui, dans la synergie de ses membres divers, ceuvre a la croissance du
corps ecclésial tout entier.

Ainsi, le présent Document, en plus de souligner 'urgence d’'un semblable renouveau, présente un ensemble de
normes canoniques qui précise la possibilité, les limites, les droits et devoirs des pasteurs et des laics, afin que
la paroisse se redécouvre un lieu fondamental de 'annonce évangélique, de la célébration de I'Eucharistie,
espace de fraternité et de charité, d’ou rayonne le témoignage chrétien pour le monde. Autrement dit, la
paroisse « doit rester, en tant qu’un lieu de créativité, de référence, de maternité. Et la, mettre en ceuvre cette
capacité inventive ; et quand une paroisse va ainsi de 'avant, elle devient ce que j'appelle une “paroisse en
sortie” »[182].

124. Le Pape Francois invite a invoquer « Marie, Mére de I'Evangélisation » afin qu’elle « nous aide, la Vierge, a
dire notre “oui” dans l'urgence de faire résonner la Bonne Nouvelle de Jésus a notre époque ; qu’elle nous
obtienne une nouvelle ardeur de ressuscités pour porter a tous 'Evangile de la vie qui remporte la victoire sur la
mort ; qu’elle intercede pour nous afin que nous puissions acqueérir la sainte audace de rechercher de nouvelles
routes pour que parvienne a tous le don du salut »[183].

Le Saint-Péere a approuvé le présent Document de la Congrégation pour le Clergé le 27 juin 2020.

Rome, 29 juin 2020, en la Solennité des Saints Apbtres Pierre et Paul.

'+ Beniamino Card. Stella

Préfet
 Joél Mercier * Jorge Carlos Patrén Wong

Secrétaire Secrétaire pour les Séminaires
Mons. Andrea Ripa
Sous-Secrétaire

[1] Frangois, Discours aux curés de Rome (16 septembre 2013).

[2] Cf. Id., Exhortation apostolique Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 287 : AAS 105 (2013), 1136.

[3] Ibid., n. 49 : AAS 105 (2013), 1040.

[4] Concile CEcuménique Vatican Il, Constitution pastorale sur 'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et
spes (7 décembre 1965), n. 58 : AAS 58 (1966), 1079.

[5] Ibid., n. 44 : AAS 58 (1966), 1065.

[6] Cf. Ephrem le Syrien, Commentaire sur le Diatessaron 1, 18-19 : SC 121, 52-53.

[7] Cf. Francgois, Lettre encyclique Laudato si (24 mai 2015), n. 68 : AAS 107 (2015), 847.

[8] Cf. Paul VI, Lettre encyclique Ecclesiam Suam (6 aolt 1964) : AAS 56 (1964), 639.

[9] Evangelii gaudium, n. 27 : AAS 105 (2013), 1031.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 52

[10] Cf. Jean-Paul II, Exhortation apostolique post-synodale Christifideles laici (30 décembre 1988), n. 26 : AAS
81 (1989), 438.

[11] Frangois, Audience Générale (12 juin 2019) : L’'Osservatore Romano 134 (13 juin 2019), 1.

[12] Concile CEcuménique Vatican Il, Décret sur la mission pastorale des Evéques dans I'Eglise Christus
Dominus (28 octobre 1965), n. 30 : AAS 58 (1966), 688.

[13] Jean-Paul Il, Discours aux Participants a la Pléniére de la Congrégation pour le Clergé (20 octobre 1984),
nn. 3 et 4 : InsegnamentiV11/2 (1984), 984 et 985 ; cf. aussi Id., Exhortation apostolique Catechesi tradendae
(16 octobre 1979), n. 67 : AAS 71 (1979), 1332.

[14] Benoit XVI, Homélie a I'occasion de la visite pastorale a la paroisse romaine Santa Maria
del’Evangelizzazione (10 décembre 2006) : Insegnamentill/2 (2006), 795.

[18] Evangelii gaudium, n. 28 : AAS 105 (2013), 1032.

[16] Cf. Gaudium et spes, n. 4 : AAS 58 (1966), 1027.

[17] Ibid., n. 1 : AAS 58 (1966), 1025-1026.

[18] Cf. Evangelii gaudium, nn. 72-73 : AAS 105 (2013), 1050-1051.

[19] Cf. Synode des Evéques, XVéme Assemblée générale ordinaire (3-28 octobre 2018): « Les jeunes, la foi et
le discernement vocationnel », Document final, n. 129 : « Dans ce contexte, une vision de I'action paroissiale
délimitée par les seules frontieres territoriales et incapable de mobiliser les fidéles avec des propositions
diversifiées, surtout les jeunes, emprisonnerait la paroisse dans un immobilisme inacceptable et dans une
répétitivité pastorale préoccupante » : L’Osservatore Romano 247 (29-30 octobre 2018), 10.

[20] Cf. par exemple, C.1.C., cann. 102 ; 1015-1016 ; 1108, § 1.

[21] Cf. Christifideles laici, n. 25 : AAS 81 (1989), 436-437.

[22] Cf. Evangelii gaudium, n. 174 : AAS 105 (2013), 1093.

[23] CF. ibid., nn. 164-165 : AAS 105 (2013), 1088-1089.

[24] Concile CEcuménique Vatican Il, Constitution dogmatique sur I'Eglise Lumen gentium (21 novembre 1964),
n. 11 : AAS57 (1965), 15.

[25] Cf. Evangelii gaudium, n. 166-167 : AAS 105 (2013), 1089-1090.

[26] Frangois, Exhortation apostolique sur I'appel a la sainteté dans le monde actuel Gaudete et exultate (19
mars 2018), n. 35: AAS 110 (2018), 1120. A propos du gnosticisme et du pélagianisme, il faut encore écouter
les paroles du Pape Francois : « Cette mondanité peut s’alimenter spécialement de deux maniéeres
profondément liees entre elles. L’une est I'attrait du gnosticisme, une foi renfermée dans le subjectivisme, ou
seule compte une expérience déterminée ou une série de raisonnements et de connaissances que I'on
considere comme pouvant réconforter et éclairer, mais ou le sujet reste en définitive fermé dans I'immanence de
sa propre raison ou de ses sentiments. L’autre est le néo-pélagianisme autoréférentiel et prométhéen de ceux
qui, en définitive, font confiance uniquement a leurs propres forces et se sentent supérieurs aux autres parce
qu'’ils observent des normes déterminées ou parce qu’ils sont inébranlablement fidéles a un certain style
catholique justement propre au passé » : Evangelii gaudium, n. 94 : AAS 105 (2013), 1059-1060 ; cf. également



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 53
Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Lettre Placuit Deo (22 février 2018) : AAS 110 (2018), 429.

[27] Cf. Lettre a Diognéte V, 1-10 : Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, vol. 1, Tubingae 1901, 398.

[28] Cf. Jean-Paul Il, Lettre apostolique Novo millenio ineunte (6 janvier 2001), n. 1 : AAS 93 (2001), 266.

[29] Evangelii gaudium, n. 28 : AAS 105 (2013), 1032.

[30] Cf. C.I.C., cann. 515 ; 518 ; 519.

[31] Evangelii gaudium, n. 28 : AAS 105 (2013), 1031-1032.

[32] Ibid.

[33] Cf. Frangois, Exhortation apostolique post-synodale Christus vivit (25 mars 2019), n. 238, Cité du Vatican
2019.

[34] Cf. Id., Bulle Misericordiae vultus (11 avril 2015), n. 3 : AAS 107 (2015), 400-401.

[35] Benoit XVI, Discours aux Evéques du Brésil (11 mai 2007), n. 3 : Insegnamenti l11/1 (2007), 826.

[36] Evangelii gaudium, n. 198 : AAS 105 (2013), 1103.

[37] Cf. Frangois, Méditation quotidienne a Sainte Marthe (30 octobre 2017).

[38] Cf. Evangelii gaudium, n. 186-216 : AAS 105 (2013), 1098-1109.

[39] Cf. Gaudete et exsultate, nn. 95-99 : AAS 110 (2018), 1137-1138.

[40] Cf. Evangelii gaudium, n. 27 : AAS 105 (2013), 1031 ; ibid. n. 189 : AAS 105 (2013), 1099 : « Un
changement des structures qui ne génére pas de nouvelles convictions et attitudes fera que ces mémes
structures tét ou tard deviendront corrompues, lourdes et inefficaces ».

[41] Ibid., n. 26 : AAS 105 (2013), 1030-1031.

[42] Christus Dominus, n. 30 : AAS 58 (1966), 688.

[43] Francgois, Présentation des voeux de Noél a la Curie Romaine (22 décembre 2016) : AAS 109 (2017), 44.

[44] Id., Carta al Pueblo de Dids que peregrina en Chile (31 mai 2018) : L'Osservatore Romano 294 (23
décembre 2016), www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-
francesco_20180531_lettera-popolodidio-cile.html.

[45] Cf. Ibid.

[46] Ibid.

[47] Lumen gentium, n. 9 : AAS 57 (1965), 13.

[48] Congrégation pour le Clergé, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (8 décembre 2016), nn. 80-88,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 54
Cité du Vatican 2016, pp. 37-40.

[49] Cf. C.I.C., can. 374, §1.

[50] Cf. ibid., can. 374, § 2 ; cf. Congrégation pour les Evéques, Directoire pour le ministére pastoral des
Evéques Apostolorum successores (22 février 2004), n. 217 : Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[51] Cf. C.I.C., can. 374, §1.

[52] Cf. ibid., can. 374, §2.

[53] Cf. Apostolorum successores, n. 218 : Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2114.

[54] Cf. C.I.C. can. 515, §2.

[65] Cf. ibid., can. 86.

[56] Cf. ibid., can. 120, §1.

[67] Cf. ibid., cann. 121-122 ; Apostolorum successores, n. 214 : Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2099.

[58] Cf. C.I.C. can. 51.

[59] Cf. ibid., cann. 120-123.

[60] Cf. ibid., cann. 500, §2 et 1222, §2.

[61] Cf. Conseil Pontifical de la Culture, Désaffectation des lieux de culte, les lignes directrices (17 décembre
2018): http://www.cultura.va/content/dam/cultura/docs/pdf/beniculturali/guidelines_fr.pdf.

[62] Cf. C.I.C. can. 1222, §2.

[63] Ibid., can. 374, §2.

[64] Cf. Apostolorum successores, n. 217 : Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[65] Cf. C.I.C. can. 554, §1.

[66] Ibid., can. 555, §1, 1°.

[67] Ibid., can. 555, §4.

[68] Cf. ibid., can. 500, §2.

[69] Cf. Conseil Pontifical pour la Pastorale des Migrants et des Personnes en Déplacement, Erga migrantes
charitas Christi (3 mai 2004), n. 95 : Enchiridium Vaticanum 22 (2003-2004), 2548.

[70] Cf. Apostolorum successores, n. 215, b) : Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2104.

[71] CF. ibid.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 55
[72] Cf. C.I.C. can. 517, §1.

[73] Cf. ibid., can. 526, § 1.

[74] Cf. ibid.

[75] Cf. ibid., can. 522.

[76] Cf. ibid., can. 553-555.

[77] Cf. ibid., can. 536.

[78] Cf. ibid., can. 537.

[79] Cf. ibid., can. 500, §2.

[80] Cf. Apostolorum successores, n. 219 : Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2117; il convient de réserver
I'expression “zone pastorale” a ce seul genre de regroupement, afin de ne pas créer des confusions.

[81] Cf. C.I.C. cann. 134, §1 et 476.

[82] Il faut tenir compte que : a) ce qui concerne I' “Evéque diocésain” vaut aussi pour ceux qui lui sont
équiparés par le Droit ; b) ce qui concerne la paroisse et le curé vaut aussi pour la quasi-paroisse et le quasi-
curé ; ) ce qui concerne les fideles laics s’applique aussi aux membres non clercs des instituts de vie
consacrée ou des sociétés de vie apostolique, a moins que soit faite une référence explicite a la spécificité
laique ; d) le terme “Modérateur” a des significations différentes selon le contexte dans lequel il est utilisé dans
cette Instruction, et dans le respect des normes du Code.

[83] Cf. Lumen gentium, n. 26 : AAS 57 (1965), 31-32.

[84] Cf. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, nn. 83 ; 88.e, pp. 37 ; 39-40.

[85] Cf. C.I.C. can. 275, §1.

[86] Cf. Concile CEcuménique Vatican Il, Décret sur le ministére et la vie des prétres Presbyterorum ordinis (7
décembre 1965), n. 8 : AAS 58 (1966), 1003.

[87] Cf. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, n. 88, pp. 39-40.

[88] Cf. Francgois, Discours aux participants du Congrés organisé par la Congrégation pour le Clergé, a
I'occasion du 50émeanniversaire des Décrets Conciliaires “Optatam totius” et “Presbyterorum ordinis” (20
novembre 2015) : AAS 107 (2015), p. 1295.

[89] Cf. C.I.C. can. 150.

[90] Cf. ibid., can. 521, § 1.

[91] Cf. ibid., can. 520, § 1.

[92] Ibid., can. 519.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 56
[93] Cf. ibid., can. 532.

[94] Cf. ibid., can. 1257, § 1.

[95] Christus Dominus, n. 31 : AAS 58 (1965), 689.

[96] C.I.C. can. 522.

[97] Ibid., can. 1748.

[98] Ibid., can. 526, §1.

[99] Cf. ibid., can. 152.

[100] Cf. ibid., can. 538, §§ 1-2.

[101] Cf. ibid., cann. 1740-1752, compte tenu des cann. 190-195.

[102] Cf. ibid., can. 538, §3.

[103] Ibidem.

[104] Cf. ibid., can. 189.

[105] Cf. ibid., can. 189, §2, et Apostolorum successores, n. 212 : Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[106] Apostolorum successores, n. 212 . Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[107] Cf. C.1.C., cann. 539-540.

[108] Cf. en particulier ibid., can. 539, 549, 1747, §3.

[109] Ibid., can. 517, §1 ; cf. aussi cann. 542-544.

[110] Cf. ibid., cann. 517, §1, et 526, §1.

[111] Cf. ibid., can. 543, §1.

[112] Cf. ibid., can. 543, §2, 3° ; il assume également la représentation juridique civile dans les Pays ou la
paroisse est reconnue par I'Etat comme une réalité juridique.

[113] Cf. ibid., can. 543, §1.

[114] Cf. ibid., can. 517, §1.

[115] Cf. ibid., can. 545, §2 ; a titre d’exemple, on peut penser a un prétre possédant une expérience spirituelle
mais une faible santé, nommé confesseur ordinaire dans cinq paroisses territorialement voisines.

[116] Cf. ibid., can. 265.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 57
[117] Ibid., can. 1009, §3.

[118] Frangois, Discours pendant la rencontre avec les prétres et les consacrés, Milan (25 mars 2017) : AAS
109 (2017), 376.

[119] Ibid., 376-377
[120] Lumen Gentium, n. 29 : AAS 57 (1965), 36.

[121] Paul VI, Allocution pendant '’Audience aux participants au Congres international sur le diaconat, 25
octobre 1965 : Enchiridion sul Diaconato (2009), 147-148.

[122] Cf. C.I.C., can. 150.

[123] Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Lettre luvenescit Ecclesia aux Evéques de I'Eglise catholique sur
la relation entre les dons hiérarchiques et charismatiques pour la vie et la mission de I'Eglise (15 mai 2016), n.
21 : Enchiridium Vaticanum 32 (2016), 734.

[124] Ibid., n. 22 : Enchiridium Vaticanum 32 (2016), 738.
[125] Cf. C.I.C., can. 573, §1.

[126] Cf. Congrégation pour les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique-Congrégation
pour les Evéques, Mutuae relationes. Directives de base sur les rapports entre les Evéques et les religieux dans
l'Eglise (14 mai 1978), nn. 10 ; 14, a) : Enchiridium Vaticanum 6 (1977-1979), 604-605 ; 617-620 ; cf. également
Apostolorum successores, n. 98 : Enchiridium Vaticanum 22 (2003-2004), 1803-1804.

[127] Cf. Evangelii gaudium, n. 102 : AAS 105 (2013), 1062-1063.

[128] Cf. Christifideles laici, n. 23 : AAS 81 (1989), 429.

[129] Evangelii gaudium, n. 201 : AAS 105 (2013), 1104.

[130] Lumen gentium, n. 31 : AAS 57 (1965), 37.

[131] Paul VI, Exhortation apostolique Evangelii nuntiandi (8 décembre 1975), n. 73 : AAS 68 (1976), 61.
[132] Cf. Evangelii gaudium, n. 81 : AAS 105 (2013), 1053-1054.

[133] Cf. C.I.C., can. 517, §2.

[134] Cf. Apostolorum successores, n. 215, ¢) : Enchiridium Vaticanum 22 (2003-2004), 2105.

[135] Congrégation pour le Clergé, Instruction [interdicastérielle] sur quelques questions concernant la
collaboration des fidéles laics au ministére des prétres Ecclesiae de mysterio (15 aolt 1997), art. 4, §1, a-b) :
AAS 89 (1997), 866-867 ; cf. également Apostolorum successores, n. 215, ¢) : Enchiridium Vaticanum 22 (2003-
2004), 2105. A ce prétre incombe aussi la représentation juridique de la paroisse, sur les plans canonique et
civil, 1a ou la Loi de I'Etat le prévoit.

[136] Avant de recourir a la solution consentie par le can. 517, §2, il faut que 'Evéque diocésain envisage
prudemment d’autres possibilités alternatives, comme par exemple engager des prétres dgés encore aptes au



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 58

ministére, confier plusieurs paroisses a un seul curé ou a un groupe de prétres in solidum.

[137] Cf. Ecclesiae de mysterio, art. 4, §1, b) : AAS 89 (1997), 866-867, et Congrégation pour le Clergé,
Instruction Le prétre pasteur et guide de la communauté paroissiale (4 ao(t 2002), nn. 23 et 25, de fagon
particuliere, il s’agit d’'une “collaboration ad tempus dans I'exercice de la charge pastorale de la paroisse”, cf. n.
23 : Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834-836.

[138] Cf. Le prétre pasteur et guide de la communauté paroissiale, n. 25 : Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 836.

[139] C.I.C., can. 517, §2.

[140] Le prétre pasteur et guide de la communauté paroissiale, n. 23 : Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834.

[141] Cf. Ecclesiae de mysterio, art. 1, §3 : AAS 89 (1997), 863.

[142] Cf. Le prétre pasteur et guide de la communauté paroissiale, n. 23 : Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 835.

[143] Cf. Apostolorum successores, n. 112 : Enchiridium Vaticanum 22 (2003-2004), 1843.

[144] Il faut rappeler qu’en plus des fonctions propres au ministére du lecteur, parmi les fonctions liturgiques que
I'Evéque diocésain peut confier pour un temps a des fidéles laics, hommes et femmes, aprées avoir entendu la
Conférence Episcopale, figure aussi le service de 'autel, dans le respect des normes canoniques
correspondantes ; cf. Conseil Pontifical pour I'Interprétation des Textes Législatifs, Risposta (11 juillet 1992) :
AAS 86 (1994), 541 ; Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, Lettre circulaire (15
mars 1994) : AAS 86 (1994), 541-542.

[145] Cf. C.I.C., can. 205.

[146] Cf. ibid., can. 230, §1.

[147] L’acte par lequel 'Evéque confie les charges indiquées aux diacres ou aux fidéles laics doit déterminer
clairement les fonctions qu’ils sont habilités a remplir ainsi que leur durée.

[148] C.I.C., can. 1248, §2.

[149] Ibid., can. 861, §1.

[150] Ibid., can. 766.

[151] Ecclesiae de mysterio, art. 3, §4 : AAS 89 (1997), 865.

[152] Cf. C.I.C., can. 767, §1; Ecclesiae de mysterio, art. 3, §1 : AAS 89 (1997), 864.

[153] C.I.C., can. 1112, §1; cf. Jean-Paul Il, Constitution apostolique Pastor Bonus (28 juin 1998), art. 63 : AAS
80 (1988), 876, a propos des compétences de la Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des
Sacrements.

[154] Frangois, Méditation quotidienne a Sainte Marthe (21 octobre 2013) : L’Osservatore Romano 242 (21-22
octobre 2013), 8.

[155] Cf. C.I.C., cann. 537 et 1280.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 59

[156] Conformément au can. 532 C.I.C., le curé est responsable des biens de la paroisse, méme s’il bénéficie
de la collaboration d’experts laics pour les administrer.

[157] Cf. C.I.C., cann. 115, §2, et, par analogie, 492, §1.

[158] Cf. ibid., can. 537, et Apostolorum successores, n. 210 : Enchiridium Vaticanum 22 (2003-2004), 2087.

[159] Cf. C.I.C., cann. 517 et 526.

[160] Cf. ibid., can. 1287, §1.

[161] Cf. ibid., can. 536, §1.

[162] Frangois, Discours pendant la rencontre avec le clergé, les personnes de vie consacrée et les membres
des conseils pastoraux, Assise (4 octobre 2013) : Insegnamenti /2 (2013), 328.

[163] Id. Homélie pour la Solennité de la Pentecéte, 4 juin 2017 : AAS 109 (2017), 711.

[164] Cf. Lumen gentium, n. 10: AAS 57 (1965), 14.

[165] Cf. Congrégation pour le Clergé, Lettre circulaire Omnes christifideles (25 janvier 1973), nn. 4 et 9 ;
Enchiridium Vaticanum 4 (1971-1973), 1199-1201 et 1207-1209 ; Christifideles laici, n. 27 : AAS 81 (1989), 440-
441.

[166] Frangois, Audience générale (23 mai 2018).

[167] Paul VI, Lettre apostolique en forme de Motu proprio Ecclesiae Sanctae (6 aolt 1966), |, 16, §1 : AAS 58
(1966), 766 ; cf. C.I.C., can. 511.

[168] Evangelii gaudium, n. 31 : AAS 105 (2013), 1033.

[169] Cf. C.I.C., can. 536, §2.

[170] Cf. ibid., can. 212, §3.

[171] Ibid., can. 536, §2.

[172] Cf. Le prétre pasteur et guide de la communauté paroissiale, n. 26 : Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 843.

[173] Cf. C.I.C., can. 516, §1.

[174] Cf. ibid., can. 515, §2.

[175] Cf. ibid., can. 516, §2.

[176] Cf. ibid., cann. 1214, 1223 et 1225.

[177] Cf. ibid., cann. 848 et 1264, 2°, ainsi que les cann. 945-958, et Congrégation pour le Clergé, Décret Mos
iugiter (22 février 1991), approuvé en forme spécifique par Jean-Paul Il : Enchiridium Vaticanum 13 (1991-
1993), 6-28.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 60
[178] C.I.C., can. 946.

[179] Ibid., can. 947.
[180] /bid., can. 945, §2.

[181] Frangois, Exhortation Apostolique post-synodale Christus vivit (25 mars 2019), n. 231, Cité du Vatican,
2019.

[182] Id., Rencontre avec les Evéques polonais, Cracovie (27 juillet 2016) : AAS 108 (2016), 893.
[183] Id., Message pour la Journée Missionnaire Mondiale 2017 (4 juin 2017), n. 10 : AAS 109 (2017), 764.
[00886-FR.01] [Texte original: Frangais]

Testo in lingua inglese

Instruction

The pastoral conversion
of the Parish community in the service of the evangelising mission of the Church

Introduction

1. The ecclesiological reflection of the Second Vatican Council, together with the considerable social and cultural
changes of recent decades, has resulted in various Particular Churches having to reorganise the manner in
which the pastoral care of Parish communities are assigned. This has made it possible to initiate new
experiences, enhancing the dimension of communion and implementing, under the guidance of pastors, a
harmonious synthesis of charisms and vocations at the service of the proclamation of the Gospel, which better
corresponds to the demands of evangelisation today.

Pope Francis, at the beginning of his Petrine ministry, recalled the importance of “creativity”, meaning thereby
“seeking new ways”, that is “seeking how best to proclaim the Gospel”; in respect of this, the Holy Father
concluded by saying, “the Church, and also the Code of Canon Law, gives us innumerable possibilities, much
freedom to seek these things”[1].

2. The situations outlined in the following Instruction, represent a valuable opportunity for pastoral conversion
that is essentially missionary. Parish communities will find herein a call to go out of themselves, offering
instruments for reform, even structural, in a spirit of communion and collaboration, of encounter and closeness,
of mercy and solicitude for the proclamation of the Gospel.

|. Pastoral Conversion

3. Pastoral conversion is one of the central themes in the “new phase of evangelisation”[2] that the Church is
called to foster today, whereby Christian communities be ever more centres conducive to an encounter with
Christ.

The Holy Father, in this regard, recommends that: “If something should rightly disturb us and trouble our
consciences, it is the fact that so many of our brothers and sisters are living without the strength, light and



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 61

consolation born of friendship with Jesus Christ, without a community of faith to support them, without meaning
and a goal in life. More than by fear of going astray, my hope is that we will be moved by the fear of remaining
shut up within structures which give us a false sense of security, within rules which make us harsh judges, within
habits which make us feel safe, while at our door people are starving and Jesus does not tire of saying to us:
“Give them something to eat” (Mk 6:37)"[3].

4. Urged on by this concern, the Church “faithful to her own tradition and at the same time conscious of her
universal mission, she can enter into communion with the various civilizations, to their enrichment and the
enrichment of the Church herself’[4]. The fruitful and creative encounter between the Gospel and the culture
leads to true progress: on the one hand, the Word of God is incarnate in the history of men, thus renews it; on
the other hand, “the Church [...] can and ought to be enriched by the development of human social life"[5],
enhancing thereby, in our present age, the mission entrusted to her by Christ.

5. The Church proclaims that the Word, “became flesh and lived among us” (Jn 1:14). This Word of God, who
loves to dwell in our midst, in his inexhaustible richness[6], was received the world over by diverse peoples,
inspiring in them the most noble of aspirations, such as the desire for God, the dignity of every human life,
equality among men and respect for difference within the single human family, dialogue as a means to
participation, a longing for peace, welcome as an expression of fraternity and solidarity, together with a
responsible care for creation[7].

It is unthinkable, therefore, that such newness, whose propagation to the ends of the earth remains incomplete,
abates or, worse still, disappears[8]. In order for the journey of the Word to continue, the Christian community
must make a determined missionary decision “capable of transforming everything, so that the Church’s customs,
ways of doing things, times and schedules, language and structures can be suitably channelled for the
evangelisation of today’s world rather than for her self-preservation”[9].

Il. The Parish in a contemporary context

6. The aforesaid missionary conversion, which naturally leads to a reform of structures, concerns the Parish in
particular, namely that community gathered around the Table of the Word and the Eucharist.

The Parish has a long history and from the outset, it has played a fundamental role in the life of Christians and in
the development and pastoral work of the Church. We can see this in the writings of Saint Paul. Several of the
Pauline texts show us the formation of small communities as domestic churches, which the Apostle simply calls
a “house” (cf., for example, Rm 16:3-5; 1 Co 16:19-20; Phil 4:22). With these “houses”, we get a foretaste of the
birth of the first “Parishes”.

7. Since its inception, the Parish is envisioned as a response to a precise pastoral need, namely that of bringing
the Gospel to the People through the proclamation of the faith and the celebration of the Sacraments. The
etymology of the word makes clear the meaning of the institution: the Parish is a house among houses[10] and
is a response to the logic of the Incarnation of Jesus Christ, alive and active among the community. It is visibly
characterised then, as a place of worship, a sign of the permanent presence of the Risen Lord in the midst of his
People.

8. The territorial configuration of the Parish, however, must confront a peculiar characteristic of our
contemporary world, whereby increased mobility and the digital culture have expanded the confines of
existence. On the one hand, people are less associated today with a definite and immutable geographical
context, living instead in “a global and pluralist village”; on the other hand, the digital culture has inevitably
altered the concept of space, together with people’s language and behaviour, especially in younger generations.

Moreover, it is quite easy to hypothesise about how the continuous development of technology will ultimately
change our way of thinking, together with the understanding of self and of social living. The speed of change,
successive cultural models, the ease of movement and the speed of communication are transforming the
perception of space and time.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 62

9. As a living community of believers, the Parish finds itself in a context whereby the territorial affiliation is
increasingly less evident, where places of association are multiplied and where interpersonal relationships risk
being dissolved into a virtual world without any commitment or responsibility towards one’s neighbour.

10. It is noteworthy how such cultural changes and the evolving territorial ties are fostering within the Church,
through the grace of the Holy Spirit, a new discernment around community, “which consists in seeing reality with
the eyes of God, with a view to unity and communion”[11]. The whole People of God must urgently embrace the
Holy Spirit’s invitation to begin the process of “renewing” the face of the Church.

lll. The value of the Parish today

11. In virtue of this discernment, the Parish is called upon to read the signs of the times, while adapting both to
the needs of the faithful and to historical changes. A renewed vitality is required that favours the rediscovery of
the vocation of the baptised as a disciple of Jesus Christ and a missionary of the Gospel, in light of the Second
Vatican Council and subsequent Magisterium.

12. The Council Fathers were prescient in writing: “the care of souls should always be infused with a missionary
spirit’[12]. In continuity with this teaching, Saint John Paul Il specified that: “Whilst the Parish is perfected and
integrated in a variety of forms, it nevertheless remains an indispensable organism of primary importance in the
visible structure of the Church”, whereby “evangelisation is the cornerstone of all pastoral action, the demands of
which are primary, preeminent and preferential’[13]. Subsequently, Benedict XVI taught, “the parish is a beacon
that radiates the light of the faith and thus responds to the deepest and truest desires of the human heart, giving
meaning and hope to the lives of individuals and families”[14]. Lastly, Pope Francis recalled how “the parish
encourages and trains its members to be evangelisers”[15].

13. In order to promote the centrality of the missionary presence of the Christian community in the world[16], it is
important not only to think about a new experience of Parish, but also about the ministry and mission of priests,
who, together with the lay faithful, have the task of being “salt and light of the world” (cf. Mt 5:13-14), a “lamp on
a lamp-stand” (cf. Mk 4:21), showing forth the face of an evangelising community, capable of an adequate
reading of the signs of the times and of giving witness to coherent evangelical living.

14. Beginning with a consideration of the signs of the times, it is necessary, in listening to the Spirit, to produce
new signs. With the Parish no longer being the primary gathering and social centre, as in former days, it is thus
necessary to find new forms of accompaniment and closeness. A task of this kind ought not to be seen as a
burden, but rather as a challenge to be embraced with enthusiasm.

15. Imitating their Master, the Lord’s disciples, in the school of Saints and shepherds, learned, not without
suffering, how to await the times and ways of God, thus nurturing the certainty that He is present until the end of
time, and that the Holy Spirit — the beating heart in the life of the Church- gathers together the children of God
dispersed throughout the world. As a result, the Christian community should not be afraid to begin and
accompany processes within territories that are host to diverse cultures, in the sure and certain hope that, for the
disciples of Christ, “nothing genuinely human fails to raise an echo in their hearts”[17].

IV. Mission: the guiding principle for renewal

16. Given the above-mentioned changing realities, their generous dedication notwithstanding, the current Parish
model no longer adequately corresponds to the many expectations of the faithful, especially when one considers
the multiplicity of community types in existence today[18]. It is true that a characteristic of the Parish is that its
rootedness at the centre of where people live from day to day. However, the Parish territory is no longer a
geographical space only, but also the context in which people express their lives in terms of relationships,
reciprocal service and ancient traditions. It is in this “existential territory” where the challenges facing the Church
in the midst of the community are played out. As a result, any pastoral action that is limited to the territory of the
Parish is outdated, which is something the parishioners themselves observe when their Parish appears to be
more interested in preserving a nostalgia of former times as opposed to looking to the future with courage[19]. It



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 63

is worth noting, however, that from a canonical perspective, the territorial principle remains in force, when
required by law[20].

17. Moreover, mere repetitive action that fails to have an impact upon people’s concrete lives remains a sterile
attempt at survival, which is usually welcomed by general indifference. If the Parish does not exude that spiritual
dynamic of evangelisation, it runs the risk of becoming self-referential and fossilised, offering experiences that
are devoid of evangelical flavour and missionary drive, of interest only to small groups.

18. The renewal of evangelisation requires a new approach with diverse pastoral proposals, so that the Word of
God and the sacramental life can reach everyone in a way that is coherent with their state in life. Ecclesial
membership in our present age is less a question of birthplace, much less where someone grew up, as it is
about being part of a community by adoption[21], where the faithful have a more extensive experience of the
Word of God than they do of being a body made up of many members, with everyone working for the common
good (1 Co 12:12-27).

19. Over and above places and reasons for membership, the Parish community is the human context wherein
the evangelising work of the Church is carried out, where Sacraments are celebrated and where charity is
exercised, all with missionary zeal, which, apart from being an intrinsic part of pastoral action, is a litmus test of
its authenticity. In this present age, marked at times by marginalisation and solitude, the Parish community is
called to be a living sign of the proximity of Christ through fraternal bonds, ever attentive to new forms of poverty.

20. In view of what has been said so far, it is necessary to identify perspectives that allow for the renewal of
“traditional” Parish structures in terms of mission. This is the heart of the desired pastoral conversion, which
must touch the proclamation of the Word of God, the sacramental life and the witness of charity, in other words
the essential areas in which the Parish grows and conforms to the Mystery in which it believes.

21. Perusing the Acts of the Apostles, one realises the transformative effect of the Word of God, that interior
power that brings about the conversion of hearts. The Word is the food that nourishes the Lord’s disciples and
makes them witnesses to the Gospel in the various circumstances of life. The Scriptures contain a prophetic
impetus that makes them into a living force. It is necessary to provide instruction on how to listen and mediate on
the Word of God through a variety of different approaches to proclamation[22], adopting clear and
comprehensible means of communication that announce the Lord Jesus according to the ever new witness of
the kerygma[23].

22. The celebration of the Eucharistic mystery is “the source and summit of the whole Christian life"[24] and
accordingly, the essential moment for building up the Parish community. Therein, the Church becomes aware of
the meaning of her name (Ecclesia): the coming together of the People of God to praise, implore, intercede and
give thanks. In celebrating the Eucharist, the Christian community welcomes the living presence of the Crucified
and Risen Lord, receiving the announcement of the entire mystery of salvation.

23. The Church perceives here the need to rediscover Christian initiation, which generates new life, as it is
placed within the mystery of God'’s own life. It is a journey that is ongoing, that transcends celebrations or
events, because, in essence, it is defined, not as a duty to fulfil a “rite of passage”, but rather as a perpetual
sequela Christi. In this context, it would be useful to establish a mystagogical itinerary that genuinely affects
existence[25]. Catechesis needs to be presented as an ongoing proclamation of the Mystery of Christ, the
objective of which is to foster in the heart of the baptised that full stature of Christ (cf. Eph 4:13) that is derived
from a personal encounter with the Lord of life.

Pope Francis has recalled the need to “mention two false forms of holiness that can lead us astray: gnosticism
and pelagianism. They are two heresies from early Christian times, yet they continue to plague us’[26]. In the
case of gnosticism, one is dealing with an abstract faith that is purely intellectual and made up of knowledge that
is far from lived reality; meanwhile, pelagianism leads man to depend on his own abilities, thus ignoring the
action of the Holy Spirit.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 64

24. In the mysterious interplay between the action of God and that of man, the proclamation of the Gospel
comes through men and women who give credibility to what they say through the witness of their lives, together
with their interpersonal relationships that inspire trust and hope. In these times, marked as they are by
indifferentism, individualism and the exclusion of others, the rediscovery of brotherhood is paramount and
integral to evangelisation, which is closely linked to human relationships[27]. In this way, the Christian
community makes Our Lord’s words their own, as they spur us to “put out into the deep” (Lk 5:4), trusting in the
Master as we pay out the nets in the assurance of hauling a “large catch”[28].

25. The ‘culture of encounter’ is conducive to dialogue, solidarity and openness to others, as it is person-centred.
Naturally, a Parish must be a place that brings people together and fosters long-term personal relationships,
thereby giving people a sense of belonging and being wanted.

26. The Parish community is called truly to master the “art of accompaniment”. If deep roots are planted, the
Parish will become a place where solitude is overcome, which has affected so many lives, as well as being “a
sanctuary where the thirsty come to drink in the midst of their journey and a centre of constant missionary
outreach”[29].

V. “A community of communities”: A Parish that is inclusive, evangelising and attentive to the poor

27. The subject of the missionary and evangelising action of the Church is always the People of God as a whole.
The Code of Canon Law emphasises that the Parish is not identified as a building or a series of structures, but
rather as a specific community of the faithful, where the Parish Priest is the proper pastor[30]. Pope Francis
recalled that “the parish is the presence of the Church in a given territory, an environment for hearing God’s
word, for growth in the Christian life, for dialogue, proclamation, charitable outreach, worship and celebration”,
and affirmed that it is “a community of communities”[31].

28. The various components that make up the Parish are called to communion and unity. When each part
recognises its complementary role in service of the community, on the one hand, we see the fulfiiment of the
collaborative ministry of the Parish Priest with his Assistant Priests, while on the other hand, we see how the
various charisms of deacons, consecrated men and women and the laity, cooperate in building up the singular
body of Christ (cf. 1 Co 12:12).

29. The Parish is a community gathered together by the Holy Spirit to announce the Word of God and bring new
children of God to birth in the baptismal font. Assembled by the pastor, the Parish celebrates the memorial of the
passion, death and resurrection of the Lord, bearing witness to faith in charity, living in a permanent state of
mission, whilst ensuring that no one is excluded from the salvific, life-giving message. Pope Francis expressed it
thus: “The parish is not an outdated institution; precisely because it possesses great flexibility, it can assume
quite different contours depending on the openness and missionary creativity of the pastor and the community.
While certainly not the only institution which evangelises, if the parish proves capable of self-renewal and
constant adaptability, it continues to be “the Church living in the midst of the homes of her sons and daughters”.
This presumes that it really is in contact with the homes and the lives of its people, and does not become a
useless structure out of touch with people or a self-absorbed group made up of a chosen few. [...] We must
admit, though, that the call to review and renew our parishes has not yet sufficed to bring them nearer to people,
to make them environments of living communion and participation, and to make them completely mission-
oriented”[32].

30. The “spiritual and ecclesial style of Shrines” — which are true “missionary outposts” in their own right — is not
extraneous to the Parish, characterised as they are by their sprit of welcome, their life of prayer and silence that
renews the spirit, the celebration of the Sacrament of Reconciliation and their care for the poor. Parish
pilgrimages to various Shrines are precious instruments that can serve to strengthen fraternal communion,
openness and welcome upon return to the Parish[33].

31. A Shrine, then, is analogous to a Parish in that it encompasses all the characteristics and services that ought
to be found in the parish community, as it represents for the faithful the desired goal of their interior searching



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 65

and a place where they can encounter the merciful face of Christ in a welcoming Church.

Frequenting Shrines can help the faithful rediscover their being “anointed by the Holy One” (1 Jn 2:20), that is to
say their baptismal consecration. At such places, one learns to celebrate with fervour the mysterious presence of
God in the midst his people in the liturgy, in the beauty of the evangelising mission of the baptised, and in the
call to exercise charity in daily life[34].

32. A ‘sanctuary’ open to all, the Parish, called to reach out to everyone, without exception, should remember
that the poor and excluded must always have a privileged place in the heart of the Church. As Pope Benedict
XVI affirmed: “The Gospel is addressed in a special way to the poor’[35]. In addition, as Pope Francis observed
“the new evangelisation is an invitation to acknowledge the saving power at work in their lives and to put them at
the centre of the Church’s pilgrim way. We are called to find Christ in them, to lend our voice to their causes, but
also to be their friends, to listen to them, to speak for them and to embrace the mysterious wisdom which God
wishes to share with us through them”[36].

33. Oftentimes, the Parish community is the first place of personal human encounter that the poor have with the
face of the Church. Priests, deacons and consecrated men and women are among the first to have compassion
for the “wounded flesh”[37] of their brothers and sisters, to visit the sick, to support the unemployed and their
families, thereby opening the door to those in need. With their gaze fixed upon them, the Parish community
evangelises and is evangelised by the poor, discovering anew the call to preach the Word in all settings[38],
whilst recalling the “supreme law” of charity, by which we shall all be judged[39].

V1. From the conversion of people to that of structures

34. In the process of renewal and restructuring, the Parish has to avoid the risk of falling into an excessive and
bureaucratic organisation of events and an offering of services that do not express the dynamic of
evangelisation, but rather the criterion of self-preservation[40].

Quoting Saint Paul VI, Pope Francis, with his usual parrhesia, stated: “The Church must look with penetrating
eyes within herself, ponder the mystery of her own being (...) There are ecclesial structures which can hamper
efforts at evangelisation, yet even good structures are only helpful when there is a life constantly driving,
sustaining and assessing them. Without new life and an authentic evangelical spirit, without the Church’s “fidelity
to her own calling”, any new structure will soon prove ineffective”[41].

35. The conversion of structures, which the Church must undertake, requires a significant change in mentality
and an interior renewal, especially among those entrusted with the responsibility of pastoral leadership. In order
to remain faithful to the mandate of Christ, pastors, especially Parish Priests who “are co-workers of the bishop
in a very special way”’[42], must resolutely grasp the need for a missionary reform of pastoral action.

36. Taking into consideration the profound emotional and nostalgic bonds within a Christian community, pastors
ought not to forget that the faith of the People of God is interwoven with familial and communal memories. Often,
a sacred place can evoke important milestones in the life of past generations, where faces and occasions have
influenced personal and familial journeys. In order to avoid trauma and hurt in the process of restructuring a
Parish or, at times, diocesan communities, it is imperative that it be carried out with flexibility and gradualism.

In reference to the reform of the Roman Curia, Pope Francis emphasised that gradualism “has to do with the
necessary discernment entailed by historical processes, the passage of time and stages of development,
assessment, correction, experimentation, and approvals ad experimentum. In these cases, it is not a matter of
indecisiveness, but of the flexibility needed to be able to achieve a true reform”[43]. Accordingly, one should not
act “hastily” in an attempt, as it were, to bring about immediate reforms by means of generic criteria that obey a
“rational decision” to the detriment of those who actually live within the territory. Every plan must be situated
within the lived experience of a community and implanted in it without causing harm, with a necessary phase of
prior consultation, and of progressive implementation and verification.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 66

37. Naturally, a renewal of this sort is not the responsibility solely of the Parish Priest, nor should it be imposed
from above in such a way as to exclude the People of God. The pastoral conversion of structures implies the
understanding that “the faithful Holy People of God are anointed with the grace of the Holy Spirit; therefore when
we reflect, think, evaluate, discern, we must be very attentive to this anointing. Whenever as a Church, as
pastors, as consecrated persons, we have forgotten this certainty, we have lost our way. Whenever we try to
supplant, silence, look down on, ignore or reduce into small elites the People of God in their totality and
differences, we construct communities, pastoral plans, theological accentuations, spiritualities, structures without
roots, without history, without faces, without memory, without a body, in the end, without lives. To remove
ourselves from the life of the People of God hastens us to the desolation and to a perversion of ecclesial
nature”[44].

It does not pertain to the clergy alone, therefore, to carry out the transformation inspired by the Holy Spirit, since
this involves the entire People of God[45]. It is necessary, however, “to consciously and lucidly seek areas of
communion and participation so that the anointing of the People of God may find its concrete mediations to
express itself’[46].

38. Consequently, the need to overcome a self-referential conception of the Parish or the “clericalisation of
pastoral activity” becomes apparent. When it is acknowledged that the state of the People of God “is that of the
dignity and freedom of the children of God, in whose hearts the Holy Spirit dwells as in His temple”[47], this
inspires practises and models by which all the baptised, by virtue of the gift of the Holy Spirit and their infused
charisms, become active participants of evangelisation, in the style and modality of an organic community,
together with other Parish communities or at the diocesan level. In effect, the whole community, and not simply
the hierarchy, is the responsible agent of mission, since the Church is identified as the entire People of God.

39. Pastors have the task of keeping this dynamic alive, so that the baptised realise that they are protagonists of
evangelisation. The presbyterate, whose formation is ongoing[48], must exercise the art of discernment with
prudence, in such a way as to allow the life of the Parish, with its diversity of vocations and ministries, to grow
and mature. As a member and servant of the People of God entrusted to his care, the Priest cannot supplant this
discernment. The Parish community has the ability to propose forms of ministry, to proclaim the faith and to bear
witness to charity.

40. The centrality of the Holy Spirit — a free gift from the Father and the Son to the Church — profoundly enlivens
the aspect of generosity, in accord with the teaching of Jesus, who said: “You received without charge, give
without charge” (Mk 10:8). The Lord taught his disciples to have a generous spirit of service, to be a reciprocal
gift for the other (cf. Jn 13:14-15), and to have a special care for the poor. From this derives the need not to
“‘commercialise” the sacramental life, and not to give the impression that the celebration of the Sacraments,
especially the Holy Eucharist, along with other ministerial activities, are subject to tariffs.

The pastor who willingly serves his flock with generosity, must instruct the faithful, however, in such a way that
each member of the community feels responsible and directly involved in caring for the needs of the Church in a
variety of ways and in a spirit of solidarity, which the Church requires in order to carry out her pastoral service
with freedom and efficacy.

41. The mission required of the Parish, as a central driving force of evangelisation, concerns the People of God
in its entirety: priests, deacons, consecrated men and women, and the lay faithful, each according to their
respective charisms and the responsibility that corresponds to them.

VII. The Parish and other subdivisions within the Diocese

42. The pastoral conversion of the Parish community, in terms of mission, takes shape and finds expression in a
gradual process of a renewal of structures; consequently, different forms of shared pastoral care emerge, as well
as forms of participation in it that involve the entire People of God.

43. Using language borrowed from Magisterial documents regarding subdivisions within the diocesan



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 67

territory[49], new expressions have been added to those of Parish and Vicariates Forane, which are foreseen in
the current Code of Canon Law[50], namely “pastoral units” and “pastoral regions”. These appellations
effectively define new forms of pastoral organisation within a Diocese, thus reflecting a new relationship between
the faithful and the territory.

44. In using terms like “pastoral units” and “pastoral regions”, naturally one does not envisage that by simply
giving a new name to already existing realities, a myriad of current problems are overcome. At the heart of a
process of renewal, instead of passively undergoing change by supporting and going along with it, there exists
today the need to individuate new structures that will incite all those who make up the Christian community to
fulfil their vocation to evangelise, with a view to a more effective pastoral care of the People of God, the “key
factor” of which is proximity.

45. With this in mind, the canonical norm underlines the need to individuate different territories[51] within each
Diocese, with the possibility of these being assembled into intermediate realities between a given Diocese and
an individual Parish. Furthermore, by taking the size of the Diocese and its pastoral reality into account, one is
better situated to delineate various kinds of Parish groupings[52].

The communal dimension of the Church lives and works at the heart of these groupings, with particular attention
given to specific territories, the establishment of which must take into consideration the homogeneity and
customs of the inhabitants, together with the common traits of the area, in order to foster a close relationship
between Parish Priests and other pastoral workers[53].

VII. a. How to proceed with the establishment of Parish groupings

46. Prior to establishing Parish groupings, the Bishop must first consult with the Presbyteral Council[54], in
accord with canonical norms and in the name of ecclesial co-responsibility, shared between the Bishop and the
members of said Council.

47. Firstly, the grouping together of various Parishes can take a simple federated form, whereby assembled
Parishes would retain their own identity.

In accordance with canonical regulations, when one is grouping together neighbouring Parishes, naturally, the
essential elements established by the universal law regarding the Parish as a juridic person must be observed
and from which the Bishop cannot dispense[55]. For every Parish that the Bishop plans to supress, he must
issue a specific decree to this effect, carefully outlining therein the motivating factors[56].

48. In light of the above, the grouping of Parishes, including their erection or suppression, is enacted by the
diocesan Bishop, as envisioned by the norms of Canon Law, namely through extinctive union, where one Parish
merges into another, being absorbed into it and losing its former individuality and juridic personality;
alternatively, this can be effected through a true and proper fusion, that gives life to a new and unique Parish,
resulting in the suppression of the existing Parishes and their juridic personality; or, finally, by division of a Parish
community into several autonomous Parishes that are created ex novo[57].

Moreover, the suppression of Parishes by extinctive union is legitimate for causes directly related to a specific
Parish. Some causes are not sufficient, such as, for example, the scarcity of diocesan clergy, the general
financial situation of a Diocese, or other conditions within the community that are presumably reversible and of
brief duration (e.g., numerical consistency, lack of financial self-sufficiency, the urban planning of the territory).
As a condition for the legitimacy of this type of provision, the requisite motivations must be directly and
organically connected to the interested Parish community, and not on general considerations or theories, or
based solely ‘on principle’.

49. Apropos to the erection or suppression of Parishes, it must be borne in mind that every decision must be
adopted by means of a formal decree, given in writing[58]. Consequently, it is considered contrary to canonical



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 68

norms to issue a single provision aimed at producing a reorganisation of a general character, either of the entire
Diocese, a part of it, or of a group of Parishes, by means of a singular administrative act, general decree or
particular law.

50. With respect to the suppression of Parishes, the decree must clearly state the reasons that led the Bishop to
make this decision. The just cause therefore, must be specifically indicated, it being insufficient simply to refer to
the “good of souls”.

The act by which a Parish is suppressed must also make provision for the disposition of temporal goods in
accord with the law[59]; it is necessary to ensure that the Church of the suppressed Parish remains open to the
faithful unless there are grave reasons to the contrary, after having heard the Presbyteral Council[60].

51. Related to the topic of Parish groupings and their possible suppression, is the necessity that sometimes
occurs, of the reduction of Churches to profane but not sordid use[61], which belongs to the diocesan Bishop,
after having first heard from the Presbyteral Council, whom he is obliged to consult[62].

Ordinarily, also in this case, the legitimate causes for decreeing such a reduction do not include reasons like the
lack of clergy, demographic decline or the grave financial state of the Diocese. However, if the building is in such
a state as to be unable to be used for divine worship in any way, and there is no possibility of repairing it, then
the Bishop can proceed, according to the norm of law, to reduce it to profane but not sordid use.

VII. b. Vicariate Forane

52. It is necessary to recall here that “to foster pastoral care by means of common action, several neighbouring
parishes can be joined together in special groups, such as vicariates forane”[63]; these are identified under

various headings such as “deaneries”, “pastoral zones” or “prefectures’[64].

53. The Vicar Forane does not necessarily have to be a Parish Priest of a specific Parish[65]. Furthermore, in
order to achieve the purpose for which the vicariate is established, his primary responsibility is “to promote and
coordinate common pastoral action in the vicariate”[66], so that it does not remain a purely formal institution. In
addition, the Vicar Forane “is obliged to visit the Parishes of his district in accordance with the arrangement
made by the diocesan Bishop’[67]. In order that he may better fulfil his function and promote common activity
among Parishes, the diocesan Bishop may confer upon the Vicar Forane other faculties considered appropriate
according to the specific circumstances.

VII. c. Pastoral Units

54. Likewise, when circumstances require it, because of the expansive territory of the vicariate forane, or an
increase in the number of the faithful, the Bishop, after hearing the Presbyteral Council[68], can decree a more
stable and institutional grouping of various Parishes within the vicariate forane[69] in order to foster greater
collaboration among them, bearing in mind the requisite criteria.

55. It is favourable that groupings (known as “pastoral units”[70]) are marked out in the best homogenous way
possible, even from a sociological point of view, in order to favour a more unified and cohesive[71] pastoral
action that is missionary in nature.

56. Moreover, each Parish within such a grouping must be entrusted to a Parish Priest or to a group of priests in
solidum, who would take care of the whole Parish community[72]. Alternatively, when deemed opportune by the
Bishop, the grouping could be composed of several Parishes, each having the same Parish Priest[73].

57. In any case, due consideration must be given to priests who have exercised their ministry with merit and the
esteem of their communities, also for the good of the faithful, bound as they are to their Pastors by ties of
affection and gratitude. The diocesan Bishop, when establishing a particular grouping, must not establish in the



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 69

same decree that, since several Parishes are being entrusted to a sole Parish Priest[74], that other Parish
Priests, who may present and still in office[75], are automatically transferred to the office of Parochial Vicar, or
are removed de facto from their assignment.

58. In these cases, unless it concerns appointment in solidum, it belongs to the diocesan Bishop to define, on a
case-by-case basis, the functions of the priest who is the leader of such parish groupings, as well as his
collaboration with the Vicar Forane[76], thereby establishing the pastoral unit.

59. Once the grouping of Parishes has been established according to the norm of law — as either a vicariate
forane or a “pastoral unit” — the Bishop will determine, as appropriate, whether each Parish should have its own
Parish Pastoral Council[77], or whether it is better that this task be entrusted to a single Pastoral Council for all
of them. In any case, the individual Parishes within the grouping, since they retain juridic personality and
capacity, must maintain their own Finance Councils[78].

60. In order to prioritise evangelisation and a more effective pastoral care, it is appropriate that common pastoral
services be established in certain areas (for example, catechesis, charity, youth or family pastoral care) for those
Parishes within the grouping; with the participation of all the components of the People of God, namely clergy,
consecrated men and women and the lay faithful.

VII. d. Pastoral Regions

61. If several “pastoral units” can constitute a vicariate forane, then similarly, especially in Dioceses with a more
extensive territory, the Bishop, after hearing the Presbyteral Council[79], could unite several vicariates forane
into “districts” or “pastoral regions”[80]. An Episcopal Vicar[81] would lead each region, invested with ordinary
executive power for pastoral administration in the Bishop’s name, under his authority and in communion with
him, and with any special faculties that the Bishop may wish to attribute to him.

VIII. Ordinary and extraordinary ways of assigning the pastoral care

of the Parish community

62. In the first place, the Parish Priest and the other priests, in communion with the Bishop, are a fundamental
reference point for the Parish community, for the role of shepherds that corresponds to them[82]. The Parish
Priest and the presbyterate, who together foster a common life and priestly fraternity, celebrate the sacramental
life for and with the community, and are called to organise the Parish in such a way as to be an effective sign of
communion[83].

63. Regarding the presence and mission of priests in the Parish community, the common life deserves special
mention[84]; it is recommended by can. 280, even if this is not an obligation for the secular clergy. In this
respect, it is worth recalling the fundamental value of the spirit of communion, prayer and common pastoral
activity on the part of clerics[85], with a view to an effective witness of sacramental brotherhood[86] and a more
effective evangelising action.

64. When the presbyterate experiences community life, priestly identity is strengthened, material concerns
diminish, and the temptation of individualism gives way to profoundly personal relationships. Common prayer,
shared reflection and study, which must never be lacking in priestly life, can be of great support in the formation
of an incarnate priestly spirituality in daily living.

In any case, it will be fitting that, according to his discernment and as far as possible, the Bishop take into
account the human and spiritual affinity between priests to whom he intends to entrust a Parish or a grouping of
Parishes, inviting them to a generous availability for their new pastoral mission in a common brotherhood[87].

65. In some cases, especially where the tradition or the custom of a presbytery is lacking, or when for some



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 70

reason such a dwelling is unavailable, it may happen that a priest returns to live with his family of origin, that first
place of human formation and vocational discovery[88].

On the one hand, this arrangement can have a positive effect on the priest's daily life, in that he is assured of a
serene and stable home environment, especially when his parents are still living. On the other hand, the priest
must ensure that he does not become dependent on these familial relationships, which could negatively affect
his availability for full-time mission, his relationship with the presbyteral family and the community of the lay
faithful.

VIII. a. Parish Priest

66. The office of Parish Priest, sometimes referred to as Pastor, involves the full care of souls[89]. In order,
therefore, for a member of the faithful to be validly appointed Parish Priest (parochus), he must have received
the Order of Presbyter[90], thus excluding the possibility of conferring this office on one who lacks this Order and
its related functions, even where priests are scarce.

Precisely because of the relationship of familiarity and closeness that is required between a pastor and the
community, the office of Parish Priest cannot be entrusted to a juridic person[91]. Apart from what is envisioned
by can. 517, §§1-2, the particular office of Parish Priest may not be entrusted to a group composed of clerics

and lay people. Consequently, appellations such as “team leader”, “équipe leader", or the like, which convey a
sense of collegial government of the Parish, are to be avoided.

67. As a consequence of his being the “pastor of the Parish entrusted to him”[92], the Parish Priest is ipso iure
the legal representative of the Parish[93]. He is the administrator responsible for the parish goods, which are
“ecclesiastical goods”, therefore subject to the relevant canonical norms[94].

68. As the Second Vatican Ecumenical Council affirmed, “Pastors should enjoy in their respective parishes that
stability of office which the good of souls demands”[95]. As a general principle, the Parish Priest ought to be
“appointed for an indeterminate period of time”[96].

The diocesan Bishop, however, can appoint Parish Priests for a determined period, if this has been established
by decree of the Episcopal Conference. Because of the need for the Parish Priest to be able to establish an
effective bond with the community entrusted to him, it is fitting that Episcopal Conferences not establish too short
a period, preferably no less than 5 years for a fixed-term appointment.

69. In any case, Parish Priests, even if appointed indefinitely, or before the expiry of his fixed term, must be
available for a possible transfer to another Parish or office, if “the good of souls or the necessity or advantage of
the Church demands”[97]. It should be recalled that the Parish Priest is at the service of the Parish, and not the
other way around.

70. Ordinarily, it is good that the Parish Priest, where possible, have the pastoral care of only one Parish,
“however, because of a shortage of priests or other circumstances, the care of a number of neighbouring
Parishes can be entrusted to a single Parish Priest’[98]. For example, “other circumstances” may include the
small size of the territory or population, as well as proximity to neighbouring Parishes. The diocesan Bishop
should carefully evaluate whether the Parish Priest who is entrusted with the care of several Parishes can fully
and truly exercise the office of Parish Priest for each and for all of them[99].

71. Once appointed, the Parish Priest remains in the full exercise of the functions entrusted to him, with all the
rights and responsibilities thereof, until he has legitimately ceased his pastoral office[100]. For his removal, or
transfer, before the expiry of his mandate, the relevant canonical procedures must be observed, which serve the
Church as a discernment of what is appropriate in specific cases[101].

72. When the good of the faithful requires it, even if there are no other causes for cessation, the Parish Priest



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 71

who has reached 75 years of age, should accept the invitation from the diocesan Bishop to resign from the
Parish[102]. The presentation of the renunciation, upon having reached 75 years of age[103], is to be
considered a moral duty, if not canonical, although it does not mean the Parish Priest ceases from his office
automatically. The cessation of office occurs only when the diocesan Bishop has informed the said Parish Priest,
in writing, of the acceptance of his resignation[104]. For his part, the Bishop should kindly consider the
resignation presented by a Parish Priest, if for no other reason than he has reached 75 years of age.

73. In order then, to avoid a conception of ministry that is purely functional, the diocesan Bishop, prior to
accepting the renunciation, will prudently weigh up all the circumstances of person and place, like those of
health or disciplinary reasons, the shortage of priests, the good of the Parish community and other such
elements, subsequently accepting the resignation for a just and proportionate cause[105].

74. If the personal condition of the priest permits and if it is pastorally feasible, the Bishop could consider the
possibility of leaving him in the office of Parish Priest, perhaps with some assistance that would eventually pave
the way for his succession. Furthermore, “depending on the circumstances, the Bishop may entrust a smaller
and less demanding parish to a pastor who has resigned”[106], or in any case assign him another pastoral task
appropriate to his circumstances, helping him, if need be, to understand that in no way should he feel “demoted”
or “punished” for a transfer of this kind.

VIII. b. Parish Administrator

75. If it is not possible to proceed immediately with the appointment of the Parish Priest, the appointment of
Parish Administrators[107] must be done only in conformity with what is established in the canonical norms[108].

In effect, the office is essentially transitory and is exercised while awaiting the appointment of the new Parish
Priest. For this reason, it is illegitimate for the diocesan Bishop to appoint a Parish Administrator and to leave
him in that position for an extended period of time, more than a year, or even permanently, in order to avoid the
appointment of a Parish Priest.

As experience shows, this solution is often adopted in order to circumvent the requirements of the law regarding
the principle of stability for the Parish Priest, which constitutes a violation, with harm to both the mission of the
priest and that of the community itself. Because of the uncertainty about the presence of a pastor, the Parish is
not able to program far-reaching evangelisation plans and must limit its pastoral care to mere preservation.

VIII. c. Priests in solidum

76. As a further possibility, “where circumstances so require, the pastoral care of a parish, or of a number of
parishes together, can be entrusted to several priests jointly’[109]. Such a solution can be adopted when, at the
Bishop's discretion, concrete circumstances require it so, particularly for the good of the communities concerned,
through shared and more effective pastoral action, and to promote a spirituality of communion among
priests[110].

In such cases, the group of priests, in communion with the other members of the Parish community, act in
common deliberation, the Moderator being a primus inter pares among the other priests, all of whom are, to all
intents and purposes, Parish Priests.

77. It is strongly recommended that each community of priests, to whom the pastoral care of one or more
Parishes is entrusted in solidum, should draw up internal rules so that each priest can better carry out the tasks
and functions to which he is assigned[111].

The Moderator is responsible for coordinating the joint work of the Parish or Parishes entrusted to the group.
Moreover, as their juridical representative[112], he is to coordinate the exercise of the faculty to assist at
marriages, grant dispensations, as would Parish Priests[113], and give a report to the Bishop on all the activities



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 72
of the group[114].

VIII. d. Parochial Vicar

78. Additionally, a priest may be appointed as a Parochial Vicar (also called an Assistant Priest, a Curate, an
Associate Pastor, etc.) with responsibility for a sector of pastoral care (the youth, the elderly, the sick,
associations, confraternities, formation, catechesis, etc.) across different parishes, or to assist with the entire
ministry, or only part of it, in one parish;[115].

With regard to a Parochial Vicar being assigned to several Parishes, which have different Parish Priests, it will
be necessary to explain and describe, in the decree of appointment, the tasks entrusted to him in relation to
each Parish community, as well as the type of collaboration to be had with each Parish Priest in terms of his
residence, sustenance and the celebration of Holy Mass.

VIII. e. Deacons

79. Deacons are ordained ministers, incardinated in a Diocese, or in some other ecclesial reality that has the
faculty to do so[116]. They are collaborators of the Bishop and the priests in a singular mission of evangelisation
and with the specific task, by virtue of the Sacrament received, to “serve the People of God in the ministries of
the liturgy, the word and charity”’[117].

80. In order to safeguard the identity of deacons, with a view to promoting their ministry, Pope Francis
highlighted several risks related to how the nature of the diaconate is understood: “But we must be careful not to
see deacons as half-priests, half-laymen. [...] Likewise, the image of the deacon as a sort of intermediary
between the faithful and pastors is inappropriate. Neither halfway between priests and laypeople, nor halfway
between pastors and faithful. There is the danger of clericalism: the deacon who is too clerical [...] And another
temptation is functionalism: it is a help that the priest has for this or that’[118].

In that same address, the Holy Father offered some clarifications regarding the specific role of deacons within
the ecclesial community: “The diaconate is a specific vocation, a family vocation that requires service [...] This
word is the key to understanding your charism. Service as one of the characteristic gifts of the people of God.
The deacon is, so to say, the custodian of service in the Church. Every word must be carefully measured. You
are the guardians of service in the Church: service to the Word, service to the Altar, service to the poor’[119].

81. Teaching on the diaconate has evolved significantly over the centuries. Its resumption at the Second Vatican
Council coincided with a doctrinal clarification and expansion, which no longer “limited” the diaconate to
charitable service alone or defined it, as did the Council of Trent, as transitional and almost exclusively identified
with liturgical service. The Second Vatican Council specified that it is a degree of the Sacrament of Holy Orders
and that, consequently, deacons “strengthened by sacramental grace, in communion with the bishop and his
group of priests [...], serve in the diaconate of the liturgy, of the word, and of charity to the people of God”[120].

The post-conciliar reception takes up what was established by Lumen Gentium, further elucidating how the office
of deacons is a participation in the Sacrament of Holy Orders, albeit to a different degree. In an audience with
participants at the International Congress on the Diaconate, Paul VI reaffirmed that the deacon serves Christian
communities “in proclaiming the Word of God, in sacramental ministry and in the exercise of charity’[121]. In
turning to the Acts of the Apostles (6:1-6), it would appear that the seven chosen men are destined only for table
service, in reality, the same biblical Book recounts how Stephen and Philip carried out the “diaconia of the Word”
in their own right. Therefore, as collaborators of the Twelve and of Paul, they exercised their ministry in two
areas: evangelisation and charity.

There are many ecclesial tasks, therefore, that can be entrusted to a deacon, namely, all those that do not
involve the full care of souls[122]. The Code of Canon Law, however, determines which offices are reserved to
the priest and those that can also be entrusted to the lay faithful, while there is no indication of any particular



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 73

office in which the deacon's ministry can find specific expression.

82. In any case, the history of the diaconate recalls that it was established within the framework of a ministerial
vision of the Church, as an ordained ministry at the service of the Word and of charity; this latter context includes
the administration of goods. The twofold mission of the deacon is expressed in the liturgical sphere, where he is
called to proclaim the Gospel and to serve at the Eucharistic table. These references can help identify the
specific tasks of a deacon, adding value to that which is proper to the diaconate, with a view to promoting the
diaconal ministry.

VIII. f. Consecrated men and women

83. Oftentimes, within the Parish community, there are persons belonging to the consecrated life. “This is not a
reality external to or independent of the life of the local Church; rather it constitutes a particular way of being in
the midst of the local Church, which is marked by the radicalness of the Gospel and which possesses its own
specific gifts’[123]. Moreover, integrated into the community with clerics and laity, consecrated life “is located
within the charismatic dimension of the Church [...] The spirituality of the Institutes of Consecrated Life can
become for both the lay faithful and the priest a significant resource enabling them to live their own proper
vocation’[124].

84. The contribution that consecrated men and women can bring to the evangelising mission of the Parish
community is derived firstly, from their “being”, that is, from the witness of a radical following of Christ through
the profession of the evangelical counsels[125], and only secondly from their “doing”, that is, from the works
carried out in accordance with the charism of each Institute (for example, catechesis, charity, formation, youth
ministry, care of the sick)[126].

VIII. g. The Laity

85. The Parish community is composed in a particular way of the lay faithful[127], who, by virtue of their Baptism
and the other Sacraments of Christian initiation, and in many cases by matrimony[128], participate in the
evangelising action of the Church, since “the essential vocation and mission of the lay faithful is to strive that
earthly realities and all human activity may be transformed by the Gospel”’[129].

In a particular way, the lay faithful, who have a specific secular character, “seek the Kingdom of God by
engaging in temporal affairs and by ordering them according to the plan of God”[130]. They “can also feel
themselves called, or be called, to work with their pastors in the service of the ecclesial community for its growth
and life, by exercising a great variety of ministries according to the grace and charisms which the Lord is pleased
to give them”[131].

86. The lay faithful are called upon in our present age to make a generous commitment to the service of the
mission of evangelisation, first of all through the general witness of their daily lives, lived in conformity with the
Gospel, in whatever environment they are in and at every level of responsibility; in a particular way, they are
called to place themselves at the service of the Parish community[132].

VIII. h. Other forms of assigning pastoral care

87. There is a further way for the Bishop to provide for the pastoral care of a community, as can be seen from
can. 517 §, 2, when it is not possible to appoint a full-time Parish Priest or a Parish Administrator, due to a
shortage of priests. In such pastorally problematic circumstances, in order to sustain Christian life and to
continue the evangelising mission of the community, the diocesan Bishop may entrust the pastoral care of a
Parish to a deacon, to a consecrated religious or layperson, or even to a group of persons (e.g., Religious
Institute, Association)[133].

88. Those entrusted with participation in the exercise of the pastoral care of the community will be directed by a



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 74

priest with legitimate faculties, who will act as a “Moderator of Pastoral Care”, with the powers and functions of a
Parish Priest, albeit without an office with its duties and rights.

It should be remembered that we are dealing here with an extraordinary form of entrusting pastoral care, due to
the impossibility of appointing a Parish Priest or a Parish Administrator, which is not to be confused with the
ordinary active cooperation of the lay faithful in assuming their responsibilities.

89. In view of this extraordinary remedy, the People of God should be adequately prepared in this regard,
cognisant that it is a temporary and not a permanent measure[134]. The correct understanding and application
of this canon requires that this exceptional provision “be used only with strict adherence to conditions contained
in it. These are: a) ob sacerdotum penuriam and not for reasons of convenience or ambiguous “advancement of
the laity” [...]; b) this is participatio in exercitio curae pastoralis and not directing, coordinating, moderating or
governing the Parish; these competencies, according to the canon, are the competencies of a priest alone”[135].

90. In order to ensure a successful outcome in the assignment of pastoral care according to canon 517, §2[136],
certain criteria must be observed. Since this is an extraordinary and temporary pastoral solution[137], the only
canonical cause that makes recourse to it legitimate, is a lack of priests to provide pastoral care for the Parish
community in the appointment of a Parish Priest or Parish Administrator. Furthermore, it would be preferable to
appoint one or more deacons over consecrated men and women or laypersons for directing this kind of pastoral
care[138].

91. At any rate, the coordination of pastoral activity organised in this way falls to the priest who is appointed as
the Moderator by the diocesan Bishop; this priest alone has the powers and faculties proper to the Parish Priest;
the other members of the faithful, on the other hand, have “a share in the exercise of the pastoral care of a
Parish’[139].

92. The deacon, together with those who have not received Holy Orders and who participate in the exercise of
pastoral care, are to perform only those functions which correspond to their respective status as deacons or lay
faithful, ensuring that “the original properties of diversity and complementarity of the charisms and functions of
ordained ministers and the lay faithful must be carefully observed and respected since these are proper to the
Church and are willed by God for its organisation”[140].

93. Finally, in the decree by which he appoints the Moderator Priest, it is strongly recommended that the Bishop
would set out, at least briefly, the reasons why it has become necessary to apply this extraordinary form to the
assignment of pastoral care to one or more Parish communities, together with the kinds of ministry that the priest
in charge will exercise.

IX. Appointments and Pastoral Ministry

94. Besides the occasional collaboration that every person of good will—even the unbaptised—may offer in the
daily activities of the Parish, there exist also stable appointments, on the basis of which the faithful accept
responsibility for service within the Parish community for a determined time. For example, one thinks of
catechists, of altar servers, of educators that work in groups and associations, of those who fulfil the works of
charity and those who dedicate themselves to different types of counselling or to listening centres, and of those
who visit the sick.

95. In any case, in designating the tasks entrusted to deacons, consecrated men and women and the lay faithful
that receive a participation in the exercise of pastoral care, it is necessary to use terminology that corresponds in
a correct way to the functions that they can fulfil in conformity with their state of life. In this way, the essential
difference that exists between the common priesthood and the ministerial priesthood is clearly maintained, and
the identity of the appointment received by each person should be evident.

96. In that vein, it is the responsibility, first of all, of the diocesan Bishop and, as far as it pertains to him, the



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 75

Parish Priest, to see that the appointments of deacons, religious and laity that have roles of responsibility in the
Parish, are not designated as “pastor”, “co-pastor”, “chaplain”, “moderator”, “coordinator”, “Parish manager”, or
other similar terms[141] reserved by law to priests,[142] inasmuch as they have a direct correlation to the

ministerial profile of priests.

In referring to the aforementioned faithful and deacons, it is likewise illegitimate, and not in conformity with their
vocational identity, to use expressions such as “entrust the pastoral care of a parish”, “preside over the parish
community”, and other similar phrases, that pertain to the distinct sacerdotal ministry of a Parish Priest.

For example, the terms “Deacon Cooperator” or “Coordinator of (a particular sector of pastoral care)”, “Pastoral
Cooperator” or “Pastoral Associate or Assistant” seem to be more appropriate.

97. Lay men, by the norms of law, may be instituted Lectors or Acolytes on a stable basis, by means of the
relevant rite, according to canon 230 §1. The non-ordained faithful may use the term “extraordinary minister”,
only if called by the competent Authority[143] to fulfil the supplementary functions referred to in canons 230 §3
and 943. The temporary deputation in liturgical celebrations, which canon 230 §2 mentions, even if protracted for
some time, does not confer any special designation on the non-ordained faithful[144].

These laypersons must be in full communion with the Catholic Church[145], receive a formation adequate to the
function that they are called to perform, and maintain a personal and pastoral conduct that is exemplary, making
them convincing in carrying out their service.

98. In addition to what pertains to stably instituted Lectors and Acolytes[146], the Bishop, according to his
prudent judgment, may officially entrust to deacons, consecrated men and women and lay faithful, under the
direction and responsibility of the Parish Priest, other duties[147] such as:

1°. The celebration of the Liturgy of the Word on Sundays and Holy Days of Obligation, when “participation in the
Eucharistic celebration becomes impossible because of the absence of a sacred minister or for another grave
cause’[148]. This is considered an exceptional eventuality, recourse to which is made only in circumstances of
true impossibility and always taking care to entrust these liturgies to deacons, if they are present;

2°. The administration of Baptism, with due consideration for the fact that, “the ordinary minister of baptism is a
bishop, priest or deacon”[149] and that what is provided in canon 861 §2 constitutes an exception, to be
evaluated at the discretion of the local Ordinary;

3°. The celebration of funeral rites, as provided in n.19 of the Praenotanda of the Order of Christian Funerals.

99. The lay faithful may preach in a Church or oratory, if circumstances, necessity or a particular case calls for it,
“according to the prescripts of the Episcopal Conference”[150] and “when expressly permitted by law or liturgical
norms, as long as conditions contained in them are observed’[151]. However, these individuals may not in any
case give the homily during the celebration of the Eucharist[152].

100. Moreover, “where there is a lack of priests and deacons, the diocesan Bishop can delegate lay persons to
assist at marriages, with the previous favourable vote of the episcopal conference and after obtaining the
permission of the Holy See”[153].

X. Bodies of Ecclesial Co-responsibility
X. a. The Parish Finance Council

101. The administration of goods which every Parish has to some extent is an important area of evangelisation
and evangelical witness, both in the Church and in civil society, since “all the goods that we have, the Lord gives



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 76

them to go to the world, to go to humanity, to help others”’[154]. The Parish Priest, therefore, cannot and must
not remain only at this task[155], so it is necessary that he be assisted by collaborators to administrate the
goods of the Church above all with evangelising zeal and a missionary spirit.[156]

102. For this reason, in every Parish a Finance Council must be constituted as a consultative body, presided
over by the Parish Priest and formed of at least three other faithful[157]; the minimum number of three is
necessary so that this Council may be considered “collegial”. It bears recalling that the Parish Priest is not
counted among the members of the Finance Council, but he presides over it.

103. Absent specific norms issued by the diocesan Bishop, it will be for the Parish Priest to determine the
number of members of this Council, relative to the size of the Parish, and whether these should be appointed by
him, or elected somehow by the Parish community.

The members of this Council, not necessarily belonging to the Parish itself, must be of proven good reputation,
and expert in financial and legal questions[158], so as to render an effective and competent service, in such a
way that the Council is not established as a mere formality.

104. Unless the diocesan Bishop has decided otherwise, observing the necessary prudence and any pertinent
norms of civil law, nothing prevents the same person from being a member of the Finance Council of multiple
Parishes, whenever circumstances require.

105. Any eventual norms issued by the diocesan Bishop in these matters must take account of the specific
situations of Parishes, such as, for example, those of particularly modest means, or those forming part of a
pastoral unit[159].

106. The Finance Council fulfils a role of particular importance in the growth, at the level of the Parish
community, of a culture of co-responsibility, of administrative transparency, and of service to the needs of the
Church. In a particular way, transparency should not be understood as a mere formal presentation of statistics,
but more as information that is the community’s due, and an advantageous opportunity for its formative
involvement. Transparency refers to a modus agendi, indispensable for the credibility of the Church, especially
where there are significant goods to administer.

107. Ordinarily, the goal of transparency may be attained by publishing the annual financial report that must first
be presented to the local Ordinary[160], with detailed indications of income and expenditure. From the annual
report, the community as a whole may be aware that these goods belong to the Parish, not the Parish Priest;
that he is the steward of them; how they are administered; what the financial situation of the Parish is and what
resources are effectively at its disposal.

X. b. The Parish Pastoral Council

108. The current canonical norms[161] leave it to the diocesan Bishop to decide on the establishment of a
Pastoral Council in Parishes, but in any case, they may ordinarily be considered as highly recommended, as
Pope Francis recalled, “How necessary pastoral councils are! A Bishop cannot guide a Diocese without pastoral
councils. A Parish Priest cannot guide without pastoral councils’[162].

The flexibility of the norm permits the adaptation considered apt for the concrete circumstances, as for example,
in the case of multiple Parishes entrusted to a single Parish Priest, or those within pastoral units: it is possible in
this cases to establish a single Pastoral Council for several Parishes.

109. The theological significance of the Pastoral Council is inscribed in the constitutive reality of the Church, that
is, in her being “the Body of Christ”, that generates a “spirituality of communion”. In the Christian community, in
fact, the diversity of charisms and ministries that derive from incorporation into Christ and from the gift of the
Holy Spirit may never be homogenised until they become “uniformity, the obligation of doing everything together



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 77

and all as equals, of always thinking the same thing in the same way’[163]. On the contrary, in virtue of the
baptismal priesthood[164], every member of the faithful is created for the building up of the whole Body and, at
the same time, the whole People of God, in the reciprocal co-responsibility of its members, participates in the
mission of the Church, that is, discerning in history the signs of the presence of God and becoming witnesses of
His Kingdom[165].

110. Far from being simply a bureaucratic organ, the Pastoral Council highlights and realizes the centrality of the
People of God as the subject and active protagonist of the evangelising mission, in virtue of the fact that every
member of the faithful has received the gifts of the Spirit through Baptism and Confirmation: “Rebirth to the
divine life of baptism is the first step; next comes conducting ourselves as children of God, namely, by
conforming ourselves to Christ who works in Holy Church, letting ourselves be involved in her mission in the
world. To that end, the anointing of the Spirit is provided: ‘without your strength, we have none’ (cf. Pentecost
Sequence). [...] As Jesus was animated by the Spirit for his whole life, so also the life of the Church and of each
of her members is under the guidance of the same Spirit”[166].

In light of this fundamental vision, the words of St Paul VI come to mind, “It is the function of the pastoral council
to investigate everything pertaining to pastoral activities, to weigh them carefully and to set forth practical
conclusions concerning them so as to promote conformity of the life and actions of the People of God with the
Gospel’[167], in the awareness that, as Pope Francis recalled, the purpose of such a Council “should not be
ecclesiastical organization but rather the missionary aspiration of reaching everyone”[168].

111. The Pastoral Council is a consultative body, governed by the norms established by the diocesan Bishop, to
define the criteria of its composition, the methods of election of its members, its objectives and manner of
functioning[169]. In any case, in order not to distort the nature of this Council, it is best to avoid defining it as a
“team” or “équipe”, that is to say in terms that are not suitable to express concretely the ecclesial and canonical
relationship between the Parish Priest and the rest of the faithful.

112. With regard to the relative diocesan norms, it is necessary that the Pastoral Council effectively represent
the community of which it is an expression in its membership (priests, deacons, religious and laity). This
constitutes a specific setting in which the faithful are able to exercise their right and duty to express their own
thought concerning the good of the Parish community to the pastors,[170] and to communicate it to other
members of the faithful.

113. The Parish Pastoral Council “possesses a consultative vote only”’[171], in the sense that its proposals must
be accepted favourably by the Parish Priest to become operative. The Parish Priest is then bound to consider
the indications of the Pastoral Council attentively, especially if they express themselves unanimously, in a
process of common discernment.

So that the service of the Pastoral Council might be efficacious and fruitful, it is necessary to avoid two
extremes: on one hand, that of the Parish Priest presenting to the Pastoral Council decisions already made, or
without the required information beforehand, or convoking it seldom only pro forma. on the other hand, that of
the Council in which the Parish Priest is only one of the members, deprived de facto of his role as Pastor and
Leader of the community[172].

114. Finally, it is considered fitting that, as far as possible, the Pastoral Council should consist for the most part
of those who have effective responsibility in the pastoral life of the Parish, or who are concretely engaged in it, in
order to avoid the meetings becoming an exchange of abstract ideas that do not take into account the real life of
the community, with its resources and problems.

X. c. Other forms of co-responsibility in pastoral care

115. When a community of the faithful is not able to be erected as a Parish or quasi-Parish[173], the diocesan
Bishop, after having heard the Presbyteral Council[174], is to provide for their pastoral care in another way[175],
weighing, for example, the possibility of establishing pastoral centres, dependent on the local Parish, as “mission



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 78

stations” to promote evangelisation and charity. In these cases, it is necessary to furnish these pastoral centres
with a suitable Church or oratory[176] and to create diocesan norms in reference to their activities, in such a way
that they may be coordinated and complementary with respect to those of the Parish.

116. Centres thus defined, that in some Dioceses are called a “diaconia”, may be entrusted—where possible—to
a Parochial Vicar, or, in a particular way, to one or more permanent deacons, who would have responsibility for
them and administrate them, together with the centre’s families, under the responsibility of the Parish Priest.

117. These centres can become missionary outposts and instruments of proximity, especially in Parishes with an
extensive territory, in a way that ensures moments of prayer and Eucharistic adoration, catechesis and other
activities for the benefit of the faithful. In a particular way, such missions could extend those activities relative to
charity to the poor and needy and the care of the sick, enlisting the collaboration of religious and laity, and all
persons of good will.

XI. Offerings for the Celebration of the Sacraments

118. A topic connected to the life of Parishes and their evangelising mission, is that of offerings given for the
celebration of Holy Mass, destined for the priest celebrant, and of other Sacraments, that belong instead to the
Parish[177]. This means that an offering, by its very nature, must be a free act on the part of the one offering, left
to one’s conscience and sense of ecclesial responsibility, not a “price to pay” or a “fee to exact”, as if dealing
with a sort of “tax on the Sacraments”. In fact, with the offering for Holy Mass, “The Christian faithful [...]
contribute to the good of the Church and [...] share its concern to support its ministers and works”[178].

119. As a result, the importance of sensitising the faithful is shown, so that they contribute voluntarily to the
needs of the Parish, which are “their needs”, for which it is good that they learn spontaneously to take
responsibility, especially in those Countries where the offerings for Holy Mass remain the only source of income
for priests and also the only resource for evangelisation.

120. This sensitisation will only proceed as far as the priests, for their part, offer virtuous examples in their use of
money, whether it be that of a sober lifestyle, without excess on a personal level, or that of a transparent
management of Parish goods. Good administration is measured not by “projects” of the Parish Priest or of a
small group of persons, projects that are good but abstract, but by the real needs of the faithful, especially the
poor and needy.

121. In any event, “It is recommended earnestly to priests that they celebrate Mass for the intention of the
Christian faithful, especially the needy, even if they have not received an offering”[179].

Among the recommended instruments for reaching this goal, one might think of receiving offerings in an
anonymous way, so that everyone feels free to donate what they can, or what they think is just, without feeling
an obligation to respond to an expectation or a price.

Conclusion

122. Recalling the ecclesiology of the Second Vatican Council in the light of recent Magisterium, and considering
the social contexts that are profoundly changed, the present Instruction is intended to focus the topic of renewal
of the Parish in a missionary sense.

While it remains an indispensable institution to encounter Christ and to have a living relationship with Him and
with our brothers and sisters in the faith, it is likewise true that the Parish must constantly face changes taking
place in today’s culture and in the existential reality of persons, in order to explore creatively new ways and
methods that allow it to be at the height of its primary function, that is, being a force of evangelisation.

123. As a consequence, pastoral activity needs to go beyond merely the territorial limits of the Parish, to make



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 79

ecclesial communion more clearly transparent by means of the synergy between ministers and diverse
charisms, structuring itself as a “pastoral care for all”, at the service of the Diocese and of its mission.

This means a pastoral activity that, through an effective and vibrant collaboration between priests, deacons,
religious and laity, as well as among different Parish communities of an area or region, occupies itself with
identifying together the questions, difficulties and challenges germane to evangelisation, seeking to integrate
ways, methods, proposals and means suitable to confront them. Such a common missionary project may be
elaborated and realized in relation to social and territorial contexts, that is, in communities that are neighbouring
or united by the same socio-cultural conditions, or in reference to related pastoral fields, for example, in a group
for the necessary coordination of pastoral care for youth, universities and vocations, as already occurs in many
Dioceses.

For this reason, beyond a responsible coordination of activities and structures capable of relating and
collaborating among them, the pastoral care of all requires the contribution of all the baptised. In the words of
Pope Francis, “When we speak of “the people”, we are not speaking about the structures of society or the
Church, but about all those persons who journey, not as individuals, but as a closely-bound community of all and
for all’[180].

That demands that the historical Parish institution not remain a prisoner of immobility or of a worrisome pastoral
repetition, but rather, it should put into action that “outgoing dynamism?” that, through collaboration among
different Parish communities and a reinforced communion among clergy and laity, will orient it effectively toward
an evangelising mission, the task of the entire People of God, that walks through history as the “family of God”
and that, in the synergy of its diverse members, labours for the growth of the entire ecclesial body.

The present Document, therefore, besides underscoring the urgency of a this type of renewal, presents the
canonical norms that establish the possibilities, the limits, the rights and the duties of pastors and the laity, so
that the Parish might rediscover itself as a fundamental place of evangelical proclamation, of the celebration of
the Eucharist, a place of fraternity and charity, from which Christian witness can shine for the world. The Parish,
that is, “must remain a place of creativity, of relationship, of motherhood. It is there that this inventive capacity is

(1)

realised; and when a parish moves forward this way, it achieves what | call ‘the parish on the move’ "[181].

124. Pope Francis invites us to invoke “Mary, Mother of Evangelisation”, so that, “the Virgin Mother may help us
to say our own “yes”, conscious of the urgent need to make the Good News of Jesus resound in our time. May
she obtain for us renewed zeal in bringing to everyone the Good News of the life that is victorious over death.
May she intercede for us so that we can acquire the holy audacity needed to discover new ways to bring the gift
of salvation to every man and woman”[182].

On 27 June 2020, the Holy Father approved the present Document of the Congregation for the Clergy.

Rome, 29 June 2020, the Solemnity of Saints Peter and Paul.

* Beniamino Card. Stella

Prefect
* Joél Mercier * Jorge Carlos Patrén Wong

Secretary Secretary for Seminaries
Mons. Andrea Ripa
Undersecretary




Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 80

[1] Francis, Discussion with Parish Priests of Rome (16 September 2013):
http://cosarestadelgiorno.wordpress.com/2013/09/16/

[2] Cf. Id., Apostolic Exhortation Evaneglii Gaudium (24 November 2013), n. 287: AAS 105 (2013), 1136.

[3] Ibid., n. 49: AAS 105 (2013), 1040.

[4] Second Vatican Ecumenical Council, Pastoral constitution on the Church in the modern world Gaudium et
Spes (7 December 1965), n. 58: AAS 58 (1966), 1079.

[5] Ibid., n. 44: AAS 58 (1966), 1065.

[6] Cf. Saint Ephrem, Commentary on Tatian's Diatessaron 1, 18-19: SC 121, 52-53.

[7] Francis, Encyclical Letter Laudato si (24 May 2015), n. 68: AAS 107 (2015), 847.

[8] Cf. Paul VI, Encyclical Letter Ecclesiam Suam (6 August 1964): AAS 56 (1964), 639.

[9] Evangelium Gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031.

[10] Cf. John Paul I, Post-Synodal Apostolic Exhortation Christifideles Laici (30 December 1988), n. 26: AAS 81
(1989), 438.

[11] Francis, General Audience (12 June 2019): L’Osservatore Romano 134 (13 June 2019), 1.

[12] Second Vatican Ecumenical Council, Decree on the Pastoral Office of Bishops in the Church Christus
Dominus (28 October 1965), n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[13] John Paul Il, Discourse to Participants at the Plenary of the Congregation for the Clergy (20 October 1984),
ns. 3 and 4: Insegnamenti VII/2 (1984), 984 and 985; cf. also Id., Apostolic Exhortation Catechesi Tradendae (16
October 1979), n. 67: AAS 71 (1979), 1332.

[14] Benedict XVI, Homily during the pastoral visit to Our Lady Star of Evangelisation Parish of Rome (10
December 2006): Insegnamenti I1/2 (2006), 795.

[15] Evangelii Gaudium, n. 28: AAS 105 (2013) 1032.

[16] Cf. Gaudium et Spes, n. 4: AAS 58 (1966), 1027.

[17] Cf. Gaudium et Spes, n. 1: AAS 58 (1966), 1025-1026.

[18] Cf. Evangelii Gaudium, ns. 72-73: AAS 105 (2013), 1050-1051

[19] Cf. Synod of Bishops, XV Ordinary General Assembly (3-28 October 2018): “Young people, the faith and
vocational discernment”, Final Document, n. 129 “In this context, an understanding of the parish defined solely
by territorial borders and incapable of engaging the faithful in a wide range of initiatives, especially the young,
would imprison the parish in unacceptable stagnation and in worryingly repetitive pastoral cycles”: L'Osservatore
Romano 247 (29-30 October 2018), 10.

[20] Cf. for example, C.I1.C., cann. 102; 1015-1016; 1108, §1.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 81
[21] Christifideles Laici, n. 25: AAS 81 (1989), 436-437.

[22] Cf. Evangelii Gaudium, n. 174: AAS 105 (2013), 1093.

[23] Cf. ibid., n. 164-165: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[24] Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution on the Church Lumen Gentium (21 November
1964), n. 11: AAS 57 (1965), 15.

[25] Cf. Evangelii Gaudium, ns. 166-167: AAS 105 (2013), 1089-1090.

[26] Francis, Apostolic Exhortation on the call to holiness in the contemporary world Gaudete et Exultate (19
March 2018), n. 35: AAS 110 (2018), 1120. The following words of Pope Francis with regard gnosticism and
pelagianism are also worth recalling here: “This worldliness can be fuelled in two deeply interrelated ways. One
is the attraction of gnosticism, a purely subjective faith whose only interest is a certain experience or a set of
ideas and bits of information which are meant to console and enlighten, but which ultimately keep one
imprisoned in his or her own thoughts and feelings. The other is the self-absorbed promethean neopelagianism
of those who ultimately trust only in their own powers and feel superior to others because they observe certain
rules or remain intransigently faithful to a particular Catholic style from the past”. Evangelii Gaudium, n. 94: AAS
105 (2013), 1059-1060; cf. also Congregation for the Doctrine of the Faith, Letter Placuit Deo (22 February
2018): AAS 110 (2018), 429.

[27] Cf. Letter to Diognetus V, 1-10: Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, vol. 1, Tubingae 1901, 398.

[28] Cf. John Paul I, Apostolic Letter Novo Millennio Ineunte (6 January 2001), n. 1: AAS 93 (2001), 266.

[29] Evangelii Gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1032.

[30] Cf. C.I.C. cann. 515; 518; 519.

[31] Evangelii Gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1031-1032.

[32] Evangelii Gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1031-1032.

[33] Cf. Francis, Post-Synodal Apostolic Exhortation Christus Vivit (25 March 2019), n. 238, Vatican City 2019.

[34] Cf. Id., Bull of Indiction Misericordiae Vultus (11 April 2015), n. 3: AAS 107 (2015), 400-401.

[35] Benedict XVI, Address to the Bishops of Brazil (11 May 2007), n. 3: Insegnamenti 11l/l (2007), 826.

[36] Evangelii Gaudium, n. 198: AAS 105 (2013), 1103.

[37] Cf. Francis, Morning Meditation at Santa Marta (30 October 2017).

[38] Cf. Evangelii Gaudium, ns. 186-216: AAS 105 (2013), 1098-1109.

[39] Cf. Gaudete et Exultate, ns. 95-99: AAS 110 (2018), 1137-1138.

[40] Cf. Evangelii Gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031; cf. also ibid., n. 189: AAS 105 (2013), 1099:
“Changing structures without generating new convictions and attitudes will only ensure that those same
structures will become, sooner or later, corrupt, oppressive and ineffectual”.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 82
[41] Ibid., n. 26: AAS 105 (2013), 1030-1031.

[42] Christus Dominus, n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[43] Francis, Presentation of Christmas Greetings to the Roman Curia (22 December 2016): AAS 109 (2017),
44,

[44] Id., Carta al Pueblo de Dids que peregrina en Chile (31 May 2018):
www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-
cile.html

[45] Cf. ibid.

[46] Ibid.

[47] Lumen Gentium, n. 9: AAS 57 (1965), 13.

[48] Cf. Congregation for the Clergy, Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis (8 December 2016), ns. 80-
88, Vatican City 2016, pp. 37-42.

[49] Cf. C.I.C.,, can. 374, §1.

[50] Cf. ibid., can. 374, §2; cf. also Congregation for Bishops, Directory for the Pastoral Ministry of Bishops
Apostolorum Successores (22 February 2004), n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[51] Cf. C.I.C., can. 374, §1.

[52] Cf. ibid., can. 374, §2.

[53] Cf. Apostolorum Successores, n. 218: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2114.

[54] Cf. C.I.C., can. 515, §2.

[55] Cf. ibid., can. 86.

[56] CF. ibid., can. 120, §1.

[57] Cf. ibid., cann. 121-122; cf. also Apostolorum Successores, n. 214: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004),
2099.

[68] Cf. C.I.C., can. 51.

[59] Cf. ibid., cann. 120-123.

[60] CF. ibid., cann. 500, §2 and 1222, §2.

[61] Cf. Pontifical Council for Culture, Decommissioning and Ecclesial Reuse of Churches. Guidelines (17
December 2018): http://www.cultura.va/content/cultura/it/pub/documenti/decommissioning.html

[62] Cf. C.I.C., can. 1222, §2.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 83
[63] Ibid., can. 374, §2.

[64] Cf. Apostolorum Successores, n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[65] Cf. C.I.C., can. 554, §1.

[66] Ibid., can. 555, §1, 1°.

[67] Ibid., can. 555, §4.

[68] Cf. ibid., can. 500, §2.

[69] Cf. Pontifical Council for the Pastoral Care of Migrants and ltinerant People, Erga Migrantes Charitas Christi
(3 May 2004), n. 95; Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2548.

[70] Cf. Apostolorum Successores, n. 215: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2104.

[71] Cf. ibid.

[72] Cf. C.I.C., can. 517, §1.

[73] Cf. ibid., can. 526, §1.

[74] Cf. Ibid.

[75] Cf. Ibid., can. 522.

[76] Cf. ibid., cann. 553-555.

[77] CF. ibid., can. 536.

[78] CF. ibid., can. 537.

[79] Cf. ibid., can. 500, §2.

[80] Cf. Apostolorum Successores, n. 219: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2117; it is convenient to
reserve the title of “pastoral region” for this kind of grouping alone, thus avoiding unnecessary confusion.

[81] Cf. C.I.C., cann. 134, §1 and 476.

[82] It should be noted that: a) what is said in reference to the “diocesan Bishop” is valid also for all those equal
to him in law; b) what is said about the Parish or the Parish Priest is also valid for quasi-Parishes and quasi-
Parish Priests; ¢) what concerns the lay faithful applies also to members of non-clerical institutes of consecrated
life or societies of apostolic life, unless specific reference is being made to the secular; d) the term “Moderator”
has different meanings based on the context in which it is used in this present Instruction, in accord with the
norms of the code.

[83] Cf. Lumen Gentium, n. 26: AAS 57 (1965), 31-32.

[84] Cf. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, ns. 83; 88.e, pp. 37; 39.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 84
[85] Cf. C.I.C., can. 275, §1.

[86] Cf. Second Vatican Ecumenical Council Decree on the ministry and life of priests Presbyterorum Ordinis (7
December 1965), n. 8: AAS 58 (1966), 1003.

[87] Cf. Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, n. 88, pp. 39-40.

[88] Cf. Francis, Address to participants in the Convention sponsored by the Congregation for the Clergy on the
50th anniversary of the Conciliar Decrees “Optatam Totius” and “Presbyterorum Ordinis” (20 November 2015):
AAS 107 (2015), 1295.

[89] Cf. C.I.C., can. 150.

[90] CF. ibid., can. 521, §1.

[91] CF. ibid., can. 520, §1.

[92] Ibid., can. 519.

[93] CF. ibid., can. 532.

[94] Cf. ibid., can. 1257, §1.

[95] Christus Dominus, n. 31: AAS 58 (1965), 689.

[96] C.I.C., can. 522.

[97] Ibid., can. 1748.

[98] Ibid., can. 526, §1.

[99] Cf. ibid., can. 152.

[100] Cf. ibid., can. 538, §§1-2.

[101] Cf. ibid., cann. 1740-1752, keeping in mind cann. 190-195.

[102] Cf. ibid., can. 538, §3.

[103] Ibid.

[104] Cf. ibid., can. 189.

[105] Cf. ibid., can. 189, §2 and Apostolorum Successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[106] Apostolorum Successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[107] Cf. C.I.C., cann. 539-540.

[108] Cf. in particular ibid., cann. 539, 549, 1747, §3.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 85
[109] Ibid., can. 517, §1; cf. also cann. 542-544.

[110] Cf. ibid., cann. 517, §1 and 526, §1.

[111] Cf. ibid., can. 543, §1.

[112] Cf., ibid., can. 543, §2, 3°; In countries where the Parish is recognised by the State as a juridic entity, he
would also assume the role of the civil juridical representative.

[113] Cf., ibid., can. 543, §1.

[114] Cf. ibid., can. 517, §1.

[115] Cf. ibid., can. 545, §2; one can think here of a priest who is experienced in the field of spirituality, who, due
to poor health, could be appointed as an ordinary Confessor to five adjoining territorial Parishes.

[116] Cf. ibid., can. 265.

[117] Ibid., can. 1009, §3.

[118] Francis, Encounter with priests and consecrated persons, Milan (25 March 2017): AAS 109 (2017), 376.

[119] Ibid., 376-377.

[120] Lumen Gentium, n. 29: AAS 57 (1965), 36.

[121] Paul VI, Address to the participants of the International Congress on the Diaconate, 25 October 1965:
Enchiridion on the Diaconate (2009), 147-148.

[122] Cf. C.I.C., can. 150.

[123] Congregation for the Doctrine of the Faith, Letter luvenescit Ecclesia to the Bishops of the Catholic Church
regarding the relationship between hierarchical and charismatic gifts in the life and the mission of the Church (15
May 2016), n. 21: Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 734.

[124] Ibid., n. 22: Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 738.

[125] Cf. C.I.C., can. 573, §1.

[126] Cf. Congregation for Institutes of Consecrated Life and Societies of Apostolic Life — Congregation for
Bishops, Mutuae Relationes. Directives for the mutual relations between Bishops and Religious in the Church
(14 May 1978), ns. 10; 14, a): Enchiridion Vaticanum 6 (1977-1979), 604-605; 617-620; cf. also Apostolorum
Successores, n. 98: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1803-1804.

[127] Cf. Evangelii Gaudium, n. 102: AAS 105 (2013), 1062-1063.

[128] Cf. Christifideles Laici, n. 23: AAS 81 (1989), 429.

[129] Evangelii Gaudium, n. 201: AAS 105 (2013), 1104.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 86
[130] Lumen Gentium, n. 31: AAS 57 (1965), 37.

[131] Paul VI, Apostolic Exortation Evangelii Nuntiandi (8 dicembre 1975), n. 73: AAS 68 (1976), 61.

[132] Cf. Evangelii Gaudium, n. 81: AAS 105 (2013), 1053-1054.

[133] Cf. C.I.C., can. 517, §2.

[134] Cf. Apostolorum Successores, n. 215, ¢): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2105.

[135] Congregation for the Clergy, Instruction [Interdicasterial] on certain questions regarding the collaboration of
the non-ordained faithful in the sacred ministry of priest Ecclesiae de Mysterio (15 August 1997), art. 4, §1, a-b):
AAS 89 (1997), 866-867; cf. also Apostolorum Successores, n. 215, ¢): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004),
2105. The priest will also have the legal representation of the Parish, both canonically and civilly, when foreseen
by the Law of the State.

[136] Before resorting to the provision of can. 517, §2, the diocesan Bishop should prudently consider other
alternative possibilities, like availing of senior priests who are still valid for ministry, or entrusting several
Parishes to a single Parish Priest or several Parishes to a group of priests in solidum.

[137] Cf. Ecclesiae de Mysterio, art. 4, § 1, b): AAS 89 (1997), 866-867, and Congregation for the Clergy,
Instruction The priest, pastor and leader of the Parish community (4 August 2002), ns. 23 and 25, regarding
“collaboration ad tempus in the exercise of the pastoral care of a parish”, cf. n. 23: Enchiridion Vaticanum 21
(2002), 834-836.

[138] Cf. The priest, pastor and leader of the Parish community, n. 25: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 836.

[139] C.I.C., can. 517, §2.

[140] The priest, pastor and leader of the Parish community, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834.

[141] Cf. Ecclesia de Mysterio, art. 1 §3: AAS 89 (1997), 863.

[142] Cf. The Priest, Pastor and Leader of the Parish Community, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 835.

[143] Cf. Apostolorum Successores, n. 112: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1843.

[144] It is worth remembering that, in addition to the ministry of Lector for men, among the liturgical functions
which the diocesan Bishop, after consulting the Episcopal Conference, can temporarily entrust to the lay faithful
(men and women), there is also the service at the Altar, in accordance with the relevant canonical norm; cf.
Pontifical Council for Legislative Texts, Response (11 July 1992): AAS 86 (1994), 541; Congregation for Divine
Worship and the Discipline of the Sacraments, Circular Letter (15 March 1994): AAS 86 (1994), 541-542.

[145] Cf. C.I.C. can. 205.

[146] Cf. ibid., can. 230 §1.

[147] In the act by which the Bishop entrusts the tasks mentioned above to deacons or lay faithful, he is to
determine clearly the functions they are enabled to fulfil and for how long.

[148] C.I.C. can. 1248 §2.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 87
[149] Ibid., can. 861 §1.

[150] Ibid., can. 766.

[151] Ecclesia de Mysterio, art. 3 §4: AAS 89 (1997), 865.

[152] Cf. C.I.C. can. 767 §1; cf. also Ecclesia de Mysterio, art. 3 §1: AAS 89 (1997), 864.

[153] C.I.C. can. 1112 §1; cf. John Paul I, Apostolic Constitution Pastor Bonus (28 June 1998), art. 63: AAS 80
(1988), 876, regarding the competence of the Congregation for Divine Worship and the Discipline of the
Sacraments.

[154] Francis, Daily Meditation at the Casa Santa Marta (21 October 2013): L’'Osservatore Romano 242 (21-22
October 2013), 8.

[155] Cf. C.I.C. cann. 537 and 1280.

[156] In conformity with C.I.C. canon 532, the Parish Priest is responsible for the goods of the Parish, even if in
administering them, he must avail himself of the collaboration of lay experts.

[157] Cf. C.I.C. can. 115 §2 and, by analogy, can. 492 §1.

[158] Cf. ibid., can. 537 and Apostolorum Successors, n. 210: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2087.

[159] Cf. C.I.C. cann. 517 and 526.

[160] Cf. ibid., can. 1287 §1.

[161] Cf. ibid., can. 536 §1.

[162] Francis, Discourse during the meeting with clergy, consecrated persons and members of pastoral councils,
Assisi (4 October 2013): Insegnamenti 1/2 (2013), 328.

[163] Id., Homily at the Mass of the Solemnity of Pentecost, 4 June 2017: AAS 109 (2017), 711.

[164] Cf. Lumen Gentium, n. 10: AAS 57 (1965), 14.

[165] Cf. Congregation for the Clergy, Circular Letter Omnes Christifideles (25 January 1973), ns. 4 and 9:
Enchiridion Vaticanum 4 (1971-1973), 1199-1201 and 1207-1209; cf. also Christifideles Laici, n. 27: AAS 81
(1989), 440-441.

[166] Francis, General Audience (23 May 2018).

[167] Paul VI, Apostolic Letter Motu Proprio, Ecclesiae Sanctae (6 August 1966), |, 16 §1: AAS 58 (1966), 766;
cf. aslo C.I.C. can. 511.

[168] Evangelii Gaudium, n. 31: AAS 105 (2013), 1033.

[169] Cf. C.I.C. can. 536 §2.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 88
[170] Cf. Ibid., can. 212 §3.

[171] Ibid., can. 536 §2.

[172] Cf. The Priest, Pastor and Leader of the Parish Community, n. 26: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 843.

[173] Cf. C.I.C. can. 516 §1.

[174] Cf. Ibid., can. 515 §2.

[175] Cf. Ibid., can. 516 § 2.

[176] Cf. Ibid., cann. 1214, 1223 and 1225.

[177] Cf. Ibid., cann. 848 and 1264, 2° and cann. 945-958; cf. also Congregation for the Clergy, Decree Mos
lugiter (22 February 1991), approved in forma specifica by John Paul Il: Enchiridion Vaticanum 13 (1991-1993),
6-28.

[178] C.I.C. can. 946.

[179] Ibid., can. 945 §2.

[180] Francis, Christus Vivit, n. 231.

[181] Id, Discourse in a Meeting with the Polish Bishops, Krakow (27 July 2016): AAS 108 (2016), 893.

[182] Id, Message for World Mission Sunday 2017 (4 June 2017), n. 10: AAS 109 (2017), 764.

[00886-EN.01] [Original text: English]

Testo in lingua tedesca

Instruktion

Die pastorale Umkehr
der Pfarrgemeinde im Dienst an der missionarischen Sendung der Kirche

Einleitung

1. Die Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils Gber die Kirche und die bedeutsamen sozialen und kulturellen
Veranderungen der vergangenen Jahrzehnte haben einige Diézesen dazu veranlasst, die Form der Ubertragung
der Hirtensorge fir die Pfarrgemeinden neu zu gestalten. Dies hat zu neuen Erfahrungen gefiihrt. Die Dimension
der Gemeinschaft wurde aufgewertet und unter der Leitung der Hirten wurde eine harmonische Synthese der
Charismen und der Berufungen im Dienst an der Verkiindigung der Frohen Botschaft, die den heutigen
Erfordernissen der Evangelisierung besser entspricht, verwirklicht.

Papst Franziskus hat zu Beginn seines Dienstes an die Bedeutung der ,Kreativitat“ erinnert. Es geht darum,
«neue Wege zu suchen», d. h. «den Weg fiir die Verkiindigung des Evangeliums». Diesbeziiglich folgerte der
Heilige Vater, dass «die Kirche und auch der Kodex des kanonischen Rechts uns sehr viele Méglichkeiten und
grolRe Freiheiten bieten, um diese Dinge zu suchen»[1].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 89

2. Die in der vorliegenden Instruktion beschriebenen Situationen stellen eine wertvolle Gelegenheit fiir die
pastorale Umkehr im missionarischen Sinn dar. Sie sind eine Einladung an die Pfarrgemeinden, sich zu 6ffnen
und Instrumente fiir eine auch strukturelle Reform anzubieten, die sich an einem neuen Gemeinschaftsstil, an
einem neuen Stil der Zusammenarbeit, der Begegnung, der Nahe, der Barmherzigkeit und der Sorge fir die
Verkiindigung des Evangeliums orientiert.

I. Die pastorale Umkehr

3. Die pastorale Umkehr ist eines der grundlegenden Themen der ,neuen Phase der Evangelisierung ‘2], die die
Kirche heute férdern muss, damit die christlichen Gemeinschaften immer mehr pulsierende Zentren der
Begegnung mit Christus sind.

Daher hat der Heilige Vater vorgeschlagen: « Wenn uns etwas in heilige Unruhe versetzen und unser Gewissen
beunruhigen muss, dann ist es die Tatsache, dass so viele unserer Briider und Schwestern ohne die Kraft, das
Licht und den Trost der Freundschaft mit Jesus Christus leben, ohne eine Glaubensgemeinschaft, die sie
aufnimmt, ohne Hoffnung auf Sinn und Leben. Ich hoffe, dass uns mehr als die Angst, einen Fehler zu begehen,
die Furcht davor bewegt, uns einzuschlie3en in die Strukturen, die uns einen triigerischen Schutz gewéhren, in
die Normen, die uns in unnachsichtige Richter verwandeln, in die Gewohnheiten, in denen wir uns ruhig fiihlen,
wéhrend draulBen eine hungrige Menschenmenge wartet und Jesus uns pausenlos sagt: ,Gebt ihr ihnen zu
essen!” (Mk 6,37)»[3].

4. Von dieser heiligen Unruhe getrieben vermag die Kirche, «die ihrer eigenen Tradition treu und sich zugleich
der Universalitét ihrer eigenen Sendung bewusst ist, [...] sich mit mannigfachen Kulturformen zu vereinen. Diese
Gemeinschaft bereichert sowohl die Kirche als auch die verschiedenen Kulturen»[4]. Die fruchtbare und kreative
Begegnung zwischen dem Evangelium und der Kultur fihrt zu einem wahren Fortschritt: einerseits inkarniert
sich das Wort Gottes in die Geschichte der Menschen und erneuert sie, andererseits «kann die Kirche [...]
bereichert werden und sie wird es tatsédchlich auch durch den Fortschritt des gesellschaftlichen Lebens»[5], um
so die ihr durch Christus anvertraute Sendung zu vertiefen, um sie besser in der Zeit, in der sie lebt, zum
Ausdruck zu bringen.

5. Die Kirche verkiindet, dass das Wort «Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt hat» (Joh 1,14). Dieses
Wort Gottes, das bei den Menschen sein will, ist in seinem unerschdpflichen Reichtum[6] in der ganzen Welt von
verschiedenen Vdlkern angenommen worden. Es hat die edelsten Bestrebungen in ihnen geférdert, unter
anderem die Sehnsucht nach Gott, die Wirde des Lebens eines jeden Menschen, die Gleichheit unter den
Menschen und die Achtung der Unterschiede in der einen Menschheitsfamilie, den Dialog als Instrument der
Teilhabe, das Streben nach Frieden, die Gastfreundschaft als Ausdruck der Zusammengehorigkeit und der
Solidaritat, die Bewahrung der Schépfung[7].

Es ist daher unvorstellbar, dass derartig Neues, dessen Verbreitung bis an die Grenzen der Erde noch nicht
vollendet ist, schwacher wird oder, was noch schlimmer ist, sich auflost[8]. Damit der Weg des Wortes sich
fortsetzen kann, muss sich in den christlichen Gemeinschaften eine klare Entscheidung fiir die missionarische
Sendung verwirklichen, «die fahig ist, alles zu verwandeln, damit die Gewohnheiten, die Stile, die Zeitpldne, der
Sprachgebrauch und jede kirchliche Struktur ein Kanal werden, der mehr der Evangelisierung der heutigen Welt
als der Selbstbewahrung dient»[9].

Il. Die Pfarrei im gegenwartigen Kontext

6. Diese missionarische Umkehr, die selbstverstandlich auch eine Strukturreform beinhaltet, betrifft in
besonderer Weise die Pfarrei, eine Gemeinschaft, die um den Tisch des Wortes und der Eucharistie
zusammengerufen wird.

Die Pfarrei hat eine lange Geschichte. Sie hat von Anfang an eine grundlegende Rolle im Leben der Christen
und in der Entwicklung und der Pastoral der Kirche gespielt. Schon in den Schriften des hl. Paulus sind ihre
ersten Spuren erkennbar. Einige paulinische Texte verweisen auf die Bildung von kleinen Gemeinschaften,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 90

Hauskirchen, die der Apostel schlicht mit dem Begriff ,Haus* bezeichnet (vgl. z. B. Rém 16,3-5; 1 Kor 16,19-20;
Phil 4,22). In diesen ,Hausern® kann man die Entstehung der ersten ,Pfarreien® sehen.

7. Die Pfarrei ist daher seit ihrer Entstehung eine Antwort auf ein entsprechendes pastorales Erfordernis: durch
die Verkiindigung des Glaubens und die Spendung der Sakramente das Evangelium den Menschen zu bringen.
Die Etymologie des Begriffs macht die Absicht der Institution verstandlich: Die Pfarrei ist ein Haus inmitten der
Hauser[10] und entspricht der Logik der Inkarnation Jesu Christi, der unter den Menschen lebendig ist und wirkt.
Sie ist daher, sichtbar reprasentiert durch das Gotteshaus, ein Zeichen der dauernden Gegenwart des
auferstandenen Herrn inmitten seines Volkes.

8. Dennoch muss sich die territoriale Ausrichtung der Pfarrei heute mit einem besonderen Merkmal der
gegenwartigen Welt auseinandersetzen, in der die Zunahme der Mobilitat und der digitalen Kultur die Grenzen
der Existenz geweitet haben. Einerseits entspricht ein festgelegter und unverénderbarer Kontext immer weniger
dem Leben der Menschen, das sich vielmehr in einem ,globalen und pluralen Dorf* abspielt. Andererseits hat die
digitale Kultur in unumkehrbarer Weise das Raumverstandnis, die Sprache und das Verhalten der Menschen,
besonders der jungen Generationen verandert.

DarUber hinaus kann man sich leicht vorstellen, dass die bestandige technische Entwicklung weiterhin die
Denkweise und das Verstandnis, das der Mensch von sich und vom gesellschaftlichen Leben hat, verandert. Die
Geschwindigkeit der Veranderungen, der Wechsel der kulturellen Modelle, die problemlose Mobilitat und die
Schnelligkeit der Kommunikation verandern die Wahrnehmung von Zeit und Raum.

9. Die Pfarrei befindet sich als lebendige Gemeinschaft von Glaubenden in diesem Kontext, in dem die Bindung
an einen Ort dahin tendiert, immer weniger wahrgenommen zu werden, die Orte der Zugehdrigkeit vielfaltig
werden und die zwischenmenschlichen Beziehungen Gefahr laufen, sich ohne Verpflichtung und Verantwortung
gegenlber dem persdnlichen Beziehungszusammenhang in der virtuellen Welt aufzulésen.

10. Es ist inzwischen offenkundig, dass diese kulturellen Veranderungen und die veranderte Beziehung zum
Territorium in der Kirche dank der Gegenwart des Heiligen Geistes eine neue Wahrnehmung der Gemeinschaft
fordern, die «darin besteht, die Wirklichkeit mit den Augen Gottes, aus dem Blickwinkel der Einheit und der
Gemeinschaft zu sehen»[11]. Es ist daher dringend notwendig, das ganze Volk Gottes in das Bemihen
einzubeziehen, die Einladung des Geistes anzunehmen, um Prozesse der ,Verjingung“ des Antlitzes der Kirche
anzustol3en.

lll. Die heutige Bedeutung der Pfarrei

11. Im Zuge dieser Beobachtungen muss die Pfarrei die Impulse der Zeit aufnehmen, um ihren Dienst an die
Erfordernisse der Glaubigen und die geschichtlichen Veranderungen anzupassen. Es bedarf einer erneuerten
Dynamik, die es ermoglicht, im Lichte der Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils und des
nachfolgenden Lehramtes die Berufung aller Getauften, Jiinger Jesu und Verkiinder des Evangeliums zu sein,
wieder zu entdecken.

12. Die Konzilsvater haben in der Tat weitblickend festgehalten: «Die Seelsorge muss von einem
missionarischen Geist beseelt sein»[12]. Ubereinstimmend mit dieser Lehre hat der hl. Johannes Paul Il.
prazisierend hinzugefiigt: «Die Pfarrei muss vervollkommnet und in viele andere Formen integriert werden.
Dennoch bleibt sie unersetzbar und von héchster Bedeutung innerhalb der sichtbaren Strukturen der Kirchey,
um «zugunsten der Evangelisierung die Stiitze allen pastoralen Handelns, das vordringlich und vorrangig ist, zu
sein»[13]. Benedikt XVI. lehrte, dass «die Pfarrei ein Leuchtturm ist, der das Licht des Glaubens ausstrahlt und
auf diese Weise der tiefsten Sehnsucht des menschlichen Herzens entgegenkommt, weil sie den Menschen und
den Familien Sinn und Hoffnung schenkt»[14]. SchlieRlich erinnert Papst Franziskus daran, dass «die Pfarrei
durch all ihre Aktivitaten ihre Mitglieder ermutigt und formt, damit sie missionarisch aktiv sind»[15].

13. Um die zentrale Bedeutung der missionarischen Prasenz der kirchlichen Gemeinschaft in der Welt zu
fordern[16], ist es wichtig, nicht nur Gber ein neues Konzept der Pfarrei nachzudenken, sondern auch tber den



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 91

Dienst und die Sendung der Priester in ihr. Zusammen mit den Glaubigen haben sie die Aufgabe, ,Salz und
Licht der Welt” (vgl. Mt 5,13-14), ,ein Licht auf dem Leuchter” (vgl. Mk 4,21) zu sein und sich als missionarische
Gemeinschaft zu erweisen, die fahig ist, die Zeichen der Zeit zu verstehen, die ein glaubwiirdiges Zeugnis eines
Lebens nach dem Evangelium hervorbringt.

14. Ausgehend von der Betrachtung der Zeichen der Zeit, ist es im Horen auf den Geist notwendig, auch neue
Zeichen zu setzen: Da die Pfarrei anders als in der Vergangenheit nicht mehr der vorrangige Versammlung- und
Begegnungsort ist, muss sie andere Weisen der Nahe und der Nachbarschaft im Hinblick auf ihre normalen
Aktivitaten finden. Diese Aufgabe ist keine Last, die zu ertragen ist, sondern eine Herausforderung, die es mit
Enthusiasmus anzupacken gilt.

15. Die Jiinger des Herrn haben in der Nachfolge ihres Meisters und in der Schule der Heiligen und Hirten
bisweilen durch leidvolle Erfahrungen gelernt, auf Gottes Eingreifen geduldig zu warten, die Gewissheit zu
nahren, dass Er bis zum Ende der Zeiten immer da ist und dass der Heilige Geist — das Herz, welches das
Leben der Kirche pulsieren lasst — die in der Welt verstreuten Kinder Gottes sammelt. Daher muss die christliche
Gemeinschaft keine Angst haben, innerhalb eines Gebietes, in dem verschiedene Kulturen leben,
Entwicklungen in dem festen Vertrauten zu beginnen und zu begleiten, dass es fir die Jinger Christi «nichts
wahrhaft Menschliches gibt, das nicht in ihren Herzen seinen Widerhall findet»[17].

IV. Die Mission — Leitmotiv der Erneuerung

16. In den gegenwartigen Veranderungen schafft es die Pfarrei trotz gro3ziigigen Einsatzes bisweilen nicht,
angemessen den vielen Erwartungen der Glaubigen zu entsprechen, besonders unter Berlicksichtigung der
mannigfaltigen Gemeinschaftsformen[18]. Es ist richtig, dass es ein Charakteristikum der Pfarrei ist, dass sie
dort verwurzelt ist, wo alle Tag ein Tag aus leben. Doch ist insbesondere heute das Gebiet nicht mehr nur ein
geografisch abgegrenzter Bereich, sondern der Zusammenhang, in dem jeder sein Leben, das aus
Beziehungen, gegenseitiger Hilfe und lange gepflegten Traditionen besteht, lebt. Auf diesem ,existenziellen
Territorium® steht die ganze Herausforderung der Kirche auf dem Spiel. Daher erscheint ein pastorales Handeln
Uberholt, das den Handlungsraum ausschlieB3lich auf den Bereich innerhalb der territorialen Grenzen der Pfarrei
beschrankt. Oft sind es gerade die Pfarrangehdrigen, die diese Sichtweise, die mehr von der Sehnsucht nach
dem Vergangenen als vom Mut, die Zukunft zu gestalten, gepragt erscheint, nicht mehr verstehen[19].
Andererseits muss hinzugefligt werden, dass das Territorialprinzip auf der kanonischen Ebene weiterhin
uneingeschrankt gilt, wenn es vom Recht her erforderlich ist[20].

17. Darlber hinaus bleibt die bloRRe Wiederholung von Aktivitaten, die das Leben der Menschen nicht berlhren,
ein steriler Uberlebensversuch, der oft mit allgemeiner Gleichgliltigkeit zur Kenntnis genommen wird. Wenn die
Pfarrei nicht die der Evangelisierung innewohnende spirituelle Dynamik lebt, lauft sie Gefahr, selbstbezogen zu
werden und zu verkalken, da sie Erfahrungen vorschlagt, die den Geschmack des Evangeliums und die
missionarische Durchschlagskraft bereits verloren haben und vielleicht nur fir kleine Gruppen bestimmt sind.

18. Die Erneuerung der Evangelisierung bedarf neuer Achtsamkeit und passender Initiativen verschiedener Art,
damit das Wort Gottes und die Sakramente alle in einer Weise erreichen, die der jeweiligen Lebenssituation der
Menschen entspricht. Fir die kirchliche Zugehdrigkeit ist heutzutage nicht mehr die Herkunft das entscheidende
Kriterium, sondern die Aufnahme in eine Gemeinde[21], in der die Glaubigen eine umfassendere Erfahrung des
Volkes Gottes machen, eines Leibes, der viele Glieder hat, in dem jeder flir das Wohl des ganzen Organismus
wirkt (vgl. 1 Kor 12,12-27).

19. Uber die Orte und die Griinde der Zugehérigkeit hinaus ist die Pfarrgemeinde der menschliche Kontext, in
dem die Evangelisierung der Kirche vonstattengeht, die Sakramente gefeiert werden und die karitative Liebe in
einer missionarischen Dynamik erfahrbar wird, die — Gber die Tatsache hinaus, inneres Element des pastoralen
Handelns zu sein — ein Unterscheidungskriterium ihrer Authentizitat ist. In der aktuellen Lage, die bisweilen von
Marginalisierung und Einsamkeit gepragt ist, ist die Pfarrgemeinde herausgefordert, durch ein Netz
geschwisterlicher Beziehungen, die auf die neuen Formen der Armut ausgerichtet sind, lebendiges Zeichen der
Nahe Christi zu sein.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 92

20. In Anbetracht des bisher Gesagten geht es darum, Perspektiven auszumachen, die es erlauben, die
»raditionellen” pfarrlichen Strukturen unter missionarischem Gesichtspunkt zu erneuern. Das ist das Herzstlick
der gewlinschten pastoralen Umkehr, die die Verkiindigung des Wortes Gottes, die Spendung der Sakramente
und das karitative Zeugnis betreffen muss, d. h. die wesentlichen Bereiche, in denen die Pfarrei wachst und sich
dem Mysterium, an das sie glaubt, ndhert.

21. Ein Blick in die Apostelgeschichte lehrt uns die Bedeutung des Wortes Gottes, das eine innere Macht ist, die
die Umkehr der Herzen bewirkt. Es ist die Nahrung, die die Jinger des Herrn starkt und die sie zu Zeugen des
Evangeliums in den verschiedenen Bereichen des Lebens macht. Die Schrift enthalt eine prophetische Kraft, die
sie immer lebendig sein lasst. Es ist daher notwendig, dass die Pfarrei durch verschiedene Angebote der
Glaubensweitergabe[22] dazu anleitet, das Wort Gottes zu lesen und zu betrachten, und dabei klare und
verstandliche Formen der Kommunikation verwendet, die von Jesus dem Herrn entsprechend dem immer neuen
Zeugnis des Kerygmas berichten[23].

22. Die Feier der heiligen Eucharistie ist « Quelle und Héhepunkt des ganzen christlichen Lebens»[24] und daher
das wesentliche Geschehen, durch das die Pfarrgemeinde entsteht. In ihr wird sich die Kirche der Bedeutung
ihres Namens bewusst: Versammlung des Volkes Gottes, das lobt, bittet, Flirsprache halt und dankt. In der
Feier der heiligen Eucharistie 6ffnet sich die christliche Gemeinde der lebendigen Gegenwart des gekreuzigten
und auferstandenen Herrn und hat Anteil an der Verkiindigung des ganzen Heilsmysteriums.

23. In diesem Zusammenhang wird die Kirche sich der Notwendigkeit bewusst, die christliche Initiation wieder zu
entdecken, die durch die Hineinnahme in das Geheimnis des goéttlichen Seins neues Leben zeugt. Sie ist ein
Weg ohne Unterbrechung und nicht nur an Zelebrationen oder Ereignisse gebunden, weil es in erster Linie nicht
darum geht, einen ,Ritus des Ubergangs® zu vollziehen, sondern vielmehr um die Perspektive der bestandigen
Nachfolge Christi. Hier kann es nitzlich sein, mystagogische Rituale, die das Leben direkt beriihren[25],
einzufiihren. Auch die Katechese muss sich als fortdauernde Verkiindigung des Geheimnisses Christi erweisen,
um die Gestalt Christi durch eine Begegnung mit dem Herrn des Lebens im Herzen des Getauften wachsen zu
lassen (vgl. Eph 4,13).

Papst Franziskus hat daran erinnert, dass es notwendig ist, «die Aufmerksamkeit auf zwei Verfélschungen der
Heiligkeit lenken, die uns vom Weg abbringen kénnten: der Gnostizismus und der Pelagianismus. Es handelt
sich um zwei Héresien, die in den ersten christlichen Jahrhunderten entstanden, weiterhin aber
besorgniserregend aktuell sind»[26]. Im Falle des Gnostizismus geht es um einen abstrakten Glauben, der nur
intellektuell ist und aus einem Wissen besteht, das das Leben wenig betrifft. Der Pelagianismus hingegen bringt
den Menschen dazu, lediglich auf die eigene Kraft zu bauen und das Wirken des Heiligen Geistes zu ignorieren.

24. In der geheimnishaften Verflechtung des géttlichen und menschlichen Handelns geschieht die Verklindigung
des Evangeliums durch Manner und Frauen, die das glaubwirdig machen, was sie durch ihr Leben in einem
Netz zwischenmenschlicher Beziehungen, das Vertrauen und Hoffnung weckt, verkiinden. In der gegenwartigen
Zeit, die oft von Gleichgultigkeit, von Egoismus und von fehlender Nachstenliebe gepragt ist, ist die
Wiederentdeckung des Miteinanders grundlegend, weil die Evangelisierung eng an die Qualitat der
menschlichen Beziehungen gebunden ist[27]. Auf diese Weise macht sich die christliche Gemeinschaft das Wort
Jesu zu eigen, das dazu anspornt ,hinauszufahren” (vgl. Lk 5,4), in dem Vertrauen, dass die Aufforderung des
Meisters, die Netze auszuwerfen, ,reichen Fischfang“ [28] garantiert.

25. Die ,Kultur der Begegnung* férdert den Dialog, die Solidaritat und die Offenheit gegentber allen, da sie die
zentrale Bedeutung der Person deutlich werden lasst. Es ist daher notwendig, dass die Pfarrei ein ,Ort* ist, der
das Beisammensein und das Wachstum personlicher dauerhafter Beziehungen, die allen gestatten, den Sinn
der Zugehdrigkeit und der Wertschatzung wahrzunehmen, beglnstigt.

26. Die Pfarrgemeinde ist dazu aufgerufen, eine echte und eigene ,Kunst der Nahe* zu entwickeln. Wenn die
Pfarrei tiefe Wurzeln schlagt, wird sie wirklich der Ort, an dem die Einsamkeit, die das Leben so vieler Menschen
kennzeichnet, Gberwunden wird, «ein Heiligtum, wo die Durstigen zum Trinken kommen, um ihren Weg
fortzusetzen, und ein Zentrum stdndiger missionarischer Aussendung»[29].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 93

V. ,Gemeinschaft von Gemeinschaften®: Die inklusive, missionarische und auf die Armen bedachte Pfarrei

27. Das Ziel der Mission und Evangelisierung der Kirche ist stets das Volk Gottes als Ganzes. Der Kodex des
kanonischen Rechts hebt hervor, dass die Pfarrei kein Gebaude oder ein Biindel von Strukturen ist, sondern
eine konkrete Gemeinschaft von Glaubigen, in der der Pfarrer der eigene Hirte ist[30]. Diesbeziiglich hat Papst
Franziskus daran erinnert, dass «die Pfarrei die Kirche territorial prdsent macht, dass sie ein Ort des Horens des
Wortes Gottes, des Wachstums des christlichen Lebens, des Dialogs, der Verkiindigung, der groBherzigen
Néchstenliebe, der Anbetung und der liturgischen Feier ist». Er fligte hinzu, dass sie eine « Gemeinschaft von
Gemeinschaften»[31] ist.

28. Die verschiedenen Teile, in welche sich die Pfarrei gliedert, miissen eine Gemeinschaft und eine Einheit
bilden. In dem MaR, in dem alle ihre Komplementaritdt annehmen und sie in den Dienst der Gemeinschaft
stellen, kann man einerseits den Dienst des Pfarrers und der priesterlichen Mitarbeiter als Hirten voll verwirklicht
sehen, andererseits scheint die Besonderheit der verschiedenartigen Charismen der Diakone, der
Gottgeweihten und der Laien auf, weil alle sich flir den Aufbau des einen Leibes einsetzen (vgl. 1 Kor 12,12).

29. Daher ist die Pfarrei eine Gemeinde, die vom Heiligen Geist zur Verkiindigung des Wortes Gottes und zur
Zeugung neuer Glieder durch die Taufe zusammengerufen wurde. Versammelt um ihren Hirten feiert sie das
Gedéachtnis des Leidens, des Todes und der Auferstehung des Herrn und bezeugt, ihrer bestdndigen Sendung
entsprechend, den Glauben in der Liebe, damit die Botschaft vom Heil, die Leben spendet, niemandem fehlt.

Papst Franziskus hat sich diesbezuglich folgendermalien gedullert: «Die Pfarrei ist keine hinféllige Struktur;
gerade weil sie eine grolBe Formbarkeit besitzt, kann sie ganz verschiedene Gestalten annehmen, die die
Beweglichkeit und missionarische Kreativitét des Pfarrers und der Gemeinde erfordern. Obwohl sie sicherlich
nicht die einzige missionarische Einrichtung ist, wird sie, wenn sie féhig ist, sich standig zu erneuern und
anzupassen, weiterhin ,die Kirche [sein], die inmitten der Hduser ihrer S6hne und Toéchter lebt“. Das setzt
voraus, dass sie wirklich Kontakt zu den Familien und zum Leben des Volkes hat und nicht eine weitschweifige,
von den Menschen getrennte Struktur oder eine Gruppe von Auserwéhlten wird, die auf sich selbst schaut. |[...]
Wir miissen jedoch zugeben, dass der Aufruf zur Uberpriifung und zur Erneuerung der Pfarreien noch nicht
genligend gefruchtet hat, damit sie noch ndher bei den Menschen und Bereiche lebendiger Gemeinschaft und
Teilnahme sind und sich véllig auf die Mission ausrichten»[32].

30. Der ,geistliche und kirchliche Stil der Wallfahrtsorte® — die wahre und echte ,missionarische Vorposten* sind
— gepragt von der Gastfreundschaft, vom einem Leben aus dem Gebet, von der Stille, die den Geist erneuert,
von der Feier des BulRsakramentes und von der Zuwendung zu den Armen, darf der Pfarrei nicht fremd ein. Die
Wallfahrten, die die Pfarrgemeinden zu den verschiedenen Heiligtimern unternehmen, sind wertvolle
Instrumente fir die Férderung der geschwisterlichen Gemeinschaft und zur mdéglichst offenen und
gastfreundlichen Gestaltung des eigenen Zuhause nach der Heimkehr[33].

31. In dieser Hinsicht besteht die Absicht, dass ein Heiligtum alle Merkmale und Dienste aufweisen soll, die in
vergleichbarer Weise auch eine Pfarrei haben muss, da es fiir viele Glaubige das ersehnte Ziel ihrer inneren
Suche und der Ort ist, an dem sie dem barmherzigen Antlitz Christi und einer gastfreundlichen Kirche begegnen.

In den Heiligtimern kdnnen sie «die Salbung, von dem der heilig ist» (1 Joh 2,20), d. h. ihre Heiligung durch die
Taufe, wiederentdecken. An diesen Orten lernt man das Geheimnis der Gegenwart Gottes inmitten seines
Volkes, die Schonheit der missionarischen Sendung aller Getauften, den Aufruf, die karitative Liebe Zuhause zu
leben, mit Inbrunst in der Liturgie zu feiern[34].

32. Als ,Heiligtum®, das allen offensteht, erinnert die Pfarrei, die alle ohne Ausnahme erreichen muss, daran,
dass die Armen und die Ausgeschlossenen im Herzen der Kirche immer einen bevorzugten Platz haben
mussen. Wie Benedikt XVI. sagte: «Die Armen sind die privilegierten Adressaten der Frohen Botschaft»[35].
Papst Franziskus hat geschrieben, dass «die neue Evangelisierung eine Einladung ist, die heilbringende Kraft
ihrer Existenz zu erkennen und sie in den Mittelpunkt des Weges der Kirche zu stellen. Wir sind aufgerufen,
Christus in ihnen zu entdecken, uns zu Wortftihrern ihrer Interessen zu machen, aber auch ihre Freunde zu sein,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 94

sie anzuhdren, sie zu verstehen und die geheimnisvolle Weisheit anzunehmen, die Gott uns durch sie mitteilen
will»[36].

33. Die Pfarrgemeinde ist sehr oft der erste Ort der menschlichen und persénlichen Begegnung der Armen mit
dem Antlitz der Kirche. In besonderer Weise werden es die Priester, die Diakone und die Gottgeweihten sein,
die Mitleid haben mit den ,Wunden“[37] der Menschen, die sie besuchen, wenn sie krank sind, die Menschen
und Familien ohne Arbeit unterstutzen, die die Tur fur Bedurftige 6ffnen. Den Geringsten aufmerksam
zugewendet verkiindet die Pfarrgemeinde das Evangelium und lasst sich von den Armen evangelisieren, um auf
diese Weise die soziale Verpflichtung der Botschaft in allen ihren verschiedenen Bereichen neu zu
entdecken[38], ohne die ,oberste Regel” der Liebe, auf deren Grundlage wir gerichtet werden, zu vergessen[39].

VI. Von der Umkehr der Personen zur Umkehr der Strukturen

34. In diesem Prozess der Erneuerung und der Neuordnung muss die Pfarrei die Gefahr vermeiden, einer
exzessiven Burokratie und Servicementalitat zu verfallen, die nicht die Dynamik der Evangelisierung, sondern
das Kriterium des Selbsterhalts aufweisen[40].

Auf den heiligen Paul VI. verweisend, hat Papst Franziskus in seiner bekannten Offenheit darauf hingewiesen,
dass «die Kirche ihr Bewusstsein vertiefen und (ber ihr Geheimnis nachsinnen muss. [...] Es gibt kirchliche
Strukturen, die eine Dynamik der Evangelisierung beeintrdchtigen kénnen. In gleicher Weise kénnen die guten
Strukturen ntitzlich sein, wenn ein Leben da ist, das sie beseell, sie unterstiitzt und sie beurteilt. Ohne neues
Leben und echten, vom Evangelium inspirierten Geist, ohne ,, Treue der Kirche zu ihrer Berufung* wird jegliche
neue Struktur in kurzer Zeit verderbenx»[41].

35. Die Reform der Strukturen, die die Pfarrei anstreben muss, bedarf zunachst einer Mentalitatsanderung und
einer inneren Erneuerung, vor allem derer, die in die Verantwortung der pastoralen Leitung berufen worden sind.
Um dem Auftrag Christi treu zu sein, missen die Hirten und in besonderer Weise die Pfarrer, «die in
vorztiglicher Weise Mitarbeiter des Bischofs sind»[42], dringlich die Notwendigkeit einer missionarischen Reform
der Pastoral erkennen.

36. Die christliche Gemeinschatft ist von geschichtlichen und menschlichen Erfahrungen sehr gepragt. Die Hirten
mussen daher berlicksichtigen, dass der Glaube des Volkes Gottes mit Erinnerungen an familiare und
gemeinschaftliche Erlebnisse verbunden ist. Heilige Orte erinnern sehr oft an bedeutende persdnliche und
familidre Ereignisse vergangener Generationen. Um Traumata und Verletzungen zu vermeiden, erscheint es
bedeutsam, die Neuorganisation von Pfarrgemeinden und manchmal auch der Di6zesen flexibel und behutsam
durchzufiihren.

Papst Franziskus hat in Bezug auf die Reform der Ré6mischen Kurie hervorgehoben, dass das schrittweise
Vorangehen «die Frucht der unentbehrlichen Unterscheidung ist. Diese schliel3t einen geschichtlichen Prozess,
ein Abwégen von Zeiten und Etappen, Uberpriifung, Korrekturen, Versuchsphasen und die Approbation ,ad
experimentum® ein. Es handelt sich also in diesen Féllen nicht um Unentschiedenheit, sondern um die
Flexibilitét, die notwendig ist, um eine wirkliche Reform zu erreichen»[43]. Man darf nichts ,Uberstirzen” und
Reformen nicht zu eilig und mit ,am grinen Tisch® erarbeiteten allgemeinen Kriterien durchfiihren wollen und
dabei die konkreten Bewohner eines Gebietes vergessen. Jedes Projekt muss die konkreten Umstande einer
Gemeinde berilcksichtigen und ohne Traumata mit einer vorausgehenden Phase der Beratung, einer Phase der
schrittweisen Verwirklichung und der Uberpriifung durchgefiihrt werden.

37. Die Erneuerung betrifft selbstverstandlich nicht nur den Pfarrer und es kann auch nicht von oben herab das
Volk Gottes ausgeschlossen werden. Die pastorale Erneuerung der Strukturen schliel3t das Bewusstsein ein,
dass «das heilige, gldubige Volk Gottes mit der Gnade des Heiligen Geistes gesalbt ist. Daher mlissen wir in der
Phase der Reflexion und Abwégung dieser Salbung gerecht werden. Wenn wir als Kirche, als Hirten, als
Gottgeweihte dies vergessen haben, laufen wir in die Irre. Wenn wir das Volk Gottes als Ganzes und in seinen
Unterschieden verdréngen, zum Schweigen bringen, zerstéren, ignorieren oder auf eine kleine Elite
beschrdnken wollen, setzen wir Gemeinschaften, pastorale Pldne, theologische und spirituelle Akzente und



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 95

Strukturen ohne Wurzeln, ohne Geschichte, ohne Gesicht, ohne Gedéchtnis, ohne Leib, ja ohne Leben in die
Welt. Wenn wir uns vom Leben des Volkes Gottes entfernen, werden wir trostlos und verkehren wir das Wesen
der Kirche»[44].

In diesem Sinn bewirkt der Klerus nicht allein die vom Heiligen Geist angeregte Veranderung. Er ist vielmehr
involviert in die Umkehr, die das ganze Volk Gottes betrifft{45]. Daher muss man «bewusst und erleuchtet
Rédume der Gemeinschaft und der Teilnahme suchen, damit die Salbung des ganzen Volkes Gottes ihre
konkrete Vermittlung findet, um sich zu manifestieren»[46].

38. Folglich liegt es auf der Hand, wie notwendig es ist, sowohl eine Konzeption der Pfarrei, die auf sich
selbstbezogen ist, als auch eine ,Klerikalisierung der Pastoral“ zu Giberwinden. Die Tatsache ernst zu nehmen,
dass dem Volk Gottes «die Wiirde und die Freiheit der Kinder Gottes eignet, in deren Herzen der Heilige Geist
wie in einem Tempel wohnt»[47], drangt dazu, Vorgehensweisen und Modelle zu férdern, durch die alle
Getauften kraft der Gabe des Heiligen Geistes und der empfangenen Charismen sich aktiv, dem Stil und der
Weise einer organischen Gemeinschaft entsprechend, in die Evangelisierung mit den anderen Pfarrgemeinden
unter Berilicksichtigung der Pastoral der Diézese einbringen. Da die Kirche nicht nur Hierarchie, sondern Volk
Gottes ist, ist die gesamte Gemeinschaft fur ihre Sendung verantwortlich.

39. Es wird die Aufgabe der Hirten sein, diese Dynamik zu erhalten, damit alle Getauften entdecken, dass sie
aktive Protagonisten der Evangelisierung sind. Das Presbyterium, das sich stets fortbildet[48], wird die Kunst der
Unterscheidung klug zum Tragen bringen. Sie ermdglicht es der Pfarrei, in Anerkennung unterschiedlicher
Berufungen und Dienste zu wachsen und zu reifen. Der Priester kann somit als Glied und Diener des Volkes
Gottes, das ihm anvertraut ist, nicht an seine Stelle treten. Die Pfarrgemeinde ist befahigt, Formen des Dienstes,
der Verkiindigung des Glaubens und des Zeugnisses der karitativen Liebe vorzuschlagen.

40. Die zentrale Stellung des Heiligen Geistes — unverdiente Gabe des Vaters und des Sohnes fir die Kirche —
bringt es mit sich, gemal der Weisung Jesu zutiefst uneigennitzig zu sein: «Umsonst habt ihr empfangen,
umsonst sollt ihr gebeny» (Mt 10,8). Er hat seinen Jingern gelehrt, groRzligig zu dienen, eine Gabe fir die
anderen zu sein (vgl. Joh 13,14-15) mit besonderer Aufmerksamkeit gegentiber den Armen. Von daher
erschlief3t sich unter anderem die Notwendigkeit, das sakramentale Leben nicht ,zu verschachern® und nicht den
Eindruck zu erwecken, dass die Feier der Sakramente — vor allem der heiligen Eucharistie — und die anderen
Dienste von Preislisten abhangen.

Der Hirte, der der Herde, ohne auf seinen Vorteil bedacht zu sein, dient, ist andererseits gehalten, die Glaubigen
zu bilden. Alle Glieder der Gemeinschaft sollen sich ihrer Verantwortung bewusst sein und durch verschiedene
Formen der Hilfe und Solidaritat, die die Pfarrei fir die freie und wirksame Auslbung ihres pastoralen Dienstes
braucht, den Bedirfnissen der Kirche entgegenkommen.

41. Die Sendung, die die Pfarrei als pulsierendes Zentrum der Evangelisierung hat, betrifft daher das ganze Volk
Gottes in seinen verschiedenen Teilen: die Priester, die Diakone, die Gottgeweihten, die Glaubigen, alle geman
ihren Charismen und der entsprechenden Verantwortung.

VII. Die Pfarrei und die anderen Untergliederungen innerhalb der Di6zese

42. Die pastorale Umkehr der Pfarrgemeinde im missionarischen Sinn erfolgt daher in einem schrittweisen
Prozess der Erneuerung der Strukturen und folglich in verschiedenen Weisen der Ubertragung der Hirtensorge
und der Beteiligung an ihrer Ausiibung, die alle Glieder des Volkes Gottes einschlielen.

43. In Bezug auf die interne Untergliederung des Diézesangebietes[49] sind seit einigen Jahrzehnten in der von
den Dokumenten des Lehramtes rezipierten Umgangssprache zur Pfarrei und zu den Dekanaten, die der Kodex
des kanonischen Rechtes bereits vorsieht[50], Begriffe wie ,pastorale Einheit“ und ,pastorale Zone*
hinzugekommen. Diese Bezeichnungen definieren Formen der pastoralen Organisation der Di6zese, die eine
neue Beziehung zwischen den Gldubigen und dem Gebiet umschreiben.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 96

44. Beim Thema ,pastorale Einheit“ oder ,Zone", geht sicher niemand davon aus, dass die Losung der
vielfaltigen gegenwartigen Probleme, darin liegt, bereits vorhandene Gegebenheiten neu zu bezeichnen. Um ein
schlichtes Ertragen von Veranderungen zu vermeiden und in dem Bemduhen, sie vielmehr zu férdern und zu
steuern, geht es im Kern dieses Erneuerungsprozesses um die Notwendigkeit, Strukturen zu finden, die
geeignet sind, in allen Teilen der christlichen Gemeinschaft die gemeinsame Berufung zur Verkiindigung der
Frohen Botschaft im Hinblick auf eine wirksamere Hirtensorge fiir das Volk Gottes, dessen ,zentrales Element*
nur die Erreichbarkeit und Nahe sein kénnen, anzufachen.

45. Diesbezlglich hebt das kanonische Recht die Notwendigkeit hervor, die Diézese in verschiedene Teile zu
untergliedern[51], mit der Mdglichkeit, dass diese nach und nach als Zwischenstrukturen zwischen der Di6zese
und der einzelnen Pfarrei zusammengeschlossen werden. Daher kann es unter Berlicksichtigung der
Dimensionen der Diézese und ihrer konkreten pastoralen Gegebenheiten verschiedene Arten von
Pfarreizusammenschlissen geben[52].

In diesen Zusammenschliissen wirkt und lebt die Kirche als Gemeinschaft mit einer besonderen Ausrichtung auf
das konkrete Territorium. Um die Nachbarschaft der Pfarrer und der anderen pastoralen Mitarbeiter zu
erleichtern, ist bei ihrer Errichtung mdglichst auf eine homogene Bevdlkerung und auf ahnliche Gewohnheiten,
sowie auf gemeinsame charakteristische Merkmale des Gebietes zu achten[53].

Vll.a. Das Vorgehen bei der Errichtung von Pfarreizusammenschliissen

46. Vor der Errichtung eines Pfarreizusammenschlusses muss der Bischof gemaR dem kanonischen Recht und
im Sinne gebotener kirchlicher Mitverantwortung, an der er und die Mitglieder des Priesterrates in rechtlich
verschiedener Weise teilhaben, vor allem diesen diesbeziiglich héren[54].

47. Die Zusammenschlisse von mehreren Pfarreien kénnen zunéchst in einfacher féderativer Art erfolgen. Auf
diese Weise bewahren die zusammengeschlossenen Pfarreien ihre unterschiedliche Identitat.

Gemal der kanonischen Ordnung ist bei der Errichtung aller Arten von Zusammenschliissen benachbarter
Pfarreien dartber hinaus klar, dass die vom universalkirchlichen Recht fur die juristische Person der Pfarrei
statuierten wesentlichen Elemente, von denen der Bischof nicht dispensieren kann[55], beachtet werden
mussen. Er muss daher fir jede Pfarrei, die er aufheben méchte, ein spezifisches mit entsprechenden
Begriundungen versehenes Dekret erlassen[56].

48. Im Lichte des oben Gesagten muss daher der Zusammenschluss, die Errichtung und die Aufhebung von
Pfarreien durch den Diézesanbischof gemafR den im kanonischen Recht vorgesehenen Normen durchgefiihrt
werden, d. h. durch Inkorporation, durch die eine Pfarrei in einer anderen aufgeht, da sie von ihr absorbiert wird
und ihre urspriingliche Besonderheit und Rechtspersdnlichkeit verliert; oder auch durch eine echte Fusion, durch
die eine neue Pfarrei entsteht mit der Konsequenz, dass die vorher existierenden Pfarreien samt
Rechtpersonlichkeit aufgehoben werden; oder schliellich durch eine Teilung einer Pfarrgemeinde in mehrere
selbstandige Pfarreien, die neu entstehen[57].

Darlber hinaus ist die Aufhebung von Pfarreien durch eine Zusammenlegung mit aufhebender Wirkung legitim,
wenn Grinde vorliegen, die eine bestimmte Pfarrei direkt betreffen. Hingegen sind beispielsweise keine
angemessenen Grinde der blolRe Mangel an Klerikern in einer Didzese, deren allgemeine finanzielle Situation
oder andere Bedingungen der Gemeinde, die voraussichtlich kurzfristig verandert werden kénnen (z. B. die Zahl
der Glaubigen, die fehlende finanzielle Unabhangigkeit, staddtebauliche Veranderungen des Gebietes). Damit
MafRnahmen dieser Art rechtmaRig sind, missen die Griinde, auf die man sich bezieht, mit der betroffenen
Pfarrei in direkter und organischer Weise in Verbindung stehen. Sie diirfen nicht auf Uberlegungen allgemeiner,
theoretischer und ,prinzipieller Art beruhen.

49. Bezuglich der Errichtung und der Aufhebung von Pfarreien ist daran zu erinnern, dass jede Entscheidung
durch ein formales schriftlich ausgefertigtes Dekret getroffen werden muss[58]. Folglich entspricht eine singulére
MalRnahme, die auf der Basis eines einzigen Rechtsaktes, allgemeinen Dekretes oder diézesanen Gesetzes auf



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 97

eine Neuordnung allgemeiner Art hinsichtlich der ganzen Diézese, eines ihrer Teile oder mehrerer Pfarreien
abzielt, nicht dem kanonischen Recht.

50. Wenn es um die Aufhebung von Pfarreien geht, muss das Dekret insbesondere in klarer Weise unter
Bezugnahme auf die konkrete Situation angeben, welche Griinde vorliegen, die den Bischof dazu veranlasst
haben, die Entscheidung zu fallen. Sie missen daher detailliert angegeben werden. Ein allgemeiner Verweis auf
das ,Heil der Seelen” ist nicht ausreichend.

Mit dem Rechtsakt iiber die Aufhebung einer Pfarrei muss der Bischof schlieRlich auch die Ubertragung ihrer
Guter gemafl den kanonischen Normen vorsehen[59]. Wenn nicht schwerwiegende gegenteilige Griinde
vorliegen und der Priesterrat gehért worden ist[60], muss die Kirche der aufgehobenen Pfarrei weiterhin fiir die
Glaubigen zuganglich sein.

51. Im Zusammenhang mit dem Thema des Zusammenschlusses von Pfarreien und ihrer eventuellen
Aufhebung besteht bisweilen die Notwendigkeit, Kirchen zu profanieren[61]. Diese Entscheidung kommt nach
der verpflichtenden Anhérung des Priesterrates dem Ditzesanbischof zu[62].

Auch in diesem Fall sind fiir die Entscheidung Uber die Profanierung der di6zesane Klerikermangel, die
Abnahme der Bevolkerung und die schwerwiegende finanzielle Krise der Didzese keine legitimen Griinde. Wenn
das Gebaude sich hingegen in einem fir die Feier der Liturgie unbrauchbaren irreparablen Zustand befindet, ist
es moglich, es gemal dem kanonischen Recht zu profanieren.

VIl.b. Das Dekanat

52. Es ist vor allem daran zu erinnern, dass «um die Seelsorge durch gemeinsames Handeln zu férdern,
mehrere benachbarte Pfarreien zu besonderen Zusammenschliissen, z. B. zu Dekanaten, vereinigt werden
kénnen»[63]. Je nach Ort und Gegend werden sie als ,Dekanate®, ,Archipresbyterate®, als ,Seelsorgezonen®
oder ,Prafekturen” bezeichnet[64].

53. Der Dekan muss nicht notwendigerweise ein Pfarrer einer bestimmten Pfarrei sein[65]. Damit das Dekanat
seiner Bestimmung gerecht werden kann und nicht nur eine lediglich formale Einrichtung ist, hat der Dekan
auler anderen Befugnissen die vorrangige Pflicht, «die gemeinsame pastorale Tétigkeit im Dekanat zu férdern
und zu koordinieren»[66]. Darlber hinaus ist er «verpflichtet, gemal der vom Diézesanbischof getroffenen
Bestimmung die Pfarreien seines Bezirkes zu visitieren»[67]. Um seine Aufgabe besser erflllen zu kénnen und
um noch mehr die gemeinsamen Aktivitdten zwischen den Pfarreien zu férdern, kann der Bischof dem Dekan
weitere Befugnisse Ubertragen, die im konkreten Zusammenhang als angemessen betrachtet werden.

VIl.c. Die pastorale Einheit

54. Wenn es die Umstande wegen der Grofie des Dekanats oder der hohen Anzahl der Glaubigen erfordern,
und es deshalb notwendig ist, die organische Zusammenarbeit unter benachbarten Pfarreien zu unterstitzen,
kann der Bischof ausgehend von ahnlichen Zweckbestimmungen und nach Anhdrung des Priesterrates[68] auch
den bestandigen institutionellen Zusammenschluss mehrerer Pfarreien innerhalb des Dekanats[69] unter
Berlicksichtigung einiger konkreter Kriterien beschlie3en.

55. Vor allem wird darauf zu achten sein, dass die Zusammenschlisse (,pastorale Einheiten*[70] genannt) auch
vom soziologischen Blickwinkel aus in méglichst homogener Weise definiert werden, damit eine wirkliche
Gesamtpastoral[71] in missionarischer Hinsicht verwirklicht werden kann.

56. Darliber hinaus muss jede Pfarrei dieses Zusammenschlusses einem Pfarrer oder auch einer Gruppe von
Priestern solidarisch anvertraut werden, die sich um alle Pfarrgemeinden kimmern[72]. Sofern es der Bischof
fur angemessen halt, kann der Zusammenschluss alternativ auch aus mehreren Pfarreien zusammengesetzt
und ein und demselben Pfarrer anvertraut sein[73].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 98

57. In Anbetracht der den Priestern geschuldeten Aufmerksamkeit, die nicht selten den Dienst verdienstvoll und
mit Anerkennung vonseiten der Gemeinden verrichtet haben, und wegen des Wohls der Glaubigen, die ihre
Hirten schatzen und ihnen dankbar sind, soll der Di6zesanbischof bei der Errichtung eines bestimmten
Zusammenschlusses auf keinem Fall mit dem gleichen Dekret beschlieen, dass in mehreren vereinten und nur
einem Pfarrer anvertrauten Pfarreien[74] eventuell andere vorhandene Pfarrer, die noch im Amt sind[75],
automatisch zum Pfarrvikar ernannt oder faktisch ihres Amtes enthoben werden.

58. Aulder im Falle einer solidarischen Amtsiibertragung kommt es dem Diézesanbischof hierbei von Fall zu Fall
zu, die Funktionen des moderierenden Priesters dieser Zusammenschlisse von Pfarreien und das
Dienstverhaltnis zum Dekan des Dekanats[76], in dem sich die pastorale Einheit befindet, festzulegen.

59. Wenn der Zusammenschluss von Pfarreien — Dekanat oder ,pastorale Einheit” — gemal dem Recht errichtet
ist, wird der Bischof nach Lage der Dinge festlegen, ob in diesem alle Pfarreien einen Pastoralrat haben
mussen[77] oder ob es besser ist, dass diese Aufgabe einem Pastroalrat flir alle betroffenen Gemeinden
anvertraut wird. Auf alle Falle missen die einzelnen Pfarreien des Zusammenschlusses, da sie ihre
Rechtspersonlichkeit und -fahigkeit behalten, ihren Vermdgensverwaltungsrat beibehalten[78].

60. Um das gemeinsame missionarische Handeln und die Seelsorge effektiver zur Geltung zu bringen, erscheint
es angemessen, dass sich gemeinsame pastorale Dienste fir bestimmte Bereiche (z. B. fir die Katechese, die
Caritas, die Jugend- oder Familienpastoral) fiir die Pfarreien des Zusammenschlusses mit der Teilnahme aller,
die zum Volk Gottes gehdren, d. h. der Kleriker, der Gottgeweihten, der Mitglieder des apostolischen Lebens
und der Glaubigen, bilden.

VIl.d. Die pastorale Zone

61. Mehrere ,pastorale Einheiten* konnen ein Dekanat bilden. In gleicher Weise kénnen vor allem in
flachenmalig groRen Diézesen mehrere Dekanate vom Bischof nach Anhérung des Priesterrates[79] zu
.Bezirken“ oder ,pastoralen Zonen“[80] vereint werden. Sie werden von einem Bischofsvikar[81] geleitet, der
Uber die Spezialvollmachten hinaus, die der Didzesanbischof ihm von Fall zu Fall geben will, (iber ordentliche
ausflihrende Gewalt fir die pastorale Verwaltung der Zone im Namen des Diézesanbischofs und unter seiner
Autoritat und in Gemeinschaft mit ihm verfligt.

VIII. Ordentliche und auRerordentliche Formen der Ubertragung der Hirtensorge fiir die Pfarrgemeinde

62. Wegen ihres Hirtendienstes sind der Pfarrer und die anderen Priester zusammen mit dem Bischof an erster
Stelle der grundlegende Bezugspunkt fir die Pfarrgemeinde[82]. Der Pfarrer und die Priester pflegen den
Austausch und die priesterliche Briiderlichkeit und feiern die Sakramente fiir die Gemeinde und zusammen mit
ihr. Ihre Aufgabe besteht darin, die Pfarrei so zu leiten, dass sie ein liberzeugendes Zeichen christlicher
Gemeinschaft ist[83].

63. In Bezug auf die Mitarbeit und die Sendung der Priester in der Pfarrgemeinde verdient das gemeinsame
Leben besonderer Erwahnung[84]. Can. 280 empfiehlt es, obwohl es sich nicht um eine Verpflichtung fir den
Diézesanklerus handelt. Diesbeziglich ist an den grundlegenden Wert des Gemeinschaftssinnes, des
gemeinsamen Gebets und pastoralen Handelns der Kleriker[85] im Hinblick auf ein echtes Zeugnis der
sakramentalen Briderlichkeit[86] und eines wirksameren missionarischen Handelns zu erinnern.

64. Wenn das Presbyterium die Gemeinschaft pflegt, wird die priesterliche Identitat gestarkt, die materiellen
Sorgen verringern sich und die Versuchung zum Individualismus weicht der Férderung der persénlichen
Beziehung. Das gemeinsame Gebet, das gemeinsame Nachdenken und Studium, die im priesterlichen Leben
nie fehlen dirfen, kénnen in der Bildung einer priesterlichen Spiritualitat, die im Alltag verwurzelt ist, eine grol3e
Hilfe sein.

Auf alle Falle wird es angemessen sein, dass der Bischof gemaR seinem Urteil und im Rahmen des Mdglichen



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 99

die menschliche und geistliche Nahe unter den Priester, denen er eine Pfarrei oder einen Zusammenschluss
von Pfarreien anvertrauen will, berticksichtigt und sie zu einer groRziigigen Offenheit fiir die neue pastorale
Sendung und fur Formen des gemeinsamen Lebens mit den Mitbriidern einladt[87].

65. In einigen Fallen, vor allem dort, wo es kein Pfarrhaus gibt oder wo dieses aus verschiedenen Griinden nicht
als Wohnung fir den Priester zur Verfiigung steht, kann es sein, dass dieser in die Herkunftsfamilie zurtickkehrt,
die der urspriingliche Ort der menschlichen Formung und der Berufungserfahrung ist[88].

Diese Unterbringung erweist sich einerseits als positiver Beitrag fur das alltagliche Leben des Priesters, da ihm
eine ruhige und bestandige hausliche Umgebung gewahrleistet wird, vor allem wenn die Eltern noch leben.
Andererseits soll vermieden werden, dass die familiaren Beziehungen den Priester innerlich abhangig machen
und zeitlich einschranken oder dass sie eine ausschlieRende — anstatt erganzende — Alternative zur Beziehung
mit dem Presbyterium und der Gemeinschaft der Glaubigen sind.

Vlll.a. Der Pfarrer

66. Das Amt des Pfarrers dient der umfassenden Seelsorge[89]. Daher muss ein Glaubiger die
Priesterweihe[90] empfangen haben, damit er guiltig zum Pfarrer ernannt werden kann. Wer sie nicht hat, kann,
auch nicht im Falle des Priestermangels, weder den Titel noch die entsprechenden Funktionen erhalten. Da der
Hirte und die Gemeinde sich kennen und einander nahe sein missen, kann das Amt des Pfarrers auch nicht
einer juristischen Person anvertraut werden[91]. Ausgehend von den Bestimmungen des can 517 §§ 1-2, ist
besonders darauf hinzuweisen, dass das Amt des Pfarrers nicht einer aus Klerikern und Laien bestehenden
Gruppe Ubertragen werden kann. Daher sind Bezeichnungen wie ,Leitungsteam®, ,Leitungsequipe* oder
ahnliche Benennungen, die eine kollegiale Leitung der Pfarrei zum Ausdruck bringen kénnten, zu vermeiden.

67. Da der Pfarrer der «eigene Hirte der ihm (ibertragenen Pfarrei» [92] ist, vertritt er von Rechts wegen die
Pfarrei bei allen Rechtsgeschaften[93]. Er ist der verantwortliche Verwalter des pfarrlichen Vermégens, das als
.Kirchliches Vermogen“ den entsprechenden kanonischen Normen unterliegt[94].

68. Gemafl dem Zweiten Vatikanischen Konzil «miissen die Pfarrer in der Pfarrei jene Bestdndigkeit im Amt
besitzen, die das Heil der Seelen erfordert»[95]. Generell gilt daher, dass der Pfarrer «auf unbegrenzte Zeit zu
ernennenx[96] ist.

Dennoch kann der Didzesanbischof Pfarrer flir eine bestimmte Zeit ernennen, wenn dies durch Dekret der
Bischofskonferenz beschlossen worden ist. Da der Pfarrer eine echte und wirksame Beziehung zu der ihm
anvertrauten Gemeinde aufbauen muss, sollen die Bischofskonferenzen fiir die Ernennung auf bestimmte Zeit
keine zu kurze Dauer, d. h. nicht unter finf Jahren, festlegen.

69. Auf jeden Fall missen die Pfarrer, auch wenn sie auf ,unbestimmte Zeit* ernannt worden sind, oder vor dem
Ende der ,festgelegten Zeit" fiir eine eventuelle Versetzung in eine andere Pfarrei oder auf ein anderes Amt
bereit sein «wenn das Heil der Seelen oder die Notwendigkeit oder der Nutzen der Kirche es erfordern»[97]. Es
ist daran zu erinnern, dass der Pfarrer der Pfarrei dient und nicht umgekehrt sie ihm.

70. Im Allgemeinen ist es, sofern moglich, gut, wenn der Pfarrer die pfarrliche Sorge fiir eine Pfarrei hat.
«Wegen Priestermangels oder anderer Umsténde kann aber die Sorge flir mehrere benachbarte Pfarreien
demselben Pfarrer anvertraut werden»[98]. ,Andere Umstande® sind beispielsweise die Geringfligigkeit des
Territoriums oder der Bevdlkerung, sowie auch die Nahe der betroffenen Pfarreien. Wenn demselben Pfarrer
mehrere Pfarreien Ubertragen werden, soll der Bischof sorgsam sicherstellen, dass dieser in voller und konkreter
Weise als echter Hirte das Pfarramt aller ihm anvertrauten Pfarreien austiben kann[99].

71. Wenn er ernannt worden ist, bleibt der Pfarrer mit allen Rechten und mit der gesamten Verantwortung im
vollen Besitz der ihm anvertrauten Funktionen bis er sein pastorales Amt rechtmafig beendet hat[100].
Hinsichtlich seiner Amtsenthebung oder Versetzung vor dem Ende des Mandats miissen die entsprechenden



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 100

kanonischen Verfahren beachtet werden, derer sich die Kirche bedient, um zu entscheiden, was im konkreten
Fall angemessen ist[101].

72. Auch wenn keine anderen Griinde fiir die Beendigung vorliegen, soll der Pfarrer, der 75 Jahre alt geworden
ist, die Einladung des Di6zesanbischofs, auf die Pfarrei zu verzichten, annehmen[102], wenn es das Wohl der
Glaubigen erfordert. Der Amtsverzicht im Alter von 75 Jahren[103] ist als moralische, wenn nicht gar als
kanonische Pflicht zu betrachten. Sie bedeutet aber nicht, dass der Pfarrer automatisch sein Amt verliert. Das
Amt endet nur, wenn der Di6zesanbischof dem betroffenen Pfarrer schriftlich die Annahme des Amtsverzichts
mitgeteilt hat[104]. Andererseits soll der Bischof den Amtsverzicht eines Pfarrers wohlwollend in Erwagung
ziehen, auch wenn er lediglich wegen der Vollendung des 75. Lebensjahres eingereicht worden ist.

73. Um eine funktionalistische Auffassung des Dienstes zu vermeiden, wird der Diézesanbischof auf jeden Fall
klug alle Umstande der Person und des Ortes, wie beispielsweise das Vorliegen gesundheitlicher oder
disziplinarer Griinde, den Mangel an Priestern, das Wohl der Pfarrgemeinde und andere Gesichtspunkte dieser
Art, in Erwagung ziehen und den Verzicht bei Vorliegen eines gerechten und angemessenen Grundes
annehmen[105].

74. Wenn es die personliche Situation des Priesters erlaubt und es pastoral angemessen und ratsam ist, soll der
Bischof andererseits die Mdglichkeit in Betracht ziehen, ihn im Amt des Pfarrers zu belassen, und ihm vielleicht
eine Hilfe zur Seite stellen und die Nachfolge vorbereiten. Darliber hinaus «kann der Bischof entsprechend der
Sachlage einem Pfarrer, der auf sein Amt verzichtet hat, eine kleinere Pfarrei anvertrauen»[106] oder ihm eine
andere pastorale Aufgabe, die seinen konkreten Mdglichkeiten entspricht, Gbertragen. Falls es notwendig sein
sollte, soll er ihm zu verstehen geben, dass er eine Versetzung dieser Art keinesfalls als ,Degradierung” oder
.Bestrafung” betrachten soll.

VIIl.b. Der Pfarradministrator

75. Wenn es nicht méglich ist, sofort den Pfarrer zu ernennen, muss die Ernennung eines
Pfarradministrators[107] in Ubereinstimmung mit den kanonischen Normen erfolgen[108].

Es handelt sich um ein Amt, das naturgemalf nicht bestéandig ist und in Erwartung der Ernennung des neuen
Pfarrers ausgelbt wird. Es ist daher illegitim, dass der Di6zesanbischof einen Pfarradministrator ernennt, ihn
langer als ein Jahr oder gar in bestandiger Weise in dieser Position belasst und keinen Pfarrer ernennt.

Erfahrungsgemal wird eine solche Lésung oft gewahlt, um die rechtlichen Vorgaben Uber die Bestandigkeit des
Pfarrers im Amt zu umgehen. Diese Rechtsverletzung beschadigt die Sendung des betroffenen Priesters wie
auch die der Gemeinde, die wegen der Unsicherheit der Prédsenz des Hirten missionarische Vorhaben gré3eren
Ausmalies nicht planen kann und sich auf eine Pastoral der Bewahrung beschranken muss.

Vlll.c. Solidarische Ubertragung

76. Weiterhin «kann die Hirtensorge fiir eine oder fiir verschiedene Pfarreien zugleich mehreren Priestern
solidarisch lbertragen werden, wo die Umstédnde dies erfordern»[109]. Eine solche Lésung kann gewahlt
werden, wenn nach dem Ermessen des Bischofs die konkreten Umstande dies insbesondere wegen des Wohls
der betroffenen Gemeinden oder wegen der Fdérderung des Gemeinschaftssinnes unter den Priestern durch ein
gemeinsames wirksameres pastorales Handeln erfordern[110].

In diesen Fallen agiert die Gruppe der Priester zusammen mit den anderen Mitgliedern der betroffenen
Pfarrgemeinden auf der Basis gemeinsamer Entscheidung. Der Moderator ist gegentiber den anderen Priestern,
die Pfarrer in jeder Hinsicht sind, primus inter pares.

77. Es wird sehr empfohlen, dass jede Gemeinschaft von Priestern, der solidarisch die Seelsorge einer oder
mehrerer Pfarreien anvertraut worden ist, eine interne Ordnung ausarbeitet, damit alle Priester besser ihre



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 101

Aufgaben und Funktionen, die ihnen zukommen, erflillen kénnen[111].

Der Moderator leitet die gemeinsame Arbeit in der Pfarrei oder in den Pfarreien, die der Gruppe anvertraut sind.
Er vertritt sie rechtlich[112], koordiniert die Ausiibung der Befugnis zur Eheassistenz und die Gewahrung der
Dispensen, die den Pfarrern zukommen[113] und verantwortet vor dem Bischof alle Aktivitaten der Gruppe[114].

VIII.d. Der Pfarrvikar

78. Innerhalb der oben dargelegten Lésungen kann bereichernd die Moglichkeit hinzukommen, dass ein Priester
zum Pfarrvikar ernannt und mit einem besonderen pastoralen Bereich beauftragt wird (Jugendliche, alte und
kranke Menschen, Vereine, Bruderschaften, Erziehung, Katechese, etc.), um seinen Dienst entweder
vollumfanglich oder einen bestimmten Teil davon ,pfarreitibergreifend” oder in einer der Pfarreien
auszuiben[115].

Solle der Pfarrvikar fir mehrere Pfarreien, in denen verschiedene Pfarrer zustandig sind, beauftragt worden
sein, empfiehlt es sich, im Ernennungsdekret die Aufgaben, die ihm in Bezug auf jede einzelne Pfarrgemeinde,
anvertraut worden sind, und ebenso das Dienstverhaltnis mit den Pfarrern in Bezug auf den Wohnsitz, die
Versorgung und die Feier der heiligen Messe genau zu umschreiben.

Vlll.e. Die Diakone

79. Die Diakone sind geweihte Diener, die in einer Diézese oder in anderen kirchlichen Verbanden, die die
Befugnis hierflir haben[116], inkardiniert sind. Sie sind Mitarbeiter des Bischofs und der Priester in der
missionarischen Sendung mit der besonderen Aufgabe, kraft des empfangenen Sakramentes, «dem Volk Gottes
in der Diakonie der Liturgie, des Wortes und der Liebe zu dienen»[117].

80. Um die Identitat der Diakone zu bewahren und ihren Dienst zu férdern, hat Papst Franziskus von Anfang an
vor einigen Gefahren hinsichtlich des Verstandnisses des Wesens des Diakonats gewarnt: « Wir miissen jedoch
achtgeben, die Diakone nicht als halbe Priester und halbe Laien zu betrachten. [...] Und auch die Meinung, der
Diakon sei eine Art Vermittler zwischen den Glaubigen und den Hirten, ist nicht in Ordnung. Weder auf halbem
Wege zwischen den Priestern und den Laien, noch auf halbem Wege zwischen den Hirten und den Glaubigen.
Und es gibt zwei Versuchungen. Es gibt die Gefahr des Klerikalismus: der Diakon, der zu klerikal ist. [...] Und
die andere Versuchung ist der Funktionalismus: Er ist eine Hilfe, die der Priester fiir dieses oder jenes hat»[118].

Im weiteren Verlauf der Ansprache hat der Heilige Vater die besondere Rolle der Diakone innerhalb der
kirchlichen Gemeinschaft prazisiert: « Der Diakonat ist eine besondere Berufung, eine familidre Berufung, die auf
das Dienen verweist. [...] Dieses Wort ist der Schliissel, um euer Charisma zu verstehen. Das Dienen als eine
der Gaben, die das Gottesvolk kennzeichnen. Der Diakon ist — sozusagen — der Hiiter des Dienens in der
Kirche. Jedes Wort muss gut bemessen sein. Ihr seid die Hliter des Dienens in der Kirche: des Dienstes am
Wort, des Dienstes am Altar, des Dienstes an den Armen»[119].

81. Die Lehre Uiber den Diakonat hat im Verlauf der Jahrhunderte eine bedeutende Entwicklung durchgemacht.
Ihre Behandlung im Zweiten Vatikanischen Konzil fiihrt zu einer lehrmafigen Klarung und zu einer Erweiterung
der amtlichen Funktionen. Das Konzil begntgt sich nicht damit, den Diakonat nur im karitativen Bereich zu
,<anzusiedeln® oder ihn — gemal den Bestimmungen des Konzils von Trient — lediglich auf die nicht stédndigen
Diakone und gleichsam nur auf den liturgischen Dienst zu begrenzen. Vielmehr hebt das Zweite Vatikanische
Konzil hervor, dass es sich um einen Grad des Weihesakramentes handelt. Daher dienen die Diakone «mit
sakramentaler Gnade gestérkt [...] dem Volk Gottes in der ,Diakonie” der Liturgie, des Wortes und der
Liebestétigkeit in Gemeinschaft mit dem Bischof und seinem Presbyterium»[120].

Die nachkonziliare Rezeption greift auf das zurilick, was Lumen gentium festlegte und definiert das Amt des
Diakons immer mehr als, wenn auch graduell verschiedene, Teilhabe am Weiheamt. In einer den Teilnehmern
am Internationalen Kongress Uber den Diakonat gewahrten Audienz unterstrich Paul VI., dass der Diakon den



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 102

christlichen Gemeinden «sowohl in der Verkiindigung des Wortes Gottes, als auch in der Spendung der
Sakramente und in der Austibung der Caritas»[121] diene. Obwohl gemaR der Apostelgeschichte (vgl. Apg 6, 1-
6) die sieben ausgewahlten Manner scheinbar nur fiir den Dienst an den Tischen bestimmt sind, berichtet
andererseits das gleiche biblische Buch, wie Stephanus und Philippus sich voll und ganz der ,Diakonie des
Wortes" widmen. Als Mitarbeiter der Zwdlf und des Paulus Uben sie jedenfalls ihren Dienst in zwei Bereichen
aus: der Evangelisierung und der Caritas.

Es gibt viele kirchliche Dienste, die einem Diakon anvertraut werden kénnen, d. h. all jene, die nicht die
umfassende Seelsorge mit sich bringen[122]. Der Kodex des kanonischen Rechts legt fest, welche Amter dem
Priester vorbehalten sind und welche auch den Glaubigen anvertraut werden kénnen. Hingegen fehlt der
Hinweis auf spezifische Amter, durch die die Eigenart des diakonalen Dienst ersichtlich wiirde.

82. Die Geschichte des Diakonats macht auf jeden Fall deutlich, dass dieses im Kontext einer Vision von Kirche,
in der es Amter gibt, und daher als sakramentales Dienstamt fiir die Verkiindigung und die Caritas eingefiihrt
worden ist. Der zuletzt genannte Bereich umfasst auch die Verwaltung der Giter. Spater kommt diese zweifache
Sendung des Diakons in der Liturgie zum Ausdruck, in der er dazu bestellt ist, das Evangelium zu verkiinden
und am Altar zu dienen. Gerade diese Beziige kénnten hilfreich sein, spezifische Aufgaben fiir den Diakon durch
die Aufwertung der dieser Berufung charakteristischen Aspekte im Hinblick auf die Férderung des diakonalen
Dienstes zu bestimmen.

VIILf. Die Gottgeweihten

83. Innerhalb der Pfarrgemeinde leben nicht selten Menschen, die sich flir das geweihte Leben entschieden
haben. Dieses «ist ndmlich dem Leben der Ortskirche nicht fremd oder davon unabhéngig, sondern stellt eine
besondere, durch die Radikalitét des Evangeliums gepragte Weise dar, im Inneren der Ortskirche mit seinen
spezifischen Gaben gegenwartig zu sein»[123]. Darlber hinaus ist das in die Gemeinde zusammen mit den
Klerikern und Laien integrierte geweihte Leben «in der charismatischen Dimension der Kirche angesiedelt. [...]
Die Spiritualitét der Institute des geweihten Lebens kann fir die Gldubigen wie auch fiir die Priester eine
bedeutende Ressource werden, um die eigene Berufung zu leben»[124].

84. Der Beitrag, den die Gottgeweihten fiir die missionarische Sendung der Pfarrgemeinde leisten kdnnen, leitet
sich in erster Linie von ihrem ,Sein“ ab, d. h. vom Zeugnis einer radikalen Nachfolge Christi durch die Profess
der evangelischen Rate[125], und nur in zweiter Linie auch von ihrem ,Tun®, d. h. von ihren Werken, die dem
Charisma der Institute entsprechen (beispielsweise Katechese, Caritas, Bildung, Jugendpastoral, Sorge fir die
Kranken)[126].

VIIl.g. Die Laien

85. Die Pfarrgemeinde setzt sich vor allem aus Laien zusammen[127], die kraft der Taufe und der anderen
Sakramente der christlichen Initiation und in vielen Fallen auch kraft des Ehesakramentes[128] am
missionarischen Handeln der Kirche teilhaben, weil «die Berufung und die besondere Sendung der Laien die
Umwandlung der verschiedenen weltlichen Bereiche ist, damit alles menschliche Tun vom Evangelium
verwandelt wird»[129].

Die Laien, denen der Weltcharakter in besonderer Weise eigen ist, d. h. «kraft der ihnen eigenen Berufung in
der Verwaltung und gottgeméafl3en Regelung der zeitlichen Dinge das Reich Gottes zu suchen»[130], «kénnen
sich auch berufen fiihlen oder berufen werden zur Mitarbeit mit ihren Hirten im Dienst an der kirchlichen
Gemeinschaft, fiir ihr Wachstum und ihr volles Leben. Sie kénnen dabei sehr verschiedene Amter {ibernehmen,
Je nach der Gnade und den Charismen, die der Herr ihnen schenkt»[131].

86. Es ist notwendig, dass heute alle Laien einen grof3ziigigen Einsatz fiir den Dienst an der missionarischen
Sendung leisten vor allem durch das Zeugnis des taglichen Lebens, das in den gewohnten Lebensbereichen
und auf jeder Verantwortungsebene dem Evangelium entspricht, und besonders durch die Ubernahme ihnen
entsprechender Verpflichtungen im Dienst an der Pfarrgemeinde[132].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 103
VIII.h. Andere Formen der Ubertragung der Hirtensorge

87. Sodann gibt es fur den Bischof eine weitere Méglichkeit — gemaR can. 517 § 2 — fur den Hirtendienst in einer
Gemeinde Sorge zu tragen, auch wenn es wegen Priestermangels nicht mdglich ist, weder einen Pfarrer noch
einen Pfarradministrator zu ernennen, der ihn vollzeitlich austiben kann. In diesen problematischen pastoralen
Umstanden kann der Bischof, um das christliche Leben zu stiitzen und um die missionarische Sendung der
Gemeinde fortzusetzen, einen Diakon, einen Gottgeweihten oder einen Laien oder auch eine Gemeinschaft von
Personen (beispielsweise einen Orden oder eine Vereinigung) an der Ausiibung der Hirtensorge einer Pfarrei
beteiligen[133].

88. Diejenigen, denen auf diese Weise eine Beteiligung an der Auslibung der Hirtensorge der Gemeinde
anvertraut wird, werden durch einen Priester, der mit den entsprechenden Befugnissen ausgestattet und
,Moderator der Hirtensorge® ist, koordiniert und geleitet. Ausschlie8lich ihm kommen die Vollmacht und die
Funktionen des Pfarrers mit den entsprechenden Pflichten und Rechten zu, obwohl er dieses Amt nicht innehat.

Es ist daran zu erinnern, dass es sich um eine auRerordentliche Form der Ubertragung der Hirtensorge handelt,
die der Unmdoglichkeit geschuldet ist, einen Pfarrer oder einen Pfarradministrator zu ernennen. Sie darf nicht mit
der gewdhnlichen aktiven Mitwirkung und mit der Ubernahme von Verantwortung durch alle Glaubige
verwechselt werden.

89. Das Volk Gottes muss auf den Einsatz einer solchen auerordentlichen MaRnahme in angemessener Weise
vorbereitet werden. Sodann ist daflir zu sorgen, dass sie nicht unbefristet, sondern nur innerhalb des daflr
zeitlich notwendigen Rahmens erfolgt[134]. Das rechte Verstandnis und die richtige Anwendung dieses Kanons
erfordern, dass diese aulRergewohnliche Mallnahme, «unter genauer Beachtung der darin enthaltenen
Bedingungen durchgefiihrt wird: a) ,ob sacerdotum penuriam*® und nicht aus Griinden der Bequemlichkeit oder
einer missversténdlichen ,Férderung der Laien”[...]; b) vorausgesetzt, es handelt sich um eine ,participatio in
exercitio curae pastoralis® und nicht darum, die Pfarrei zu leiten, zu koordinieren, zu moderieren oder zu
verwalten; dies steht geméal3 dem Text des Kanons nur einem Priester zu»[135].

90. Damit die Beteiligung an der Hirtensorge gemaf can. 517 § 2 ohne Schaden verlauft[136], ist es notwendig,
einige Kriterien zu beachten. Da es sich um eine aul3erordentliche und voriibergehende pastorale Situation
handelt[137], ist der einzige kanonische Grund, der die Anwendung dieser Norm rechtmafig macht, ein Mangel
an Priestern, dergestalt, dass es nicht mdglich ist, durch die Ernennung eines Pfarrers oder eines
Pfarradministrators fur die Seelsorge der Pfarrgemeinde Sorge zu tragen. Dariiber hinaus haben einer oder
mehrere Diakone fir diese Form der Verwaltung der Hirtensorge Vortritt vor Gottgeweihten und Laien[138].

91. Auf jeden Fall kommt die Koordination der so organisierten Pastoral dem Priester zu, der vom
Di6zesanbischof als Moderator ernannt wurde. Nur dieser Priester hat die Vollmacht und die dem Pfarrer
eigenen Befugnisse. Die anderen Glaubigen hingegen sind «an der Auslibung der Hirtensorge einer Pfarrei
beteiligt»[139].

92. Sowohl der Diakon als auch die anderen Personen ohne Weihe, die sich an der Ausiibung der Hirtensorge
beteiligen, kdnnen nur die Funktionen erflllen, die dem Stand des Diakons oder des Laien entsprechen. «/n
diesen Féllen miissen jedoch die urspriinglichen Eigenschaften der Verschiedenheit und Komplementaritét
zwischen den Gaben und Aufgaben der geweihten Amtstrdger und der Laien, wie sie der Kirche, die Gott
organisch strukturiert wollte, eigen sind, aufmerksam beachtet und geschditzt werden»[140].

93. Schlieldlich wird dringend empfohlen, dass der Bischof, in dem Dekret, mit dem er den Priester zum
Moderator ernennt, wenigstens summarisch die Griinde darlegt, warum die Anwendung einer auRerordentlichen
Form der Ubertragung der Hirtensorge fiir eine oder mehrere Pfarrgemeinden und daher die Art und Weise der
Auslbung des Dienstes des beauftragten Priesters notwendig sind.

IX. Pfarrliche Beauftragungen und Dienste



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 104

94. Uber die gelegentliche Zusammenarbeit hinaus, die jeder Mensch guten Willens — auch die nicht
Nichtgetauften — im Rahmen der alltaglichen pfarrlichen Aktivitdten anbieten kann, gibt es einige bestandige
Beauftragungen, auf deren Basis die Glaubigen fir eine gewisse Zeit die Verantwortung fir einen Dienst
innerhalb der Pfarrgemeinde Gbernehmen. Zu denken ist beispielsweise an die Katecheten, an die Ministranten,
an die Erzieher, die in Gruppen und Vereinen arbeiten, an die Mitarbeiter der Caritas und an jene, die sich in
Beratungsstellen oder -zentren engagieren, an jene, die die Kranken besuchen.

95. Im Hinblick auf die Bezeichnung der den Diakonen, den Gottgeweihten und den Laien Ubertragenen
Beauftragungen ist auf jeden Fall eine Terminologie zu wahlen, die in korrekter Weise den Funktionen, die sie
ihrem Stand gemaR ausiiben kénnen, entspricht, um so den wesentlichen Unterschied zwischen dem
allgemeinen und dem besonderen Priestertum nicht zu verdunkeln und damit fir alle die Art der eingegangenen
Verpflichtung klar ist.

96. In diesem Sinne ist vor allem der Di6ézesanbischof und in nachgeordneter Weise der Pfarrer verantwortlich,
dass die Dienste der Diakone, der Gottgeweihten und der Laien, die in der Pfarrei Verantwortung tragen, nicht
mit Titeln wie ,Pfarrer®, ,Ko-Pfarrer®, ,Pastor, ,Kaplan®, ,Moderator®, ,Pfarrverantwortlicher” oder mit anderen
ahnlichen Begriffen bezeichnet werden[141], die das Recht den Priestern vorbehalt[142], weil sie einen direkten
Bezug zu deren Dienstprofil haben.

Gleichermal3en illegitim und nicht ihrem kirchlichen Stand entsprechend sind im Hinblick auf die genannten
Glaubigen und Diakone auch Formulierungen wie ,lbertragen der Hirtensorge einer Pfarrei“, ,die Pfarrgemeinde
leiten und andere ahnliche, die sich auf die Eigenart des priesterlichen Dienstes, die dem Pfarrer zusteht,
beziehen.

Passender scheinen beispielsweise die Bezeichnungen ,diakonaler Mitarbeiter” und fir die Gottgeweihten und
die Laien ,Koordinator fir ... (einen pastoralen Teilbereich)*, ,pastoraler Mitarbeiter”, ,pastoraler Assistent* und
.Beauftragter fir ... (einen pastoralen Teilbereich)*.

97. Gemal can. 230 § 1 kénnen Laien als Lektoren und Akolythen in bestandiger Weise beauftragt werden. Der
nichtgeweihte Glaubige kann nur dann als ,auf3erordentlicher Beauftragter” bezeichnet werden, wenn er
tatsachlich von der zustandigen Autoritat[143] berufen worden ist, die stellvertretenden Funktionen gemaf’ cann.
230 § 3 und 943 wahrzunehmen. Die zeitlich begrenzte liturgische Beauftragung gemaf can. 230 § 2 verleiht
dem nichtgeweihten Glaubigen keine spezielle Bezeichnung[144].

Diese Laien missen in voller Gemeinschaft mit der katholischen Kirche stehen[145], eine Ausbildung erhalten
haben, die den Diensten, die sie ausfliihren sollen, angemessen ist, und eine beispielhafte persénliche und
pastorale Lebensflihrung aufweisen, die sie fir die Durchfihrung des Dienstes geeignet erscheinen Iasst.

98. Uber das hinaus, was den auf Dauer bestellten Lektoren und Akolythen zukommt[146], kann der Bischof
gemal seinem klugen Ermessen den Diakonen, den Gottgeweihten und den Laien unter der Leitung und der
Verantwortung des Pfarrers einige Dienste[147] in amtlicher Weise Ubertragen, wie zum Beispiel:

1°. Die Feier eines Wortgottesdienstes an Sonntagen und gebotenen Feiertagen, wenn «wegen des Fehlens
eines geistlichen Amtstrégers oder aus einem anderen schwerwiegenden Grund die Teilnahme an einer
Eucharistiefeier unmdéglich ist»[148]. Es handelt sich um eine aufl3erordentliche Mdéglichkeit, auf die nur
zurlckgegriffen werden soll, wenn anders keine Abhilfe geschaffen werden kann. Wenn Diakone zur Verfligung
stehen, sollen ihnen solche Liturgien anvertraut werden.

2°. Die Spendung der Taufe unter der Rucksicht, dass «die ordentlichen Spender der Taufe der Bischof, der
Priester und der Diakon sind»[149] und dass das durch can. 861 § 2 Normierte eine Ausnahme bildet, die
gemal dem Ermessen des Ortsordinarius zu beurteilen ist.

3°. Die Feier der Beerdigung gemaf dem, was durch die Nr. 19 der Einfiihrung des Beerdigungsritus



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 105

vorgesehen ist.

99. Die Laien kdénnen «nach Mal3gabe der Vorschriften der Bischofskonferenz»[150] und «in Einklang mit dem
Recht und unter Beachtung der liturgischen Normen»[151] in einer Kirche oder in einer Kapelle predigen, wenn
dies die Umstande, die Notwendigkeit oder der besondere Fall erfordern. Wahrend der Feier der Eucharistie
durfen sie jedoch die Homilie auf keinen Fall halten[152].

100. Darlber hinaus «kann der Diézesanbischof aufgrund einer vorgdngigen empfehlenden Stellungnahme der
Bischofskonferenz und nach Erhalt der Erlaubnis des Heiligen Stuhls, Laien zur EheschlieBungsassistenz
delegieren, wo Priester und Diakone fehlen»[153].

X. Die Organe kirchlicher Mitverantwortung
X.a. Der Vermégensverwaltungsrat der Pfarrei

101. Die Verwaltung der Giter, Uber die alle Pfarreien in verschiedenem Ausmal} verfligen, ist ein wichtiger
Bereich der Evangelisierung und des evangelischen Zeugnisses gegenuber der Kirche und der Gesellschaft,
weil, wie Papst Franziskus sagte, «uns der Herr alle Gliter, die wir besitzen, gibt, um die Welt fortschreiten zu
lassen, um die Menschheit fortschreiten zu lassen, um den anderen zu helfen»[154]. Der Pfarrer kann und darf
daher in dieser Aufgabe nicht allein bleiben[155]. Vielmehr muss er von Mitarbeitern unterstitzt werden, um die
Giter der Kirche vor allem mit missionarischem Eifer und Geist zu verwalten[156].

102. Daher muss in allen Pfarreien notwendigerweise ein Vermdgensverwaltungsrat gebildet werden, der ein
Beratungsgremium ist, das der Pfarrer leitet und das aus mindestens drei weiteren Glaubigen besteht[157]. Die
Mindestanzahl von drei Mitgliedern ist notwendig, um den Rat als ,kollegiales Organ® betrachten zu kénnen. Es
ist daran zu erinnern, dass der Pfarrer nicht zu den Mitgliedern des Vermdgensverwaltungsrates zahlt, sondern
ihn leitet.

103. Wenn der Ditzesanbischof keine spezifischen Normen erlassen hat, wird der Pfarrer die Anzahl der
Mitglieder des Rates in Bezug auf die Grof3e der Pfarrei festlegen und bestimmen, ob sie von ihm ernannt oder
vielmehr von der Pfarrgemeinde gewahlt werden missen.

Die Mitglieder dieses Rates, die nicht unbedingt zur Pfarrei gehdren, missen einen guten Ruf haben und
Fachleute in finanziellen und rechtlichen Fragen sein[158], um einen wirklichen und kompetenten Dienst leisten
zu kénnen, damit der Rat nicht nur in formaler Weise gebildet worden ist.

104. Vorausgesetzt, dass der Didzesanbischof nichts Anderes festgelegt hat und unter Beachtung der
geschuldeten Klugheit und eventueller Normen des staatlichen Rechts steht schlie3lich nichts dagegen, dass
ein und dieselbe Person Mitglied des Vermdgensverwaltungsrates mehrerer Pfarreien sein kann, wenn dies die
Umstande erfordern.

105. Die diesbezuglichen vom Diézesanbischof eventuell erlassenen Normen werden die spezifischen
Situationen der Pfarreien beruicksichtigen missen, wie z. B. das sehr geringe Vermogen oder die Zugehorigkeit
zu einer pastoralen Einheit[159].

106. Der Vermdgensverwaltungsrat kann eine wichtige Rolle spielen, um innerhalb der Pfarrgemeinde die Kultur
der Mitverantwortung, der Transparenz, der Verwaltung und der Sorge fir die Bedirfnisse der Kirche wachsen
zu lassen. In besonderer Weise darf die Transparenz nicht nur im Sinne einer formalen Vorlage von Zahlen
verstanden werden, sondern vielmehr als der Gemeinde geschuldete Information und willkommene Gelegenheit
einer informativen Beteiligung. Es handelt sich um eine Vorgehensweise, die fir die Glaubwirdigkeit der Kirche
unabdingbar ist, vor allem dann, wenn sie eine grofle Vermdgenmasse zu verwalten hat.

107. Gewohnlich kann das Ziel der Transparenz durch die Veroffentlichung einer jahrlichen Rechnungslegung,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 106

die zuerst dem Ortsordinarius vorgelegt werden muss[160], mit der exakten Angabe der Einnahmen und der
Ausgaben erreicht werden. Weil es sich um das Vermoégen der Pfarrei und nicht des Pfarrers, obwohl er dessen
Verwalter ist, handelt, wird so die gesamte Gemeinde wissen, wie die Giter verwaltet worden sind, wie die
finanzielle Situation der Pfarrei ist und tiber welche Ressourcen sie tatsachlich verflgt.

X.b. Der Pastoralrat der Pfarrei

108. Das geltende kanonische Recht[161] Uiberlasst dem Ditzesanbischof die Entscheidung Uber die Errichtung
eines Pastoralrates in den Pfarreien, der gemass Papst Franziskus auf jeden Fall in der Regel sehr
empfehlenswert ist: « Wie notwendig sind die Pastoralréte! Ein Bischof kann eine Diézese ohne die pastoralen
Réte nicht leiten. Ein Pfarrer kann die Pfarrei ohne die pastoralen Réte nicht leiten/»[162].

Die Interpretierbarkeit der Normen erlaubt die Anpassungen, die in den konkreten Umstanden als angemessen
betrachtet werden, wie beispielsweise im Falle von mehreren Pfarreien, die nur einem Pfarrer anvertraut worden
sind, oder einer pastoralen Einheit. In diesen Fallen ist es mdglich einen einzigen Pastoralrat fiir mehrere
Pfarreien zu bilden.

109. Der theologische Sinn des Pastoralrates ist im Wesen der Kirche verankert, d. h. in ihrem ,Leib-Christi-
Sein“, das eine ,Spiritualitdt der Gemeinschaft” erzeugt. Die Verschiedenheit der Charismen und Dienste, die
sich aus der Eingliederung in Christus und aus dem Geschenk des Heiligen Geistes ergibt, kann in der
christlichen Gemeinschaft nie bis zur « Gleichférmigkeit, zur Verpflichtung, alles gemeinsam und gleich zu
machen und immer in derselben Weise zu denkenx»[163] vereinheitlicht werden. Kraft des Priestertums aus der
Taufe[164] sind alle Glaubigen dazu bestimmt, den ganzen Leib aufzuerbauen. Zugleich nimmt das gesamte
Volk Gottes in der wechselseitigen Mitverantwortung seiner Glieder an der Sendung der Kirche teil, d. h. es
erkennt die Zeichen der Gegenwart Gottes in der Geschichte und wird Zeuge seines Reiches[165].

110. Weit davon entfernt, ein schlichter birokratischer Organismus zu sein, unterstreicht und verwirklicht der
Pastoralrat folglich die Bedeutung des Volkes Gottes als Subjekt und aktiver Protagonist der missionarischen
Sendung kraft der Tatsache, dass alle Glaubigen die Gaben des Heiligen Geistes in der Taufe und in der
Firmung empfangen haben: «Der erste Schritt ist, zum géttlichen Leben neu geboren zu werden. Dann ist es
notwendig, als Kind Gottes zu leben, d. h. Christus, der in der heiligen Kirche wirkt, gleichférmig zu werden und
an seiner Sendung in der Welt teilzunehmen. Dies bewirkt die Salbung des Heiligen Geistes: ,Ohne dein
lebendig Wehn kann im Menschen nichts bestehn” (Pfingstsequenz) [...] Wie das ganze Leben Jesu vom
Heiligen Geist beseelt war, so steht auch das Leben der Kirche und ihrer Glieder unter der Leitung desselben
Geistes»[166].

Im Lichte dieser grundlegenden Sichtweise darf an die Worte des hl. Pauls VI. erinnert werden, gemall dem «es
die Aufgabe des Pastoralrates ist, all das zu untersuchen und zu priifen, das die pastoralen Aktivitédten betrifft
und folglich praktische Schiussfolgerungen vorzulegen, um die Ubereinstimmung des Lebens und des Handelns
des Volkes Gottes mit dem Evangelium zu férdern»[167], in dem Bewusstsein — und daran erinnert Papst
Franziskus —, dass das Ziel dieses Rates «nicht in erster Linie die kirchliche Organisation ist, sondern der
missionarische Traum, alle zu erreichen»[168].

111. Der Pastoralrat ist ein Beratungsgremium. Er unterliegt den vom Didzesanbischof erlassenen Normen,
welche die Zusammensetzung, die Wahl der Mitglieder, die Ziele und die Funktionsweise festlegen[169]. Um
das Wesen dieses Rates nicht zu verdunkeln, ist es auf alle Falle ratsam, ihn nicht als ,Team* oder ,Equipe“ zu
bezeichnen, da eine solche Terminologie nicht geeignet ist, die korrekte kirchliche und kanonische Beziehung
zwischen dem Pfarrer und den tbrigen Glaubigen zum Ausdruck zu bringen.

112. GemalR den entsprechenden diézesanen Normen soll der Pastoralrat wirklich reprasentativ fir die
Gemeinde sein, die er in allen ihren Teilen (Priester, Diakone, Gottgeweihte und Laien) abbildet. Er stellt einen
spezifischen Bereich dar, in dem die Glaubigen ihr Recht wahrnehmen und ihrer Pflicht nachkommen, ihre
Meinung hinsichtlich des Wohls der Pfarrgemeinde den Hirten und auch den anderen Glaubigen
mitzuteilen[170].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 107

Die Hauptaufgabe des pfarrlichen Pastoralrates besteht darin, in Ubereinstimmung mit den Vorgaben der
Diozese praktische Lésungen fir die pastoralen und karitativen Initiativen der Pfarrei zu suchen und zu
beurteilen.

113. Der Pastoralrat «hat nur beratendes Stimmrecht»[171]. Der Pfarrer muss seine Vorschlage wohlwollend im
Hinblick auf ihre Umsetzung priifen. Er soll auRerdem aufmerksam die Anregungen des Pastoralrates
bedenken, vor allem wenn sie einvernehmlich nach gemeinsamer Beratung dargelegt worden sind.

Damit der Dienst des Pastoralrates wirksam und fruchtbar ist, gilt es zwei Extreme zu vermeiden: zum einen
dass der Pfarrer sich darauf beschrankt, dem Pastoralrat bereits getroffene Entscheidungen vorzulegen,
vorausgehend nicht in geschuldeter Weise informiert oder den Rat nur pro forma zusammenruft; andererseits
dass der Pfarrer nur Mitglied des Rates und seiner Rolle als Hirte und Leiter der Gemeinde beraubt ist[172].

114. Darlber hinaus erscheint es angemessen, dass der Pastoralrat, soweit dies moglich ist, in der Regel aus
denen besteht, die in der Pastoral der Pfarrei wirkliche Verantwortung tragen oder in ihr in konkreter Weise

engagiert sind, um zu vermeiden, dass in den Versammlungen realitatsferne Ideen ausgetauscht werden, die
nicht die tatsachliche Situation der Gemeinde mit ihren Méglichkeiten und Schwierigkeiten in Betracht ziehen.

X.c. Andere Formen der Mitverantwortung in der Seelsorge

115. Wenn eine Gemeinschaft von Glaubigen nicht als Pfarrei oder Quasipfarrei errichtet werden kann[173], soll
der Di6zesanbischof nach Anhérung des Priesterrates[174] in anderer Weise ihre Seelsorge gewahrleisten[175]
und beispielsweise die Moglichkeit in Erwagung ziehen, pastorale Zentren zu errichten, die dem Ortspfarrer wie
.Missionsstationen® unterstellt sind, um die Evangelisierung und die Caritas zu férdern. In diesen Fallen ist das
genannte Zentrum mit einer geeigneten Kirche oder einer Kapelle[176] auszustatten. Dariiber hinaus sind
didzesane Normen flr ihre Aktivitdten zu erlassen, um diese mit denen der Pfarrei zu koordinieren und in
Einklang zu bringen.

116. Die in dieser Weise gestalteten Zentren, die in einigen Diézesen ,Diakonien“ genannt werden, kdnnen, wo
dies mdglich ist, einem Pfarrvikar anvertraut werden, oder auch insbesondere einem oder mehreren standigen
Diakonen, die flr sie verantwortlich sind und sie eventuell zusammen mit ihren Familien unter der
Verantwortung des Pfarrers betreuen.

117. Solche Zentren kénnen missionarische Vorposten werden, die vor allem in weitlaufigen Pfarreien fir die
Menschen erreichbar sind. Sie gewahrleisten Gebets- und Anbetungszeiten, Katechesen und andere Initiativen
zum Wohl der Glaubigen, insbesondere Werke der Nachstenliebe zugunsten der Armen, Bedurftigen und
Kranken unter Einbeziehung der Zusammenarbeit mit Gottgeweihten und Laien und aller Menschen guten
Willens.

Durch den Pfarrer und die anderen Priester der Gemeinde sollen die Verantwortlichen des pastoralen Zentrums
fiir die moglichst haufige Feier der Sakramente, vor allem der Heiligen Messe und des BuRRsakramentes, sorgen.

Xl. Die Gaben fiir die Feier der Sakramente

118. Das Messstipendium fiir den zelebrierenden Priester und die Stolgebihr zugunsten der Pfarrei fiir die Feier
der anderen Sakramente sind ein Thema, das die Pfarrei und ihre missionarische Sendung beriihrt[177]. Es
handelt sich um einen naturgemaf freiwilligen Beitrag vonseiten des Spenders gemaR seinem Gewissen und
seinem Verantwortungssinn fiir die Kirche, nicht aber um einen ,zu bezahlenden Preis“ oder um eine
.einzufordernde Gebuhr“ im Sinne einer Art ,Sakramentensteuer”. Mit der Gabe fiir die Feier der heiligen Messe
tragen «die Gldubigen [...] zum Wohl der Kirche bei und beteiligen sich [...] an deren Sorge fiir den Unterhalt
von Amitstrdgern und Werken»[178].

119. In diesem Sinne ist es wichtig, die Glaubigen zu sensibilisieren, damit sie gern die Bedurfnisse der Pfarrei



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 108

unterstitzen. Es geht um ,ihre Sache®. Es ist gut, dass sie lernen, sich bereitwillig darum zu kimmern,
besonders in den Landern, in denen das Messstipendium die einzige Quelle des Unterhalts fir die Priester und
auch der Ressourcen fiir die Evangelisierung ist.

120. Die erwahnte Sensibilisierung kann umso mehr erfolgreich sein je mehr die Priester ihrerseits ein
Ltugendhaftes” Beispiel hinsichtlich der Verwendung des Geldes geben, sowohl durch einen einfachen und
bescheidenen Lebensstil als auch durch eine Verwaltung des pfarrlichen Vermoégens, die nachvollziehbar ist und
nicht auf vielleicht gute, doch realitatsferne ,Vorhaben® des Pfarrers oder eines begrenzten Personenkreises,
sondern auf die wirklichen Néte der Glaubigen, vor allem der Armsten und Bediirftigsten gerichtet ist.

121. Auf jeden Fall ist vom Messstipendium «selbst jeglicher Schein von Geschéft oder Handel génzlich
fernzuhalten»[179]. Es ist zu bedenken, dass den Priestern eindringlich empfohlen wird, «die Messe, auch wenn
sie kein Messstipendium erhalten haben, nach Meinung der Gldaubigen, vor allem der Bedlirftigen zu
feiern»[180].

Hinsichtlich der Moglichkeiten, die das Erreichen dieses Zieles unterstiitzen, kann man an eine Sammlung der
Gaben in anonymer Weise denken, so dass jeder sich frei flihlt, das zu geben, was er geben kann, oder was er
fur angemessen halt, ohne sich verpflichtet zu fihlen, einer Erwartung gerecht werden oder einen Preis
bezahlen zu mussen.

Schluss

122. Unter Bezugnahme auf die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils, im Lichte des gegenwartigen
Lehramtes und mit Blick auf die tiefgehend verénderten sozialen und kulturellen Gegebenheiten, prazisiert die
vorliegende Instruktion das Thema der Erneuerung der Pfarrei im missionarischen Sinn.

Obwohl sie eine unverzichtbare Institution fir die Begegnung und die lebendige Beziehung zu Christus und den
Geschwistern im Glauben bleibt, ist es ebenso wahr, dass sie sich bestandig mit den aktuellen Veranderungen
in der heutigen Kultur und im Leben der Menschen auseinandersetzen muss, um mit Kreativitat Wege und neue
Instrumente erproben zu kénnen, die es ihr erlauben, ihrer erstrangigen Aufgabe zu entsprechen, d. h. ein
pulsierendes Zentrum der Evangelisierung zu sein.

123. Folglich muss die Pastoral Uber die territorialen Grenzen der Pfarrei hinausgehen, die kirchliche
Gemeinschaft durch die synergetische Wirkung zwischen verschiedenen Diensten und Charismen klarer
sichtbar werden lassen und sich zugleich als ein ,pastorales Miteinander im Dienste der Di6ézese und ihrer
Sendung strukturieren.

Es geht um ein pastorales Handeln, das durch eine wirkliche und vitale Zusammenarbeit zwischen Priestern,
Diakonen, Gottgeweihten und Laien und zwischen verschiedenen Pfarrgemeinden des gleichen Gebietes oder
der gleichen Region danach strebt, gemeinsam die Fragen, die Schwierigkeiten und die Herausforderungen
hinsichtlich der Evangelisierung auszumachen; das versucht, Wege, Instrumente, Vorschlage und Mittel, die
geeignet sind, um diese anzugehen, einzubeziehen. Ein solches gemeinsames missionarisches Projekt kdnnte
in Bezug auf einen territorialen und sozialen Kontext ausgearbeitet und verwirklicht werden, d. h. in Gemeinden,
die aneinandergrenzen oder gleiche soziokulturelle Bedingungen haben; darliber hinaus auch in Bezug auf
ahnliche pastorale Bereiche, z. B. im Rahmen einer dringenden Koordinierung der Jugend-, Universitats- und
Berufungspastoral, wie das schon in vielen Didzesen geschieht.

Das pastorale Miteinander erfordert daher Uber eine verantwortliche Koordination der Aktivitaten und der
pastoralen Strukturen hinaus, die imstande sind, miteinander in Beziehung zu treten und untereinander
zusammenzuarbeiten, den Beitrag aller Getauften. Um es mit den Worten von Papst Franziskus zu sagen:
«Wenn wir von ,Volk* sprechen, darf man darunter nicht die Strukturen der Gesellschaft oder der Kirche
verstehen, sondern vielmehr die Gesamtheit von Menschen, die nicht als Einzelpersonen unterwegs sind,
sondern als das Geflige einer Gemeinschaft aus allen und fiir alle»[181].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 109

Das erfordert, dass die historische Institution ,Pfarrei“ nicht in der Unbeweglichkeit oder in einer Besorgnis
erregenden pastoralen Monotonie gefangen bleibt, sondern jene ,missionarische Dynamik“ verwirklicht, die sie
durch die Zusammenarbeit zwischen verschiedenen Pfarrgemeinden und eine gestarkte Gemeinschaft zwischen
Klerikern und Laien wirklich auf die evangelisierende Mission ausrichtet. Dies ist eine Aufgabe des gesamten
Volkes Gottes, das in der Geschichte als ,Familie Gottes“ voranschreitet und durch die Synergie der
verschiedenen Glieder fir das Wachstum des ganzen kirchlichen Leibes arbeitet.

Uber die Betonung der Dringlichkeit einer solchen Erneuerung hinaus, legt deshalb das vorliegende Dokument
eine Anwendungsweise der kanonischen Normen vor, die die Méglichkeiten, die Grenzen, die Rechte und die
Pflichten der Hirten und der Laien festlegt, damit die Pfarrei sich selbst wieder als grundlegenden Ort der
Verkilndigung des Evangeliums, der Feier der Eucharistie, als Raum der Geschwisterlichkeit und der Caritas
entdeckt, von dem aus das Zeugnis des christlichen Glaubens in die Welt ausstrahlt. Das heil3t, sie «muss ein
Ort der Kreativitét, der Mlitterlichkeit, ein Bezugspunkt bleiben. Und dort eine erfinderische Fahigkeit
verwirklichen; und wenn eine Pfarrei sich so verhélt, verwirklicht sie das, was ich als ,missionarische Pfarrei*
bezeichne»[182].

124. Papst Franziskus 1adt ein, «Maria, die Mutter der Evangelisierung» anzurufen, damit sie uns helfen moge
«,Ja“zu sagen, angesichts der Dringlichkeit, die Frohbotschaft Jesu in unserer heutigen Zeit wieder erklingen zu
lassen. Sie erwirke uns eine neue Leidenschaft von Erweckten, damit wir das Evangelium des Lebens, das den
Tod besiegt, allen Menschen verkiinden. Sie trete fiir uns ein, damit wir den heiligen Mut erlangen, neue Wege
zu suchen, damit das Geschenk der Erlésung zu allen gelange»[183].

Der Heilige Vater hat das vorliegende Dokument der Kongregation fiir den Klerus am 27. Juni 2020 approbiert.
Rom, am 29. Juni 2020, Hochfest der heiligen Apostel Petrus und Paulus
* Beniamino Kard. Stella
Préfekt

 Joél Mercier. ' Jorge Carlos Patrén Wong
Sekretér Sekretar flir die Seminare

Msgr. Andrea Ripa
Untersekretér

[1] Franziskus, Ansprache. Begegnung mit den Pfarrern von Rom (16. September 2013).

[2] Val. ders., Apostolisches Mahnschreiben Evangelii gaudium (24. November 2013) Nr. 287: AAS 105 (2013)
1136.

[3] Ebd., Nr. 49: AAS 105 (2013) 1040.

[4] II. Vatikanisches Konzil, Pastorale Konstitution tiber die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes (7.
Dezember 1965) Nr. 58: AAS 58 (1966) 1079.

[5] Ebd., Nr. 44: AAS 58 (1966) 1065.
[6] Vgl. Ephrem der Syrer, Kommentar zum Diatessaron 1, 18-19: SC 121, 52-53.

[7]1 Val. Franziskus, Enzyklika Laudato si (24. Mai 2015) Nr. 68: AAS 107 (2015) 847.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 110
[8] Vgl. Paul V1., Enzyklika Ecclesiam Suam (6. August 1964): AAS 56 (1964) 639.

[9] Evangelii gaudium, Nr. 27: AAS 105 (2013) 1031.

[10] Vgl. Johannes Paul Il., Postsynodales Apostolisches Mahnschreiben Christifideles laici (30. Dezember
1988) Nr. 26: AAS 81 (1989) 438.

[11] Franziskus, Generalaudienz (12. Juni 2019): L'Osservatore Romano 134 (13. Juni 2019) 1.

[12] Il. Vatikanisches Konzil, Dekret Uber die Hirtenaufgabe der Bischéfe Christus Dominus (28. Oktober 1965)
Nr. 30: AAS 58 (1966) 688.

[13] Johannes Paul Il., Ansprache. Vollversammlung der Kongregation fiir den Klerus (20. Oktober 1984), Nrn. 3
und 4: Insegnamenti V11/2 (1984) 984 und 985; vgl. auch ders., Apostolisches Mahnschreiben Catechesi
tradendae (16. Oktober 1979) Nr. 67: AAS 71 (1979) 1332.

[14] Benedikt XVI., Homilie. Pastoralbesuch in der rémischen Pfarrei Santa Maria dell’Evangelizzazione (10.
Dezember 2006): Insegnamenti /2 (2006) 795.

[15] Evangelii gaudium, Nr. 28: AAS 105 (2013) 1032.

[16] Vgl. Gaudium et spes, Nr. 4: AAS 58 (1966) 1027.

[17] Ebd., Nr. 1: AAS 58 (1966) 1025-1026.

[18] Vgl. Evangelii gaudium, Nrn. 72-73: AAS 105 (2013) 1050-1051.

[19] Vgl. Bischofssynode, XV. Ordentliche Generalversammlung (3.-28. Oktober 2018): Die Jugendlichen, der
Glaube und die Erkenntnis der Berufung, Schlussdokument Nr. 129: «/n diesem Zusammenhang wiirde eine
Sicht von Pfarrpastoral, die nur durch rdumliche Grenzen definiert und nicht in der Lage waére, die Gldaubigen und
insbesondere junge Menschen mit vielféltigen Vorschldgen abzuholen, die Gemeinde in einer nicht akzeptablen
Bewegungslosigkeit und besorgniserregenden pastoralen Eintdnigkeit erstarren lassen»: L’'Osservatore Romano
247 (29.-30. Oktober 2018) 10.

[20] Vgl. beispielsweise cann. 102, 1015-1016, 1108 § 1 CIC.

[21] Vgl. Christifideles laici, Nr. 25: AAS 81 (1989) 436-437.

[22] Vgl. Evangelii gaudium, Nr. 174: AAS 105 (2013) 1093.

[23] Vgl. ebd., Nr. 164-165: AAS 105 (2013) 1088-1089.

[24] Il. Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution tber die Kirche Lumen gentium (21. November 1964) Nr.
11: AAS 57 (1965) 15.

[25] Vgl. Evangelii gaudium, Nr. 166-167: AAS 105 (2013) 1089-1090.

[26] Franziskus, Apostolisches Mahnschreiben Gaudete et exsultate (19. Marz 2018) Nr. 35: AAS 110 (2018)
1120. Bezliglich des Gnostizismus und des Pelagianismus lohnt es sich, die Worte von Papst Franziskus zur
Kenntnis zu nehmen: «Diese Weltlichkeit kann besonders aus zwei zutiefst miteinander verbundenen Quellen
gespeist werden. Die eine ist die Faszination des Gnostizismus, eines im Subjektivismus eingeschlossenen



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 111

Glaubens, bei dem einzig eine bestimmte Erfahrung oder eine Reihe von Uberlegungen und Kenntnissen
interessiert, von denen man meint, sie kénnten Trost und Licht bringen, wo aber das Subjekt letztlich in der
Immanenz seiner eigenen Vernunft oder seiner Gefiihle eingeschlossen bleibt. Die andere ist der
selbstbezogene und prometheische Neu-Pelagianismus derer, die sich letztlich einzig auf die eigenen Kréfte
verlassen und sich den anderen (iberlegen flihlen, weil sie bestimmte Normen einhalten oder weil sie einem
gewissen Kkatholischen Stil der Vergangenheit unerschditterlich treu sind»: Evangelii gaudium, Nr. 94: AAS 105
(2013) 1059-1060; vgl. auch Kongregation fir die Glaubenslehre, Schreiben Placuit Deo (22. Februar 2018):
AAS 110 (2018) 429.

[27] Vgl. Brief an Diogneto V, 1-10: Patres Apostolici, hg. v. F.X. Funk, Bd. 1, Tibingen 1901, 398.

[28] Vgl. Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben Novo millennio ineunte (6. Januar 2001) Nr. 1: AAS 93
(2001) 266.

[29] Evangelii gaudium, Nr. 28: AAS 105 (2013) 1032.

[30] Vgl. cann. 515, 518, 519 CIC.

[31] Evangelii gaudium, Nr. 28: AAS 105 (2013) 1031-1032.
[32] Ebd.

[33] Vgl. Franziskus, Postsynodales Apostolisches Mahnschreiben Christus vivit (25. Marz 2019), Vatikanstadt
2019, Nr. 238.

[34] Vgl. ders., Bulle Misericordiae vultus (11. April 2015) Nr. 3: AAS 107 (2015) 400-401.

[35] Benedikt XVI., Ansprache. Begegnung mit den Bischofen Brasiliens (11. Mai 2007) Nr. 3: Insegnamenti 111/1
(2007) 826.

[36] Evangelii gaudium, Nr. 198: AAS 105 (2013) 1103.

[37] Vgl. Franziskus, Tagesmeditation in Santa Marta (30. Oktober 2017).
[38] Vgl. Evangelii gaudium, Nrn. 186-216: AAS 105 (2013) 1098-1109.
[39] Vgl. Gaudete et exsultate, Nrn. 95-99: AAS 110 (2018) 1137-1138.

[40] Vgl. Evangelii gaudium, Nr. 27: AAS 105 (2013), 1031; ebd., Nr. 189: AAS 105 (2013) 1099: «Eine
Anderung der Strukturen, die hingegen keine neuen Einsichten und Verhaltensweisen hervorbringt, wird dazu
flihren, dass eben diese Strukturen friiher oder spéter korrupt, driickend und unwirksam werden».

[41] Ebd., Nr. 26: AAS 105 (2013) 1030-1031.
[42] Christus Dominus, Nr. 30: AAS 58 (1966) 688.

[43] Franziskus, Ansprache. Weihnachtsempfang fur die R6mische Kurie (22. Dezember 2016): AAS 109 (2017)
44.

[44] Ders., Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Chile (31. Mai 2018):
www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 112

cile.html

[45] Vgl

. ebd.

[46] Ebd.

[47] Lumen gentium, Nr. 9: AAS 57 (1965) 13.

[48] Vgl

. Kongregation fiir den Klerus, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (8. Dezember 2016),

Vatikanstadt 2016, Nrn. 80-88.

[49] Vgl

[50] Vgl

.can. 374 § 1 CIC.

. can. 374 § 2 CIC; Kongregation fir die Bischdéfe, Direktorium fir den Hirtendienst der Bischofe

Apostolorum successores (22. Februar 2004) Nr. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2110.

[51] Vgl

[52] Vgl.

[53] Vgl.

[54] Vgl.

[55] Vgl.

[56] Vgl.

[57] Vgl.

[58] Vgl.

[59] Vgl.

[60] Vgl.

[61] Vgl
2018):

.can. 374 § 1 CIC.

can. 374 § 2 CIC.

Apostolorum successores, Nr. 218: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2114.

can. 515 § 2 CIC.

can. 86 CIC.

can. 120 § 1 CIC.

cann. 121-122 CIC; Apostolorum successores, Nr. 214: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2099.

can. 51 CIC.

cann. 120-123 CIC.

cann. 500 § 2 und 1222 § 2 CIC.

. Papstlicher Rat fir die Kultur, La dismissione e il riuso ecclesiale di chiese. Linee guida (17. Dezember

http://www.cultura.va/content/cultura/it/pub/documenti/decommissioning.html

[62] Vgl

.can. 1222 § 2 CIC.

[63] Can. 374 § 2 CIC.

[64] Vgl

[65] Vgl

. Apostolorum successores, Nr. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2110.

.can. 554 § 1 CIC.

[66] Can. 555 § 1 1° CIC.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 113
[67] Can. 555 § 4 CIC.

[68] Vgl. can. 500 § 2 CIC.

[69] Vgl. Papstlicher Rat der Seelsorge fiir die Migranten und Menschen unterwegs, Instruktion Erga migrantes
caritas Christi (3. Mai 2004) Nr. 95: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2548.

[70] Vgl. Apostolorum successores, Nr. 215 b): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2104.

[71] Vgl. ebd.

[72] Vgl. can. 517 § 1 CIC.

[73] Vgl. can. 526 § 1 CIC.

[74] Vgl. ebd.

[75] Vgl. can. 522 CIC.

[76] Vgl. cann. 553-555 CIC.

[77] Vgl. can. 536 CIC.

[78] Vgl. can. 537 CIC.

[79] Vgl. can. 500 § 2 CIC.

[80] Vgl. Apostolorum successores, Nr. 219: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2117. Um Verwirrung zu
vermeiden, empfiehlt es sich, die Bezeichnung ,pastorale Zone* nur fir diese Art von Zusammenschluss zu
verwenden.

[81] Vgl. can. 134 § 1 und 476 CIC.

[82] Es ist zu beachten: a) was auf den ,Diézesanbischof* bezogen ist, gilt auch flr die anderen ihm rechtlich
Gleichgestellten; b) was sich auf die Pfarrei und auf den Pfarrer bezieht, gilt auch fir die Quasipfarrei und fiir
den Quasipfarrer; c) was die Laien betrifft, wird auch auf die Mitglieder der Institute des geweihten Lebens und
die Gesellschaften des apostolischen Lebens, die nicht Kleriker sind, angewendet, aul3er man bezieht sich
ausdricklich auf die Eigentimlichkeit des laikalen Standes; d) je nach Kontext, in dem er in der vorliegenden
Instruktion unter Berlicksichtigung der kodikarischen Normen verwendet wird, hat der Begriff ,Moderator”
verschiedene Bedeutungen.

[83] Vgl. Lumen gentium, Nr. 26: AAS 57 (1965) 31-32.

[84] Vgl. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, Nrn. 83; 88.

[85] Vgl. can. 275 § 1 CIC.

[86] Vgl. Il. Vatikanisches Konzil, Dekret tber Dienst und Leben der Priester Presbyterorum ordinis (7.
Dezember 1965) Nr. 8: AAS 58 (1966) 1003.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 114

[87] Vgl. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, Nr. 88.

[88] Vgl. Franziskus, Ansprache. Kongress der Kongregation fur den Klerus anlésslich des 50. Jahrestages des
Erlasses der Konzilsdekrete ,,Optatam totius“und ,Presbyterorum ordinis® (20. November 2015): AAS 107
(2015) 1295.

[89] Vgl. can. 150 CIC.

[90] Vgl. can. 521 § 1 CIC.

[91] Vgl. can. 520 § 1 CIC.

[92] Can. 519 CIC.

[93] Vgl. can. 532 CIC.

[94] Vgl. can. 1257 § 1 CIC.

[95] Christus Dominus, Nr. 31: AAS 58 (1965) 689.

[96] Can. 522 CIC.

[97] Can. 1748 CIC.

[98] Can. 526 § 1 CIC.

[99] Vgl. can. 152 CIC.

[100] Vgl. can. 538 §§ 1-2 CIC.

[101] Vgl. cann. 1740-1752 CIC unter Bertlcksichtigung der cann. 190-195 CIC.

[102] Vgl. can. 538 § 3 CIC.

[103] Ebd.

[104] Vgl. can. 189 CIC.

[105] Vgl. can. 189 § 2 CIC und Apostolorum successores, Nr. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004)
2095.

[106] Apostolorum successores, Nr. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2095.

[107] Vgl. cann. 539-540 CIC.

[108] Vgl. insbesondere cann. 539, 549, 1747 § 3 CIC.

[109] Can. 517 § 1 CIC; vgl. auch cann. 542-544 CIC.

[110] Vgl. cann. 517 § 1 und 526 § 1 CIC.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 115
[111] Vgl. can. 543 § 1 CIC.

[112] Vgl. can. 543 § 2 3° CIC. Er vertritt die Pfarrei rechtlich auch in den Landern, in denen sie staatlicherseits
als Korperschaft anerkannt ist.

[113] Vgl. can. 543 § 1 CIC.

[114] Vgl. can. 517 § 1 CIC.

[115] Vgl. can. 545 § 2 CIC. Man denke beispielsweise an einen Priester mit geistlicher Erfahrung,
gesundheitlich jedoch angeschlagen, der fir finf territorial aneinander angrenzende Pfarreien als ordentlicher
Beichtvater ernannt wird.

[116] Vgl. can. 265 CIC.

[117] Can. 1009 § 3 CIC.

[118] Franziskus, Ansprache. Begegnung mit Priestern und Gottgeweihten in Mailand (25. Marz 2017): AAS 109
(2017) 376.

[119] Ebd. 376-377.

[120] Lumen gentium, Nr. 29: AAS 57 (1965) 36.

[121] Paul V1., Ansprache. Internationaler Kongress tber den Diakonat (25. Oktober 1965): Enchiridion sul
Diaconato (2009), 147-148.

[122] Vgl. can. 150 CIC.

[123] Kongregation fur die Glaubenslehre, Schreiben tber die Beziehung zwischen hierarchischen und
charismatischen Gaben im Leben und in der Sendung der Kirche luvenescit Ecclesia (15. Mai 2016) Nr. 21:
Enchiridion Vaticanum 32 (2016) 734.

[124] Ebd., Nr. 22: Enchiridion Vaticanum 32 (2016) 738.

[125] Vgl. can. 573 § 1 CIC.

[126] Vgl. Kongregation fir die Institute des geweihten Lebens und die Gesellschaften des apostolischen
Lebens — Kongregation fir die Bischéfe, Richtlinien fir die Beziehungen zwischen den Bischéfen und den
Ordensleuten in der Kirche Mutuae relationes (14. Mai 1978) Nrn. 10, 14 a): Enchiridion Vaticanum 6 (1977-
1979) 604-605, 617-620; vgl. auch Apostolorum successores, Nr. 98: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004)
1803-1804.

[127] Vgl. Evangelii gaudium, Nr. 102: AAS 105 (2013) 1062-1063.

[128] Vgl. Christifideles laici, Nr. 23: AAS 81 (1989) 429.

[129] Evangelii gaudium, Nr. 201: AAS 105 (2013) 1104.

[130] Lumen gentium, Nr. 31: AAS 57 (1965) 37.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 116
[131] Paul VI., Apostolisches Mahnschreiben Evangelii nuntiandi (8. Dezember 1975) Nr. 73: AAS 68 (1976) 61.

[132] Vgl. Evangelii gaudium, Nr. 81: AAS 105 (2013) 1053-1054.
[133] Vgl. can. 517 § 2 CIC.
[134] Vgl. Apostolorum successores, Nr. 215 ¢): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2105.

[135] Kongregation flir den Klerus, [Interdikasteriale] Instruktion. Zu einigen Fragen (ber die Mitarbeit der Laien
am Dienst der Priester Ecclesiae de mysterio (15. August 1997), Art. 4 § 1 a-b): AAS 89 (1997), 866-867; vgl.
auch Apostolorum successores, Nr. 215 c): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2105. Wo das staatliche
Gesetz es vorsieht, kommt diesem Priester auch die rechtliche Vertretung der Pfarrei sowohl geman kirchlichem
als auch zivilem Recht zu.

[136] Vor der Anwendung des can. 517 § 2 muss der Didézesanbischof umsichtig Alternativen abwagen, wie
beispielsweise den Einsatz &lterer Priester, die noch fahig sind, Dienst zu tun, die Ubertragung mehrerer
Pfarreien an einen einzigen Pfarrer oder an eine Gruppe von Priestern, die solidarisch die Hirtensorge ausuben.

[137] Vgl. Ecclesiae de mysterio, Art. 4 § 1 b): AAS 89 (1997) 866-867, und Kongregation fir den Klerus,
Instruktion. Der Priester, Hirte und Leiter der Pfarrgemeinde (4. August 2002), Nrn. 23 und 25. Es handelt sich
vor allem um ,eine Zusammenarbeit auf Zeit im Hinblick auf die Ausiibung der Hirtensorge fur die Pfarrei®; vgl.
Nr. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002) 834-836.

[138] Vgl. Der Priester, Hirte und Leiter der Pfarrgemeinde, Nr. 25: Enchiridion Vaticanum 21 (2002) 836.
[139] Can. 517 § 2 CIC.

[140] Der Priester, Hirte und Leiter der Pfarrgemeinde, Nr. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002) 834.
[141] Vgl. Ecclesiae de mysterio, Art. 1 § 3: AAS 89 (1997) 863.

[142] Vgl. Der Priester, Hirte und Leiter der Pfarrgemeinde, Nr. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002) 835.
[143] Vgl. Apostolorum successores, Nr. 112: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 1843.

[144] Es ist daran zu erinnern, dass Uber die dem Lektorendienst eigenen Aufgaben hinaus zu den liturgischen
Funktionen, die der Diézesanbischof nach Anhérung der Bischofskonferenz voriibergehend den Laien, Manner
und Frauen, Ubertragen kann, auch der Dienst am Altar gemaf den entsprechenden kanonischen Normen
gehort. Vgl. Papstlicher Rat fiir die Interpretation der Gesetzestexte, Antwort (11. Juli 1992), AAS 86 (1994) 541;
Kongregation fiir den Gottesdienst und die Disziplin der Sakramente, Rundbrief (15. Marz 1994), AAS 86 (1994)
541-542.

[145] Vgl. can. 205 CIC.
[146] Vgl. can. 230 § 1 CIC.

[147] In dem Dokument, mit dem der Bischof die oben erwahnten Aufgaben Diakonen oder Laien Ubertragt, soll
er in klarer Weise die Funktionen, die sie ausiben kénnen, und die Dauer des Dienstes festlegen.

[148] Can. 1248 § 2 CIC.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 117
[149] Can. 861 § 1 CIC.

[150] Can. 766 CIC.

[151] Ecclesiae de mysterio, Art. 3 § 4: AAS 89 (1997) 865.

[152] Vgl. can. 767 § 1 CIC; Ecclesiae de mysterio, Art. 3 § 1: AAS 89 (1997) 864.

[153] Can. 1112 § 1 CIC; vgl. Johannes Paul Il., Apostolische Konstitution Pastor Bonus (28. Juni 1998), Art. 63:
AAS 80 (1988) 876, hinsichtlich der Kompetenzen der Kongregation flir den Gottesdienst und die Disziplin der
Sakramente.

[154] Franziskus, Tagesmeditation in Santa Marta (21. Oktober 2013): L’'Osservatore Romano 242 (21.-22.
Oktober 2013) 8.

[155] Vgl. cann. 537 und 1280 CIC.

[156] Gemal can. 532 CIC ist der Pfarrer fur das Pfarrvermégen verantwortlich, auch wenn er fiir dessen
Verwaltung von der Zusammenarbeit mit Fachleuten Gebrauch machen muss.

hierbei auf die Zusammenarbeit mit Fachleuten verwiesen ist.

[157] Vgl. cann. 115 § 2 und analog 492 § 1 CIC.

[158] Vgl. can. 537 CIC und Apostolorum successores, Nr. 210: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004) 2087.

[159] Vgl. cann. 517 und 526 CIC.

[160] Vgl. can. 1287 § 1 CIC.

[161] Vgl. can. 536 § 1 CIC.

[162] Franziskus, Ansprache. Begegnung mit dem Klerus, mit Gottgeweihten und mit Mitgliedern von
Pastoralraten in Assisi (4. Oktober 2013): Insegnamenti|/2 (2013) 328.

[163] Ders, Homilie. Heilige Messe Hochfest Pfingsten (4. Juni 2017): AAS 109 (2017) 711,

[164] Vgl. Lumen gentium, Nr. 10: AAS 57 (1965) 14.

[165] Vgl. Kongregation fiir den Klerus, Rundschreiben Omnes christifideles (25. Januar 1973), Nrn. 4 und 9;
Enchiridion Vaticanum 4 (1971-1973) 1199-1201 und 1207-1209; Christifideles laici, Nr. 27: AAS 81 (1989) 440-
441.

[166] Franziskus, Generalaudienz (23. Mai 2018).

[167] Paul VI., Apostolisches Schreiben Motu Proprio Ecclesiae Sanctae (6. August 1966) | 16 § 1: AAS 58
(1966) 766; vgl. can. 511 CIC.

[168] Evangelii gaudium, Nr. 31: AAS 105 (2013) 1033.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 118
[169] Vgl. can. 536 § 2 CIC.

[170] Vgl. can. 212 § 3 CIC.

[171] Can. 536 § 2 CIC.

[172] Vgl. Der Priester, Hirte und Leiter der Pfarrgemeinde, Nr. 26: Enchiridion Vaticanum 21 (2002) 843.
[173] Vgl. can. 516 § 1 CIC.

[174] Vgl. can. 515 § 2 CIC.

[175] Vgl. can. 516 § 2 CIC.

[176] Vgl. cann. 1214, 1223 und 1225 CIC.

[177] Vgl. cann. 848 und 1264 2°, ebenso 945-958 CIC und Kongregation fir den Klerus, Dekret Mos iugiter (22.
Februar 1991), von Johannes Paul Il. in forma specifica approbiert: Enchiridion Vaticanum 13 (1991-1993) 6-28.

[178] Can. 946 CIC.
[179] Can. 947 CIC.
[180] Can. 945 § 2 CIC.

[181] Franziskus, Postsynodales Apostolisches Mahnschreiben Christus vivit (25. Marz 2019), Vatikanstadt
2019, Nr. 231.

[182] Ders, Ansprache. Begegnung mit den polnischen Bischéfen in Krakau (27. Juli 2016): AAS 108 (2016)
893.

[183] Ders., Botschaft anldsslich des Weltmissionssonntags 2017 (4. Juni 2017) Nr. 10: AAS 109 (2017) 764.
[00886-DE.01] [Originalsprache: Deutsch]

Testo in lingua spagnola

Instruccién

La conversién pastoral
de la comunidad parroquial al servicio de la misién evangelizadora de la Iglesia

Introduccién

1. La reflexion eclesioldgica del Concilio Vaticano Il y los notables cambios sociales y culturales de los ultimos
decenios han inducido, a diversas lglesias particulares, a reorganizar la forma de encomendar la cura pastoral
de las comunidades parroquiales. Esto ha permitido iniciar experiencias nuevas, valorando la dimensioén de la
comunion y realizando, bajo la guia de los pastores, una sintesis armonica de carismas y vocaciones al servicio
del anuncio del Evangelio, que corresponda mejor a las actuales exigencias de la evangelizacion.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 119

El Papa Francisco, al inicio de su ministerio, recordaba la importancia de la “creatividad”, que significa «buscar
caminos nuevosy, o sea «buscar el camino para que el Evangelio sea anunciado»; al respecto, concluia el
Santo Padre, «/a Iglesia, también el Codigo de Derecho Candnico nos da tantas, tantas posibilidades, tanta
libertad para buscar estas cosas»[1].

2. Las situaciones descritas por esta Instruccion representan una preciosa ocasion para la conversion pastoral
en sentido misionero. Es, ciertamente, una invitacion a las comunidades parroquiales a salir de si mismas,
ofreciendo instrumentos para una reforma, incluso estructural, orientada a un estilo de comunién y de
colaboracion, de encuentro y de cercania, de misericordia y de solicitud por el anuncio del Evangelio.

I. La conversién pastoral

3 La conversion pastoral es uno de los temas fundamentales en la “nueva etapa evangelizadora”[2] que hoy la
Iglesia esta llamada a promover, para que las comunidades cristianas sean centros que impulsen cada vez mas
el encuentro con Cristo.

Por ello, el Santo Padre indica: «Si algo debe inquietarnos santamente y preocupar nuestra conciencia, es que
tantos hermanos nuestros vivan sin la fuerza, la luz y el consuelo de la amistad con Jesucristo, sin una
comunidad de fe que los contenga, sin un horizonte de sentido y de vida. Mas que el temor a equivocarnos,
espero que nos mueva el temor a encerrarnos en las estructuras que nos dan una falsa contencion, en las
normas que nos vuelven jueces implacables, en las costumbres donde nos sentimos tranquilos, mientras afuera
hay una multitud hambrienta y Jesus nos repite sin cansarse: “iDadles vosotros de comer!” (Mc 6,37)»[3].

4. Impulsada por esta santa inquietud, la Iglesia, «fiel a su propia tradicion y consciente a la vez de la
universalidad de su mision, puede entrar en comunion con las diversas formas de cultura; comunion que
enriquece al mismo tiempo a la propia Iglesia y a las diferentes culturas»[4]. En efecto, el encuentro fecundo y
creativo del Evangelio y la cultura conduce a un verdadero progreso: por una parte, la Palabra de Dios se
encarna en la historia de la humanidad, renovandola; por otra, «la Iglesia [...] puede enriquecerse, y de hecho
se enriquece también, con la evolucion de la vida social»[5], al punto de profundizar la mision confiada por
Cristo, para expresarla mejor en el tiempo en que vive.

5. La Iglesia anuncia que el Verbo «se hizo carne y habito entre nosotros» (Jn 1, 14). Esta Palabra de Dios, que
ama morar entre los hombres, en su inagotable riqueza[6] ha sido acogida en el mundo entero por diversos
pueblos, promoviendo sus mas nobles aspiraciones, entre otras el deseo de Dios, la dignidad de la vida de cada
persona, la igualdad entre los seres humanos y el respeto por las diferencias dentro de la unica familia humana,
el dialogo como instrumento de participacion, el anhelo de la paz, la acogida como expresion de fraternidad y
solidaridad, la tutela responsable de la creacion[7].

Es impensable, por tanto, que tal novedad, cuya difusion hasta los confines del mundo aun no ha sido
completada, se desvanezca o, peor aun, se disuelva[8]. Para que el camino de la Palabra continue, se requiere
que en las comunidades cristianas se adopte una decidida opcién misionera, «capaz de transformarlo todo,
para que las costumbres, los estilos, los horarios, el lenguaje y toda estructura eclesial se convierta en un cauce
adecuado para la evangelizacion del mundo actual mas que para la autopreservacion»[9].

Il. La parroquia en el contexto contemporaneo

6. Esta conversion misionera, que conduce naturalmente también a una reforma de las estructuras, implica en
modo particular a la parroquia, comunidad convocada en torno a la Mesa de la Palabra y de la Eucaristia.

La parroquia posee una larga historia y ha tenido desde los inicios un rol fundamental en la vida de los
cristianos y en el desarrollo y en la accion pastoral de la Iglesia; ya en los escritos de San Pablo se puede
entrever la primera intuicion de ella. Algunos textos paulinos, en efecto, muestran la constitucion de pequenas
comunidades como Iglesias domésticas, identificadas por el Apdstol simplemente con el término “casa” (cfr., por



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 120

ejemplo, Rm 16, 3-5; 1 Cor 16, 19-20; Fil 4, 22). En estas “casas” se puede reconocer el nacimiento de las
primeras “parroquias”.

7. Desde su surgimiento, por tanto, la parroquia se plantea como respuesta a una precisa exigencia pastoral:
acercar el Evangelio al pueblo a través del anuncio de la fe y de la celebracion de los sacramentos. La misma
etimologia del término hace comprensible el sentido de la institucion: la parroquia es una casa en medio de las
casas[10] y responde a la légica de la Encarnacion de Jesucristo, vivo y activo en la comunidad humana. Asi
pues, visiblemente representada por el edificio de culto, es signo de la presencia permanente del Sefior
Resucitado en medio de su Pueblo.

8. La configuracion territorial de la parroquia, sin embargo, hoy esta llamada a confrontarse con una
caracteristica peculiar del mundo contemporaneo, en el cual la creciente movilidad y la cultura digital han
dilatado los confines de la existencia. Por una parte, la vida de las personas se identifica cada vez menos con
un contexto definido e inmutable, desenvolviéndose mas bien en “una aldea global y plural”; por otra, la cultura
digital ha modificado de manera irreversible la comprension tanto del espacio como del lenguaje y los
comportamientos de las personas, especialmente de las generaciones jovenes.

Ademas, es facil hipotetizar que el constante desarrollo de la tecnologia modificara ulteriormente el modo de
pensar y la comprension que el ser humano tendra de si mismo y de la vida social. La rapidez de los cambios,
el sucederse de los modelos culturales, la facilidad de los traslados y la velocidad de la comunicacion estan
transformando la percepcion del espacio y del tiempo.

9. La parroquia, como comunidad viva de creyentes, esta inserta en este contexto, en el cual el vinculo con el
territorio tiende a ser siempre menos perceptible, los lugares de pertenencia se multiplican y las relaciones
interpersonales corren el riesgo de disolverse en el mundo virtual, sin compromiso ni responsabilidad hacia el
propio contexto relacional.

10. Hoy se advierte que tales variaciones culturales y la cambiante relacién con el territorio estdn promoviendo
en la Iglesia, gracias a la presencia del Espiritu Santo, un nuevo discernimiento comunitario, «que consiste en el
ver la realidad con los ojos de Dios, en la dptica de la unidad y de la comunién»[11]. Es, por ello, urgente
involucrar a todo el Pueblo de Dios en el esfuerzo de acoger la invitacion del Espiritu, para llevar a cabo
procesos de “rejuvenecimiento” del rostro de la Iglesia.

lil. El valor de la parroquia hoy

11. En virtud de dicho discernimiento, la parroquia esta llamada a acoger los desafios del tiempo presente, para
adecuar su propio servicio a las exigencias de los fieles y de los cambios histéricos. Es preciso un renovado
dinamismo, que permita redescubrir la vocacion de cada bautizado a ser discipulo de Jesus y misionero del
Evangelio, a la luz de los documentos del Concilio Vaticano Il y del Magisterio posterior.

12. Los Padres conciliares, en efecto, escribian con amplitud de miras: «E/l cuidado de las almas ha de estar
animado por el espiritu misionero»[12]. En continuidad con esta ensefianza, San Juan Pablo |l precisaba: «La
parroquia ha de ser perfeccionada e integrada en muchas otras formas, pero ella sigue siendo todavia un
organismo indispensable de primaria importancia en las estructuras visibles de la Iglesia», para «hacer de la
evangelizacion el pivote de toda la accion pastoral, cual exigencia prioritaria, preminente y privilegiadax»[13].
Luego, Benedicto XVI ensefiaba que «la parroquia es un faro que irradia la luz de la fe y asi responde a los
deseos mas profundos y verdaderos del corazon del hombre, dando significado y esperanza a la vida de las
personas y de las familias»[14]. Finalmente, el Papa Francisco recuerda que «a través de todas sus
actividades, la parroquia alienta y forma a sus miembros para que sean agentes de evangelizacion»[15].

13. Para promover la centralidad de la presencia misionera de la comunidad cristiana en el mundo[16], es
importante replantear no solo una nueva experiencia de parroquia, sino también, en ella, el ministerio y la
mision de los sacerdotes, que, junto con los fieles laicos, tienen la tarea de ser “sal y luz del mundo” (cfr. Mt 5,
13-14), “lampara sobre el candelero” (cfr. Mc 4, 21), mostrando el rostro de una comunidad evangelizadora,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 121

capaz de una adecuada lectura de los signos de los tiempos, que genera un testimonio coherente de vida
evangélica.

14. A partir precisamente de la consideracion de los signos de los tiempos, a la escucha del Espiritu es
necesario también generar nuevos signos: habiendo dejado de ser, como en el pasado, el lugar primario de
reunion y de sociabilidad, la parroquia esta llamada a encontrar otras modalidades de cercania y de proximidad
respecto a las formas habituales de vida. Esta tarea no constituye una carga a soportar, sino un desafio para
ser acogido con entusiasmo.

15. Los discipulos del Sefior, siguiendo a su Maestro, en la escuela de los Santos y de los Pastores, han
aprendido, a veces a través de duras experiencias, a saber esperar los tiempos y los modos de Dios, a
alimentar la certeza que El esta siempre presente hasta el final de la historia, y que el Espiritu Santo — corazoén
que hace latir la vida de la Iglesia — reune los hijos de Dios dispersos por el mundo. Por eso, la comunidad
cristiana no debe tener temor a iniciar y acompanar procesos dentro de un territorio en el que habitan culturas
diversas, con la confiada certeza que para los discipulos de Cristo «nada hay genuinamente humano que no
encuentre eco en su corazon»[17].

IV. La misién, criterio guia para |la renovacién

16. En las transformaciones en curso, la parroquia algunas veces, a pesar de su generoso esfuerzo, no
consigue responder adecuadamente a muchas de las expectativas de los fieles, especialmente si se consideran
los multiples tipos de comunidad existentes[18]. Es verdad que una caracteristica de la parroquia es su
radicacion alli donde cada uno vive cotidianamente. Sin embargo, especialmente hoy, el territorio ya no es solo
un espacio geograficamente delimitado, sino el contexto donde cada uno desarrolla su propia vida, conformada
por relaciones, servicio reciproco y antiguas tradiciones. Es en este “territorio existencial” donde se juega por
completo el desafio de la Iglesia en medio de la comunidad. Parece superada, por tanto, una pastoral que
mantiene el campo de accién exclusivamente dentro de los limites territoriales de la parroquia, cuando a
menudo son precisamente los parroquianos quienes ya no comprenden esta modalidad, que parece marcada
por la nostalgia del pasado, mas que inspirada en la audacia por el futuro[19]. Por otra parte, es bueno precisar
que, en el ambito candnico, el principio territorial permanece plenamente vigente, cuando asi lo exige el
derecho[20].

17. Ademas, la mera repeticion de actividades sin incidencia en la vida de las personas concretas, resulta un
intento estéril de supervivencia, a menudo acogido con una general indiferencia. Si no vive del dinamismo
espiritual propio de la evangelizacion, la parroquia corre el riesgo de hacerse autorreferencial y de
esclerotizarse, proponiendo experiencias desprovistas de sabor evangélico y de impulso misionero, tal vez
destinadas solo a pequefios grupos.

18. La renovacion de la evangelizacion requiere nuevas tareas y propuestas pastorales diversificadas, para que
la Palabra de Dios y la vida sacramental puedan alcanzar a todos, de manera coherente con el estado de vida
de cada uno. De hecho, hoy la pertenencia eclesial prescinde cada vez mas del lugar donde los fieles han
nacido o se han criado, y se orienta mas bien hacia una comunidad de adopcién[21], donde estos hacen una
experiencia mas amplia del Pueblo de Dios, de un cuerpo que se articula en muchos miembros, donde cada
uno obra para el bien de todo el organismo (cfr. 1 Cor 12, 12-27).

19. Mas alla de los lugares y de las razones de pertenencia, la comunidad parroquial es el contexto humano
donde se realiza la accion evangelizadora de la Iglesia, se celebran los sacramentos y se vive la caridad, en un
dinamismo misionero que — ademas de ser un elemento intrinseco de la accién pastoral — llega a ser el criterio
de verificacion de su autenticidad. En la hora presente, caracterizada a veces por situaciones de marginacion y
soledad, la comunidad parroquial esta llamada a ser signo vivo de la cercania de Cristo, a través de una red de
relaciones fraternas, proyectadas hacia las nuevas formas de pobreza.

20. Sobre la base de lo dicho hasta ahora, es necesario identificar perspectivas que permitan la renovacién de
las estructuras parroquiales “tradicionales” en clave misionera. Este es el corazon de la deseada conversion



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 122

pastoral, que debe afectar al anuncio de la Palabra de Dios, la vida sacramental y el testimonio de la caridad;
esto es, a los ambitos esenciales en los que la parroquia crece y se conforma con el Misterio en el que cree.

21. Recorriendo los Hechos de los Apdstoles, se pone de manifiesto el protagonismo de la Palabra de Dios,
fuerza interior que realiza la conversion de los corazones. Ella es la comida que alimenta a los discipulos del
Sefior y los hace testigos del Evangelio en las distintas condiciones de vida. La Escritura contiene una fuerza
profética que la hace siempre viva. Se requiere, por tanto, que la parroquia eduque la lectura y la meditacién de
la Palabra de Dios, a través de propuestas diversificadas de anuncio[22], asumiendo formas de comunicacion
claras y comprensibles, que revelen al Sefior Jesus segun el testimonio siempre nuevo del kerygma[23].

22. La celebracion del misterio eucaristico es « fuente y cumbre de toda la vida cristiana»[24] y, por tanto, el
momento sustancial de la constitucion de la comunidad parroquial. En ella, la Iglesia se hace consciente del
significado de su propio nombre: convocacion del Pueblo de Dios que alaba, suplica, intercede y agradece. Al
celebrar la Eucaristia, la comunidad cristiana acoge la presencia viva del Sefior Crucificado y Resucitado,
recibiendo el anuncio de todo su misterio de salvacion.

23. En consecuencia, la Iglesia advierte la necesidad de redescubrir la iniciacion cristiana, que genera una
nueva vida, porque se inserta en el misterio de la vida misma de Dios. Es un camino que no tiene interrupcion,
ni esta vinculado solo a celebraciones o a eventos, porque no se cifie principalmente al deber de realizar un “rito
de paso”, sino unicamente a la perspectiva del permanente seguimiento de Cristo. En este contexto, puede ser
util establecer itinerarios mistagogicos que realmente afecten a la existencia[25]. La catequesis también debera
presentarse como un anuncio continuo del Misterio de Cristo, para hacer crecer en el corazén de los bautizados
la estatura de Cristo (cfr. Ef 4, 13), a través de un encuentro personal con el Sefor de la vida.

Como recordaba el Papa Francisco, se requiere «llamar la atencion acerca de dos falsificaciones de la santidad
que podrian desviarnos del camino: el gnosticismo y el pelagianismo. Son dos herejias que surgieron en los
primeros siglos cristianos, pero que siguen teniendo alarmante actualidad»[26]. En el caso del gnosticismo, se
trata de una fe abstracta, solo intelectual, hecha de conocimientos que permanecen lejanos a la vida, mientras
que el pelagianismo induce al ser humano a contar solo con sus propias fuerzas, ignorando la accion del
Espiritu.

24. En el misterioso entrelazarse de la accién de Dios y la del ser humano, la proclamacion del Evangelio se
lleva a cabo a través de hombres y mujeres que hacen creible con su vida lo que anuncian, en una red de
relaciones interpersonales que generan confianza y esperanza. En el periodo actual, a menudo marcado por la
indiferencia, el aislamiento del individuo en si mismo y el rechazo de los demas, el redescubrimiento de la
fraternidad es fundamental, ya que la evangelizacion esta estrechamente vinculada a la calidad de las
relaciones humanas([27]. Asi, la comunidad cristiana hace suya la palabra de Jesus, que impulsa a «remar mar
adentro» (Lc 5, 4), en la confianza de que la invitacion del Maestro a echar las redes le garantiza la certeza de
una “pesca abundante” [28].

25. La “cultura del encuentro” es el contexto que promueve el dialogo, la solidaridad y la apertura a todos,
resaltando la centralidad de la persona. Es necesario, por tanto, que la parroquia sea un “lugar” que favorezca
el “estar juntos” y el crecimiento de relaciones personales duraderas, que permitan a cada uno percibir el
sentido de pertenencia y ser amado.

26. La comunidad parroquial esta llamada a desarrollar un verdadero “arte de la cercania”. Si esta tiene raices
profundas, la parroquia realmente se convierte en el lugar donde se supera la soledad, que afecta la vida de
tantas personas, asi como en un «santuario donde los sedientos van a beber para seguir caminando, y centro
de constante envio misionero»[29].

V. “Comunidad de comunidades™:

la parroquia inclusiva, evangelizadora y atenta a los pobres



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 123

27. El sujeto de la accidén misionera y evangelizadora de la Iglesia es siempre el Pueblo de Dios en su conjunto.
De hecho, el Codigo de Derecho Canodnico resalta que la parroquia no se identifica con un edificio o un conjunto
de estructuras, sino con una determinada comunidad de fieles, en la cual el parroco es el pastor propio[30]. Al
respecto, el Papa Francisco recuerda que «La parroquia es presencia eclesial en el territorio, ambito de la
escucha de la Palabra, del crecimiento de la vida cristiana, del dialogo, del anuncio, de la caridad generosa, de
la adoracion y de la celebracion», y afirma que ella «es comunidad de comunidades»[31].

28. Los diferentes componentes en los que la parroquia se articula estan llamados a la comunién y a la unidad.
En la medida en que cada uno, habiendo recibido su propia complementariedad, la pone al servicio de la
comunidad, por un lado, se puede apreciar la plena realizacién del ministerio como pastores tanto del parroco
como de los sacerdotes que colaboran y, por otro, emerge la peculiaridad de los diversos carismas de los
diaconos, las personas consagradas y los laicos, para que cada uno trabaje en la construccién del unico cuerpo
(cfr. 1 Cor 12,12).

29. La parroquia, por tanto, es una comunidad convocada por el Espiritu Santo, para anunciar la Palabra de
Dios y hacer renacer nuevos hijos en la fuente bautismal; reunida por su pastor, celebra el memorial de la
pasion, muerte y resurreccion del Sefor, y da testimonio de la fe en la caridad, viviendo en un estado
permanente de mision, para que a nadie le falte el mensaje salvador, que da la vida.

Al respecto, el Papa Francisco se expresa asi: «La parroquia no es una estructura caduca; precisamente
porque tiene una gran plasticidad, puede tomar formas muy diversas que requieren la docilidad y la creatividad
misionera del Pastor y de la comunidad. Aunque ciertamente no es la unica institucion evangelizadora, si es
capaz de reformarse y adaptarse continuamente, seguira siendo “la misma Iglesia que vive entre las casas de
sus hijos y de sus hijas”. Esto supone que realmente esteé en contacto con los hogares y con la vida del pueblo,
¥ no se convierta en una prolija estructura separada de la gente o en un grupo de selectos que se miran a si
mismos. [...] Pero tenemos que reconocer que el llamado a la revision y renovacion de las parroquias todavia
no ha dado suficientes frutos, en orden a que estén todavia mas cerca de la gente, que sean ambitos de viva
comunion y participacion, y se orienten completamente a la mision»[32].

30. No pueden ser ajenos a la parroquia el “estilo espiritual y eclesial de los santuarios” — verdaderos y propios
“puestos de avanzada misionera” — caracterizado por la acogida, la vida de oracion y el silencio que da
descanso al espiritu, asi como por la celebracion del sacramento de la reconciliacion y el servicio a los pobres.
Las peregrinaciones que las comunidades parroquiales realizan a diversos santuarios son medios preciosos
para crecer en comunion fraterna y, al regresar a casa, hacen que los espacios de vida cotidiana sean mas
abiertos y acogedores[33].

31. En este sentido, se puede decir que el santuario reune el conjunto de caracteristicas y de servicios que,
analogamente, también una parroquia debe tener, representando para muchos creyentes la meta deseada de
su busqueda interior y el lugar donde se encuentra con el rostro de Cristo misericordioso y con una Iglesia
acogedora.

En los santuarios pueden redescubrir “la uncién del Santo” (1 Jn 2,20), es decir, su propia consagracion
bautismal. En estos lugares se aprende a celebrar con fervor, en la liturgia, el misterio de la presencia de Dios
en medio de su pueblo, la belleza de la mision evangelizadora de cada bautizado y la llamada a traducirla en
caridad en los lugares donde cada uno vive[34].

32. La parroquia, como “santuario” abierto a todos y llamada a llegar a todos sin excepcion, recuerda que los
pobres y los excluidos siempre deben tener un lugar privilegiado en el corazén de la Iglesia. Como afirmaba
Benedicto XVI: «Los pobres son los destinatarios privilegiados del Evangelio»[35]. A su vez, el Papa Francisco
ha escrito que «la nueva evangelizacion es una invitacion a reconocer la fuerza salvifica de sus vidas y a
ponerlos en el centro del camino de la Iglesia. Estamos llamados a descubrir a Cristo en ellos, a prestarles
nuestra voz en sus causas, pero también a ser sus amigos, a escucharlos, a interpretarlos y a recoger la
misteriosa sabiduria que Dios quiere comunicarnos a través de ellos»[36].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 124

33. A menudo, la comunidad parroquial es el primer lugar de encuentro humano y personal de los pobres con el
rostro de la Iglesia. En particular, los sacerdotes, los diaconos y las personas consagradas son quienes deben
mostrar compasion por la “carne herida”[37] de los hermanos, visitandolos en la enfermedad, apoyando a las
personas y familias sin trabajo, abriendo la puerta a todos cuantos pasan alguna necesidad. Con la mirada
puesta en los ultimos, la comunidad parroquial evangeliza y se deja evangelizar por los pobres, redescubriendo
asi la implicacion social del anuncio en sus diferentes ambitos[38], sin olvidar la “regla suprema” de la caridad,
en base a la cual seremos juzgados[39].

V1. De la conversién de las personas a la de las estructuras

34. En su proceso de renovacion y reestructuracion, la parroquia debe evitar el riesgo de caer en una excesiva
y burocratica organizacién de eventos y en un ofrecimiento de servicios, que no responden a la dinamica de la
evangelizacion, sino al criterio de autoconservacion[40].

Citando a San Pablo VI, el Papa Francisco, con su habitual parresia, ha hecho presente que «la Iglesia debe
profundizar en la conciencia de si misma, debe meditar sobre el misterio que le es propio [...] Hay estructuras
eclesiales que pueden llegar a condicionar un dinamismo evangelizador; igualmente las buenas estructuras
sirven cuando hay una vida que las anima, las sostiene y las juzga. Sin vida nueva y auténtico espiritu
evangélico, sin “fidelidad de la Iglesia a la propia vocacion”, cualquier estructura nueva se corrompe en poco
tiempo»[41].

35. La conversion de las estructuras, que la parroquia debe proponerse, requiere en primer lugar un cambio de
mentalidad y una renovacion interior, sobre todo de aquellos que estan llamados a la responsabilidad de la guia
pastoral. Para ser fieles al mandato de Cristo, los pastores, y en modo particular los parrocos, “principales
colaboradores del Obispo”[42], deben advertir con urgencia la necesidad de una reforma misionera de la
pastoral.

36. Teniendo presente cuanto la comunidad cristiana esta vinculada con su propia historia y con sus afectos,
cada pastor no debe olvidar que la fe del Pueblo de Dios esta en relacion con la memoria tanto familiar como
comunitaria. Con mucha frecuencia, el lugar sagrado evoca momentos significativos de la vida de las
generaciones pasadas, rostros y eventos que han marcado itinerarios personales y familiares. Para evitar
traumas y heridas, es importante que los procesos de reestructuracion de las comunidades parroquiales y, a
veces, también diocesanas, se realicen con flexibilidad y gradualidad.

En referencia a la reforma de la Curia Romana, el Papa Francisco hace hincapié en que la gradualidad «es e/
resultado del indispensable discernimiento que implica un proceso histdrico, plazo de tiempo y de etapas,
verificacion, correcciones, pruebas, aprobaciones “ad experimentum”. En estos casos, por lo tanto, no se trata
de indecision sino de flexibilidad necesaria para lograr una verdadera reforma»[43]. Se trata de estar atentos a
no “forzar los tiempos”, queriendo llevar a cabo las reformas apresuradamente y con criterios genéricos, que
obedecen a razones elaboradas “en un escritorio”, olvidando a las personas concretas que habitan en el
territorio. De hecho, cada proyecto debe situarse en la vida real de una comunidad e insertarse en ella sin
traumas, con una necesaria fase previa de consultas; luego, su implementacion progresiva y, finalmente, una
evaluacion.

37. Esta renovacion, por supuesto, no solo concierne al parroco, ni puede ser impuesta desde arriba,
excluyendo al Pueblo de Dios. La conversion pastoral de las estructuras implica la conciencia de que «el Santo
Pueblo fiel de Dios esta ungido con la gracia del Espiritu Santo, por tanto, a la hora de reflexionar, pensar,
evaluar, discernir, debemos estar muy atentos a esta uncion. Cada vez que como Iglesia, como pastores, como
consagrados, hemos olvidado esta certeza, erramos el camino. Cada vez que intentamos suplantar, acallar,
ningunear, ignorar o reducir a pequenias elites al Pueblo de Dios en su totalidad y diferencias, construimos
comunidades, planes pastorales, acentuaciones teoldgicas, espiritualidades, estructuras sin raices, sin historia,
sin rostros, sin memoria, sin cuerpo; en definitiva, sin vida. Desenraizarnos de la vida del pueblo de Dios nos
precipita a la desolacion y perversion de la naturaleza eclesial»[44].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 125

En este sentido, el clero no realiza solo la transformacion requerida por el Espiritu Santo, sino que esta
involucrado en la conversion que concierne a todos los miembros del Pueblo de Dios[45]. Por tanto, se requiere
«buscar consciente y lucidamente espacios de comunion y participacion, para que la Uncion del Pueblo de Dios
encuentre sus mediaciones concretas para manifestarse»[46].

38. En consecuencia, es evidente cuan oportuno es superar tanto una concepcion autorreferencial de la
parroquia, como una “clericalizacion de la atencion pastoral”. Tomar en serio el hecho de que el Pueblo de Dios
«tiene por condicion la dignidad y la libertad de los hijos de Dios, en cuyos corazones habita el Espiritu Santo
como en un templo»[47], impulsa a promover practicas y modelos a través de los cuales cada bautizado, en
virtud del don del Espiritu Santo y de los carismas recibidos, se convierte en protagonista activo de la
evangelizacion, con el estilo y con las modalidades de una comunion organica, tanto con las otras comunidades
parroquiales como con la pastoral de conjunto de la diécesis. De hecho, toda la comunidad es el sujeto
responsable de la misidn, ya que la Iglesia no se identifica solamente con la jerarquia, sino que se constituye
como el Pueblo de Dios.

39. Sera tarea de los pastores mantener viva esta dinamica, para que cada bautizado se considere un
protagonista activo de la evangelizacion. La comunidad presbiteral, siempre en camino de formacion
permanente[48], tendra que ejercer con sabiduria el arte del discernimiento que permita que la vida parroquial
crezca y madure, en el reconocimiento de las diferentes vocaciones y ministerios. El presbitero, por tanto, como
miembro y servidor del Pueblo de Dios que le ha sido confiado, no puede reemplazarlo. La comunidad
parroquial esta facultada para proponer formas de ministerialidad, de anuncio de la fe y de testimonio de
caridad.

40. La centralidad del Espiritu Santo — don gratuito del Padre y del Hijo a la Iglesia — lleva a vivir profundamente
la dimension de la gratuidad, segun la ensefianza de JesUs: «Gratis habéis recibido, dad gratis» (Mt 10, 8). El
ensenaba a sus discipulos una actitud de generoso servicio, a ser cada uno un don para los demas (cfr. Jn
13,14-15), con una opcioén preferencial por los pobres. De ahi, entre otras cosas, se deriva la exigencia de no
“negociar” con la vida sacramental y de no dar la impresion de que la celebracion de los sacramentos —
especialmente de la Santisima Eucaristia — y las otras acciones ministeriales pueden estar sujetas a tarifas.

Por otra parte, el pastor, que sirve al rebafio con generosa gratuidad, debe formar a los fieles, a fin de que cada
miembro de la comunidad se sienta responsable y directamente involucrado en sustentar las necesidades de la
Iglesia, a través de las diversas formas de ayuda y solidaridad que la parroquia necesita para llevar a cabo, con
libertad y eficacia, su servicio pastoral.

41. La mision a la que esta llamada la parroquia, en cuanto centro impulsor de la evangelizacién, concierne a
todo el Pueblo de Dios en sus diversos componentes: presbiteros, didconos, personas consagradas vy fieles
laicos, cada uno segun su propio carisma y las responsabilidades que le corresponden.

VII. La Parroquia y las otras divisiones internas de la di6cesis

42. La conversion pastoral de la comunidad parroquial en sentido misionero toma forma y se expresa en un
proceso gradual de renovacion de las estructuras y, en consecuencia, en diferentes formas de confiar la cura
pastoral y la participacion en el ejercicio de ella, que involucran a todos los componentes del Pueblo de Dios.

43. En el lenguaje actual, tomado de los documentos del Magisterio, en relacién con la division interna del
territorio diocesano[49], desde hace algunas décadas, a la parroquia y a las vicarias foraneas, ya previstas por
el Cadigo de Derecho Canodnico vigente[50], se han agregado expresiones como “unidad pastoral”’ y “zona
pastoral”’. Estas denominaciones, de hecho, definen formas de organizacion pastoral de la diécesis, que reflejan
una nueva relacion entre los fieles y el territorio.

44. En el tema de las “unidades” o “zonas pastorales”, obviamente nadie piense que la solucion a los multiples
problemas de la hora presente se encuentre en una simple nueva denominacién de realidades ya existentes. En
el corazén de este proceso de renovacion, evitando sufrir el cambio y comprometerse mas bien a promoverlo y



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 126

orientarlo, se encuentra, por el contrario, la exigencia de identificar estructuras a través de las cuales reavivar la
vocacion comun a la evangelizacion en todos los componentes de la comunidad cristiana, en orden a una mas
eficaz cura pastoral del Pueblo de Dios, en el cual el “factor clave” solo puede ser la proximidad.

45. En esta perspectiva, la normativa canonica destaca la necesidad de identificar distintas partes territoriales
dentro de cada diocesis[51], con la posibilidad de que posteriormente ellas se reagrupen en realidades
intermedias entre la didcesis y la parroquia. Como consecuencia de esto, teniendo en cuenta las dimensiones
de la diécesis y su realidad pastoral concreta, se pueden dar varios tipos de agrupaciones de parroquias[52].

En el corazén de estas vive y actua la dimensién comunitaria de la Iglesia, con una particular atencion al
territorio concreto, de modo que en su ereccion debe tenerse en cuenta tanto como sea posible la
homogeneidad de la poblacion y sus costumbres, asi como las caracteristicas comunes del territorio, para
facilitar la relacion de cercania entre los parrocos y los otros agentes pastorales[53].

Vll.a. Cémo proceder a la ereccién de una agrupacion de parroquias

46. Antes de proceder a la ereccidon de una agrupacion de parroquias, el Obispo ha de consultar
necesariamente al Consejo presbiteral[54], conforme a la normativa candnica y en nombre de la debida
corresponsabilidad eclesial, compartida a diferente titulo por el Obispo y por los miembros de dicho Consejo.

47. En primer lugar, las agrupaciones de varias parroquias pueden realizarse simplemente en forma de
federaciones, de modo que las parroquias asociadas permanezcan distintas en su propia identidad.

De acuerdo con el ordenamiento candnico, al establecer cualquier tipo de agrupacién de parroquias vecinas, se
entiende que deben ser respetados los elementos esenciales establecidos por el derecho universal para la
persona juridica de la parroquia, los cuales no son dispensables por el Obispo[55]. El debera emitir un decreto
especifico para cada parroquia que quiera suprimir, en el que consten los motivos pertinentes[56].

48. A la luz de lo anteriormente expuesto, la agrupacion, asi como la ereccidn o supresion de parroquias, debe
ser realizado por el Obispo diocesano en el respeto de la normativa prevista por el Derecho Candnico, es decir:
mediante incorporacion, por la cual una parroquia confluye en otra, siendo absorbida y perdiendo su originaria
individualidad y personalidad juridica; o, también, por medio de una verdadera y propia fusion, que da vida a
una nueva y unica parroquia, con la consiguiente extincion de las parroquias preexistentes y de su personalidad
juridica; o, finalmente, mediante la division de una comunidad parroquial en varias parroquias autébnomas, que
son creadas ex novo[57].

Ademas, la supresion de parroquias por unién extintiva es legitima por causas directamente relacionadas con
una determinada parroquia. En cambio, no son motivos adecuados, por ejemplo, la mera escasez de clero
diocesano, la situacién financiera general de la didcesis u otras condiciones de la comunidad, presumiblemente
reversibles en el corto plazo (por ejemplo, un adecuado numero de fieles, la falta de autosuficiencia econémica,
la modificacion del plan urbanistico del territorio). Como condicién de legitimidad de este tipo de medidas, se
requiere que los motivos a los cuales se haga referencia estén directa y organicamente conectados con la
comunidad parroquial interesada y no con consideraciones generales, tedricas y “de principios”.

49. Con respecto a la ereccidn y a la supresion de parroquias, vale la pena recordar que cada decision debe ser
adoptada por decreto formal, redactado por escrito[58]. En consecuencia, se debe considerar que no es
conforme a la normativa canénica emanar una disposicion Unica, destinada a producir una reorganizacion de
caracter general relativa a toda la didcesis, una parte de ella o un conjunto de parroquias, implementada a
través de un solo acto normativo, decreto general o ley particular.

50. De manera especifica, en los casos de supresion de parroquias, el decreto debe indicar claramente, con
referencia a la situacién concreta, cuales son las razones que llevaron al Obispo a adoptar la decision. Estas,
por tanto, deberan ser indicadas especificamente, ya que no puede bastar una alusion genérica al “bien de las



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 127

almas”.

Finalmente, en el acto por el cual se suprime una parroquia, el Obispo tendra también que proveer la devolucién
de sus bienes, respetando las relativas normas candénicas[59]; a menos que existan razones graves en contra,
después de haber escuchado el Consejo presbiteral[60], se requerira garantizar que la iglesia de la parroquia
suprimida continte estando abierta a los fieles.

51. Vinculado con el tema de la agrupacién de parroquias y de la eventual supresion de ellas, a veces se da la
necesidad de reducir una iglesia a uso profano no indecoroso[61], decisién que compete al Obispo diocesano,
después de haber consultado obligatoriamente al Consejo presbiteral[62].

Ordinariamente, también en este caso, no son causas legitimas para decretar dicha reduccion la disminucion
del clero diocesano, el descenso demografico o una grave crisis financiera de la didcesis. Por el contrario, si el
edificio no se encuentra en condiciones de ser utilizado en manera alguna para el culto divino y no hay
posibilidad de repararlo, se podra proceder a norma del derecho, a reducirlo a un uso profano no indecoroso.

VII.b. Vicaria foranea

52. Ante todo, debe recordarse que, «para facilitar la cura pastoral mediante una actividad comun, varias
parroquias cercanas entre si pueden unirse en grupos peculiares, como son las vicarias foraneas»[63]; que en
algunos lugares son denominadas “decanatos” o “arciprestazgos”, o también “zonas pastorales” o “prefecturas”
[64].

53. El vicario foraneo no necesariamente tiene que ser un parroco de una determinada parroquia[65] y, para
que se realice la finalidad para la cual la vicaria fue erigida, entre sus responsabilidades, es primordial
«fomentar y coordinar la actividad pastoral comun en la vicaria»[66], de modo que no sea una institucion
puramente formal. Ademas, el vicario foraneo «tiene el deber de visitar las parroquias de su distrito, segun haya
determinado el Obispo diocesano»[67]. Para que pueda cumplir mejor su funcion y para favorecer ain mas la
actividad comun entre las parroquias, el Obispo diocesano podra conferir al vicario foraneo otras facultades
consideradas oportunas, en base al contexto concreto.

VIl.c. Unidad pastoral

54. Inspirandose en analogos fines, cuando las circunstancias lo requieran, en razon de la extension territorial
de la vicaria foranea o del gran numero de fieles, y sea, por tanto, necesario favorecer mejor la colaboracién
organica entre parroquias limitrofes, después de escuchar el Consejo presbiteral[68], el Obispo puede también
decretar la agrupacion estable e institucional de varias parroquias dentro de la vicaria foranea[69], teniendo en
cuenta algunos criterios concretos.

55. Ante todo, es oportuno que las agrupaciones (denominadas “unidades pastorales” [70]) sean delimitadas de
la manera mas homogénea posible, también desde un punto de vista sociolégico, para que pueda ser realizada
una verdadera pastoral de conjunto o integrada[71], en perspectiva misionera.

56. Ademas, cada parroquia de una agrupacion debe confiarse a un parroco o también a un grupo de
sacerdotes in solidum, que asuma la responsabilidad de todas las comunidades parroquiales[72].
Alternativamente, donde el Obispo lo estime conveniente, una agrupacion podra también estar compuesta por
varias parroquias, confiadas al mismo parroco[73].

57. En cualquier caso, también en consideracion a la atencion que se debe dar a los sacerdotes, que a menudo
han ejercido el ministerio de modo meritorio y que cuentan con el reconocimiento de sus comunidades, asi
como por el bien de los mismos fieles, vinculados con afecto y gratitud a sus pastores, se requiere que, al
momento de constituir una determinada agrupacion, el Obispo diocesano no establezca con el mismo decreto
gue, en varias parroquias unidas y confiadas a un solo parroco[74], otros eventuales parrocos presentes,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 128

todavia en el cargo[75], sean transferidos automaticamente al oficio de vicarios parroquiales o removidos de
facto de su encargo.

58. En estos casos, a menos que se trate de un nombramiento in solidum, compete al Obispo diocesano
establecer, caso a caso, las funciones del sacerdote moderador de dichas agrupaciones de parroquias, asi
como la relacién que este debe tener con el vicario de la vicaria foranea[76], en la que esta constituida la unidad
pastoral.

59. Una vez que la agrupacion de parroquias — vicaria foranea o “unidad pastoral” — haya sido creada segun el
derecho, el Obispo determinara, segun la oportunidad, si en ella, cada una de las parroquias deben estar
dotadas del Consejo pastoral parroquial[77], o si es mejor que esa tarea sea confiada a un unico Consejo
pastoral para todas las comunidades interesadas. En todo caso, las parroquias individuales integradas en la
agrupacion, ya que conservan su personalidad y capacidad juridica, deben mantener su propio Consejo de
Asuntos Econémicos|[78].

60. Con el proposito de enriquecer una accion evangelizadora de conjunto y una cura pastoral mas efectiva, es
oportuno que se constituyan servicios pastorales comunes para determinadas areas (por ejemplo, catequesis,
caridad, pastoral juvenil o familiar) para las parroquias de la agrupacién, con la participacion de todos los
componentes del Pueblo de Dios, clérigos, personas consagradas y fieles laicos.

VIl.d. Zona pastoral

61. Si varias “unidades pastorales” pueden constituir una vicaria foranea, de la misma manera, sobre todo en
diécesis territorialmente mas grandes, el Obispo, después de escuchar al Consejo presbiteral[79], puede reunir
distintas vicarias foraneas en “distritos” o “zonas pastorales”[80], bajo la guia de un Vicario episcopal[81], con
potestad ejecutiva ordinaria para la administracion pastoral de la zona, en nombre del Obispo diocesano, bajo
su autoridad y en comunioén con él, ademas de las facultades especiales que este quiera atribuirle para cada
caso.

VIIl. Formas ordinarias y extraordinarias de encomienda
de la cura pastoral de la comunidad parroquial

62. En primer lugar, el parroco y los demas presbiteros, en comunién con el Obispo, son una referencia
fundamental para la comunidad parroquial, por la tarea de pastores que les corresponde[82]. El parroco y el
presbiterio, cultivando la vida comun y la fraternidad sacerdotal, celebran la vida sacramental para y junto a la
comunidad, y estan llamados a organizar la parroquia de tal modo que sea un signo eficaz de comunién[83].

63. En relacion con la presencia y la mision de los presbiteros en la comunidad parroquial, merece una mencion
especial la vida comun[84]; esta se recomienda en el can. 280, aunque no se prescriba como una obligacion
para el clero secular. Al respecto, debe recordarse el valor fundamental del espiritu de comunion, la oraciéon y la
accion pastoral comun de los clérigos[85], en orden a un testimonio efectivo de fraternidad sacramental[86] y a
una accion evangelizadora mas eficaz.

64. Cuando el presbiterio experimenta la vida comunitaria, su identidad sacerdotal se fortalece, sus
preocupaciones materiales disminuyen y la tentacion del individualismo da paso a la profundidad de la relacion
personal. La oracion comun, la reflexion compartida y el estudio, que nunca deben faltar en la vida sacerdotal,
pueden ser de gran apoyo en la formacion de una espiritualidad sacerdotal encarnada en la vida cotidiana.

En todo caso, sera conveniente que, segun su discernimiento y en la medida de lo posible, el Obispo tenga en
cuenta la afinidad humana y espiritual entre los sacerdotes, a quienes quiera confiar una parroquia o una
agrupacion de parroquias, invitandolos a una generosa disponibilidad para la nueva misién pastoral y a alguna
forma de compartir la vida con sus hermanos presbiteros[87].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 129

65. En algunos casos, sobre todo donde no hay tradicién o costumbre de casa parroquial, 0 cuando esta no
esta disponible por alguna razén como vivienda del sacerdote, puede suceder que este regrese a vivir con su
familia de origen, el primer lugar de formacion humana y de descubrimiento vocacional[88].

Esta acomodacion, por una parte, se revela como un aporte positivo para la vida cotidiana del sacerdote, en el
sentido de que le garantiza un ambiente doméstico sereno y estable, sobre todo cuando los padres estan aun
presentes. Por otra, debera evitarse que estas relaciones familiares sean vividas por el sacerdote con
dependencia interior y menor disponibilidad para el ministerio a tiempo pleno, o0 como una alternativa excluyente
— mas bien que como un complemento — de la relacion con la familia presbiteral y con la comunidad de fieles
laicos.

Vlll.a. Parroco

66. El oficio de parroco comporta la plena cura de almas[89] y, en consecuencia, para que un fiel sea designado
validamente parroco, debe haber recibido el Orden del presbiterado[90], excluyendo cualquier posibilidad de
nombrar a quien no posea este titulo o las relativas funciones, incluso en caso de carencia de sacerdotes.
Precisamente debido a la relacién de conocimiento y cercania que se requiere entre el pastor y la comunidad, el
oficio de parroco no puede confiarse a una persona juridica[91]. En particular — aparte de lo dispuesto en el can.
517, §§ 1-2 — el oficio de parroco no se puede confiar a un grupo de personas, compuesto por clérigos y laicos.

En consecuencia, deben evitarse nombres como “team guia”, “equipo guia” u otros similares, que parezcan
expresar un gobierno colegiado de la parroquia.

67. Como consecuencia de ser el «pastor propio de la parroquia que se le ha confiado»[92], al parroco
corresponde ipso iurela representacion legal de la parroquia[93]. El es el administrador responsable de los
bienes parroquiales, que son “bienes eclesiasticos” y, por ello, estan sujetos a las relativas normas
canonicas[94].

68. Como afirma el Concilio Ecuménico Vaticano Il, «cada parroco ha de tener en su parroquia la estabilidad
que exija el bien de las almas»[95]. Como principio general, por tanto, se requiere que el parroco sea
«nhombrado a tiempo indeterminado»[96].

Sin embargo, el Obispo diocesano puede nombrar parrocos a tiempo determinado, si asi ha sido establecido
por decreto por la Conferencia Episcopal. En razon de la necesidad de que el parroco pueda establecer un
vinculo efectivo y eficaz con la comunidad que le ha sido confiada, es conveniente que las Conferencias
Episcopales no establezcan un tiempo demasiado breve, inferior a 5 afios, para un nombramiento por tiempo
determinado.

69. En todo caso, los parrocos, incluso si son nombrados por un “tiempo indeterminado”, o antes de la
expiracion del “tiempo determinado”, deben estar disponibles para ser eventualmente transferidos a otra
parroquia o a otro oficio, «cuando el bien de las almas o la necesidad o la utilidad de la Iglesia lo requieren»[97].
Es util recordar que el parroco esta al servicio de la parroquia, y no al revés.

70. Ordinariamente, donde sea posible, es bueno que el parroco tenga la cura pastoral de una sola parroquia,
pero «por escasez de sacerdotes u otras circunstancias, se puede confiar a un mismo parroco la cura de varias
parroquias cercanas»[98]. Por ejemplo, entre “otras circunstancias” se puede considerar lo reducido del
territorio o de la poblaciéon de las parroquias interesadas, asi como que limiten entre si. EI Obispo diocesano
debe valorar atentamente que, si se confian varias parroquias al mismo parroco, este pueda ejercer plena y
concretamente el oficio de parroco como verdadero pastor de todas y cada una de ellas[99].

71. Una vez nombrado, el parroco permanece en el pleno ejercicio de las funciones que le han sido confiadas,
con todos los derechos y las responsabilidades, hasta que no haya cesado legitimamente su oficio
pastoral[100]. Para su remocion o traslado antes de la expiracion del mandato, deben observarse los relativos
procedimientos candnicos, que la Iglesia utiliza para discernir lo que es conveniente en cada caso
concreto[101].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 130

72. Cuando el bien de los fieles lo requiere, aunque no haya otras causas de cesacion, el parroco que ha
cumplido 75 anos de edad, acepte la invitacion, que el Obispo diocesano puede dirigirle, a renunciar a la
parroquia[102]. La presentacion de la renuncia, alcanzados los 75 afos de edad[103], que ha de considerarse
un deber moral, aunque no candnico, no hace que el parroco pierda automaticamente su oficio. La cesacion del
mismo ocurre solo cuando el Obispo diocesano haya comunicado al parroco interesado, por escrito, la
aceptacion de su renuncia[104]. Por otra parte, el Obispo considere benévolamente la renuncia presentada por
un parroco, aunque solo sea por haber cumplido 75 afos.

73. En todo caso, a fin de evitar una concepcion funcionalista del ministerio, antes de aceptar la renuncia, el
Obispo diocesano ponderara con prudencia todas las circunstancias de la persona y del lugar, como, por
ejemplo, razones de salud o disciplinares, la escasez de sacerdotes, el bien de la comunidad parroquial y otros
elementos semejantes, y aceptara la renuncia en presencia de una causa justa y proporcionada[105].

74. De lo contrario, si las condiciones personales del sacerdote lo permiten y la oportunidad pastoral lo
aconseja, el Obispo considere la posibilidad de dejarlo en el oficio de parroco, tal vez confiandole un ayudante y
preparando la sucesion. Ademas, «segun los casos, el Obispo puede confiar una parroquia mas pequefia o
menos exigente a un parroco que ha renunciado»[106], o, en todo caso, le asigne otro encargo pastoral
adecuado a sus posibilidades concretas, invitando al sacerdote a comprender, si fuera necesario, que en ningun
caso debera sentirse “degradado” o “castigado” por un traslado de tal género.

VIlil.b. Administrador parroquial

75. Cuando no sea posible proceder inmediatamente al nombramiento del parroco, la designacion de
administrador parroquial[107] debe realizarse solo en conformidad con lo establecido por la normativa
canonica[108].

En efecto, se trata de un oficio esencialmente transitorio y es ejercido mientras se espera el nombramiento del
nuevo parroco. Por esta razon, es ilegitimo que el Obispo diocesano nombre un administrador parroquial y lo
deje en ese encargo por un largo periodo, superior a un afo o, incluso, de modo estable, evitando proveer al
nombramiento del parroco.

Segun lo que la experiencia atestigua, dicha solucién es adoptada a menudo para eludir las condiciones del
derecho relativas al principio de la estabilidad del parroco, lo que constituye una violacién de dicho principio,
qgue daina la mision del presbitero interesado, asi como a la comunidad misma, que, ante las condiciones de
incertidumbre sobre la presencia del pastor, no podra programar planes de evangelizacion de largo alcance y
tendra que limitarse a un cuidado pastoral de conservacion.

VIll.c. Encomienda in solidum

76. Como una ulterior posibilidad, «cuando asi lo exijan las circunstancias, la cura pastoral de una o mas
parroquias a la vez puede encomendarse “in solidum” a varios sacerdotes»[109]. Esta solucion puede
adoptarse cuando, a discrecion del Obispo, lo requieran circunstancias concretas, de modo particular para el
bien de las comunidades interesadas, a través de una accién pastoral compartida y mas eficaz, asi como para
promover una espiritualidad de comunién entre los presbiteros[110].

En estos casos, el grupo de presbiteros, en comunion con los demas miembros de las comunidades
parroquiales interesadas, actia de comun acuerdo, siendo el Moderador ante los otros sacerdotes, parrocos a
todos los efectos, un primus inter pares.

77. Se recomienda vivamente que cada comunidad de sacerdotes, a los cuales es confiada in solidum la cura
pastoral de una o mas parroquias, elabore un reglamento interno, para que cada presbitero pueda cumplir
mejor las tareas y funciones que le competen[111].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 131

Como responsabilidad propia, el Moderador coordina el trabajo comun de la parroquia o parroquias confiadas al
grupo, asume la representacion legal de ellas[112], coordina el ejercicio de la facultad para asistir a los
matrimonios y para conceder las dispensas que corresponden a los parrocos[113], y responde ante el Obispo
por toda la actividad del grupo[114].

VIil.d. Vicario parroquial

78. Como un enriquecimiento, dentro de las soluciones descritas mas arriba, puede darse la posibilidad de que
un sacerdote sea nombrado vicario parroquial y encargado de un sector especifico de la pastoral (jévenes,
ancianos, enfermos, asociaciones, cofradias, formacioén, catequesis, etc.), “transversal” a diferentes parroquias,
o para desempenar todo el ministerio, o una determinada parte del mismo, en una de ellas[115].

En el caso del encargo conferido a un vicario parroquial en varias parroquias, confiadas a diversos parrocos,
sera conveniente explicitar y describir en el Decreto de nombramiento, las tareas que se le confian en
referencia a cada comunidad parroquial, asi como el tipo de relacion que debe mantener con los parrocos,
respecto a su residencia, sustento y celebracién de la Santa Misa.

Vlll.e. Diaconos

79. Los diaconos son ministros ordenados, incardinados en una diécesis o en otras realidades eclesiales que
tengan la facultad de incardinar[116]; son colaboradores del Obispo y de los presbiteros en la Unica mision
evangelizadora con su tarea especifica, en virtud del sacramento recibido, de «servir al pueblo de Dios en la
diaconia de la liturgia, de la palabra y de la caridad»[117].

80. Para salvaguardar la identidad de los diaconos, con el propésito de promover su ministerio, el Papa
Francisco pone en guardia acerca de algunos riesgos relativos a la comprensién de la naturaleza del
diaconado: «Hay que tener cuidado para no ver a los diaconos como medio sacerdotes y medio laicos. [...]
Tampoco es buena la imagen del diacono como una especie de intermediario entre los fieles y los pastores. Ni
a mitad de camino entre los curas y los laicos, ni a mitad de camino entre los pastores y los fieles. Y hay dos
tentaciones. Hay el peligro del clericalismo: el diacono que es demasiado clerical. [...] Y la otra tentacion, el
funcionalismo: es una ayuda que tiene el sacerdote para esto o lo otro»[118].

Prosiguiendo en el mismo discurso, el Santo Padre ofrece algunas precisiones sobre el rol especifico de los
diaconos en la comunidad eclesial: «El diaconado es una vocacion especifica, es una vocacion familiar que
llama al servicio. [...] Esta palabra es la clave para la comprension de vuestro carisma. El servicio como uno de
los dones caracteristicos del pueblo de Dios. El diacono es — por asi decirlo — el custodio del servicio en la
Iglesia. Cada palabra debe calibrarse muy bien. Vosotros sois los custodios del servicio en la Iglesia: el servicio
de la Palabra, el servicio del altar, el servicio a los pobres»[119].

81. Alo largo de los siglos, la doctrina sobre el diaconado ha experimentado una importante evoluciéon. Su
reanudacion en el Concilio Vaticano Il también coincide con una clarificacion doctrinal y con una expansion de
su especifica accion ministerial, que no se limita a “confinar” el diaconado solo en el ambito del servicio
caritativo o reservarlo — segun lo establecido por el Concilio de Trento — solo a los diaconos transitorios y casi
exclusivamente para el servicio liturgico. Mas bien, el Concilio Vaticano Il especifica que se trata de un grado
del sacramento del Orden y, por tanto, los diaconos «confortados con la gracia sacramental, en comunion con
el Obispo y su presbiterio, sirven al Pueblo de Dios en la “diaconia” de la liturgia, de la palabra y de la
caridad»[120].

La recepcion post-conciliar retoma lo establecido por Lumen gentium y define siempre mejor el oficio de los
diaconos como participacion, aunque en un grado diferente, del Sacramento del Orden. En la Audiencia
concedida a los participantes en el Congreso Internacional sobre el Diaconado, Pablo VI quiso reiterar que el
diacono sirve a las comunidades cristianas «fanto en el anuncio de la Palabra de Dios como en el ministerio de
los sacramentos y en el gjercicio de la caridad» [121]. Por otra parte, aunque en el Libro de los Hechos (Hch
6,1-6) podria parecer que los siete hombres elegidos estuvieran destinados solo al servicio de las mesas, en



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 132

realidad, el mismo libro biblico relata como Esteban y Felipe llevan a cabo plenamente la “diaconia de la
Palabra”. En efecto, como colaboradores de los Doce y de Pablo, ejercen su ministerio en dos ambitos: la
evangelizacion y la caridad.

Por tanto, son muchos los encargos eclesiales que pueden encomendarse a un diacono: todos aquellos que no
implican la plena cura de almas[122]. El Codigo de Derecho Candnico, con todo, determina qué oficios estan
reservados al presbitero y cuales pueden confiarse a los fieles laicos; mientras que no hay indicacion de algun
oficio particular en el que el ministerio diaconal pueda expresar su especificidad.

82. En todo caso, la historia del diaconado recuerda que fue establecido en el ambito de una vision ministerial
de la Iglesia, como ministerio ordenado al servicio de la Palabra y de la caridad; este ultimo ambito comprende
también la administracion de los bienes. Esta doble misidn del diacono se expresa en el ambito liturgico, en el
que esta llamado a proclamar el Evangelio y a servir la mesa eucaristica. Precisamente, estas referencias
podrian ayudar a identificar tareas especificas para el diacono, valorando los aspectos propios de su vocacion
en orden a la promocion del ministerio diaconal.

VIILf. Las personas consagradas

83. Dentro de la comunidad parroquial, en numerosos casos, hay personas que pertenecen a la vida
consagrada. Esta, «en efecto, no es una realidad externa o independiente de la vida de la Iglesia local, sino que
constituye una forma peculiar, marcada por la radicalidad del Evangelio, de estar presente en su interior, con
sus dones especificos»[123]. Ademas, integrada en la comunidad junto a los clérigos y los laicos, la vida
consagrada «se coloca en la dimension carismatica de la Iglesia. [...]La espiritualidad de los Institutos de vida
consagrada puede llegar a ser, tanto para los fieles laicos como para el sacerdote, un recurso importante para
Vivir su vocacion»[124].

84. La contribucion que las personas consagradas pueden hacer a la mision evangelizadora de la comunidad
parroquial deriva en primer lugar de su “ser”, es decir, del testimonio de un seguimiento radical de Cristo,
mediante la profesion de los consejos evangélicos[125], y solo secundariamente también de su “hacer”, es
decir, de las acciones realizadas conforme al carisma de cada instituto (por ejemplo, catequesis, caridad,
formacion, pastoral juvenil, cuidado de los enfermos)[126].

VIIl.g. Laicos

85. La comunidad parroquial esta compuesta especialmente por fieles laicos[127], los cuales, en virtud del
bautismo y de los otros sacramentos de la iniciacion cristiana, y en muchos también del matrimonio[128],
participan en la accién evangelizadora de la Iglesia, ya que «la vocacion y la mision propia de los fieles laicos es
la transformacion de las distintas realidades terrenas, para que toda actividad humana sea transformada por el
Evangelio»[129].

De modo particular, los fieles laicos, teniendo como propio y especifico el caracter secular, o sea «obtener el
reino de Dios gestionando los asuntos temporales y ordenandolos segun Dios»[130], «también pueden sentirse
llamados o ser llamados a colaborar con sus Pastores en el servicio de la comunidad eclesial, para el
crecimiento y la vida de ésta, ejerciendo ministerios muy diversos segun la gracia y los carismas que el Sefior
quiera concederles»[131].

86. Hoy se requiere un generoso compromiso de todos los fieles laicos al servicio de la misiéon evangelizadora,
ante todo con el testimonio constante de una vida cotidiana conforme al Evangelio, en los ambientes donde
habitualmente desarrollan su vida y en todos los niveles de responsabilidad; después, en particular, asumiendo
los compromisos que les corresponden al servicio de la comunidad parroquial[132].

VIIL.h. Otras formas de encomienda de la cura pastoral



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 133

87. Existe otra modalidad para el Obispo — como lo ilustra el can. 517, § 2 — para proveer la cura pastoral de
una comunidad incluso si, debido a la escasez de sacerdotes, no es posible nombrar un parroco o un
administrador parroquial, que pueda asumirla a tiempo pleno. En estas problematicas circunstancias pastorales,
para sostener la vida cristiana y hacer que continue la mision evangelizadora de la comunidad, el Obispo
diocesano puede confiar una participacion del ejercicio de la cura pastoral de una parroquia a un diacono, una
persona consagrada o un laico, o incluso a un conjunto de personas (por ejemplo, un instituto religioso, una
asociacion)[133].

88. Aquellos a quienes se les confiara de dicho modo la participacion de la cura pastoral de la comunidad, seran
coordinados y guiados por un presbitero con facultades legitimas, constituido “Moderador de la cura pastoral”,
al cual competen exclusivamente la potestad y las funciones del parroco, aunque no tenga el oficio, con los
consiguientes deberes y derechos.

Debe recordarse que se trata de una forma extraordinaria de encomienda de la cura pastoral, debido a la
imposibilidad de nombrar un parroco o administrador parroquial, que no debe confundirse con la cooperacion
activa ordinaria y con la asuncién de responsabilidades por parte de todos los fieles.

89. Si fuera necesario recurrir a esta solucion extraordinaria, se requiere preparar adecuadamente al Pueblo de
Dios, teniendo cuidado de adoptarla solo por el tiempo necesario, no indefinidamente[134]. La recta
comprensién y aplicacién de dicho canon requiere que cuanto prevé «se lleve a cabo con un cuidadoso
cumplimiento de las clausulas en él contenidas, a saber: a) “por falta de sacerdotes”, y no por razones de
comodidad o una equivoca “promocion del laicado”[...]; b) permaneciendo firme que se trata de “participacion
en el gjercicio de la cura pastoral” y no de dirigir, coordinar, moderar, gobernar la parroquia; lo que, segun el
texto del canon, compete solo a un sacerdote»[135].

90. Para llevar a buen fin la encomienda de la cura pastoral segun el can. 517, § 2[136], es preciso atenerse a
algunos criterios. Sobre todo, tratandose de una solucion pastoral extraordinaria y temporal[137], la Unica causa
canonica que hace legitima esta medida es una falta de sacerdotes tal, que no es posible proveer a la cura
pastoral de la comunidad parroquial con el nombramiento de un parroco o un administrador parroquial. Ademas,
si fuera el caso, se preferira uno 0 mas didconos a personas consagradas y laicos para esta forma de gestidn
de la cura pastoral[138].

91. En todo caso, la coordinacién de la actividad pastoral asi organizada compete al presbitero designado por el
Obispo diocesano como Moderador; este sacerdote tiene de modo exclusivo la potestad y las facultades
propias del parroco; los otros fieles, en cambio, tienen «una participacion en el gjercicio de la cura pastoral de la
parroquia»[139].

92. Tanto el diacono como las otras personas que no han recibido el orden sagrado, que participan del ejercicio
de la cura pastoral, solo pueden desempenar las funciones que corresponden a su respectivo estado diaconal o
de fiel laico, respetando «las propiedades originarias de la diversidad y la complementariedad entre los dones y
las funciones de los ministros ordenados y de los fieles laicos, propios de la Iglesia que Dios ha querido
organicamente estructurada»[140].

93. Por ultimo, se recomienda vivamente que, en el Decreto con el que nombra al presbitero Moderador, el
Obispo exponga, al menos brevemente, las motivaciones por las cuales se hizo necesaria la aplicacién de esta
forma extraordinaria de encomienda de la cura pastoral de una o mas comunidades parroquiales vy,
consecuentemente, el modo de ejercicio del ministerio del sacerdote encargado.

IX. Encargos y ministerios parroquiales

94. Ademas de la colaboracién ocasional, que toda persona de buena voluntad - incluso los no bautizados —
puede ofrecer a las actividades cotidianas de la parroquia, existen algunos encargos estables, por los cuales los
fieles acogen la responsabilidad, por un cierto tiempo, de un servicio en la comunidad parroquial. Se puede
pensar, por ejemplo, en los catequistas, ministros y educadores que trabajan en grupos y asociaciones; en los



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 134

agentes de caridad, en aquellos que se dedican a los diferentes tipos de consultorios o centros de escucha y en
aquellos que visitan a los enfermos.

95. En todo caso, al asignar los encargos encomendados a diaconos, personas consagradas y fieles laicos que
reciben una participacion en el ejercicio de la cura pastoral, se requiere usar una terminologia que corresponda
de modo correcto a las funciones que ellos pueden ejercer conforme a su estado, de manera que se mantenga
clara la diferencia esencial que existe entre el sacerdocio comun y el sacerdocio ministerial, y que sea evidente
la identidad de la tarea recibida por cada uno.

96. En este sentido, ante todo, es responsabilidad del Obispo diocesano y, subordinadamente, del parroco, que
los encargos de los diaconos, las personas consagradas y los laicos, que tienen roles de responsabilidad en la
parroquia, no sean designados con las expresiones “parroco”, “co-parroco”, “pastor”, “capellan”, “moderador”,
“responsable parroquial” o con otras denominaciones similares[141], reservadas por el derecho a los

sacerdotes[142], en cuanto que hacen alusion directa al perfil ministerial de los presbiteros.

En relacién con los fieles y los didconos recién mencionados, resultan igualmente ilegitimas y no conformes a
su identidad vocacional, expresiones como “encomendar la cura pastoral de una parroquia”, “presidir la
comunidad parroquial” y otras similares, que se refieren a la peculiaridad del ministerio sacerdotal, que compete

al parroco.

Mas apropiada parece ser, por ejemplo, la denominacioén “diacono cooperador” y, para las personas

consagradas y los laicos, “coordinador de... (un sector de la pastoral)”, “cooperador pastoral’, “asesor pastoral’
y “encargado de ... (un sector de la pastoral)”.

97. Los fieles laicos, a norma del derecho, pueden ser instituidos lectores y acolitos en forma estable, a través
de un rito especial, segun el can. 230, § 1. El fiel no ordenado puede asumir la denominacién “ministro
extraordinario” solo si, efectivamente, ha sido llamado por la Autoridad competente[143] a desempehar las
funciones de suplencia mencionadas en los cans. 230, § 3 y 943. La delegacidon temporal en acciones liturgicas,
referidas en el can. 230, § 2, incluso si se prolonga en el tiempo, no confiere ninguna denominacién especial al
fiel no ordenado[144].

Estos fieles laicos deben estar en plena comunion con la Iglesia Catolica[145], haber recibido la formacion
adecuada para la funcidon que estan llamados a realizar, asi como tener una conducta personal y pastoral
ejemplar, que les de autoridad para llevar a cabo el servicio.

98. Ademas de lo que compete a los Lectores y Acolitos instituidos establemente[146], el Obispo, segun su
prudente juicio, podra confiar oficialmente algunos encargos[147] a didconos, personas consagradas Yy fieles
laicos, bajo la guia y la responsabilidad del parroco, como, por ejemplo:

1°. La celebracioén de una liturgia de la Palabra en los domingos y en las fiestas de precepto, cuando «/a falta
del ministro sagrado u otra causa grave hace imposible la participacion en la celebracion eucaristica»[148]. Se
trata de una eventualidad excepcional a la que recurrir solo en circunstancias de verdadera imposibilidad y
siempre teniendo cuidado de confiar esas liturgias a los diaconos, que estén presentes;

2°. La administracién del bautismo, teniendo presente que «el ministro ordinario del bautismo es el Obispo, el
presbitero y el diacono»[149] y que lo previsto por el can. 861, § 2 constituye una excepcién, que debe ser
valorada a discrecion del Ordinario del lugar;

3°. La celebracion del rito de las exequias, respetando lo previsto por el n. 19 de las Praenotanda del Ordo
exsequiarum.

99. Los fieles laicos pueden predicar en una iglesia u oratorio, si las circunstancias, la necesidad o un caso
particular asi lo requieren, «segun las disposiciones de la Conferencia Episcopal»[150]y «en conformidad a



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 135

derecho o a las normas liturgicas y observando las clausulas contenidas en ellas»[151]. En ningun caso, sin
embargo, ellos podran tener la homilia durante la celebracién de la Eucaristia[152].

100. Ademas, «donde no haya sacerdotes ni diaconos, el Obispo diocesano, previo voto favorable de la
Conferencia Episcopal y obtenida licencia de la Santa Sede, puede delegar a laicos para que asistan a los
matrimonios»[153].

X. Los 6rganos de corresponsabilidad eclesial
X.a. El Consejo parroquial para los Asuntos Econémicos

101. La gestion de los bienes que cada parroquia dispone en diversa medida es un ambito importante de
evangelizacion y de testimonio evangélico, frente a la Iglesia y a la sociedad civil, ya que, como recordaba el
Papa Francisco, «tfodos los bienes que tenemos, el Sefior nos los da para hacer que el mundo progrese, para
que la humanidad progrese, para ayudar a los demas»[154]. El parroco, por tanto, no puede y no debe
permanecer solo en esta tarea[155], sino que es necesario que sea asistido por colaboradores para administrar
los bienes de la Iglesia, sobre todo con celo evangelizador y espiritu misionero[156].

102. Por esta razon, en cada parroquia debe necesariamente ser constituido el Consejo de Asuntos
Econdmicos, un 6rgano consultivo, presidido por el parroco y compuesto por al menos otros tres fieles[157]; el
numero minimo de tres es necesario para que se pueda considerar “colegiado” a este Consejo; es util recordar
que el parroco no esta incluido entre los miembros del Consejo de Asuntos Econémicos, sino que lo preside.

103. En ausencia de normas especificas dadas por el Obispo diocesano, el parroco determinara el numero de
miembros del Consejo, en relacion a las dimensiones de la parroquia, y si ellos deben ser nombrados por él o
mas bien elegidos por la comunidad parroquial.

Los miembros de este Consejo, no necesariamente pertenecientes a la parroquia misma, deben gozar de
probada buena fama, asi como ser expertos en asuntos econdémicos y juridicos[158], para que puedan prestar
un servicio efectivo y competente, de modo que el Consejo no sea constituido solo formalmente.

104. En fin, a menos que el Obispo diocesano no haya dispuesto de otro modo, observando la debida
prudencia, asi como eventuales normas de derecho civil, nada impide que la misma persona pueda ser
miembro del Consejo de Asuntos Econémicos de varias parroquias, si las circunstancias lo requieren.

105. Las normas sobre esta materia emanadas eventualmente por el Obispo diocesano deberan tener en
cuenta las situaciones especificas de las parroquias, como, por ejemplo, aquellas con una constitucion
particularmente modesta o las que forman parte de una unidad pastoral[159].

106. El Consejo de Asuntos Econdmicos puede desempefiar un rol de particular importancia para hacer crecer
la cultura de la corresponsabilidad, de la transparencia administrativa y de la ayuda a las necesidades de la
Iglesia en de las comunidades parroquiales. En particular, la transparencia ha de entenderse no solo como una
presentacion formal de datos, sino principalmente como debida informacion para la comunidad y una
provechosa oportunidad para involucrarla en la formacion. Se trata de un modus agendiimprescindible para la
credibilidad de la Iglesia, sobre todo donde esta tiene bienes significativos que administrar.

107. Ordinariamente, el objetivo de la transparencia se puede lograr publicando el estado de cuentas anual, que
debe primero presentarse al Ordinario del lugar[160], con indicacion detallada de las entradas y salidas. Asi,
dado que los bienes son de la parroquia, no del parroco, aunque sea su administrador, la comunidad en su
conjunto podra estar al tanto de como son administrados los bienes, cual es la situacion econémica de la
parroquia y de qué recursos puede efectivamente disponer.

X.b. El Consejo pastoral parroquial



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 136

108. La normativa canonica vigente[161] deja al Obispo diocesano la evaluacion de la ereccion de un Consejo
pastoral en las parroquias, que puede considerarse de ordinario como altamente recomendable, como recuerda
el Papa Francisco: «jCuan necesarios son los consejos pastorales! Un Obispo no puede guiar una Didcesis sin
el Consejo pastoral. Un parroco no puede guiar la parroquia sin el Consejo pastoral»[162].

La flexibilidad de la norma, con todo, permite adaptaciones consideradas apropiadas en circunstancias
concretas, como, por ejemplo, en el caso de varias parroquias confiadas a un solo parroco, o en presencia de
unidades pastorales: en tales casos es posible constituir un solo Consejo pastoral para varias parroquias.

109. El sentido teoldgico del Consejo pastoral se inscribe en la realidad constitutiva de la Iglesia, es decir, su
ser “Cuerpo de Cristo”, que genera una “espiritualidad de comunién”. En la Comunidad cristiana, ciertamente, la
diversidad de carismas y ministerios, que deriva de la incorporacién a Cristo y del don del Espiritu, nunca puede
ser homologada hasta el punto de convertirse esta «uniformidad, en la obligacion de hacer todo juntos y todo
igual, pensando todos de la misma manera»[163]. Al contrario, en virtud del sacerdocio bautismal[164], cada fiel
esta llamado a la construccion de todo el Cuerpo y, al mismo tiempo, todo el Pueblo de Dios, en la
corresponsabilidad reciproca de sus miembros, participa en la mision de la Iglesia, es decir, discierne los signos
de la presencia de Dios en la historia y se convierte en testigo de su Reino[165].

110. Por lo tanto, lejos de ser un simple cuerpo burocratico, el Consejo pastoral pone de relieve y realiza la
centralidad del Pueblo de Dios como sujeto y protagonista activo de la misién evangelizadora, en virtud del
hecho de que cada fiel ha recibido los dones del Espiritu a través del bautismo y la confirmacién: «Renacer a la
vida divina en el bautismo es el primer paso; es necesario después comportarse como hijos de Dios, o sea,
ajustandose a Cristo que obra en la santa Iglesia, dejandose implicar en su mision en el mundo. A esto provee
la uncion del Espiritu Santo: “mira el vacio del hombre, si tu le faltas por dentro” (cfr. Secuencia de
Pentecostés). [...] Como toda la vida de Jesus fue animada por el Espiritu, asi también la vida de la Iglesia y de
cada uno de sus miembros esta bajo la guia del mismo Espiritu»[166].

A la luz de esta vision de fondo, se pueden recordar las palabras de San Pablo VI segun el cual «Es tarea del
Consejo Pastoral estudiar, examinar todo lo que concierne a las actividades pastorales, y proponer, en
consecuencia, conclusiones practicas, a fin de promover la conformacion de la vida y de la accion del Pueblo de
Dios con el Evangelio»[167], en la consciencia de que, como recuerda el Papa Francisco, el fin de este Consejo
«no sera principalmente la organizacion eclesial, sino el suefio misionero de llegar a todos»[168].

111. El Consejo pastoral es un 6rgano consultivo, regido por las normas establecidas por el Obispo diocesano,
para definir sus criterios de composicion, las modalidades de eleccién de sus miembros, los objetivos y el modo
de funcionamiento[169]. En todo caso, para no desnaturalizar la indole de este Consejo es bueno evitar definirlo
como un “team” o “equipo”, o lo que es lo mismo, en términos que no sean adecuados para expresar
correctamente la relacion eclesial y candnica entre el parroco y los demas fieles.

112. Respetando las relativas normas diocesanas, es necesario que el Consejo pastoral sea efectivamente
representativo de la comunidad, de la cual es una expresion de todos sus componentes (sacerdotes, diaconos,
personas consagradas y laicos). Este constituye un ambito especifico en el cual los fieles pueden ejercer su
derecho-deber de expresar su parecer a los pastores y también comunicarlo a los otros fieles, acerca del bien
de la comunidad parroquial[170].

La funcién principal del Consejo pastoral parroquial, por tanto, es buscar y estudiar propuestas practicas en
orden a las iniciativas pastorales y caritativas relacionadas con la parroquia, en sintonia con el camino de la
diocesis.

113. El Consejo pastoral parroquial “solo tiene voto consultivo’ [171], en el sentido de que sus propuestas
deben ser acogidas favorablemente por el parroco para llegar a ser operativas. El parroco, a su vez, debe
considerar atentamente las indicaciones del Consejo pastoral, especialmente si se expresa por unanimidad, en
un proceso de comun discernimiento.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 137

Para que el servicio del Consejo pastoral pueda ser eficaz y provechoso, deben evitarse dos extremos: por un
lado, que el parroco se limite a presentar al Consejo pastoral decisiones ya tomadas, o sin la debida
informacion previa, o que rara vez lo convoque por mera formalidad; por otro, un Consejo en el que el parroco
sea solo uno de sus miembros, privado de hecho de su rol de pastor y guia de la comunidad[172].

114. Finalmente, se considera conveniente que, en la medida de lo posible, el Consejo pastoral esté compuesto
principalmente por aquellos que tienen responsabilidades efectivas en la vida pastoral de la parroquia, o que
estén concretamente comprometidos en ella, a fin de evitar que las reuniones se transformen en un intercambio
de ideas abstractas, que no tienen en cuenta la vida real de la comunidad, con sus recursos y problematicas.

X.c. Otras formas de corresponsabilidad en la cura pastoral

115. Cuando una comunidad de fieles no puede ser erigida como una parroquia o cuasi-parroquia[173], el
Obispo diocesano, después de escuchar al Consejo presbiteral[174], proveera de otro modo a su cura
pastoral[175], considerando, por ejemplo, la posibilidad de establecer centros pastorales, dependientes del
parroco del lugar, como “estaciones misioneras” para promover la evangelizacion y la caridad. En estos casos,
se requiere dotarlos de un templo adecuado o de un oratorio[176] y crear una normativa diocesana de
referencia para sus actividades, de modo que ellas estén coordinadas y sean complementarias a las de la
parroquia.

116. Los centros asi definidos, que en algunas diocesis son llamados “diaconias”, podran ser confiados — donde
sea posible — a un vicario parroquial, o también, de modo especial, a uno o mas diaconos permanentes, que
tengan responsabilidad y los gestionen, eventualmente junto con sus familias, bajo la responsabilidad del
parroco.

117. Estos centros podran convertirse en puestos de avanzada misionera e instrumentos de proximidad, sobre
todo en parroquias con un territorio muy extenso, a fin de asegurar momentos de oracion y adoracion
eucaristica, catequesis y otras actividades en beneficio de los fieles, en especial aquellas relativas a la caridad
hacia los pobres y necesitados, y al cuidado de los enfermos, solicitando la colaboracién de consagrados y
laicos, asi como de otras personas de buena voluntad.

A través del parroco y de los demas sacerdotes de la comunidad, los responsables del centro pastoral cuidaran
de garantizar la celebracion de los Sacramentos lo mas frecuentemente posible, sobre todo la Santa Misa y la
Reconciliacion.

XI. Ofrendas por la celebracién de los Sacramentos

118. Un tema relacionado con la vida de las parroquias y su mision evangelizadora se refiere al estipendio
ofrecido para la celebracion de la Santa Misa, destinado al celebrante, y de los otros sacramentos, que, en
cambio, corresponde a la parroquia[177]. Se trata de una ofrenda que, por su naturaleza, debe ser un acto libre
por parte del oferente, dejado a su conciencia y a su sentido de responsabilidad eclesial, no un “precio a pagar”
o una “contribucién a exigir”; como si se tratara de una suerte de “impuesto a los sacramentos”. En efecto, con
el estipendio por la Santa Misa, «los fieles [...] contribuyen al bien de la Iglesia, y [...] participan de su solicitud
por sustentar a sus ministros y actividades»[178].

119. En este sentido, resulta importante sensibilizar a los fieles, para que contribuyan voluntariamente a las
necesidades de la parroquia, que son “suyas propias” y de las cuales es bueno que aprendan espontaneamente
a responsabilizarse, de modo especial en aquellos paises donde el estipendio de la Santa Misa sigue siendo la
unica fuente de sustento para los sacerdotes y también de recursos para la evangelizacion.

120. Esta sensibilizaciéon podra ser tanto mas eficaz cuanto mas los presbiteros, por su parte, den ejemplos
“virtuosos” en el uso del dinero, tanto con un estilo de vida sobrio y sin excesos en el plano personal, como con
una gestion de los bienes parroquiales transparente y acorde no con los “proyectos” del parroco o de un



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 138

reducido grupo de personas, tal vez buenos, pero abstractos, sino con las necesidades reales de los fieles,
sobre todo los mas pobres y necesitados.

121. En todo caso, «en materia de estipendios, evitese hasta la mas pequefia apariencia de negociacion o
comercio»[179], teniendo en cuenta que «se recomienda encarecidamente a los sacerdotes que celebren la
Misa por las intenciones de los fieles, sobre todo de los necesitados, aunque no reciban ningun
estipendio»[180].

Entre los medios que pueden permitir alcanzar este objetivo, se puede pensar en la recepcion de ofrendas de
forma anonima, de modo que cada uno se sienta libre de donar lo que pueda, o lo que considera justo, sin
sentirse obligado a corresponder a una expectativa o a un determinado precio.

Conclusion

122. Inspirandose en la eclesiologia del Vaticano Il, a la luz del Magisterio reciente y considerando los contextos
sociales y culturales profundamente cambiantes, esta Instruccion se centra en el tema de la renovacion de la
parroquia en sentido misionero.

Si bien ella sigue siendo una institucion imprescindible para el encuentro y la relacion viva con Cristo y con los
hermanos y hermanas en la fe, es igualmente cierto que debe confrontarse constantemente con los cambios en
curso en la cultura actual y en la existencia de las personas, a fin de poder explorar con creatividad, nuevas
vias y medios que le permitan estar a la altura de su tarea primaria, es decir, ser el centro propulsor de la
evangelizacion.

123. En consecuencia, la accion pastoral debe ir mas alla de la mera delimitacion territorial de la parroquia, para
trasparentar mas claramente la comunion eclesial a través de la sinergia entre ministerios y carismas e,
igualmente, estructurarse como una “pastoral de conjunto” al servicio de la diécesis y su mision.

Se trata de una accion pastoral que, a través de una colaboracion efectiva y vital entre presbiteros, diaconos,
personas consagradas y laicos, asi como entre las diversas comunidades parroquiales de la misma area o
region, se preocupa de identificar juntos las preguntas, dificultades y desafios respecto de la evangelizacion,
tratando de integrar vias, instrumentos, propuestas y medios adecuados para afrontarlos. Tal proyecto
misionero comun podria ser elaborado e implementado en relacion con contextos territoriales y sociales
contiguos, es decir, en comunidades colindantes o que poseen las mismas condiciones socioculturales, o
también en referencia a ambitos pastorales afines, por ejemplo, en el marco de una necesaria coordinacion
entre la pastoral juvenil, universitaria y vocacional, como ya sucede en muchas diécesis.

La pastoral de conjunto, por tanto, ademas de la coordinacidn responsable de las actividades y estructuras
pastorales capaces de relacionarse y colaborar entre si, requiere la contribucion de todos los bautizados. Dicho
con las palabras del Papa Francisco, «cuando hablamos de “pueblo” no debe entenderse las estructuras de la
sociedad o de la Iglesia, sino el conjunto de personas que no caminan como individuos sino como el entramado
de una comunidad de todos y para todos»[181].

Esto exige que la histérica institucion parroquial no permanezca prisionera del inmovilismo o de una
preocupante repetitividad pastoral, sino que, en cambio, ponga en accién aquel “dinamismo en salida” que, a
través de la colaboracién entre diversas comunidades parroquiales y una reforzada comunion entre clérigos y
laicos, la haga orientarse efectivamente a su mision evangelizadora, tarea de todo el Pueblo de Dios, que
camina en la historia como “familia de Dios” y que, en la sinergia de sus diversos miembros, trabaja para el
crecimiento de todo el cuerpo eclesial.

El presente Documento, por tanto, ademas de poner en evidencia la urgencia de tal renovacion, presenta un
modo de aplicar la normativa candnica que establece las posibilidades, limites, derechos y deberes de pastores
y laicos, para que la parroquia se redescubra a si misma como lugar fundamental del anuncio evangélico, de la



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 139

celebracion de la Eucaristia, espacio de fraternidad y caridad, del cual se irradia el testimonio cristiano por el
mundo. Asi ella «debe permanecer como un puesto de creatividad, de referencia, de maternidad. Y actuar en
ella esa capacidad inventiva; cuando una parroquia va adelante asi se realiza lo que llamo “parroquia en
salida”» [182].

124. El Papa Francisco invita a invocar a «Maria, Madre de la evangelizaciony, para que «la Virgen nos ayude a

Gy

decir nuestro “si” en la urgencia de hacer resonar la Buena Nueva de Jesus en nuestro tiempo, que nos
obtenga un nuevo celo de resucitados para llevar a todos el Evangelio de la vida que vence a la muerte; que
interceda por nosotros para que podamos adquirir la santa audacia de buscar nuevos caminos para que llegue
a todos el don de la salvacion»[183].

El 27 de junio de 2020 el Santo Padre aprobd el siguiente documento de la Congregacion para el Clero.
Roma, 29 de junio de 2020, Solemnidad de los Santos Pedro y Pablo
** Beniamino Card. Stella
Prefecto

' Joél Mercier  Jorge Carlos Patrén Wong
Secretario Secretario para los Seminarios

Mons. Andrea Ripa
Subsecretario

[1] Francisco, Discurso a los parrocos de Roma (16 de septiembre de 2013).
[2] Cfr. Id., Exhortacidn apostdlica Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), n. 287: AAS 105 (2013), 1136.
[3] Ibid., n. 49: AAS 105 (2013), 1040.

[4] Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucion pastoral sobre la Iglesia en el mundo contemporaneo Gaudium
et spes (7 de diciembre de 1965), n. 58: AAS 58 (1966), 1079.

[5] Ibid., n. 44: AAS 58 (1966), 1065.

[6] Cfr. Efrén el Sirio, Comentarios sobre el Diatésaron 1, 18-19: SC 121, 52-53.

[7]1 Cfr. Francisco, Carta enciclica Laudato si (24 de mayo de 2015), n. 68: AAS 107 (2015), 847.
[8] Cfr. Pablo VI, Carta enciclica Ecclesiam Suam (6 de agosto de 1964): AAS 56 (1964), 639.
[9] Evangelii gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031.

[10] Cfr. Juan Pablo Il, Exhortacion apostolica post-sinodal Christifideles laici (30 de diciembre de 1988), n. 26:
AAS 81 (1989), 438.

[11] Francisco, Audiencia General (12 de junio de 2019): L'Osservatore Romano 134 (13 de junio de 2019), 1.

[12] Concilio Ecuménico Vaticano I, Decreto sobre la mision pastoral de los Obispos en la Iglesia Christus



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 140
Dominus (28 de octubre de 1965), n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[13] Juan Pabilo I, Discurso a los Participantes en la Plenaria de la Congregacion para el Clero (20 de octubre
de 1984), nn. 3 y 4: Insegnamenti V11/2 (1984), 984 y 985; cfr. también Id., Exhortacién apostolica Catechesi
tradendae (16 de octubre de 1979), n. 67: AAS 71 (1979), 1332.

[14] Benedicto XVI, Homilia en la visita pastoral a la parroquia romana Santa Maria de la Evangelizacion (10 de
diciembre de 2006): Insegnamenti ll/2 (2006), 795.

[15] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1032.

[16] Cfr. Gaudium et spes, n. 4. AAS 58 (1966), 1027.

[17] Ibid., n. 1: AAS 58 (1966), 1025-1026.

[18] Cfr. Evangelii gaudium, nn. 72-73: AAS 105 (2013), 1050-1051.

[19] Cfr. Sinodo de los Obispos, XV Asamblea general ordinaria (3-28 de octubre de 2018): “Los jovenes, lafe y
el discernimiento vocacional”, Documento final, n. 129: «En este contexto, una vision de la accion parroquial
delimitada por los meros confines territoriales e incapaz de atraer con propuestas diversificadas la atencion de
los fieles — y en particular de los jovenes — recluirian a la parroquia en una inmovilidad inaceptable y en una
repetitividad pastoral preocupante»: L'Osservatore Romano 247 (29-30 de octubre de 2018), 10.

[20] Cfr., por ejemplo, C.I.C., cans. 102; 1015-1016; 1108, § 1.

[21] Cfr. Christifideles laici, n. 25: AAS 81 (1989), 436-437.

[22] Cfr. Evangelii gaudium, n. 174: AAS 105 (2013), 1093.

[23] Cfr. ibid., n. 164-165: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[24] Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucion dogmatica sobre la Iglesia Lumen gentium (21 de noviembre
de 1964), n. 11: AAS 57 (1965), 15.

[25] Cfr. Evangelii gaudium, n. 166-167: AAS 105 (2013), 1089-1090.

[26] Francisco, Exhortacién apostdlica sobre la llamada a la santidad en el mundo contemporaneo Gaudete et
exsultate (19 de marzo de 2018), n. 35: AAS 110 (2018), 1120. Respecto al gnosticismoy al pelagianismo,
conviene prestar atencion también a las palabras del Papa Francisco: «Esta mundanidad puede alimentarse
especialmente de dos maneras profundamente emparentadas. Una es la fascinacion del gnosticismo, una fe
encerrada en el subjetivismo, donde sdlo interesa una determinada experiencia o una serie de razonamientos y
conocimientos que supuestamente reconfortan e iluminan, pero en definitiva el sujeto queda clausurado en la
inmanencia de su propia razon o de sus sentimientos. La otra es el neopelagianismo autorreferencial y
prometeico de quienes en el fondo sdlo confian en sus propias fuerzas y se sienten superiores a otros por
cumplir determinadas normas o por ser inquebrantablemente fieles a cierto estilo catdlico propio del pasado»:
Evangelii gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059-1060; cfr. también Congregacion para la Doctrina de la Fe,
Carta Placuit Deo (22 de febrero de 2018): AAS 110 (2018), 429.

[27] Cfr. Carta a Diogneto V, 1-10: Patres Apostolici, ed. F.X. Funk, vol. 1, Tubingae 1901, 398.

[28] Cfr. Juan Pablo II, Carta apostolica Novo millennio ineunte (6 de enero de 2001), n. 1: AAS 93 (2001), 266.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 141
[29] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1032.

[30] Cfr. C.I.C., cans. 515; 518; 519.

[31] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1031-1032.

[32] Ibid.

[33] Cfr. Francisco, Exhortacion apostolica post-sinodal Christus vivit (25 de marzo de 2019), n. 238, Ciudad del
Vaticano 2019.

[34] Cfr. Id, Bula Misericordiae vultus (11 de abril de 2015), n. 3: AAS 107 (2015), 400-401.

[35] Benedicto XVI, Discurso a los Obispos de Brasil (11 de mayo de 2007), n. 3: Insegnamenti lll/1 (2007), 826.

[36] Evangelii gaudium, n. 198: AAS 105 (2013), 1103.

[37] Cfr. Francisco, Meditacion cotidiana en Santa Marta (30 de octubre de 2017).

[38] Cfr. Evangelii gaudium, nn. 186-216: AAS 105 (2013), 1098-1109.

[39] Cfr. Gaudete et exsultate, nn. 95-99: AAS 110 (2018), 1137-1138.

[40] Cfr. Evangelii gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031; ibid., n. 189: AAS 105 (2013), 1099: «Un cambio en
las estructuras sin generar nuevas convicciones y actitudes dara lugar a que esas mismas estructuras tarde o
temprano se vuelvan corruptas, pesadas e ineficaces».

[41] Ibid., n. 26: AAS 105 (2013), 1030-1031.

[42] Christus Dominus, n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[43] Francisco, Presentacion de las Felicitaciones Navideras a la Curia Romana (22 de diciembre de 2016):
AAS 109 (2017), 44.

[44] Id, Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Chile (31 de mayo de 2018):
www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-
cile.html

[45] Cfr. ibid.

[46] Ibid.

[47] Lumen gentium, n. 9: AAS 57 (1965), 13.

[48] Cfr. Congregacion para el Clero, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (8 de diciembre de 2016), nn.
80-88, Ciudad del Vaticano 2016, pp. 37-42.

[49] Cfr. C.I.C., can. 374, § 1.

[50] Cfr. ibid., can. 374, § 2; cfr. Congregacion para los Obispos, Directorio para el ministerio pastoral de los



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 142

Obispos Apostolorum successores (22 de febrero de 2004), n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004),
2110.

[61] Cfr. C.I.C., can. 374, § 1.

[62] Cfr. ibid., can. 374, § 2.

[53] Cfr. Apostolorum successores, n. 218: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2114.

[64] Cfr. C.I.C., can. 515, § 2.

[55] Cfr. ibid., can. 86.

[56] Cfr. ibid., can. 120, § 1.

[57] Cfr. ibid., cans. 121-122; Apostolorum successores, n. 214: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2099.
[58] Cfr. C.I.C., can. 51.

[59] Cfr. ibid., cans. 120-123.

[60] Cfr. ibid., cans. 500, § 2y 1222, § 2.

[61] Cfr. Pontificio Consejo de la Cultura, La dimision y la reutilizacion de las iglesias. Lineas guia (17 de
diciembre de 2018): http://www.cultura.va/content/cultura/es/pub/documenti/decommissioning.html

[62] Cfr. C.I.C., can. 1222, § 2.

[63] Ibid., can. 374, § 2.

[64] Cfr. Apostolorum successores, n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.
[65] Cfr. C.I.C., can. 554, § 1.

[66] Ibid., can. 555, § 1, 1°.

[67] Ibid., can. 555, § 4.

[68] Cfr. ibid., can. 500, § 2.

[69] Cfr. Pontificio Consejo para la Pastoral de los Emigrantes e Itinerantes, Erga migrantes charitas Christi (3
de mayo de 2004), n. 95: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2548.

[70] Cfr. Apostolorum successores, n. 215, b): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2104.
[71] Cfr. ibid.
[72] Cfr. C.I.C., can. 517, § 1.

[73] Cfr. ibid., can. 526, § 1.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 143
[74] Cfr. ibid.

[75] Cfr. ibid., can. 522.

[76] Cfr. ibid., cans. 553-555.

[77] Cfr. ibid., can. 536.

[78] Cfr. ibid., can. 537.

[79] Cfr. ibid., can. 500, § 2.

[80] Cfr. Apostolorum successores, n. 219: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2117; es conveniente
reservar el nombre “zona pastoral” solo para este género de agrupacion, a fin de evitar confusiones.

[81] Cfr. C.I.C., cans. 134, § 1y 476.

[82] Se debe tener presente que: a) lo que se refiere al “Obispo diocesano” también se aplica a aquellos otros
equiparados a él por el Derecho; b) lo que se refiere a la parroquia y al parroco también se aplica a la cuasi-
parroquia y al cuasi-parroco; c) lo que se refiere a los fieles laicos también se aplica a los miembros no clérigos
de Institutos de Vida Consagrada o de Sociedades de Vida Apostdlica, a menos que haya una referencia
expresa a la especificidad laical; d) el término “Moderador” asume diferentes significados en funcién del
contexto en el que se utilice en la presente Instruccion, en el respeto de las normas del Codigo de Derecho
Canonico.

[83] Cfr. Lumen gentium, n. 26: AAS 57 (1965), 31-32.

[84] Cfr. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, nn. 83; 88.e, pp. 37; 39.

[85] Cfr. C.I.C., can. 275, § 1.

[86] Cfr. Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto sobre el ministerio y la vida sacerdotal Presbyterorum ordinis
(7 de diciembre de 1965), n. 8: AAS 58 (1966), 1003.

[87] Cfr. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, n. 88, pp. 39-40.

[88] Cfr. Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso organizado por la Congregacion para el Clero,
con ocasion del 50 aniversario de los Decretos Conciliares “Optatam totius” y “Presbyterorum ordinis” (20 de
noviembre de 2015): AAS 107 (2015), 1295.

[89] Cfr. C.I.C., can. 150.

[90] Cfr. ibid., can. 521, § 1.

[91] Cfr. ibid., can. 520, § 1.

[92] Ibid., can. 519.

[93] Cfr. ibid., can. 532.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 144
[94] Cfr. ibid., can. 1257, § 1.

[95] Christus Dominus, n. 31: AAS 58 (1965), 689.

[96] C.I.C., can. 522.

[97] Ibid., can. 1748.

[98] Ibid., can. 526, § 1.

[99] Cfr. ibid., can. 152.

[100] Cfr. ibid., can. 538, §§ 1-2.

[101] Cfr. ibid., cans. 1740-1752, teniendo en cuenta los cans. 190-195.

[102] Cfr. ibid., can. 538, § 3.

[103] Ibid.

[104] Cfr. ibid., can. 189.

[105] Cfr. ibid., can. 189, § 2 y Apostolorum successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[106] Apostolorum successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[107] Cfr. C.I.C., cans. 539-540.

[108] Cfr. en particular ibid., cans. 539; 549; 1747, § 3.

[109] Ibid., can. 517, § 1; cfr. también cans. 542-544.

[110] Cfr. ibid., cans. 517, § 1y 526, § 1.

[111] Cfr. ibid., can. 543, § 1.

[112] Cfr. ibid., can. 543, § 2, 3°; asume también la representacion juridica civil, en los paises en los cuales la
parroquia es reconocida por el Estado como ente juridico.

[113] Cfr. ibid., can. 543, § 1.

[114] Cfr. ibid., can. 517, § 1.

[115] Cfr. ibid., can. 545, § 2; como ejemplo, se puede pensar en un sacerdote, con experiencia espiritual, pero
con escasa salud, nombrado confesor ordinario para cinco parroquias territorialmente contiguas.

[116] Cfr. ibid., can. 265.

[117] Ibid., can. 1009, § 3.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 145

[118] Francisco, Discurso durante el encuentro con los sacerdotes y los consagrados, Milan (25 de marzo de
2017): AAS 109 (2017), 376.

[119] Ibid., 376-377.
[120] Lumen gentium, n. 29: AAS 57 (1965), 36.

[121] Pablo VI, Alocucion en la Audiencia concedida a los participantes en el Congreso Internacional sobre el
Diaconado, 25 de octubre de 1965: Enchiridion sul Diaconato (2009), 147-148.

[122] Cfr. C.I.C., can. 150.

[123] Congregacion para la Doctrina de la Fe, Carta luvenescit Ecclesia a los Obispos de la Iglesia Catdlica
sobre la relacion entre los dones jerarquicos y carismaticos para la vida y mision de la Iglesia (15 de mayo de
2016), n. 21: Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 734.

[124] Ibid., n. 22: Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 738.
[125] Cfr. C.I.C., can. 573, § 1.

[126] Cfr. Congregacion para los Institutos de Vida Consagrada y las Sociedades de Vida Apostdlica -
Congregacion para los Obispos, Mutuae relationes. Criterios pastorales sobre las relaciones entre los Obispos y
los religiosos en la Iglesia (14 de mayo de 1978), nn. 10; 14, a): Enchiridion Vaticanum 6 (1977-1979), 604-605;
617-620; cfr. también Apostolorum successores, n. 98: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1803-1804.

[127] Cfr. Evangelii gaudium, n. 102: AAS 105 (2013), 1062-1063.

[128] Cfr. Christifideles laici, n. 23: AAS 81 (1989), 429.

[129] Evangelii gaudium, n. 201: AAS 105 (2013), 1104.

[130] Lumen gentium, n. 31: AAS 57 (1965), 37.

[131] Pablo VI, Exhortacidén apostdlica Evangelii nuntiandi (8 de diciembre de 1975), n. 73: AAS 68 (1976), 61.
[132] Cfr. Evangelii gaudium, n. 81: AAS 105 (2013), 1053-1054.

[133] Cfr. C.I.C., can. 517, § 2.

[134] Cfr. Apostolorum successores, n. 215, c): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2105.

[135] Congregacion para el Clero, Instruccion [interdicasterial] sobre algunas cuestiones acerca de la
colaboracion de los fieles laicos en el sagrado ministerio de los sacerdotes Ecclesiae de mysterio (15 de agosto
de 1997), art. 4, § 1, a-b): AAS89 (1997), 866-867; cfr. también Apostolorum successores, n. 215, c):
Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2105. A tal sacerdote compete también la representacion juridica de la
parroquia, tanto candnica como civilmente, donde la Ley del Estado lo prevea.

[136] Antes de recurrir a la solucidn contemplada en el can. 517, § 2, se requiere que el Obispo diocesano
valore prudentemente adoptar otras alternativas posibles, como, por ejemplo, comprometer a sacerdotes
ancianos aun capaces para el ministerio, confiar varias parroquias a un solo parroco o encomendar varias
parroquias a un grupo de sacerdotes in solidum.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 146

[137] Cfr. Ecclesiae de mysterio, art. 4, § 1, b): AAS 89 (1997), 866-867, y Congregacion para el Clero,
Instruccion El presbitero, pastor y guia de la comunidad parroquial (4 de agosto de 2002), nn. 23 y 25, en modo
particular, se trata de “una colaboracion ad tempus en el ejercicio de la cura pastoral de la parroquia”, cfr. n. 23:
Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834-836.

[138] Cfr. El presbitero, pastor y guia de la comunidad parroquial, n. 25: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 836.

[139] C.I.C., can. 517, § 2.

[140] El presbitero, pastor y guia de la comunidad parroquial, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834.

[141] Cfr. Ecclesiae de mysterio, art. 1, § 3: AAS 89 (1997), 863.

[142] Cfr. El presbitero, pastor y guia de la comunidad parroquial, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 835.

[143] Cfr. Apostolorum successores, n. 112: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1843.

[144] Es util recordar que, entre las funciones liturgicas que el Obispo diocesano, después de escuchar a la
Conferencia Episcopal, puede confiar temporalmente a fieles, hombres y mujeres, ademas de las propias del
ministerio del lector, figura también el servicio al altar, respetando la relativa norma candnica; cfr. Pontificio
Consejo para la interpretacion de los Textos Legislativos, Respuesta (11 de julio de 1992): AAS 86 (1994), 541;
Congregacion para el Culto Divino y la Disciplina de los Sacramentos, Carta circular (15 de marzo de 1994):
AAS 86 (1994), 541-542.

[145] Cfr. C.I.C., can. 205.

[146] Cfr. ibid., can. 230, § 1.

[147] En el acto por el cual el Obispo confia las tareas mencionadas a diaconos o a fieles laicos, determine
claramente las funciones que estan habilitados a desempenar y por cuanto tiempo.

[148] C.I.C., can. 1248, § 2.

[149] Ibid., can. 861, § 1.

[150] Ibid., can. 766.

[151] Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 4: AAS 89 (1997), 865.

[152] Cfr. C.I.C., can. 767, § 1; Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 1: AAS 89 (1997), 864.

[153] C.I.C., can. 1112, § 1; cfr. Juan Pablo Il, Constitucion apostolica Pastor Bonus (28 de junio de 1998), art.
63: AAS 80 (1988), 876, respecto a las competencias de la Congregacion para el Culto Divino y la Disciplina de
los Sacramentos.

[154] Francisco, Meditacion cotidiana en Santa Marta (21 de octubre de 2013): L'Osservatore Romano 242 (21-
22 de octubre de 2013), 8.

[155] Cfr. C.I.C., cans. 537 y 1280.

[156] Conforme al can. 532 C.I.C., el parroco es responsable de los bienes de la parroquia, aunque para



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 147

administrarlos debe recurrir a la colaboracion de expertos laicos.

[157] Cfr. C.I.C., cans. 115, § 2y, por analogia, 492, § 1.

[158] Cfr. ibid., can. 537 y Apostolorum successores, n. 210: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2087.

[159] Cfr. C.I.C., cans. 517 y 526.

[160] Cfr. ibid., can. 1287 § 1.

[161] Cfr. ibid., can. 536, § 1.

[162] Francisco, Discurso durante el encuentro con el clero, personas consagradas y miembros de Consejos
pastorales, Asis (4 de octubre de 2013): Insegnamentil/2 (2013), 328.

[163] Id, Homilia en la Santa Misa de la Solemnidad de Pentecostés, 4 de junio de 2017: AAS 109 (2017), 711.

[164] Cfr. Lumen gentium, n. 10: AAS 57 (1965), 14.

[165] Cfr. Congregacion para el Clero, Carta circular Omnes christifideles (25 de enero de 1973), nn. 4y 9;
Enchiridion Vaticanum 4 (1971-1973), 1199-1201 y 1207-1209; Christifideles laici, n. 27: AAS 81 (1989), 440-
441.

[166] Francisco, Audiencia General (23 de mayo de 2018).

[167] Pablo VI, Carta apostdélica Motu Proprio Ecclesiae Sanctae (6 de agosto de 1966), I, 16, § 1: AAS 58
(1966), 766; cfr. C.I.C., can. 511.

[168] Evangelii gaudium, n. 31: AAS 105 (2013), 1033.

[169] Cfr. C.I.C., can. 536, § 2.

[170] Cfr. ibid., can. 212, § 3.

[171] Ibid., can. 536, § 2.

[172] Cfr. El presbitero, pastor y guia de la comunidad parroquial, n. 26: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 843.

[173] Cfr. C.I.C., can. 516, § 1.

[174] Cfr. ibid., can. 515, § 2.

[175] Cfr. ibid., can. 516, § 2.

[176] Cfr. ibid., cans. 1214; 1223 y 1225.

[177] Cfr. ibid., cans. 848 y 1264, 2°, asi como cans. 945-958 y Congregacion para el Clero, Decreto Mos iugiter
(22 de febrero de 1991), aprobado en forma especifica por Juan Pablo Il: Enchiridion Vaticanum 13 (1991-
1993), 6-28.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 148
[178] C.I.C., can. 946.

[179] Ibid., can. 947.

[180] Ibid., can. 945, § 2.

[181] Francisco, Exhortacion apostolica post-sinodal Christus vivit (25 de marzo de 2019), n. 231, Ciudad del
Vaticano 2019.

[182] Id, Encuentro con los Obispos polacos, Cracovia (27 de julio de 2016): AAS 108 (2016), 893.

[183] Id., Mensaje para la Jornada Mundial Misionera 2017 (4 de junio de 2017), n. 10: AAS 109 (2017), 764.

[00886-ES.02] [Texto original: Espafiol]

Teso in lingua portoghese

Instrugao

A converséo pastoral
da comunidade paroquial a servigo da miss&o evangelizadora da Igreja

Introducéo

1. A reflexd@o eclesioldgica do Concilio Vaticano Il e as notaveis transformagdes sociais e culturais dos ultimos
decénios induziram diversas Igrejas particulares a reorganizar a forma de confiar o cuidado pastoral das
comunidades paroquiais. Isto consentiu de iniciar novas experiéncias, valorizando a dimensao da comunhao e
atuando, sob a orientagao dos Pastores, uma sintese harmonica de carismas e vocagoes a servigo do anuncio
do Evangelho, que melhor corresponda as hodiernas exigéncias da evangelizagéo.

Papa Francisco, no inicio do seu ministério, recordou a importancia da “criatividade”, que significa «procurar
novas estradas», ou seja, «procurar a estrada para que o Evangelho seja anunciadoy»; a tal propésito, concluiu
o Santo Padre, «a Igreja, também o Cddigo de Direito Candnico nos da tantas, tantas possibilidades, tanta
liberdade para procurar estas coisas»[1].

2. As situagdes descritas na presente Instrugao representam uma preciosa ocasido para a conversao pastoral
no sentido missionario. Sao, de fato, convites as comunidades paroquiais a sair de si mesmas, oferecendo
instrumentos para uma reforma, também estrutural, orientada a um estilo de comunh&o e de colaboracgéo, de
encontro e de proximidade, de misericérdia e de solicitude para o anuncio do Evangelho.

I. A conversao pastoral

3. A conversdo pastoral € um dos temas fundamentais na “nova etapa da evangelizagdo”[2] que a Igreja é
chamada hoje a promover, para que as comunidades cristds tornem-se cada vez mais centros propulsores do
encontro com Cristo.

Por isto, o Santo Padre sugeriu: «Se alguma coisa nos deve santamente inquietar e preocupar a nossa
consciéncia é que haja tantos irmaos nossos que vivem sem a forga, a luz e a consolagdo da amizade com
Jesus Cristo, sem uma comunidade de fé que os acolha, sem um horizonte de sentido e de vida. Mais do que o
temor de falhar, espero que nos mova o medo de nos encerrarmos nas estruturas que nos dao uma falsa
protecdo, nas normas que nos transformam em juizes implacaveis, nos habitos em que nos sentimos tranquilos,
enquanto la fora ha uma multiddo faminta e Jesus repete-nos sem cessar: «Dai-lhes vos mesmos de comer (Mc



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 149
6, 37)»[3].

4. Motivada por esta santa inquietude, a Igreja, «fiel a propria tradicdo e, ao mesmo tempo, consciente da sua
miss&o universal, é capaz de entrar em comunicacdo com as diversas formas de cultura, com o que se
enriquecem tanto a propria Igreja como essas varias culturas»[4]. De fato, o encontro fecundo e criativo entre o
Evangelho e a cultura conduz a um progresso verdadeiro: de um lado, a Palavra de Deus se encarna na historia
dos homens renovando-a; de outro lado, «a Igreja[...] pode também ser enriquecida, e de fato o é, com a
evolucéo da vida social»[5], de modo a aprofundar a missdo que |he confiada por Cristo, para melhor expressa-
la no tempo em que se vive.

5. A Igreja anuncia que o Verbo «se fez carne e veio habitar em nosso meio» (Jo 1, 14). Esta Palavra de Deus,
gue ama habitar entre os homens, na sua inesgotavel riqueza[6] foi acolhida no mundo inteiro por povos
diversos, promovendo suas aspiragdes mais nobres, incluindo o desejo de Deus, a dignidade da vida de cada
pessoa, a igualdade entre os homens e o respeito pelas diferengas na unica familia humana, o dialogo como
instrumento de participagéo, anseio pela paz, o acolhimento como expressao de fraternidade e solidariedade, a
tutela responsavel do criado[7].

N&o é pensavel, entdo, que uma tal novidade, cuja difusao até os confins do mundo ainda esta inacabado,
desapareca ou, pior, se dissolva[8]. Para continuar o percurso da Palavra, é necessario que nas comunidades
cristds se atue uma decisiva escolha missionaria, «capaz de transformar tudo, para que os costumes, os estilos,
os horarios, a linguagem e toda a estrutura eclesial se tornem um canal proporcionado mais a evangelizagdo do
mundo atual que a autopreservacdo»[9].

Il. A paréquia no contexto contemporaneo

6. Tal conversdo missionaria, que leva naturalmente também a uma reforma das estruturas, diz respeito em
modo particular a paréquia, comunidade chamada ao redor da Mesa da Palavra e da Eucaristia.

A paroquia possui uma longa historia e teve desde o inicio um papel fundamental na vida dos cristdos e no
desenvolvimento e no trabalho pastoral da Igreja; ja nos escritos de Sao Paulo pode-se verificar a sua primeira
intuicdo. Alguns textos paulinos, realmente, mostram a constituicdo de pequenas comunidades como igrejas
domésticas, identificadas pelo Apostolo simplesmente com o termo “casa” (cfr., por exemplo, Rm 16, 3-5; 1 Cor
16, 19-20; Fil 4, 22). Nestas “casas” pode-se decifrar o nascimento das primeiras “pardquias”.

7. Desde da sua origem, entdo, a pardquia coloca-se como resposta a uma exigéncia pastoral precisa,
aproximar o Evangelho ao Povo através do anuncio da fé e da celebragao dos sacramentos. A mesma
etimologia do termo torna compreensivel o sentido da instituicao: a paréquia € uma casa em meio as casas[10]
e responde a légica da Encarnagao de Jesus Cristo, vivo e atuante na comunidade humana. Essa, entao,
visualmente representada pelo edificio de culto, € sinal da presenga permanente do Senhor Ressuscitado no
meio do seu Povo.

8. A configuragéo territorial da paréquia, todavia, hoje é convidada a confrontar-se com uma caracteristica
peculiar do mundo contemporaneo, no qual a crescente mobilidade e a cultura digital dilataram os confins da
existéncia. De fato, de um lado, a vida das pessoas identifica-se sempre menos com um contexto definitivo e
imutavel, mas desenvolve-se “num territério global e plural”’; de outro lado, a cultura digital modificou de maneira
irreversivel a compreensao do espacgo, e a linguagem e os comportamentos das pessoas, especialmente das
geragodes jovens.

Além disso, é facil pressupor que o continuo desenvolvimento da tecnologia modificara ulteriormente o modo de
pensar e a compreensao que o homem tera de si e da vida social. A rapidez das alteracées, a mudanca dos
modelos culturais, a facilidade para os deslocamentos e a velocidade da comunicacio estdo transformando a
percepcgao do espaco e do tempo.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 150

9. A paréquia, como comunidade viva dos fiéis, esta inserida em tal contexto, no qual o vinculo com o territério
tende a ser sempre menos observado, os lugares de pertenga tornam-se multiplos e corre-se o risco das
relagoes interpessoais dissolverem-se no mundo virtual sem compromisso nem responsabilidade com o proprio
contexto relacional.

10. Percebe-se hoje que tais mudancgas culturais e a alterada relagdo com o territorio estdo promovendo na
Igreja, gracas a presenca do Espirito Santo, um novo discernimento comunitario, «que consiste no ver a
realidade com os olhos de Deus, na dtica da unidade e da comunhaox»[11]. E, portanto, urgente envolver todo o
Povo de Deus na responsabilidade de acolher o convite do Espirito, para realizar processos de
“rejuvenescimento” do rosto da Igreja.

lll. O valor da paréquia hoje

11. Em virtude de tal discernimento, a paréquia € chamada a acolher as instancias do tempo para adequar o
préprio servico as exigéncias dos fiéis e das alteragdes histéricas. E necessario um renovado dinamismo, que
permita de redescobrir a vocagao de cada batizado a ser discipulo de Jesus e missionario do Evangelho, a luz
dos documentos do Concilio Vaticano Il e do Magistério sucessivo.

12. Os Padres conciliares, de fato, escreveram por antecipacao: «o cuidado com as almas deve ser animado
pelo espirito missionario»[12]. Em continuidade com tal ensinamento, Sao Joao Paulo Il precisava: «a paroquia
é aperfeicoada e integrada em muitas outras formas, mas essa continua sendo um organismo indispensavel de
primaria importancia nas estruturas visiveis da Igreja», para «fazer da evangelizagcdo a base de toda a agdo
pastoral, com exigéncia prioritaria, preeminente e privilegiada»[13]. Bento XVI| ensinava entdo que «a paroquia
€ um farol que irradia a luz da fé e assim vem ao encontro aos desejos mais profundos e verdadeiros do
coracao do homem, dando significado e esperanga a vida das pessoas e das familias»[14]. Por fim, Papa
Francisco recorda que «Afravés de todas as suas atividades, a paroquia incentiva e forma os seus membros
para serem agentes da evangelizagdo»[15].

13. Para promover a centralidade da presencga missionaria da comunidade cristd no mundo[16], € importante
repensar nao s6 a uma nova experiéncia de paréquia, mas também, nessa, o ministério e a missdo dos
sacerdotes, que, junto aos fiéis leigos, tém o compromisso de ser “sal e luz do mundo” (cfr. Mt 5, 13-14),
“ldmpada no candelabro” (cfr. Mc 4, 21), mostrando o rosto duma comunidade evangelizadora, capaz de uma
adequada leitura dos sinais dos tempos, que gera um coerente testemunho de vida evangélica.

14. A partir justamente da consideragao dos sinais dos tempos, escutando o Espirito, € necessario também
gerar novos sinais: nao sendo mais, como no passado, o lugar primeiro da agregacgao e da sociabilidade, a
paroquia € chamada a encontrar outras modalidades de vizinhanga e de proximidade em respeito as atividades
habituais. Tal compromisso nao constitui um peso a suportar, mas um desafio a acolher com entusiasmo.

15. Os discipulos do Senhor, seguindo o seu Mestre, a escola dos Santos e dos pastores, aprenderam, as
vezes através de experiéncias sofridas, a saber esperar os tempos e os modos de Deus, a alimentar a certeza
que Ele esta sempre presente até o fim da histéria, e que o Espirito Santo — coragao que faz pulsar a vida da
Igreja — reune os filhos de Deus espalhados no mundo. Para isto, a comunidade cristd ndo deve ter medo de
iniciar e acompanhar processos dentro de um territério onde vivem diferentes culturas, na confiante certeza que
para os discipulos de Cristo «nada lhes é de genuinamente humano que ndo encontre eco no seu coragdo»[17].

IV. A missao, critério guia para o renovamento

16. Nas transformagdes em ato, ndo obstante o generoso compromisso, as vezes a paroquia ndo corresponde
adequadamente as muitas expectativas dos fiéis, especialmente considerando as varias tipologias de
comunidades[18]. E verdade que uma caracteristica da paréquia é o seu radicar-se ali onde cada um vive
quotidianamente. Porém, especialmente hoje, o territdrio ndo € mais apenas um espago geografico delimitado,
mas o contexto onde cada um exprime a propria vida feita de relagdes, de servico reciproco e de tradicdes
antigas. E neste “territério existencial” que se encontra todo o desafio da Igreja em meio da comunidade.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 151

Parece entao superada uma pastoral que mantém o campo de acio exclusivamente no interior dos limites
territoriais da pardquia, quando muitas vezes sédo os proprios paroquianos a nao compreender mais esta
modalidade, que aparece assinalada pela saudade do passado, mais que inspirada da audacia para o
futuro[19]. De outro lado, € bom precisar que sob o plano candnico, o principio territorial permanece plenamente
vigente, quando requisitado no direito[20].

17. Além disso, a mera repeticao de atividade sem incidéncia na vida das pessoas concretas, permanece uma
tentativa estéril de sobrevivéncia, diversas vezes acolhida pela indiferenga geral. Caso nao se viva o dinamismo
espiritual comum da evangelizagao, a pardquia corre o risco de se tornar autorreferencial e de esclerosar-se,
propondo experiéncias, por enquanto, privadas de sabor evangélico e de ardor missionario talvez destinadas
somente a pequenos grupos.

18. O renovamento da evangelizagao exige novas atengdes e propostas pastorais diversificadas, para que a
Palavra de Deus e a vida sacramental possam alcancar a todos, coerente com o estado de vida de cada um.
Realmente, a insergao eclesial hoje prescinde sempre mais dos lugares de nascimento e de crescimento dos
membros e esta mais orientada para uma comunidade de adogao[21], onde os fiéis fazem uma experiéncia
mais ampla do Povo de Deus, de fato, dum corpo que se articula em tantos membros, onde cada um trabalha
para o bem de todo o corpo (cfr. 1 Cor 12, 12-27).

19. Além dos lugares e das razdes de insergdo, a comunidade paroquial € o contexto humano onde se atua a
missao evangelizadora da Igreja, celebram-se os sacramentos e experimenta-se a caridade, num dinamismo
missionario que — além de ser elemento intrinseco da agao pastoral — torna-se critério de verificagdo da sua
autenticidade. No momento presente, caracterizado, as vezes, por situagdes de marginalizagao e solidao, a
comunidade paroquial € chamada a ser sinal vivo da proximidade de Cristo através de uma rede de relagtes
fraternas, projetadas pelas novas formas de pobreza.

20. Em razao do que foi dito até aqui, € necessario individualizar prospectivas que permitam de renovar as
estruturas paroquiais “tradicionais” em chave missionaria. E este o coragéo da desejada conversao pastoral,
gue o anuncio da Palavra de Deus deve tocar, a vida sacramental e o testemunho da caridade, ou seja, os
ambitos essenciais nos quais a paroquia cresce e se conforma ao mistério que acredita.

21. Percorrendo os Atos dos Apdstolos, percebe-se o protagonismo da Palavra de Deus, poténcia interior que
trabalha a conversao dos coracoes. Essa € a comida que alimenta os discipulos do Senhor e os faz
testemunhas do Evangelho nas diversas condi¢oes de vida. A Escritura contém uma forga profética que a torna
sempre viva. E necessario, entdo, que a paréquia eduque a leitura e & meditacdo da Palavra de Deus através
de propostas diversificadas de anuncio[22], assumindo formas comunicativas claras e compreensiveis, que
apresentem o Senhor Jesus segundo o testemunho sempre novo do kerigma[23].

22. A celebracado do mistério eucaristico, portanto, é «fonte e apice de toda a vida crista»[24] e por isso,
momento substancial do constituir-se da comunidade paroquial. Nessa a Igreja toma consciéncia do significado
do seu proprio nome: convocagao do Povo de Deus que louva, suplica, intercede e agradece. Celebrando a
Eucaristia, a comunidade crista acolhe a presenca viva do Senhor Crucificado e Ressuscitado, recebendo o
anuncio de todo o seu mistério de salvacao.

23. A partir daqui a Igreja recorda a necessidade de redescobrir a iniciagao crista, que gera uma vida nova,
porque esta inserida no mistério da mesma vida de Deus. E realmente um caminho que ndo conhece
interrupcao, nem esta ligado apenas as celebragdes ou aos eventos, porque nao esta determinado em primeiro
lugar pelo dever de cumprir um “rito de passagem”, mas unicamente pela prospectiva do permanente
seguimento a Cristo. Neste contexto, pode ser util estabelecer itinerarios mistagdgicos que toquem realmente a
existéncia[25]. A catequese também devera apresentar-se como um continuo anuncio do Mistério de Cristo,
com a finalidade de fazer crescer no coragao do batizado a estatura de Cristo (cfr. Ef 4, 13), através do
encontro pessoal com o Senhor da vida.

Como recordou Papa Francisco, € necessario «chamar a atengao para duas falsificacées da santidade que



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 152

poderiam extraviar-nos: o gnosticismo e o pelagianismo. S0 duas heresias que surgiram nos primeiros seculos
do cristianismo, mas continuam a ser de alarmante atualidade»[26]. No caso do gnosticismo, trata-se de uma fé
abstrata, so intelectual, feita de conhecimentos que restam longe da vida, enquanto o pelagianismo induz o
homem a contar unicamente com as préprias forgas, ignorando a agéao do Espirito.

24. No misterioso entrelagamento entre o agir de Deus e aquele do homem, a proclamac¢éo do Evangelho
acontece através de homens e mulheres que tornam credivel aquilo que anunciam com a vida, numa rede de
relagdes interpessoais que geram confianga e esperanga. No periodo atual, muitas vezes assinalado pela
indiferenca, pelo fechamento do individuo em si mesmo e pela rejeigdo do outro, a redescoberta da fraternidade
€ fundamental, a partir do momento que a evangelizagao esta estreitamente ligada a qualidade das relagoes
humanas[27]. Assim, a comunidade crista faz da palavra de Jesus estimulo a «avancar sempre mais profundo»
(Lc 5, 4), na confianga que o convite do Mestre de langar as redes garante a si a certeza de uma “pesca
abundante”[28].

25. A “cultura do encontro” € o contexto que promove o dialogo, a solidariedade e a abertura a todos, fazendo
emergir a centralidade da pessoa. E necessario, portanto, que a paréquia seja um “lugar” que favorece o estar
juntos e o crescimento das relagdes pessoais duradoras, que consintam a cada um de perceber o sentido de
pertenca e de ser bem quisto.

26. A comunidade paroquial € chamada a desenvolver uma verdadeira e propria “arte da proximidade”. Se essa
planta raizes profundas, a paréquia se torna realmente o lugar de superagao da solidao, que ataca a vida de
tantas pessoas, e um «santuario onde os sedentos vao beber para continuarem a caminhar, e centro de
constante envio missionario»[29].

V. “Comunidade de comunidades”: a pardquia inclusiva, evangelizadora e atenta aos pobres

27. O sujeito da agao missionaria e evangelizadora da Igreja € sempre todo o Povo de Deus. Realmente, o
Cddigo de Direito Candnico coloca em evidéncia que a paréquia n&o se identifica com um edificio ou um
conjunto de estruturas, mas sim com uma precisa comunidade de fiéis, na qual o paroco € o seu pastor
proprio[30]. A este propodsito Papa Francisco recordou que «a pardquia € presenga eclesial no territorio, &mbito
para a escuta da Palavra, o crescimento da vida crista, o dialogo, o anuncio, a caridade generosa, a adoragéo e
a celebragédo», e afirmou que essa «é comunidade de comunidades»[31].

28. Os diversos componentes que na paroquia se articulam sdo chamados a comunhao e a unidade. Na
medida em que cada um implementa a prépria complementariedade, pondo-a a servico da comunidade, entao,
de um lado se pode ver plenamente realizado o ministério do paroco e dos presbiteros que colaboram como
pastores, de outro lado emerge a peculiaridade dos varios carismas dos diaconos, dos consagrados e dos
leigos, para que cada um faga o seu melhor para a construgéo do Unico corpo (cfr. 1 Cor 12, 12).

29. A paroquia, portanto, € uma comunidade convocada pelo Espirito Santo para anunciar a Palavra de Deus e
fazer renascer novos filhos a fonte batismal; reunida por seu pastor, celebra o memorial da paixdo, morte e
ressurreicao do Senhor e testemunha a fé na caridade, vivendo em permanente estado de missao, para que a
ninguém falte a mensagem salvifica, que doa a vida.

A propdsito, Papa Francisco assim se expressa: «A paroquia ndo € uma estrutura caduca,; precisamente porque
possui uma grande plasticidade, pode assumir formas muito diferentes que requerem a docilidade e a
criatividade missionaria do Pastor e da comunidade. Embora ndo seja certamente a unica instituicdo
evangelizadora, se for capaz de se reformar e adaptar constantemente, continuara a ser “a propria Igreja que
vive no meio das casas dos seus filhos e das suas filhas”. Isto supbe que esteja realmente em contato com as
familias e com a vida do povo, e ndo se torne uma estrutura complicada, separada das pessoas, nem um grupo
de eleitos que olham para si mesmos. [...] Temos, porém, de reconhecer que o apelo a revisdo e renovagao
das pardquias ainda n&o deu suficientemente fruto, tornando-as ainda mais proximas das pessoas, sendo
ambitos de viva comunh&o e participagéo e orientando-as completamente para a missao»[32].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 153

30. Nao pode ser estranho a pardquia o “estilo espiritual e eclesial dos santuarios” — verdadeiros e proprios
“espagos missionarios” — caracterizados pelo acolhimento, pela vida de oragao e pelo siléncio que restaura o
espirito e pela celebragao do sacramento da reconciliagao e pela atengao para com os pobres. As
peregrinacdes que as comunidades paroquiais realizam aos varios santuarios sao instrumentos preciosos para
o crescimento na comunhdo fraterna e, retornar a casa, para transformar os préprios lugares de vida quotidiana
muito mais abertos e hospitaleiros[33].

31. Nesta prospectiva, tem-se a ideia que o santuario pode oferecer aquele conjunto de caracteristicas e de
servigos que, analogamente, uma paréquia também deve haver, representando para muitos fiéis o objetivo
desejado da propria busca interior e o lugar onde nos encontramos com o rosto de Cristo misericordioso e com
uma Igreja acolhedora.

Esses podem redescobrir nos santuarios “a ungao do Santo” (1 Jo 2,20), isto €, a propria consagragao batismal.
Destes lugares aprende-se, na liturgia, a celebrar com fervor o mistério da presenga de Deus em meio a seu
povo, a beleza da missédo evangelizadora de cada batizado, o chamado a traduzir em caridade os lugares onde
se vive[34].

32. “Santuario” aberto a todos, a pardquia, chamada também a alcancgar cada um, sem excegao, recorda que os
pobres e os excluidos devem ter sempre um lugar privilegiado no coragao da Igreja. Como afirmou Bento XVI:
«Os pobres sdo os destinatarios privilegiados do Evangelho»[35]. Por sua vez, Papa Francisco escreveu que «a
nova evangelizagdo é um convite a reconhecer a forga salvifica das suas vidas, e a coloca-los no centro do
caminho da Igreja. Somos chamados a descobrir Cristo neles: ndo s6é a emprestar-lhes a nossa voz nas suas
causas, mas também a ser seus amigos, a escuta-los, a compreendé-los e a acolher a misteriosa sabedoria
que Deus nos quer comunicar através deles»[36].

33. Muitas vezes a comunidade paroquial é o primeiro lugar de encontro humano e pessoal dos pobres com o
rosto da Igreja. Os sacerdotes, os diaconos e os consagrados deverao, em particular, manifestar compaixao
para com a “carne ferida’[37] dos irmaos, a visita-los na sua doenga, a sustentar pessoas e familias sem
trabalho, a abrir a porta a quantos estdo na necessidade. Com o olhar dirigido aos ultimos, a comunidade
paroquial evangeliza e se deixa evangelizar pelos pobres, reencontrando neste modo o compromisso social do
anuncio em todos os seus diferentes ambitos[38], sem se esquecer da “suprema regra” da caridade em base a
qual seremos julgados[39].

V1. Da conversdo das pessoas aquela das estruturas

34. Neste processo de renovagao e de reestruturagao, a paréquia deve evitar o risco de cair na excessiva e
burocratica organizacado de eventos e numa oferta de servigos, que ndo exprimem a dinamica da
evangelizagdo, mas o critério de autopreservagao[40].

Citando Sao Paulo VI, Papa Francisco, com a sua habitual paresia, trouxe a memoria que « a Igreja deve
aprofundar a consciéncia de si mesma, meditar sobre o seu proprio mistério (...). Ha estruturas eclesiais que
podem chegar a condicionar um dinamismo evangelizador; de igual modo, as boas estruturas servem quando
ha uma vida que as anima, sustenta e avalia. Sem vida nova e espirito evangélico auténtico, sem “fidelidade da
Igreja a propria vocagdo”, toda e qualquer nova estrutura se corrompe em pouco tempo»[41].

35. A conversao das estruturas, que a paréquia deve propor-se, exige “muito antes” uma mudanca de
mentalidade e uma renovagao interior, sobretudo, de quantos sdo chamados a responsabilidade como guia
pastoral. Os pastores e em modo particular os parocos, «principais colaboradores do Bispo»[42], para serem
fiéis ao que Cristo ordenou, devem advertir com urgéncia a necessidade de uma reforma missionaria na
pastoral.

36. Tendo presente quanto a comunidade crista seja ligada a propria histéria e aos proprios afetos, cada pastor
nao pode esquecer que a fé do Povo de Deus se relaciona com a memaria familiar e com aquela comunitaria.
Muitas vezes, o lugar sagrado evoca momentos de vida significativos das geragdes passadas, rostos e eventos



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 154

que marcaram itinerarios pessoais e familiares. Para evitar traumas e feridas, € importante que os processos de
reestruturagdo das comunidades paroquiais €, as vezes, diocesanas sejam conduzidas a realiza-las com
flexibilidade e de modo gradual.

Papa Francisco citando a reforma da Curia Romana, sublinhou que a agao gradual «é o fruto do indispensavel
discernimento que implica processo historico, varredura dos tempos e das etapas, verificacdo, corregoes,
experimentagdo, aprovagbes ‘ad experimentum”. Entdo, nestes casos ndo se trata de indecisdo, mas da
flexibilidade necessaria para poder atingir uma verdadeira reforma»[43]. Trata-se de ter atengdo a nao “forgar
os tempos”, querendo completar as reformas muito rapidamente e com critérios genéricos, que obedecem a
l6gicas elaboradas “em escritorio”, esquecendo-se das pessoas concretas que habitam o territério. Realmente,
cada projeto deve ser situado na vida real de uma comunidade e inserido nessa sem traumas, com uma
necessaria fase de consulta prévia e outra de aplicagéo progressiva e de avaliagao.

37. Tal renovacao, naturalmente, nao diz respeito unicamente ao paroco, nem pode ser imposi¢cao vinda do
alto, excluindo o Povo de Deus. A converséao pastoral das estruturas implica no conhecimento que «o Santo
Povo fiel de Deus é ungido com a graca do Espirito Santo; portanto, na hora de refletir, pensar, avaliar,
discernir, devemos ter muito cuidado com essa ungao. Cada vez que, como Igreja, como pastores, como
consagrados esquecemo-nos esta certeza erramos a estrada. Cada vez que queremos suplantar, silenciar,
aniquilar, ignorar ou reduzir o Povo de Deus em sua totalidade e em suas diferengas a pequenas elites,
construimos comunidades, planos pastorais, discursos teoldgicos, espiritualidade e estruturas sem raizes, sem
historia, sem rosto, sem memdria, sem corpo, de fato, sem vida. No momento em que nos erradicamos da vida
do Povo de Deus, caimos na desolagéo e pervertemos a natureza da Igreja»[44].

Neste sentido, o clero nao realiza sozinho a transformacao solicitada pelo Espirito Santo, mas esta envolvido na
conversao que diz respeito a todos os integrantes do Povo de Deus[45]. Por isso, € necessario «procurar com
consciéncia e lucidez espagos de comunhao e de participacédo, para que a Ungéo de todo o Povo de Deus
encontre as suas mediagdes concretas para manifestar-sex»[46].

38. Por consequéncia, é evidente quanto seja oportuno a superagao tanto duma concessao autorreferencial da
pardquia, quanto duma “clericalizacéo da pastoral”. Levar a sério que o Povo de Deus «tem por condicdo a
dignidade e a liberdade dos filhos de Deus, em cujos coragbdes o Espirito Santo habita como num templo»[47],
leva a promover praticas e modelos através dos quais cada batizado, em virtude do dom do Espirito Santo e
dos carismas recebidos, torna-se protagonista ativo da evangelizacéo, no estilo e nas modalidades de uma
comunh&o organica, seja com as outras comunidades paroquiais, seja com a pastoral no geral da diocese. De
fato, o sujeito responsavel da missao é toda a comunidade, a partir do momento que a Igreja nao se identifica
somente com hierarquia, mas se constitui como Povo de Deus.

39. Sera compromisso dos pastores manter viva tal dindmica, para que cada batizado se perceba protagonista
ativo da evangelizagao. A comunidade presbiteral, sempre no caminho de formagao permanente[48], devera
exercitar com sabedoria a arte do discernimento que permite a vida paroquial de crescer e de amadurecer, no
reconhecimento das diversas vocagdes e ministérios. O presbitero, entdo, como membro e servidor do Povo de
Deus que lhe é confiado, ndo pode substitui-lo. A comunidade paroquial na sua totalidade é habilitada a propor
formas de ministério, de anuncio da fé e de testemunho da caridade.

40. A centralidade do Espirito Santo — dom gratuito do Pai e do Filho a Igreja — leva a viver profundamente a
dimensao da gratuidade, segundo o ensinamento de Jesus: « Gratuitamente recebeste, gratuitamente das» (Mt
10, 8). Ele ensinou aos discipulos a agir no servigo generoso, a cada um ser um dom para os outros (cfr. Jo 13,
14-15), com uma atencgao preferencial para com os pobres. Daqui deriva, ademais, a exigéncia de nao
“negociar” a vida sacramental e de ndo dar a impressao que a celebragdo dos sacramentos — sobretudo da
Santissima Eucaristia — e as outras agdes ministeriais possam ser sujeitas a tarifas.

Por outro lado, o pastor que serve o rebanho com generosa gratuidade, € chamado a instruir os fiéis para que
cada membro da comunidade se sinta responsavel e diretamente envolvido a socorrer as necessidades da
Igreja, através das varias formas de ajuda e de solidariedade, que a pardquia precisa para prestar seu servigo



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 155

pastoral de maneira livre e eficaz.

41. A miss&do que a pardquia é chamada a cumprir, enquanto centro propulsor da evangelizagéo, diz respeito
entdo a todo o Povo de Deus nos seus diversos componentes: presbiteros, diaconos, consagrados e fiéis
leigos, cada um segundo o préprio carisma e segundo as responsabilidades que lhes correspondem.

VII. A Paréquia e os outros 6rgaos internos da Diocese

42. A conversao pastoral da comunidade paroquial no sentido missionario, entdo, toma forma e se exprime num
processo gradual de renovagao das estruturas e, por consequéncia, em modalidades diversificadas de confiar o
cuidado pastoral e a participacdo no seu exercicio, que envolvem todos os componentes do Povo de Deus.

43. Na linguagem atual, oferecida pelos documentos do Magistério, em relagdo a 6rgaos internos do territdrio
diocesano[49], ha algumas décadas sao acrescidas a paréquia e aos vicariatos foraneos, ja previstos no
vigente Cddigo de Direito Canodnico[50], expressdes como “unidade pastoral” e “zona pastoral”. Tais
denominagdes definem, de fato, formas de organizagao pastoral da diocese, que exprimem uma nova relagao
entre os fiéis e o territorio.

44. No tema de “unidade” ou “zonas pastorais”, ninguém pense obviamente que a solugao das multiplas
problematicas do momento presente dé-se através de uma simples denominag¢éo nova para realidades ja
existentes. No coracao de tal processo de renovacao, evitando de somente sofrer a mudanca e esforcando-se
em vez disto a promové-lo e a orienta-lo, encontra-se talvez a exigéncia de individuar estruturas através das
quais reviver em todos os componentes da comunidade cristd a vocagao comum a evangelizagao, em vista de
um cuidado pastoral do Povo de Deus mais eficaz, no qual o “fator chave” ndo pode ser outro que a
proximidade.

45, Em tal prospectiva, a norma canbnica coloca em evidéncia a necessidade de individuar partes distintas ao
interno de cada diocese[51], com a possibilidade que essas sejam sucessivamente reagrupadas em realidades
intermediarias entre a propria diocese e a singular paréquia. Por consequéncia disto, entdo, levando em
consideracao as dimensdes da diocese e da sua concreta realidade pastoral, podem-se dar varias tipologias de
reagrupamentos de paroquias[52].

No coragéo de tais realidades vive e trabalha a dimensido de comunh&o da Igreja, com uma particular atengao
ao territério concreto, para o qual na sua criagdo deve-se levar em consideragao o mais possivel da
homogeneidade da populagao e dos seus costumes e das caracteristicas comuns do territério, para facilitar a
relagéo de proximidade entre os parocos e os outros agentes pastorais[53].

Vll.a. Como proceder para criagao de jungao de paroquias

46. Em primeiro lugar, antes de proceder para criagao de juncao de pardquias, para tal ato o Bispo deve
necessariamente consultar o Conselho presbiteral[54], em respeito a norma candnica e em nome da séria
corresponsabilidade eclesial, assumida em diversos niveis entre o Bispo e os membros de tal Conselho.

47. Antes de mais nada, as jung¢des de mais paroquias podem acontecer em forma de simples federagdo, no
modo que as paroquias associadas mantenham distintas a sua identidade.

Ao estabelecer cada género de jungao de paréquias vizinhas, além disso, devem por si serem respeitados os
elementos essenciais estabelecidos pelo direito universal para a pessoa juridica da paroquia, os quais ndao sao
dispensaveis pelo Bispo[55]. Ele devera entdo emitir para cada paroquia que deseja suprimir um decreto
especifico, redigido com as motivagdes pertinentes[56].

48. A luz do quanto foi acima exposto, entdo, a jungdo e a criagéo ou supressao de paréquias, é determinada
pelo Bispo diocesano respeitando as normas prevista no Direito Candnico; isto €, mediante incorporagcéo, para



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 156

qual uma pardquia flui noutra, sendo por essa absorvida e perdendo a sua originaria individualidade e
personalidade juridica; ou, ainda, mediante verdadeira e prépria fusdo, que da vida a uma nova e unica
pardquia, com a consequente extingao das pardéquias preexistentes e da sua personalidade juridica; ou, por fim,
mediante divisdo de uma comunidade paroquial em paréquias autbnomas, que sao criadas ex novo[57].

Além do mais, a supressao de paroquias para uniao extintiva é legitima para causas diretamente concernentes
uma determinada pardquia. Ao invés, ndo sdo motivos adequados, por exemplo, somente a escassez do clero
diocesano, a geral situagao financeira da diocese, ou outras condi¢gdes da comunidade presumidamente
reversiveis em pouco tempo (por exemplo, a consisténcia numérica, a nao autossuficiéncia econdémica, a
modificagao do planejamento urbano no territorio). Como condigao de legitimidade deste género de
providéncias, € necessario que os motivos aos quais nos referimos estejam direta e organicamente conexos
com a comunidade paroquial interessada e ndo com consideragdes gerais, teoricas e “de principio”.

49. A proposito da criacdo e da supressao de paroquias, € bom lembrar que cada decisdo deve ser adotada
mediante decreto formal, redigido por escrito[58]. Por consequéncia, € para considerar nao conforme a norma
candnica emanar uma Unica providéncia, visando criar uma reorganizacao de carater geral concernente a toda
diocese, uma parte dessa ou um grupo de paréquias, notificadas em Unico ato normativo, decreto geral ou lei
particular.

50. Em modo particular, nos casos de supressao de paroquias, o decreto deve indicar claramente, com
referéncia a situagéo concreta, quais sdo as razées que induziram o Bispo a adotar a decisdo. Essas, entao,
deverao ser indicadas especificamente, nao sendo suficiente apenas uma genérica alusao ao “bem das almas”.

No ato da supressao da paroquia, realmente, o Bispo devera providenciar também a devolugao dos seus bens
em relacdo as normas candnicas[59]; a menos que nao se apresentem graves razdes contrarias, ouvido o
Conselho presbiteral[60], sera necessario garantir que a igreja da paréquia suprimida continue aberta aos fiéis.

51. Ligada ao tema de reagrupamento de pardquias e da eventual supressao dessas esta a necessidade que,
as vezes, verifique-se de reduzir uma Igreja ao uso profano n&o indecoroso[61], decisdo de competéncia do
Bispo diocesano, depois de obrigatoriamente ter consultado o Conselho presbiteral[62].

Ordinariamente, também neste caso, ndo sado causas legitimas para decretar tal redugao a diminuigao do clero
diocesano, a diminuigao demografica e a grave crise econémica da diocese. Ao contrario, se o prédio encontra-
se em tais condi¢goes de ndo poder de algum modo ser utilizado para o culto divino e nao seja possivel restaura-
lo, poder-se-a reduzi-lo ao uso profano nao indecoroso, a norma do direito.

VIl.b. Vicariato foraneo

52. Antes de mais nada, € necessario recordar que, «a fim de favorecer a cura pastoral, mediante uma acao
comum, podem varias paroquias mais vizinhas unir-se em agrupamentos peculiares, tais como os vicariatos
fordneos»[63]; esses assumem nos varios lugares denominagdes como aquelas de “decanatos” ou
“arciprestados”, ou também de “zonas pastorais” ou “prefeituras’[64].

53. O vigario foraneo nao deve necessariamente ser um paroco de uma determinada paréquia[65] e, para que
se realize a finalidade para a qual o vicariato é criado, entre as suas responsabilidades, a primeira € aquela de
«promover e coordenar a atividade pastoral comum no vicariato»[66], em tal modo que nao permaneca uma
instituicdo meramente formal. Além do mais, o vigario foraneo «tem a obrigagao de, segundo as determinagbes
do Bispo diocesano, visitar as paroquias de sua circunscricdo»[67]. Para que possa realizar melhor a sua
funcdo e para favorecer ainda mais a atividade comum entre as paréquias, o Bispo diocesano podera conceder
ao vigario foraneo outras faculdades consideradas oportunas segundo o contexto concreto.

VIl.c. Unidade pastoral



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 157

54. Inspirando-se em finalidades analdgicas, quando as circunstancias exigem, em razao da extenséo territorial
do vicariato fordneo ou do grande numero de fiéis e, para isto, seja necessario favorecer melhor a colaboragao
organica entre paroquias vizinhas, tendo escutado o Conselho presbiteral[68], o Bispo pode também decretar o
reagrupamento estavel e institucional de varias paréquias no interior do vicariato foraneo[69], levando em
consideragao alguns concretos critérios.

55. Antes de tudo, € oportuno que os reagrupamentos (denominados “unidades pastorais”[70]) sejam
delimitados o quanto mais possivel em modo homogéneo, também do ponto de vista socioldgico, para que
possa ser realizada uma verdadeira pastoral organica ou integrada[71], em prospectiva missionaria.

56. Além do mais, cada pardquia de tal reagrupamento deve ser confiada a um paroco ou também a um grupo
de sacerdotes in solidum, que cuidem de todas as comunidades paroquiais[72]. Alternativamente, onde o Bispo
considerar conveniente, o reagrupamento podera também ser composto por diversas pardquias, confiadas ao
mesmo parocol[73].

57. Em todo caso, também em consideracao a atencao devida aos sacerdotes, que muitas vezes
desenvolveram o ministério com mérito e com o reconhecimento das comunidades e para o bem dos mesmos
fieis, ligados pelos vinculos de afeto e gratiddao aos seus pastores, pede-se que, do momento da criagao de um
determinado reagrupamento, o Bispo diocesano nao estabelega com o mesmo decreto que, em varias
pardquias unidas e confiadas a um unico paroco[74], outros parocos eventualmente presentes, ainda no
exercicio do oficio[75], sejam transferidos automaticamente ao oficio de vigario paroquial, ou removidos, de
fato, do seu cargo.

58. Nestes casos, a menos que nao se trate de uma concessao in solidum, compete ao Bispo diocesano, caso
por caso, estabelecer as fungdes do sacerdote moderador de tais reagrupamentos de pardquias, unida as suas
relagées com o vigario da forania[76], no interior da qual foi constituida a unidade pastoral.

59. O reagrupamento de paroquias, uma vez criado segundo o direito — vicariato foraneo ou “unidade pastoral” —
o Bispo determinara, segundo a oportunidade, se nesse em cada uma das pardquias deva ser instituido o
Conselho pastoral paroquial[77], ou no caso considerando-se melhor que tal compromisso seja confiado a um
Conselho pastoral Unico para todas as comunidades interessadas. Em todo caso, as singulares paroquias
integrantes do reagrupamento, porque conservam a sua personalidade e capacidade juridica, devem manter o
proprio Conselho para os assuntos econémicos[78].

60. A fim de valorizar uma agao evangelizadora de conjunto e um cuidado pastoral mais eficaz, convém que se
constituam servigos pastorais comuns para determinados ambitos (por exemplo, catequese, caridade, pastoral
da juventude ou familiar) para as paréquias do reagrupamento, com a participagédo de todos os componentes do
Povo de Deus, clérigos, consagrados e fiéis leigos.

VIl.d. Zona pastoral

61. Se varias “unidades pastorais” podem constituir um vicariato foraneo, ao mesmo modo, sobretudo nas
dioceses territorialmente mais extensas, diversos vicariatos foraneos, apos escutar o Conselho presbiteral[79],
podem ser reunidos pelo Bispo em “distritos” ou “zonas pastorais”[80], sob a coordenagao de um Vigario
episcopal[81] com poder executivo ordinario para a administragdo pastoral da zona em nome do Bispo
diocesano, sob a sua autoridade e em comunhao com ele, além das especiais faculdades que este deseje
atribuir-lhe caso por caso.

VIII. Formas ordinarias e extraordinarias

de confiar o cuidado pastoral da comunidade paroquial

62. Em primeiro lugar, o paroco e os outros presbiteros, em comunhao com o Bispo, sdo uma referéncia



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 158

fundamental para a comunidade paroquial, pelo compromisso de pastores que corresponde a eles[82]. O
paroco e o presbitério, cultivando a vida comum e a fraternidade sacerdotal, celebram a vida sacramental para
a comunidade e, juntos com essa, sao chamados a organizar a paréquia em tal modo a ser sinal eficaz de
comunh&o[83].

63. Em relacao a presenga e a missao dos presbiteros na comunidade paroquial, merece uma particular
mengao a vida comum[84]; essa € recomendada pelo can. 280, ainda que ndo se configure como uma
obrigagéo para o clero secular. A esse respeito, recorda-se o fundamental valor do espirito de comunhao, da
oragao e da agao pastoral comum da parte dos clérigos[85], em vista ao efetivo testemunho de fraternidade
sacramental[86] e de uma mais eficaz agao evangelizadora.

64. Quando o presbitério experimenta a vida comunitaria, entdo a identidade sacerdotal se reforga, as
preocupacdes materiais diminuem e a tentagao ao individualismo cede o passo a profundidade da relacao
pessoal. A oragdo comum, a reflexdo partilhada e o estudo, que ndo devem jamais faltar na vida sacerdotal,
podem ser de grande apoio na formagao de uma espiritualidade presbiteral incarnada no quotidiano.

Em todo caso, sera conveniente que, segundo o seu discernimento e no limite do possivel, o Bispo leve em
consideragao a afinidade humana e espiritual entre os sacerdotes, os quais pretende confiar uma paréquia ou
um reagrupamento de paroquias, convidando-lhes a uma generosa disponibilidade para a nova missao pastoral
e alguma forma de partilha de vida com os irmaos[87].

65. Em alguns casos, sobretudo onde néo existe tradicdo ou costume de casa paroquial, ou quando essa, por
qualquer razdo, nao esta disponivel como habitagdo do sacerdote, pode ocorrer que ele retorne a viver junto a
familia de origem, primeiro lugar de formagao humana e de descoberta vocacional[88].

Este sistema, por um lado, revela-se como um suporte positivo para a vida quotidiana do padre, no sentido de
garantir-lhe um ambiente doméstico sereno e estavel, principalmente quando os pais ainda estao presentes.
Por outro lado, devera se evitar que tais rela¢des familiares sejam vividas pelo sacerdote com dependéncia
interior e menos disponibilidade para dedicar todo o tempo ao ministério, ou como alternativa excludente — em
vez de complemento — a relagdo com a familia presbiteral e a comunidade dos fiéis leigos.

Vlll.a. Paroco

66. O oficio de paroco comporta o pleno cuidado das almas[89] e, por consequéncia, para que um fiel seja
validamente nomeado paroco, necessita que tenha recebido a Ordem do presbiterado[90], excluida qualquer
possibilidade de conferir a quem for privado desse titulo ou das relativas fungdes, também nos casos de
caréncia de sacerdotes. Exatamente pela relagdo de conhecimento e proximidade exigido entre um pastor e a
comunidade, o oficio de paroco nao pode ser confiado a uma pessoa juridica[91]. Em modo particular — além do
quanto esta previsto no can. 517, §§ 1 — 2 — o oficio de paroco nao pode ser confiado a um grupo de pessoas,

constituido por clérigos e leigos. Por consequéncia, devem-se evitar denominagdes como, “time guia”, “equipe
guia”, ou outras semelhantes, que paregam expressar um governo colegiado da paréquia.

67. Em consequéncia do seu ser o “pastor proprio da paroquia que lhe foi confiada’[92], ao paroco compete
ipso iure a representagao juridica da paréquia[93]. Ele € o administrador responsavel dos bens paroquiais, que
sdo “bens eclesiasticos” e sao, portanto, submetidos as relativas normas canénicas[94].

68. Como afirma o Concilio Ecuménico Vaticano Il, «os parocos na sua pardquia devem poder gozar daquela
estabilidade no oficio que exige o bem das almas»[95]. Como principio geral, pede-se entdo que o paroco seja
«nomeado por tempo indeterminado»[96].

O Bispo diocesano, todavia, pode nomear parocos por tempo determinado, se assim é estabelecido por decreto
da Conferéncia Episcopal. Em razdo da necessidade que o paroco pode estabelecer uma efetiva e eficaz
ligagdo com a comunidade que |Ihe foi confiada, € conveniente que as Conferéncias Episcopais nao



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 159

estabelecam um tempo muito breve, inferior aos 5 anos para a nomeacao por tempo determinado.

69. Em todo o caso, os parocos, mesmo se nomeados por “tempo indeterminado”, ou antes de concluir o
“tempo determinado”, devem ser disponiveis para eventuais transferéncias a outra paroquia ou a outro oficio,
«se 0 bem das almas ou a necessidade ou a utilidade da Igreja o exigin[97]. E bom, de fato, recordar que o
paroco esta a servigo da parodquia e nao o contrario.

70. Ordinariamente, onde é possivel, € bom que o paroco tenha o cuidado pastoral de uma Unica paroquia, mas
«todavia, pela escassez de sacerdotes ou por outras circunstancias, pode ser confiada ao mesmo paroco o
cuidado de varias paroquias vizinhas»[98]. Por exemplo, entre as “outras circunstancias” podem ser o tamanho
do territério ou da populagao e a vizinhanga entre as paroquias interessadas. O Bispo diocesano avalie
atentamente que, se ao mesmo paroco sao confiadas varias pardquias, este possa exercitar plena e
concretamente como verdadeiro pastor o oficio de paroco de todas e de cada uma dessas[99].

71. Uma vez nomeado, o paroco detém o pleno exercicio das fungbes a ele confiadas, com todos os direitos e
as responsabilidades, até o dia que cessar legitimamente o seu oficio pastoral[100]. Para a sua remog¢éo ou
para o transferéncias antes de terminar o tempo do mandato, observem-se os relativos procedimentos
candnicos indicados pela Igreja para o discernimento que convém ao caso concreto[101].

72. Quando o bem dos fiéis exige, ainda que nao existam outras causas para cessagao da fungao, o paroco
que atingir os 75 anos de idade acolha o convite que o Bispo diocesano pode apresentar-lhe para renunciar a
paroquia[102]. A apresentag&o da renuncia, ao atingir os 75 anos de idade[103], que se deve considerar um
dever moral, se ndo candnico, nao leva o paroco a perder automaticamente o seu oficio. A cessagao deste
acontece somente quando o Bispo diocesano tenha comunicado por escrito, ao paroco interessado, a aceitagao
da sua renuncia[104]. De outro lado, o Bispo tenha em benévola consideragao a renuncia apresentada por um
paroco, mesmo que so pela razao de ter completado os 75 anos de idade.

73. Em todo caso, para evitar uma concepc¢ao funcionalistica do ministério, antes de aceitar a renuncia, o Bispo
diocesano avaliara prudentemente todas as circunstancias da pessoa e do lugar, como por exemplo, a
presenga de motivos de saude ou disciplinares, a escassez de sacerdotes, o bem da comunidade paroquial, e
outros elementos de tal género e aceitara a renuncia diante de uma causa justa e proporcionada[105].

74. Diversamente, se as condi¢des pessoais do sacerdote o permitem e a oportunidade pastoral o aconselha, o
Bispo considere a possibilidade de deixa-lo no oficio de paroco, quem sabe, oferecendo-lhe um auxilio e
preparando a sucessao. Além disso, « Consoante os casos, o Bispo pode confiar uma paroquia mais pequena e
menos trabalhosa a um paroco que se demitiu»[106], ou em qualquer caso, conceda-lhe um outro trabalho
pastoral adequado as suas concretas possibilidades, convidando o sacerdote a compreender, se for necessario,
que em nenhum caso devera sentir-se “rebaixado” ou “punido” para uma transferéncia de tal género.

VIIl.b. Administrador paroquial

75. Se nao for possivel proceder de imediato com a nomeagao do paroco, a designacao de administradores
paroquiais[107] deve ocorrer somente em conformidade de quanto é estabelecido pela normativa
canbnica[108].

De fato, trata-se de um oficio essencialmente transitério e exercitado a espera da nomeacgao do novo paroco.
Por este motivo € ilegitimo que o Bispo diocesano nomeie um administrador paroquial e deixe-o em tal fungéo
por um longo periodo, superior a um ano, ou, até, em modo estavel, deixando de providenciar a nomeagao do
paroco.

Segundo quanto comprova a experiéncia, tal solugdo € adotada com frequéncia para iludir as condi¢des do
direito relativas ao principio da estabilidade do paroco, da qual se constitui uma violacdo, com dano para a
missao do presbitero interessado e da mesma comunidade, que, em condi¢des de incerteza quanto a presenca



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 160

do pastor, ndo podera programar planos de evangelizagdo abrangente e devera se limitar a uma pastoral de
conservacgao.

VIll.c. Confiada solidariamente

76. Como ulterior possibilidade, «onde as circunstéancias o exigirem, pode a cura pastoral de uma paroquia ou
simultaneamente de varias paroquias ser confiada solidariamente a varios sacerdotes»[109]. Tal solugao pode
ser adotada quando, a critério do Bispo, exijam as circunstancias concretas, em modo particular para o bem das
comunidades interessadas, através de uma acgao pastoral partilhada e mais eficaz e para promover uma
espiritualidade de comunhao entre os presbiteros[110].

Em tal caso, o grupo de presbiteros, em comunh&o com os outros componentes das comunidades paroquiais
interessadas, atua com deliberagdo comum, sendo o Moderador em relagao aos outros sacerdotes, parocos
para todos os efeitos, um primus inter pares.

77. Recomenda-se vivamente que cada comunidade de sacerdotes, aos quais é confiada in solidum o cuidado
pastoral de uma ou mais pardquias, a elaboragado de um regulamento interno para que cada presbitero possa
realizar melhor os compromissos e as fungdes que lhe competem[111].

O Moderador tem por responsabilidade a coordenacdo do trabalho comum da pardquia ou das pardquias
confiadas ao grupo, assume a representagao juridica dessas[112], coordena o exercicio da faculdade para
assistir os matriménios e de conceder dispensas que diz respeito aos parocos[113] e responde diante do Bispo
sobre toda a atividade do grupo[114].

VIIl.d. Vigario paroquial

78. Como enriquecimento, ao interno das solugdes acima propostas, pode-se encontrar lugar a possibilidade
que um sacerdote seja nomeado vigario paroquial e encarregado de um especifico setor da pastoral (jovens,
idosos, doentes, associagdes, irmandades, formagao, catequese etc), “transversal” a diversas paroquias, ou
para realizar na totalidade o ministério, ou uma parte especifica deste, numa dessas paroquias[115].

No caso da fungdo conferida a um vigario paroquial para mais paroquias, confiadas a diversos parocos, sera
conveniente explicitar e descrever no Decreto de nomeacéo as tarefas que Ihe sdo confiadas em relagado a cada
comunidade paroquial e o tipo de relagdo a ser mantida com os parocos em relagao a residéncia, ao sustento e
a celebracao da Santa Missa.

Vlll.e. Diaconos

79. Os diaconos sao ministros ordenados, incardinados numa diocese ou em outra realidade eclesial que tenha
a faculdade de incardinar[116]; sdo colaboradores do Bispo e dos presbiteros na Unica missao evangelizadora

com o compromisso especifico, em virtude do sacramento recebido, de «servir o Povo de Deus na diaconia da
liturgia, da palavra e da caridade»[117].

80. Para salvaguardar a identidade dos diaconos, em vista da promocao do seu ministério, Papa Francisco ja
alertou contra alguns riscos relativos a compreensao da natureza do diaconato: «Devemos estar atentos a ndo
ver os diaconos como meio padres e meio leigos. [...] E muito menos é correto a imagem do diacono como uma
espécie de intermediario entre os fiéis e os pastores. Nem a metade da estrada entre os padres e os leigos,
nem meia estrada entre os pastores e os fiéis. E ha duas tentagbes. Ha o perigo do clericalismo: o diacono que
é muito clerical. [...] E a outra tentacéo, o funcionalismo: é um auxilio que o padre tem para isto ou aquilo»[118].

Prosseguindo no mesmo discurso, o Santo Padre entéo ofereceu alguns esclarecimentos em mérito ao papel
especifico dos diaconos no meio da comunidade eclesial: «O diaconato € uma vocacédo especifica, uma
vocagéo familiar que recorda o servigo. [...] Esta palavra é a chave para compreender o seu carisma. O servigo



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 161

como um dos dons caracteristicos do Povo de Deus. O didcono é — por assim dizer — o guardido do servigo na
Igreja. Cada palavra deve ser bem medida. Vocés sédo os guardides do servigo na Igreja: o servigo da Palavra,
o servigo do Altar, o servigco aos Pobres»[119].

81. A doutrina sobre o diaconato a longo dos séculos conheceu uma importante evolugéo. A sua retomada no
Concilio Vaticano Il coincide também com uma clareza doutrinal e com um alargamento da ag&do ministerial de
referéncia, que nao se limita a “confinar” o diaconato apenas no ambito do servico caritativo ou a reserva-lo —
segundo quanto foi estabelecido no Concilio de Trento — sé aos transeuntes e quase unicamente para o servigo
liturgico. Em vez disto, o Concilio Vaticano Il especifica que se trata de um grau do sacramento da Ordem e, por
isto, estes sdo «sustentados pela graga sacramental, na “diaconia” da liturgia, da pregagao e da caridade
servem ao povo de Deus, em comunhdo com o Bispo e com o seu presbitério»[120].

A recepgao pos-conciliar retoma quanto foi estabelecido pela Lumen gentium e define sempre melhor o oficio
dos diaconos como participagéo, se bem num grau diverso, no Sacramento da Ordem. Na Audiéncia concedida
aos participantes do Congresso Internacional sobre o Diaconato, Paulo VI quis reiterar, de fato, que o diacono
serve as comunidades cristas «seja no anuncio da Palavra de Deus que no ministério dos sacramentos e no
exercicio da caridade»[121]. De outra parte, apesar que no Livro dos Atos (At 6, 1 — 6) pareceria que 0s sete
homens escolhidos sejam destinados apenas ao servigo das mesas, na realidade, o mesmo Livro biblico conta
como Estévao e Filipe desenvolvem por completo a “diaconia da Palavra”. Entdo, como colaboradores dos
Doze e de Paulo, esses exercitam o seu ministério em dois ambitos: a evangelizagado e a caridade.

Portanto, sdo muitos os cargos eclesiais que podem ser confiados a um diacono, ou seja, todos aqueles que
nao comportam o pleno cuidado das almas[122]. O Cdédigo de Direito Candnico, todavia, determina quais oficios
sdo reservados ao presbitero e quais podem ser confiados também aos fiéis leigos, enquanto ndo aparece a
indicacao de qualquer particular oficio onde o ministério diaconal possa exprimir a sua especificidade.

82. Em todo caso, a historia do diaconato recorda que esse foi instituido em vista do anuncio do Evangelho, a
plantatio ecclesiae, com a consequente catequese kerygmatica e para a agao caritativa, que comporta também
a administracdo dos bens. Tal duplice missao do diacono, pois, exprime-se no ambito litirgico, no qual ele é
chamado a proclamar o Evangelho e a servir a mesa eucaristica. Estas mesmas referéncias poderiam ajudar a
individuar trabalhos especificos para o diacono, valorizando os aspectos préprios de tal vocagao em vista da
promocao do ministério diaconal.

VIILf. As pessoas consagradas

83. No interior da comunidade paroquial, em numerosos casos, estdo presentes pessoas que pertencem a vida
consagrada. Esta, «de fato, ndo € uma realidade externa ou independente da vida da Igreja local, mas constitui
um modo peculiar, assinalado pelo radicalismo evangélico, de ser presente no seu interior, com os seus dons
especificos»[123]. Além do mais, integrada na comunidade junto aos clérigos e aos leigos, a vida consagrada
«coloca-se na dimensé&o carismatica da Igreja. [...]. A espiritualidade dos Institutos de vida consagrada pode se
tornar, seja para o fiel leigo que para o presbitero, um significativo recurso para viver a propria vocagdox»[124].

84. A contribuicdo que os consagrados podem trazer a missdo evangelizadora da comunidade paroquial deriva
em primeiro lugar do seu “ser”, isto é, do testemunho de um radical seguimento de Cristo mediante a profissao
dos conselhos evangélicos[125], e somente posteriormente também o seu “trabalho”, isto &, as atividades
realizadas em conformidade ao carisma de cada instituto (por exemplo, catequese, caridade, formagéao, pastoral
juvenil, cuidado dos doentes)[126].

VIIl.g. Leigos

85. A comunidade paroquial compdem-se em modo especial de fiéis leigos[127], os quais, por for¢a do batismo
e dos outros sacramentos da iniciagao cristd — e em muitos casos também do matrimonio[128] — participam da
acdo evangelizadora da Igreja, a partir do momento que «a vocagéo e a misséo propria dos fiéis leigos é a
transformacgéo das diversas realidades terrenas para que toda a atividade humana seja transformada pelo



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 162
Evangelho»[129].

Em modo particular, os fiéis leigos, tendo como proprio e especifico o carater secular, ou «procurar o Reino de
Deus tratando das realidades temporais e ordenando-as segundo Deus»[130], «podem também sentir-se
chamados ou vir a ser chamados para colaborar com os proprios Pastores ao servigo da comunidade eclesial,
para o crescimento e a vida da mesma, pelo exercicio dos ministérios muito diversificados, segundo a graca e
os carismas que o Senhor houver por bem depositar neles»[131].

86. Espera-se hoje de todos os fiéis leigos um generoso trabalho a servigo da missao evangelizadora, antes de
mais nada, com o testemunho em geral de uma vida quotidiana em conformidade ao Evangelho nos habituais
ambientes de vida e em cada nivel de responsabilidade, depois em particular, com a assungao dos seus
compromissos correspondentes ao servigo da comunidade paroquial[132].

VIil.h. Outras formas de confiar o cuidado pastoral

87. Existe, pois, uma ulterior modalidade para o Bispo — como ilustra o can. 517, § 2 — de providenciar o cuidado
pastoral duma comunidade mesmo se, pela escassez de sacerdotes, ndo seja possivel nomear um paroco nem
um administrador paroquial que possa assumi-la a tempo integral. Em tais circunstancias pastoralmente
problematicas, para sustentar a vida crista e dar prosseguimento a missdo evangelizadora da comunidade, o
Bispo diocesano pode confiar a um diacono uma participagéo ao exercicio do cuidado pastoral duma paréquia,
a um consagrado ou um leigo, ou também a um grupo de pessoas (por exemplo, um instituto religioso, uma
associagao)[133].

88. Aqueles aos quais em tal modo sera confiada a participacdo no cuidado pastoral da comunidade, seréao
coordenados e guiados por um presbitero com legitimas faculdades, constituido “Moderador do cuidado
pastoral”’, ao qual compete exclusivamente o poder e as fungdes de paroco, mesmo nao havendo o oficio, com
0s conseguintes deveres e direitos.

Ebom recordar que se trata de uma forma extraordinaria de confiar o cuidado pastoral, devido a impossibilidade
de nomear um paroco ou um administrador paroquial, para ndo confundir com a ordinaria ativa cooperacao e
com a assuncao de responsabilidades da parte de todos os fiéis.

89. Em vista do recurso a tal remédio extraordinario, & necessario preparar adequadamente o Povo de Deus,
havendo, pois, o cuidado de adota-lo somente para o tempo necessario, nao indefinidamente[134]. A reta
compreensao e aplicacao de tal canone exige que o recurso a quanto previsto, «acontega no cuidado com
respeito as clausulas neste contidas, ou: a) “pela caréncia de sacerdotes”, e nao por razées de comodidade ou
de uma equivoca “promogé&o do laicato” [...]; b) permanecendo que se trata de “participagdo no exercicio do
cuidado pastoral” e ndao de dirigir, coordenar, moderar, governar a paroquia; uma coisa que, segundo o texto do
canone, compete somente a um sacerdote»[135].

90. Em vista a levar a bom termo a confianga do cuidado pastoral segundo o can. 517, § 2[136], € necessario
observar alguns critérios. Em primeiro lugar, tratando-se duma solugao pastoral extraordinaria e
temporanea[137], a Unica causa candnica que legitima o seu recurso é a falta de sacerdotes, a ponto de n&do
ser possivel prover ao cuidado pastoral da comunidade paroquial com a nomeagao de um paroco ou de um
administrador paroquial. Além do mais, um ou mais diaconos serao preferiveis a consagrados e leigos para tal
forma de gestao do cuidado pastoral[138].

91. Em todo caso, a coordenacao da atividade pastoral assim organizada compete ao presbitero designado
pelo Bispo diocesano como Moderador; tal sacerdote tem exclusivamente os poderes e as faculdades préprias
do paroco; os outros fiéis tém, ao invés, «uma participacdo no exercicio do cuidado pastoral da pardquia»[139].

92. Seja o diacono, seja as outras pessoas nao assinaladas pela ordem sagrada, que participam no exercicio
do cuidado pastoral, podem realizar somente as fungdes que correspondem ao respectivo estado diaconal ou



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 163

de fiéis leigos, respeitando «as propriedades originarias da diversidade e complementariedade entre os dons e
as fungdées dos ministros ordenados e dos fiéis leigos, proprios da Igreja que Deus quis organicamente
estruturada»[140].

93. Por fim, no Decreto com o qual se nomeia o presbitero Moderador é altamente recomendado que o Bispo
exponha, pelo menos sumariamente, as motivagdes em virtude das quais se apresenta necessaria a aplicagao
duma forma extraordinaria de confiar o cuidado pastoral de uma ou mais comunidades paroquiais e,
consequentemente, as formas de exercicio do ministério do sacerdote responsavel.

IX. Cargos e ministérios paroquiais

94. Além da colaboracao ocasional que cada pessoa de boa vontade — também os nao batizados — pode
oferecer as atividades quotidianas da paroquia, existem alguns cargos estaveis, em base aos quais os fiéis
acolhem a responsabilidade para um certo tempo dum servigo no interior da comunidade paroquial. Pode-se
pensar, por exemplo, nos catequistas, nos ministrantes, nos educadores que trabalham em grupos e
associagdes, nos operarios da caridade e aqueles que se dedicam aos diversos tipos de consultério ou centro
de escuta e aqueles que visitam os doentes.

95. Em todo caso, ao designar os cargos confiados aos diaconos, aos consagrados e aos fiéis leigos que
receberam uma participagao no exercicio do cuidado pastoral, € necessario usar uma terminologia que
corresponda no modo correto as fungdes que esses podem exercitar em conformidade ao seu estado, assim
para manter clara a diferenca essencial que decorre entre o sacerddcio comum e o sacerddcio ministerial e de
tal modo que seja evidente a identidade da missao recebida por cada um.

96. Em tal sentido, antes de tudo, é responsabilidade do Bispo diocesano e, para quanto Ihe corresponde, do
paroco, que os cargos dos diaconos, dos consagrados e dos leigos, que tém papel de responsabilidade na
paréquia, ndo sejam designados com as expressdes de “paroco”, “co-paroco”, “pastor”, “capelao”, “moderador”,
“responsavel paroquial” ou com outras denominacdes similares[141], reservadas pelo direito aos

sacerdotes[142], enquanto tém relevancia direta com o perfil ministerial dos presbiteros.

Com relagdo aos mencionados fiéis e aos diaconos, resultam ilegitimas e ndo conformes a sua identidade
vocacional, o emprego de expressdes como “confiar o cuidado pastoral de uma pardquia”, “presidir a
comunidade paroquial’, e outras similares, que se referem a peculiaridade do ministério sacerdotal, que

compete ao paroco.

Parece ser mais apropriada, por exemplo, a denominagao de “diacono cooperador” e, para os consagrados e 0s
leigos, de “coordenador pastoral”, de “cooperador pastoral”, de “assistente pastoral” e de “coordenador de.. (um
setor da pastoral)”.

97. Os figis leigos, a norma do direito, podem ser instituidos leitores e acolitos em modo estavel, através de rito
especial, segundo o can. 230, § 1. O fiel nao ordenado pode assumir a denominagao de “ministro
extraordinario” somente se, efetivamente, foi convocado pela Autoridade competente[143] para realizar as
fungdes de supléncia a luz dos cann. 230, § 3 e 943. A delegacéo temporanea nas agdes liturgicas, segundo o
can. 230, § 2, mesmo que dure com o tempo, nao confere alguma denominagao especial ao fiel ndo
ordenado[144].

Tais fiéis leigos devem estar em plena comunhao com a Igreja Catolica[145], ter recebido uma formagao
adequada a fungao a qual sdo chamados a desenvolver e manter uma conduta pessoal e pastoral exemplar,
que os torne respeitaveis no desenvolver o servigo.

98. Além do quanto compete aos Leitores e aos Acolitos estavelmente instituidos[146], o Bispo, a seu prudente
juizo, podera conceder oficialmente alguns cargos[147] aos diaconos, as pessoas consagradas e aos fiéis
leigos, sob a orientagao e a responsabilidade do paroco, como, por exemplo:



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 164

1°. A celebragéo da liturgia da Palavra nos domingos e nas festas de preceito, «se for impossivel a participagdo
na celebragéo eucaristica por falta de ministro sagrado ou por outra causa grave»[148]. Trata-se de uma
eventualidade excepcional, a ser utilizado somente em circunstancias de verdadeira impossibilidade e sempre
havendo o cuidado de confiar tais liturgias aos diaconos, se eles estiverem presentes;

2°. A administragcao do batismo, tendo presente que «o ministro ordinario do batismo é o Bispo, o presbitero e o
diacono»[149] e que quanto esta previsto no can. 861, § 2 constitui uma excecao, a ser avaliada a critério do
Ordinario do lugar;

3°. A celebracéo do rito das exéquias, no respeito de quanto esta previsto no n. 19 dos Praenotanda do Ordo
exsequiarum.

99. Os fieis leigos podem pregar numa Igreja ou num oratorio, se as circunstancias, a necessidade ou um caso
particular o exigem, «segundo as disposi¢cées da Conferéncia Episcopal»[150] e «em conformidade com o
direito ou as normas liturgicas e na observancia das clausulas desses conteudos»[151]. Esses, ao invés, nao
podem em nenhum caso proferir a homilia durante a celebracio da Eucaristia[152].

100. A respeito, «onde faltarem sacerdotes e diaconos, o Bispo diocesano, obtido previamente o parecer
favoravel da Conferéncia Episcopal e a licenga da Santa Sé pode delegar leigos para assistirem os
matriménios»[153].

X. Os organismos de corresponsabilidade eclesial
X.a. O Conselho paroquial para os assuntos Econémicos

101. A gestao dos bens que cada paroquia dispde em diversas medidas € um ambito importante da
evangelizagao e do testemunho evangélico, defronte da Igreja e da sociedade civil, em quanto, como recordou
Papa Francisco, «fodos os bens que temos, o Senhor os da para fazer andar avante o mundo, para fazer andar
avante a humanidade, para ajudar os outros»[154]. O paroco, entdo, nao pode e nao deve estar sozinho em tal
trabalho[155], mas € necessario que seja assistido por colaboradores para administrar os bens da Igreja antes
de tudo com zelo evangelizador e espirito missionario[156].

102. Por esta razdo, em cada pardquia deve necessariamente ser constituido o Conselho para os Assuntos
Econbmicos, 6rgao consultivo, presidido pelo paroco e formado de pelo menos outros trés fieis[157]; o numero
minimo de trés é necessario para que tal conselho possa ser considerar “colegial’; € bom recordar que o paroco
nao esta incluido entre os membros do Conselho para os Assuntos Econdmicos, mas o preside.

103. Na auséncia de normas especificas dadas pelo Bispo diocesano, o paroco devera determinar o nimero
dos membros do Conselho, em relagao as dimensdes da pardquia e se esses devam ser por ele nomeados, ou
em vez disto, eleitos pela comunidade paroquial.

Os membros de tal conselho, ndo devem necessariamente pertencer a mesma paroquia, devem ser de boa
fama comprovada e espertos em questdes econdmicas e juridicas[158], para poder fazer um trabalho efetivo e
competente, em modo tal que o Conselho nao seja constituido sé formalmente.

104. Por fim, a menos que o Bispo diocesano nao tenha disposto de outra forma, observada a devida prudéncia
e eventuais normas do direito civil, nada impede que a mesma pessoa possa ser membro do Conselho para os
Assuntos Econdmicos de mais paroquias, onde as circunstancias o exijam.

105. As normas eventualmente emanadas na matéria por parte do Bispo diocesano deverao levar em
consideragao as situagoes especificas das pardquias, como, por exemplo, a consisténcia particularmente
modesta ou pertencer a uma unidade pastoral[159].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 165

106. O Conselho para os Assuntos Econdmicos pode desenvolver um papel de particular importancia no
crescimento, no interior das comunidades paroquiais, da cultura da corresponsabilidade, da transparéncia
administrativa e do socorro as necessidades da Igreja. Em modo particular, a transparéncia é entendida nao
somente como formal apresentagao de dados, mas sim como necessaria informagao a comunidade e proficua
oportunidade para um seu envolvimento formativo. Trata-se de um modus agendi imprescindivel para a
credibilidade da Igreja, sobretudo onde esta se encontra em posse de bens significativos para administrar.

107. Ordinariamente, o objetivo da transparéncia pode ser conseguido publicando o balan¢o anual que deve ser
apresentado antes ao Ordinario do lugar[160], com a indicagdo detalhada dos créditos e dos débitos. Assim, a
partir do momento que os bens sado da pardquia, ndao do paroco, que € o seu administrador, a comunidade no
seu conjunto podera ser consciente de como os bens foram administrados, qual a situagdo econdmica da
pardquia e de quais recursos essa possa efetivamente dispor.

X.b. O Conselho Pastoral paroquial

108. A normativa canénica vigente[161] permite ao Bispo diocesano a avaliagao sobre a criagdo dum Conselho
pastoral nas pardquias, que pode em qualquer caso ser considerado como norma recomendada vivamente,
como recordou Papa Francisco, «Quanto sdo necessarios, os conselhos pastorais! Um Bispo ndo pode guiar
uma diocese sem os conselhos pastorais. Um paroco nao pode conduzir a paréquia sem os conselhos
pastorais»[162].

A elasticidade da norma permite em qualquer caso as adaptagdes consideradas oportunas nas circunstancias
concretas, como, por exemplo, no caso de mais paroquias confiadas a um unico paroco, ou na presenga de
unidades pastorais: é possivel em tais casos constituir um unico Conselho pastoral para mais paroquias.

109.0 sentido teolégico do Conselho pastoral esta inscrito na realidade constitutiva da Igreja, isto €, o seu ser
“Corpo de Cristo”, que gera uma “espiritualidade de comunhao”. Na Comunidade crista, de fato, a diversidade
de carismas e ministérios que deriva da incorporagéo a Cristo e do dom do Espirito, ndo pode jamais ser
homologada até se tornar «uniformidade, obrigagcao de fazer tudo juntos e tudo igual, de pensar todos sempre
ao mesmo modo»[163]. Ao contrario, em virtude do sacerdocio batismal[164], cada fiel & estabelecido para a
edificacao de todo o Corpo e, ao mesmo tempo, o conjunto do Povo de Deus, na reciproca corresponsabilidade
dos seus membros, participa da missao da Igreja, isto €, discerne na histéria os sinais da presenca de Deus e

se torna testemunha do Seu Reino[165].

110. Longe de ser um simples organismo burocratico, entdo, o Conselho pastoral coloca em destaque e realiza
a centralidade do Povo de Deus como sujeito e protagonista ativo da missao evangelizadora, em virtude do fato
que cada fiel recebeu os dons do Espirito através do batismo e da crisma: «Renascer a vida divina no Batismo
€ o0 primeiro passo; € preciso entao comportar-se como filho de Deus, ou seja, conformar-se ao Cristo que age
na santa Igreja, deixando-se envolver na sua missdo no mundo. A isso prové a ungéo do Espirito Santo: “sem a
sua forga, nada esta no homem” (cfr. Sequéncia de Pentecostes). [...] Como toda a vida de Jesus foi animada
pelo Espirito, assim também a vida da Igreja e de cada seu membro esta sob a orientacdo do mesmo
Espirito»[166].

Aluz desta visdo de fundo, podem-se recordar as palavras de S&o Paulo VI segundo o qual «E compromisso do
Conselho Pastoral estudar, examinar tudo isto que concerne as atividades pastorais e propor entdo conclusées
praticas, a fim de promover a conformidade da vida e da agcdo do Povo de Deus com o Evangelho»[167], na
consciéncia que, como recordou Papa Francisco, a finalidade de tal Conselho «nédo ha de ser principalmente a
organizagao eclesial, mas o sonho missionario de chegar a todos»[168].

111. O Conselho pastoral € um organismo consultivo, criado com normas estabelecidas pelo Bispo diocesano
para definir os critérios de composicéo, as modalidades de elei¢do dos membros, os objetivos e 0 modo de
funcionamento[169]. Em todo caso, para ndo desnaturalizar a indole de tal Conselho € bom evitar de defini-lo
“time” ou “equipe”, vale dizer, em termos nao idéneos a exprimir corretamente a relagéo eclesial e canénica
entre o paroco e os outros fiéis.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 166

112. No respeito as relativas normas diocesanas, € necessario que o Conselho pastoral seja efetivamente
representativo da comunidade da qual € expressdo em todos os seus componentes (presbiteros, diaconos,
consagrados e leigos). Esse constitui um ambito especifico em que o fiéis possam exercitar o seu direito-dever
de exprimir o préprio pensamento aos pastores e comunica-lo também aos outros fiéis, sobre o bem da
comunidade paroquial[170].

A funcdo principal do Conselho Pastoral Paroquial esta, portanto, em pesquisar e estudar propostas praticas em
ordem as iniciativas pastorais e caritativas que dizem respeito a paréquia, em sintonia com o caminho da
diocese.

113. O Conselho Pastoral Paroquial «tem somente voto consultivo»[171], no sentido que as suas propostas
devem ser acolhidas favoravelmente pelo paroco para tornar-se operativas. O paroco, pois, é obrigado a
considerar atentamente as indicacées do Conselho Pastoral, especialmente se expressas por unanimidade,
num processo de comum discernimento.

Para que o servico do Conselho pastoral possa ser eficaz e proficuo, € necessario evitar dois extremos: duma
parte, aquele do paroco que se limita a apresentar ao Conselho pastoral decisdes ja tomadas, ou sem a devida
informacao prévia, ou que o convoca raramente, somente pro forma; de outra, aquele dum Conselho onde o
paroco é apenas um dos membros, privado de fato do seu papel de pastor e guia da comunidade[172].

114. Enfim, é considerado conveniente que, para quanto possivel, o Conselho pastoral seja mais composto por
aqueles que tém efetivas responsabilidades na vida pastoral da paréquia, ou que nessa sao concretamente
compromissados, a fim de evitar que as reunides se transformem numa troca de ideias abstratas, que nao
levem em consideragao a vida real da comunidade, com os seus recursos e problematicas.

X.c. Outras formas de corresponsabilidade no cuidado pastoral

115. Quando uma comunidade de fiéis ndo pode ser criada como paroquia ou quase-paréquia[173], o Bispo
diocesano, ouvido o Conselho presbiteral[174], providenciara um outro modo para o seu cuidado pastoral[175],
avaliando por exemplo a possibilidade de estabelecer centros pastorais, dependentes do paroco do lugar, como
“estacbes missionarias” para promover a evangelizagdo e a caridade. Em tais casos, necessita dotar tais
realidades de uma igreja idénea ou de um oratoério[176] e criar uma normativa diocesana de referéncia para as
suas atividades, em modo que essas sejam coordenadas e complementadas em respeito aquelas da paroquia.

116. Os centros assim definidos, que em algumas dioceses sdo chamados “diaconias”, poderao ser confiados —
onde possivel — a um vigario paroquial, ou também, em modo especial, a um ou mais diaconos permanentes,
que tenham a responsabilidade e eventualmente os gerenciem juntos as suas familias, sob a responsabilidade
do paroco.

117. Tais centros poderao se tornar postos missionarios avangados e instrumentos de proximidade, sobretudo
nas paréquias com um territério muito extenso, em modo de garantir momentos de oragéo e adoragao
eucaristica, catequese e outras atividades a beneficio dos fiéis, em especial modo aquelas relativas a caridade
aos pobres e aos necessitados e ao cuidado com os doentes, solicitando a colaboragédo de consagrados e
leigos e de todas as pessoas de boa vontade.

Sera tarefa dos responsaveis pelo centro pastoral garantir, 0 quanto mais possivel, a frequente celebragao dos
Sacramentos, sobretudo da Santa Missa e da Reconciliagéo, através do paroco e dos outros presbiteros da
comunidade.

Xl. Ofertas para a celebragédo dos Sacramentos

118. Um tema conexo a vida das pardquias e a sua missao evangelizadora é aquele da oferta dada para a
celebragédo da Santa Missa, destinada ao sacerdote celebrante e dos outros sacramentos, que é destinado a



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 167

pardquia[177]. Trata-se de uma oferta que, por sua natureza, deve ser um ato livre da parte do ofertante,
deixando a sua consciéncia e ao seu senso de responsabilidade eclesial, ndo um “preco a pagar”’ ou uma “taxa
a exigir”, como se se tratasse de um tipo de “imposto sobre sacramentos”. De fato, com a oferta para a Santa
Missa, «os fiéis [...] contribuem para o bem da Igreja e [...] participam da sua solicitude para com o sustento
dos ministros e das obras»[178].

119. Em tal sentido, revela-se importante a obra de sensibilizacao dos fiéis, para que contribuam livremente as
necessidades da paroquia, que sao “coisa sua” e da qual € bom que aprendam espontaneamente a ter cuidado,
em especial modo, naqueles Paises onde a oferta da Santa Missa é ainda a unica fonte de sustento para os
sacerdotes e também de recursos para a evangelizagao.

120. A mencionada sensibilizagao podera proceder tanto mais eficazmente quanto mais os presbiteros do seu
lado oferecem exemplos “virtuosos” no bom uso do dinheiro, seja com um estilo de vida sébria e sem excessos
em nivel pessoal, que com uma gestdo dos bens paroquiais transparente e comensurada nao sobre “projetos”
do paroco ou dum grupo restrito de pessoas, talvez bons, mas abstratos, mas sim, sobre reais necessidades
dos fiéis, sobretudo os mais pobres e necessitados.

121. Em todo caso, «da oferta das Missas deve ser absolutamente obrigada a afastar também a aparéncia de
contratagcao ou de comércio»[179], levando em consideragao que «€& vivamente recomendado aos sacerdotes
de celebrar a Missa pela intengdo dos fiéis, sobretudo dos mais pobres, também sem receber alguma
oferta»[180].

Entre os instrumentos que podem consentir a realizagao de tal fim, pode-se pensar o recolhimento das ofertas
em modo anénimo, assim que cada um se sinta livre de doar aquilo que pode, ou que considera justo, sem
sentir-se no dever de corresponder ao que se espera ou um preco.

Concluséo

122. Chamando novamente a eclesiologia do Concilio Vaticano Il, a luz do recente Magistério e considerando
os contextos sociais e culturais profundamente mudados, a presente Instrucado pretende focalizar o tema da
renovagao da paroquia no sentido missionario.

Enquanto essa permanece uma instituicdo imprescindivel para o encontro e a relagao viva com Cristo e com os
irmaos na fé, € mesmo verdadeiro que deve constantemente confrontar-se com as mudangas em ato na cultura
hodierna e na existéncia das pessoas, assim de poder explorar com criatividade estradas e instrumentos novos,
gue as consintam de estar a altura do seu compromisso primario, isto &, ser o centro propulsor da
evangelizagao.

123. Por consequéncia, a acao pastoral tem necessidade de andar além somente da delimitacao territorial da
paroquia, de fazer transparecer mais claramente a comunhao eclesial através da sinergia entre ministérios e
carismas diversos e, ndo menos, de estruturar-se como uma “pastoral organica” a servico da diocese e da sua
missao.

Trata-se dum agir pastoral que, através de uma efetiva e vital colaboracgao entre presbiteros, diaconos,
consagrados e leigos e entre diversas comunidades paroquiais de uma mesma area ou regido, preocupa-se de
individuar junto as questdes, as dificuldades e os desafios concernentes a evangelizagéo, procurando integrar
estradas, instrumentos, propostas e meios idoneos para afronta-las. Um tal projeto missionario comum poderia
ser elaborado e realizado em relagao a contextos territoriais e sociais contiguos, isto €, em comunidades
confinantes ou unidas pelas mesmas condi¢des socioculturais ou em referéncia a ambitos pastorais afins, por
exemplo, no quadro duma necessaria coordenagao entre pastoral juvenil, universitaria e vocacional, como ja
acontece em varias dioceses.

A pastoral orgénica, por isto, além da coordenagao responsavel das atividades e de estruturas pastorais



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 168

capazes de relacionar-se e colaborar entre elas, exige a contribuigdo de todos os batizados. Com as palavras
de Papa Francisco, « Quando falamos em “povo” ndo se deve compreender as estruturas da sociedade ou da
Igreja, quanto em vez o conjunto de pessoas que ndo caminham como individuos, mas como o tecido duma
comunidade de todos e para todos»[181].

Isto exige que a historica instituigdo paroquial ndo permanega prisioneira do imobilismo ou duma preocupante
repetitividade pastoral, mas, invés, coloque em ato aquele “dinamismo em saida” que, através da colaboragao
entre diversas comunidades paroquiais e uma reforgada comunhao entre clérigos e leigos, a torne efetivamente
orientada a missao evangelizadora, compromisso de todo o Povo de Deus, que caminha na histéria como
“familia de Deus” e que, na sinergia dos diversos membros, trabalha para o crescimento de todo o corpo
eclesial.

O presente Documento, por isto, além de evidenciar a urgéncia de uma simile renovagao, apresenta uma
normativa candnica que estabelece as possibilidades, os limites, os direitos e os deveres de pastores e leigos,
para que a paréquia redescubra si mesma como lugar fundamental do anuncio evangélico, da celebragao da
Eucaristia, espaco de fraternidade e caridade, de onde se irradia o testemunho cristdo para o mundo. Isto €,
essa «deve permanecer como um lugar de criatividade, de referéncia, de maternidade. E ali atuar aquela
capacidade de inventividade; e quando uma paroquia vai avante assim se realiza aquilo que eu chamo
“pardquia em saida™»[182].

124. Papa Francesco convida a invocar «Maria, Mde da evangelizacdo», para que «nos ajude a Virgem a dizer
0 nosso “sim” na urgéncia de fazer ressoar a Boa Noticia de Jesus no nosso tempo; nos conceda um novo
ardor de ressuscitados para levar a todos o Evangelho da vida que vence a morte; interceda por nos a fim que
possamos adquirir a santa audacia de procurar novas estradas para que alcance a todos o dom da
salvagdon»[183].

No dia 27 de junho de 2020, o Santo Padre aprovou o presente Documento da Congregagéao para o Clero.

Roma, 29 de junho de 2020, Solenidade dos Santos Pedro e Paulo.

* Beniamino Card. Stella
Prefeito

 Joél Mercier * Jorge Carlos Patrén Wong
Secretario Secretario para os Seminarios

Mons. Andrea Ripa
Sub-Secretari

[1] Francisco, Discurso aos parocos de Roma (16 de setembro de 2013).

[2] Cfr. Id., Exortagdo apostélica Evangelii gaudium (24 de novembro de 2013), n. 287: AAS 105 (2013), 1136.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 169
[3] Ibid., n. 49: AAS 105 (2013), 1040.

[4] Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constituicdo pastoral sobre a Igreja no mundo contemporaneo Gaudium et
spes (7 de dezembro de 1965), n. 58: AAS 58 (1966), 1079.

[5] Ibid., n. 44: AAS 58 (1966), 1065.

[6] Cfr. Efrém o Sirio, Comentarios sobre Diatessaron 1, 18-19: SC 121, 52-53.

[7] Cfr. Francisco, Carta enciclica Laudato si (24 de maio de 2015), n. 68: AAS 107 (2015), 847.

[8] Cfr. Paulo VI, Carta enciclica Ecclesiam Suam (6 de agosto de 1964): AAS 56 (1964), 639.

[9] Evangelii gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031.

[10] Cfr. Joao Paulo II, Exortagao apostolica poés-sinodal Christifideles laici (30 de dezembro de 1988), n. 26:
AAS 81 (1989), 438.

[11] Francisco, Audiéncia Geral (12 de junho de 2019): L’'Osservatore Romano 134 (13 de junho de 2019), 1.

[12] Concilio Ecuménico Vaticano I, Decreto sobre a missao pastoral dos Bispos na Igreja Christus Dominus
(28 de outubro de 1965), n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[13] Jodo Paulo I, Discurso aos Participantes a Plenaria da Congregagéo para o Clero (20 de outubro de 1984),
nn. 3 e 4: Ensinamentos V11/2 (1984), 984 e 985; cfr. também Id., Exortacédo apostélica Catechesi tradendae (16
de outubro de 1979), n. 67: AAS 71 (1979), 1332.

[14] Bento XVI, Homilia na visita pastoral a paréquia romana Santa Maria da Evangelizacdo (10 de dezembro
de 2006): Ensinamentos I1/2 (2006), 795.

[15] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1032.

[16] Cfr. Gaudium et spes, n. 4. AAS 58 (1966), 1027.

[17] Ibid., n. 1: AAS 58 (1966), 1025-1026.

[18] Cfr. Evangelii gaudium, nn. 72-73: AAS 105 (2013), 1050-1051.

[19] Cfr. Sinodo dos Bispos, XV Assembleia geral ordinaria (3-28 outubro/2018): “Os jovens, afé e o
discernimento vocacional”, Documento final, n. 129: «Em tal contexto, uma visao diversificada da acédo
paroquial delimitada apenas dos confins territoriais e incapaz de interceptar os fiéis, e em particular os jovens,
com propostas diversificadas, aprisionaria a paroquia num imobilismo inaceitavel e numa preocupante repeticdo
pastoraly: L'Osservatore Romano 247 (29-30 outubro/2018), 10.

[20] Cfr., por exemplo, C.I.C., cann. 102; 1015-1016; 1108, § 1.

[21] Cfr. Christifideles laici, n. 25: AAS 81 (1989), 436-437.

[22] Cfr. Evangelii gaudium, n. 174: AAS 105 (2013), 1093.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 170
[23] Cfr. ibid., n. 164-165: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[24] Concilio Ecuménico Vaticano I, Constituicdo dogmatica sobre a Igreja Lumen gentium (21 de novembro de
1964), n. 11: AAS 57 (1965), 15.

[25] Cfr. Evangelii gaudium, n. 166-167: AAS 105 (2013), 1089-1090.

[26] Francisco, Exortacao apostoélica sobre o chamado a santidade no mundo contemporaneo Gaudete et
exsultate (19 de margo de 2018), n. 35: AAS 110 (2018), 1120. A propdsito do gnosticismo e do pelagianismo,
convém escutar ainda as palavras de Papa Francisco: «Este mundanismo pode alimentar-se sobretudo de duas
maneiras profundamente relacionadas. Uma delas é o fascinio do gnosticismo, uma fé fechada no subjetivismo,
onde apenas interessa uma determinada experiéncia ou uma série de raciocinios e conhecimentos que
supostamente confortam e iluminam, mas, em ultima instancia, a pessoa fica enclausurada na imanéncia da
Sua prdpria razao ou dos seus sentimentos. A outra maneira é o neopelagianismo autorreferencial e
prometeuco de quem, no fundo, s6 confia nas suas proprias forgas e se sente superior aos outros por cumprir
determinadas normas ou por ser irredutivelmente fiel a um certo estilo catdlico proprio do passado»: Evangelii
gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059-1060; cfr. também Congregacgao para a Doutrina da Fé, Carta Placuit
Deo (22 de fevereiro de 2018): AAS 110 (2018), 429.

[27] Cfr. Carta a Dioneto V, 1-10: Padres Apostdlicos, ed. F.X. Funk, vol. 1, Tubingae 1901, 398.

[28] Cfr. Joao Paulo Il, Carta apostolica Novo millennio ineunte (6 de janeiro de 2001), n. 1: AAS 93 (2001), 266.

[29] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1032.

[30] Cfr. C.I.C., cann. 515; 518; 519.

[31] Evangelii gaudium, n. 28: AAS 105 (2013), 1031-1032.

[32] Ibid.

[33] Cfr. Francisco, Exortagdo Apostolica pos-sinodal Christus vivit (25 de margo de 2019), n. 238, Cidade do
Vaticano 2019.

[34] Cfr. Id, Bula Misericordiae vultus (11 de abril de 2015), n. 3: AAS 107 (2015), 400-401.

[35] Bento XVI, Discurso aos Bispos do Brasil (11 de maio de 2007), n. 3: Ensinamentos 111/1 (2007), 826.

[36] Evangelii gaudium, n. 198: AAS 105 (2013), 1103.

[37] Cfr. Francisco, Meditagdo quotidiana em S. Marta (30 de outubro de 2017).

[38] Cfr. Evangelii gaudium, nn. 186-216: AAS 105 (2013), 1098-1109.

[39] Cfr. Gaudete et exsultate, nn. 95-99: AAS 110 (2018), 1137-1138.

[40] Cfr. Evangelii gaudium, n. 27: AAS 105 (2013), 1031; ibid., n. 189: AAS 105 (2013), 1099: «Uma mudanga
nas estruturas que ndo gera novas convicgées e atitudes fara sim que aquelas mesmas estruturas cedo ou
tarde tornem-se corrutas, pesadas e ineficazes».

[41] Ibid., n. 26: AAS 105 (2013), 1030-1031.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 171
[42] Christus Dominus, n. 30: AAS 58 (1966), 688.

[43] Francisco, Apresentagdo da Saudagdo Natalina a Curia Romana (22 de dezembro de 2016): AAS 109
(2017), 44.

[44] Id, Carta ao Povo de Deus que peregrina no Chile (31 de maio de 2018):
www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-
cile.html

[45] Cfr. ibid.

[46] Ibid.

[47] Lumen gentium, n. 9: AAS 57 (1965), 13.

[48] Cfr. Congregacéo para o Clero, Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis (8 de dezembro de 2016), nn.
80-88, Cidade do Vaticano 2016, pp. 37-42.

[49] Cfr. C.I.C., can. 374, § 1.

[50] Cfr. ibid., can. 374, § 2; cfr. Congregacgao para os Bispos, Diretorio para o ministério pastoral dos Bispos
Apostolorum successores (22 de fevereiro de 2004), n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[51] Cfr. C.I.C., can. 374, § 1.

[52] Cfr. ibid., can. 374, § 2.

[53] Cfr. Apostolorum successores, n. 218: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2114.

[64] Cfr. C.I.C., cén. 515, § 2.

[55] Cfr. ibid., can. 86.

[56] Cfr. ibid., can. 120, § 1.

[57] Cfr. ibid., cann. 121-122; Apostolorum successores, n. 214: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2099.

[58] Cfr. C.I.C., can. 51.

[59] Cfr. ibid., cann. 120-123.

[60] Cfr. ibid., cann. 500, § 2 e 1222, § 2.

[61] Cfr. Pontificio Conselho da Cultura, A disposi¢do e reutilizagdo eclesial de igrejas. Orientagdo (17 de
dezembro de 2018): http://www.cultura.va/content/cultura/it/pub/documenti/decommissioning.html

[62] Cfr. C.I.C., can. 1222, § 2.

[63] Ibid., can. 374, § 2.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 172
[64] Cfr. Apostolorum successores, n. 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[65] Cfr. C.I.C., can. 554, § 1.

[66] Ibid., can. 555, § 1, 1°.

[67] Ibid., can. 555, § 4.

[68] Cfr. ibid., can. 500, § 2.

[69] Cfr. Pontificio Conselho da Pastoral dos Migrantes e dos Itinerantes, Erga migrantes charitas Christi (3 de
maio de 2004), n. 95: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2548.

[70] Cfr. Apostolorum successores, n. 215, b): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2104.

[71] Cfr. ibid.

[72] Cfr. C.I.C., can. 517, § 1.

[73] Cfr. ibid., can. 526, § 1.

[74] Cfr. ibid.

[75] Cfr. ibid., can. 522.

[76] Cfr. ibid., cann. 553-555.

[77] Cfr. ibid., can. 536.

[78] Cfr. ibid., can. 537.

[79] Cfr. ibid., can. 500, § 2.

[80] Cfr. Apostolorum successores, n. 219: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2117; convém reservar o
nome de “zona pastoral” somente para este género de reagrupamento, a fim de nao criar confusao.

[81] Cfr. C.I.C., cann. 134, § 1 e 476.

[82] Ter presente que: a) quanto é referido ao “Bispo diocesano” vale também para os outros a ele equiparados
no Direito; b) quanto se refere a pardquia e ao paroco vale também para a quase-paroquia e para o quase-
paroco; c) quanto concerne aos fiéis leigos, se aplica também aos membros nao clérigos dos institutos de vida
consagrada ou de sociedade de vida apostdlica, a menos que seja expresso referimento a especificidade laical;
d) o termo “Moderador” assume significados diversos em base ao contexto onde esta utilizado na presente
instrucdo, que diz respeito as normas do codigo.

[83] Cfr. Lumen gentium, n. 26: AAS 57 (1965), 31-32.

[84] Cfr. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, nn. 83; 88.e, pp. 37; 39.

[85] Cfr. C.I.C., can. 275, § 1.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 173

[86] Cfr. Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto sobre o ministério e a vida sacerdotal Presbyterorum ordinis (7
de dezembro de 1965), n. 8: AAS 58 (1966), 1003.

[87] Cfr. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, n. 88, pp. 39-40.

[88] Cfr. Francisco, Discurso aos participantes do Convénio promovido pela Congregagéao para o Clero, por
ocasiao do 50° aniversario dos Decretos Conciliares “Optatam totius” e “Presbyterorum ordinis” (20 de
novembro de 2015): L’'Osservatore Romano 266 (20 de novembro de 2015), 6.

[89] Cfr. C.I.C., can. 150.

[90] Cfr. ibid., can. 521, § 1.

[91] Cfr. ibid., can. 520, § 1.

[92] Ibid., can. 519.

[93] Cfr. ibid., can. 532.

[94] Cfr. ibid., can. 1257, § 1.

[95] Christus Dominus, n. 31: AAS 58 (1965), 689.

[96] C.I.C., can. 522.

[97] Ibid., can. 1748.

[98] Ibid., can. 526, § 1.

[99] Cfr. ibid., can. 152.

[100] Cfr. ibid., can. 538, §§ 1-2.

[101] Cfr. ibid., cann. 1740-1752, levando em consideragao os cann. 190-195.

[102] Cfr. ibid.

[103] Cfr. ibid.

[104] Cfr. ibid., can. 189.

[105] Cfr. ibid., can. 189, § 2 e Apostolorum successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[106] Apostolorum successores, n. 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[107] Cfr. C.I.C., cann. 539-540.

[108] Cfr. em particular ibid., cann. 539, 549, 1747, § 3.

[109] Ibid., can. 517, § 1; cfr. também cann. 542-544.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 174
[110] Cfr. ibid., cann. 517, § 1 e 526, § 1.

[111] Cfr. ibid., cén. 543, § 1.

[112] Cfr. ibid., can. 543, § 2, 3°; assume também a representagao juridica civil, nos Paises onde a pardquia &
recnhecida pelo Estado como ente juridico.

[113] Cfr. ibid., can. 543, § 1.

[114] Cfr. ibid., can. 517, § 1.

[115] Cfr. ibid, can. 545, § 2; a titulo de exemplo, pensa-se a um sacerdote, com experiéncia espiritual, mas de
fraca saude, nomeado confessor ordinario para cinco pardquias territorialmente vizinhas.

[116] Cfr. ibid., can. 265.

[117] Ibid., can. 1009, § 3.

[118] Francisco, Discurso durante o encontro com os sacerdotes e os consagrados, Mildo (25 de margo de
2017): AAS 109 (2017), 376.

[119] Ibid, 376-377.

[120] Lumen Gentium, n. 29: AAS 57 (1965), 36.

[121] Paulo VI, Alocugdo na Audiéncia concedida aos participantes do Congresso Internacional sobre o
Diaconato, 25 de outubro de 1965: Enchiridion sul Diaconato (2009), 147-148.

[122] Cfr. C.I.C., can. 150.

[123] Congregacgao para a Doutrina da Fé, Carta luvenescit Ecclesia aos Bispos da Igreja catélica sobre a
relagao entre dons hierarquicos e carismaticos para a vida e a missao da Igreja (15 de maio de 2016), n. 21:
Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 734.

[124] Ibid., n. 22: Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 738.

[125] Cfr. C.I.C., can. 573, § 1.

[126] Cfr. Congregacéo para os Institutos de Vida Consagrada e as Sociedades de Vida Apostdlica-
Congregacao para os Bispos, Mutuae relationes. Critérios diretivos sobre as relagdes entre os Bispos e os
religiosos na Igreja (14 de maio de 1978), nn. 10; 14, a): Enchiridion Vaticanum 6 (1977-1979), 604-605; 617-
620; cfr. também Apostolorum successores, n. 98: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1803-1804.

[127] Cfr. Evangelii gaudium, n. 102: AAS 105 (2013), 1062-1063.

[128] Cfr. Christifideles laici, n. 23: AAS 81 (1989), 429.

[129] Evangelii gaudium, n. 201: AAS 105 (2013), 1104.

[130] Lumen gentium, n. 31: AAS 57 (1965), 37.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 175
[131] Paulo VI, Exortagc&do apostdlica Evangelii nuntiandi (8 de dezembro de 1975), n. 73: AAS 68 (1976), 61.

[132] Cfr. Evangelii gaudium, n. 81: AAS 105 (2013), 1053-1054.
[133] Cfr. C.I.C., can. 517, § 2.
[134] Cfr. Apostolorum successores, n. 215, c¢): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2105.

[135] Congregagao para o Clero, Instrugao [interdicasterial] sobre algumas questdes sobre a colaboragao dos
fiéis leigos ao ministério dos sacerdotes Ecclesiae de mysterio (15 de agosto de 1997), art. 4, § 1, a-b): AAS 89
(1997), 866-867; cfr. também Apostolorum successores, n. 215, c): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004),
2105. A tal sacerdote esperara também a representagao juridica da paréquia, seja canonicamente que
civiimente, onde a Lei do Estado o prever.

[136] Antes de recorrer a solugao consentida pelo can. 517, § 2, € necessario que o Bispo diocesano avalie
prudentemente outras possibilidades a adotar alternativamente, como por exemplo nomear sacerdotes anciaes
ainda ativos para o ministério, confiar varias paréquias a um unico paroco ou confiar varias paréquias a um
grupo de sacerdotes in solidum.

[137] Cfr. Ecclesiae de mysterio, art. 4, § 1, b): AAS 89 (1997), 866-867, e Congregacéao para o Clero, Instrugao
O presbitero, pastor e guia da comunidade paroquial (4 de agosto de 2002), nn. 23 e 25, em modo particular,
trata-se de “uma colaboracao ad tempus no exercicio do cuidado pastoral da paréquia”, cfr. n. 23: Enchiridion
Vaticanum 21 (2002), 834-836.

[138] Cfr. O presbitero, pastor e guia da comunidade paroquial, n. 25: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 836.
[139] C.I.C., can. 517, § 2.

[140] O presbitero, pastor e guia da comunidade paroquial, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834.
[141] Cfr. Ecclesiae de mysterio, art. 1, § 3: AAS 89 (1997), 863.

[142] Cfr. O presbitero, pastor e guia da comunidade paroquial, n. 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 835.
[143] Cfr. Apostolorum successores, n. 112: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1843.

[144] E bom recordar que, além daquelas proprias do ministério do leitorado, entre as funcdes litdrgicas que o
Bispo diocesano, consultado a Conferéncia Episcopal, pode confiar temporaneamente a fiéis leigos, homens e
mulheres, figura também o servigo ao altar, respeitando a relativa norma canénica: Pontificio Conselho para a
interpretacado dos Textos Legislativos, Resposta (11 de julho de 1992), AAS 86 (1994), 541; Congregacao para
o Culto Divino e a Disciplina dos Sacramentos, Carta circular (15 marco de 1994), AAS 86 (1994), 541-542.

[145] Cfr. C.I.C., can. 205.
[146] Cfr. ibid., can. 230, § 1.

[147] No ato onde o Bispo confia os acima mencionados cargos a didconos ou a fiéis leigos, determine
claramente as fungdes que estao habilitados a desenvolver e por quanto tempo.

[148] C.I.C., can. 1248, § 2.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 176
[149] Ibid., can. 861, § 1.

[150] Ibid., can. 766.

[151] Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 4: AAS 89 (1997), 865.

[152] Cfr. C.I1.C., can. 767, § 1; Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 1: AAS 89 (1997), 864.

[153] C.I.C., can. 1112, § 1; cfr. Jodo Paulo Il, Constituicao apostolica Pastor Bonus (28 de junho de 1998), art.
63: AAS 80 (1988), 876, a proposito das competéncias da Congregacgao para o Culto Divino e la Disciplina dos
Sacramentos.

[154] Francisco, Meditagcao quotidiana em Santa Marta (21 de outubro de 2013): L’'Osservatore Romano 242
(21-22 outubro 2013), 8.

[155] Cfr. C.I.C., cann. 537 e 1280.

[156] Em conformidade ao can. 532 C.1.C., o paroco é responsavel pelos bens da paréquia, também se ao
administra-los deve contar com a colaboragao de leigos espertos.

[157] Cfr. C.I1.C., cann. 115, § 2 e, por analogia, 492, § 1.

[158] Cfr. ibid., can. 537 e Apostolorum successores, n. 210: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2087 .

[159] Cfr. C.I.C., cann. 517 e 526.

[160] Cfr. ibid., can. 1287 § 1.

[161] Cfr. ibid., can. 536, § 1.

[162] Francisco, Discurso durante o encontro com o clero, pessoas de vida consagrada e membros de
conselhos pastorais, Assis (4 de outubro de 2013): Ensinamentos 1/2 (2013), 328.

[163] Id, Homilia da Santa Missa na Solenidade de Pentecostes, 4 de junho 2017: AAS 109 (2017), 711.

[164] Cfr. Lumen gentium, n. 10: AAS 57 (1965), 14.

[165] Cfr. Congregacéo para o Clero, Carta circular Omnes christifideles (25 de janeiro de 1973), nn. 4 e 9;
Enchiridion Vaticanum 4 (1971-1973), 1199-1201 e 1207-1209; Christifideles laici, n. 27: AAS 81 (1989), 440-
441.

[166] Francisco, Audiéncia Geral (23 de maio de 2018).

[167] Paulo VI, Carta apostdlica Motu Proprio Ecclesiae Sanctae (6 de agosto de 1966), I, 16, § 1: AAS 58
(1966), 766; cfr. C.I.C., can. 511.

[168] Evangelii gaudium, n. 31: AAS 105 (2013), 1033

[169] Cfr. C.I.C., can. 536, § 2.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 177
[170] Cfr. ibid, can. 212, § 3.

[171] Ibid., can. 536, § 2.

[172] Cfr. O presbitero, pastor e guia da comunidade paroquial, n. 26: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 843.
[173] Cfr. C.I.C., can. 516, § 1.

[174] Cfr. ibid., can. 515, § 2.

[175] Cfr. ibid., can. 516, § 2.

[176] Cfr. ibid., cann. 1214, 1223 e 1225.

[177] Cfr. ibid., cann. 848 e 1264, 2° e cann. 945-958 e Congregacao para o Clero, Decreto Mos iugiter (22 de
fevereiro de 1991), aprovado em forma especifica por Jodo Paulo Il: Enchiridion Vaticanum 13 (1991-1993), 6-
28.

[178] C.I.C., can. 946.
[179] Ibid., can. 947.
[180] Ibid., can. 945, § 2.

[181] Francisco, Exortagao Apostolica pés-sinodal Christus vivit (25 de margo de 2019), n. 231, Cidade do
Vaticano 2019.

[182] Id., Encontro com os Bispos poloneses. Cracovia (27 de julho de 2016): AAS 108 (2016), 893.

[183] Id., Mensagem para a Jornada Missionaria Mundial 2017 (4 de junho de 2017), n. 10: AAS 109 (2017),
764.

[00886-P0O.01] [Texto original: Portugués]

Testo in lingua polacca

Instrukcja

Nawrdcenie duszpasterskie

wspolnoty parafialnej w stuzbie misji ewangelizacyjnej Kosciota
Wprowadzenie

1. Refleksja eklezjologiczna Soboru Watykanskiego Il oraz znaczace zmiany spoteczne i kulturowe ostatnich
dziesiecioleci spowodowaty, iz niektdére Koscioty partykularne zreorganizowaty forme duszpasterstwa wspalnot
parafialnych. Proces ten pozwolit wprowadzi¢ nowe doswiadczenia, podkreslajgce w wiekszym stopniu wymiar
wspolnoty oraz wdrozy¢, pod przewodnictwem duszpasterzy, harmonijng synteze charyzmatéw i powotan
koscielnych w stuzbie gloszenia Ewangelii, ktora lepiej odpowiada dzisiejszym potrzebom ewangelizaciji.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 178

Papiez Franciszek na poczatku swojej postugi przypomniat o znaczeniu ,kreatywno$ci”, ktéra oznacza ,szukanie
nowych drég”, a mianowicie ,szukanie drogi, aby byta gtoszona Ewangelia”; w zwigzku z tym, Ojciec Swiety
zakonczyt: ,Kosciodt, takze Kodeks Prawa Kanonicznego daje nam wiele, wiele mozliwosci, wiele swobody w tym
wzgledzie[1].

2. Sytuacje opisane w niniejszej Instrukcji stanowig cenng okazje do duszpasterskiego nawrdcenia w sensie
misyjnym. Sg bowiem zaproszeniami skierowanymi do wspaolnot parafialnych, aby wyszly poza swoje struktury,
oferujgc narzedzia reformy, réwniez strukturalnej, ukierunkowanej na komunie i wspétprace, spotkanie i bliskosc¢,
mitosierdzie i troske o gtoszenie Ewangelii.

I. Nawrécenie duszpasterskie

3. Nawrocenie duszpasterskie jest jednym z podstawowych tematéw ,nowego etapu ewangelizacji’[2], ktory
Kosciét jest dzisiaj wezwany do promowania, aby wspolnoty chrzescijanskie staty sie w coraz wiekszym stopniu
sitg pobudzajacag do spotkania z Chrystusem.

Dlatego Ojciec Swiety przypomniat: ,Jeéli cos ma wywotywaé $wiete oburzenie, niepokoié i przyprawiaé o
wyrzuty sumienia, to niech bedzie to fakt, ze tylu naszych braci zyje pozbawionych sity, Swiatta i pociechy z
przyjazni z Jezusem Chrystusem, bez przygarniajgcej ich wspodlnoty wiary, bez perspektywy sensu i zycia. Mam
nadzieje, ze zamiast leku przed pomyleniem sig, bedziemy sie kierowac lekiem przed zamknigciem sie w
strukturach dostarczajacych nam fatszywej ochrony, lekiem przed przepisami czynigcymi nas nieubtaganymi
sedziami, lekiem przed przyzwyczajeniami, w ktérych czujemy sie spokojni, podczas gdy obok nas znajduje sie
zgtodniata rzesza ludzi, a Jezus powtarza nam bez przerwy: «Wy dajcie im jes¢!» (Mk 6, 37)"[3].

4. Kosciét inspirowany tg swietg troska, ,trwajagc przy wiasnej tradyciji, a rownoczesnie swiadomy swojej
powszechnej misji, jest zdolny wchodzi¢ w zwigzek z réznymi formami kultury, przez co ubogaca sie zaréwno on
sam, jak i rozne kultury’[4]. Istotnie, owocne i tworcze spotkanie Ewangelii z kulturg prowadzi do prawdziwego
postepu: z jednej strony Stowo Boze wciela sie w historie ludzi, odnawiajgc ja; z drugiej strony, ,Kosciot [...]
moze by¢, i jest, wzbogacany réwniez przez ewolucje ludzkiego zycia spotecznego” [5], aby pogtebi¢ misje
powierzong mu przez Chrystusa i wiasciwiej jg dostosowac do czaséw, w ktorych zyje.

5. Kosciot gtosi, ze Stowo ,stato sie ciatem i zamieszkato wsréd nas” (J 1, 14). To Stowo Boze, ktére ma
upodobanie mieszka¢ pomiedzy ludzmi, w swoim niewyczerpanym bogactwie[6] zostato przyjete na caltym
Swiecie przez rézne ludy, wzbudzajac najszlachetniejsze aspiracje, w tym pragnienie Boga, godnosc¢ zycia
kazdego cztowieka, rownos¢ ludzi i szacunek dla odmiennosci w jednej rodzinie ludzkiej, dialog jako narzedzie
uczestnictwa, tesknote za pokojem, goscinnos¢ jako wyraz braterstwa i solidarnosci, odpowiedzialng ochrone
stworzenia[7].

Jest zatem nie do pomyslenia, aby taka nowos¢, ktérej rozprzestrzenianie sie az po krance $wiata jest wcigz
niedokohczone, ostabta lub, co gorsza, zanikneta[8]. Aby Stowo Boze mogto by¢ dalej gtoszone, wspolnoty
chrzescijanskie muszg dokonac¢ decydujacego wyboru misyjnego ,zdolnego przemieni¢ wszystko, aby zwyczaje,
style, rozktad zaje¢, jezyk i wszystkie struktury koscielne staty sie odpowiednig drogg bardziej dla
ewangelizowania wspétczesnego swiata, niz do zachowania stanu rzeczy”[9].

Il. Parafia we wspétczesnym kontekscie

6. To nawrdcenie misyjne, ktore naturalnie prowadzi réwniez do reformy struktur, szczegolnie dotyczy parafii,
wspolnoty zgromadzonej wokét Stotu Stowa i Eucharystii.

Parafia ma dtugg historie i od poczatku odgrywata fundamentalng role w zyciu chrzescijan, w rozwoju i
duszpasterstwie Kosciofa; juz w pismach sw. Pawta mozna dostrzec niejako pierwsze wzmianki o niej. Niektore
bowiem teksty Pawta pokazujg ustanawianie matych wspdlnot jako kosciotdw domowych, okreslanych
zazwyczaj przez Apostota stowem ,dom” (por., np. Rz 16, 3-5; 1 Kor 16, 19-20; Flp 4, 22). W tych ,domach”



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 179

mozna dostrzec narodziny pierwszych ,parafii”.

7. Dlatego parafia od poczatku byta odpowiedzig na szczegdlng potrzebe duszpasterska, aby przyblizy¢é
Ewangelie Ludowi Bozemu poprzez gtoszenie wiary i celebracje sakramentéw. Sama etymologia stowa ,parafia”
czyni zrozumiatym sens tej instytucji: parafia jest domem posréd domow([10] i odpowiada logice wcielenia
Jezusa Chrystusa, zywego i dziatajgcego we wspolnocie ludzkiej. Dlatego, widzialnie reprezentowana przez
budynek kultu, jest znakiem statej obecnosci Zmartwychwstatego Pana posrod Jego Ludu Bozego.

8. Terytorialna konfiguracja parafii wezwana jest jednak dzi$ do konfrontacji ze szczegding cechg
wspotczesnego swiata, w ktdorym zwiekszona mobilnosc¢ i kultura cyfrowa poszerzyty granice istnienia. Istotnie, z
jednej strony zycie ludzi utozsamia sie coraz mniej z okreslonym i niezmiennym srodowiskiem, toczac sie raczej
w ,globalnej i zbiorowej wiosce”; z drugiej strony kultura cyfrowa nieodwracalnie zmienita rozumienie
przestrzeni, a takze jezyk i zachowanie ludzi, zwlaszcza mtodszych pokolen.

Co wiecej, tatwo przewidzie¢, ze ciggty rozwdj technologii jeszcze bardziej zmodyfikuje sposdb myslenia i
rozumienia, jaki cztowiek bedzie miat o sobie i zyciu spotecznym. Szybkos¢ dokonujgcych sie zmian,
modyfikacja modeli kulturowych, tatwos¢ poruszania sie i szybkos¢ komunikacji zmieniajg postrzeganie
przestrzeni i czasu.

9. Parafia, jako zywa wspdlnota wierzgcych, wigczona jest we wspomniany kontekst, w ktérym zwigzek z
terytorium jest coraz mniej zauwazalny, miejsca przynaleznosci stajg sie wielorakie, a relacje miedzyludzkie sg
wystawione na ryzyko rozpadu w wirtualnym Swiecie bez zaangazowania ani odpowiedzialnosci za wtasne
relacje.

10. Dzi$ zauwaza sig, ze zmiany kulturowe i odmienne odniesienie do terytorium sprzyjajg w Kosciele, dzieki
obecnosci Ducha Swietego, nowemu rozeznaniu wspélnotowemu, ,ktére polega na widzeniu rzeczywistosci
oczami Boga, z myslg o jednosci i komunii”[11]. Dlatego nalezy pilnie zaangazowac caty Lud Bozy w przyjecie
zaproszenia Ducha Swietego, aby przeprowadzi¢ procesy ,odmiodzenia” oblicza Kosciota.

lll. Znaczenie parafii dzisiaj

11. Kierowana takim rozeznaniem, parafia jest wezwana do tego, aby zgodnie z wymaganiami czasu
dostosowac swojg postuge do potrzeb wiernych i historycznych przemian. Potrzebny jest odnowiony dynamizm,
ktéry pozwolitby na nowo odkry¢ powotanie kazdego ochrzczonego do bycia uczniem Jezusa i misjonarzem
Ewangelii, w swietle dokumentow Soboru Watykanskiego Il i p6zniejszego Magisterium.

12. Ojcowie Soboru pisali bowiem z dalekowzrocznoscig: ,duszpasterstwo winno by¢ zawsze prowadzone w
duchu misyjnym”[12]. Kontynuujac te nauke, Jan Pawet Il twierdzit: ,parafia musi zosta¢ udoskonalona i
zintegrowana w wielu innych formach, ale nadal pozostaje niezastgpionym organizmem o pierwszorzednym
znaczeniu w widzialnych strukturach Kosciota”, aby ,uczyni¢ ewangelizacje osig wszystkich dziatan
duszpasterskich, potrzebg priorytetowg, najwazniejszg i uprzywilejowang’[13]. P6zniej Benedykt XVI nauczat ze:
.parafia jest latarnig, ktéra promieniuje swiattem wiary, a tym samym spetnia najgtebsze i najprawdziwsze
pragnienia serca cztowieka, nadajac sens i nadzieje zyciu ludzi i rodzin’[14]. Wreszcie papiez Franciszek
przypomina, ze ,dzieki catej swojej dziatalnosci parafia zacheca i formuje swoich cztonkow, aby byli ludzmi
zaangazowanymi w ewangelizacje[15].

13. Dla promowania fundamentalnej roli misyjnej wspoélnoty chrzescijanskiej w swiecie[16], wazne jest
przemyslenie nie tylko nowego doswiadczenia parafii, ale takze postugi i misji kaptanow, ktérzy wraz z wiernymi
Swieckimi maja za zadanie byc¢ ,solg i Swiattem Swiata” (por. Mt 5, 13-14), ,lampg na swieczniku” (por. Mk 4, 21),
ukazujgca oblicze wspdlnoty ewangelizacyjnej, zdolnej do odpowiedniego odczytania znakéw czasu i
sktaniajgcej do dawania spojnego $wiadectwa zycia ewangelicznego.

14. Poczynajac od rozwazania znakéw czasu pod natchnieniem Ducha Swietego, nalezy takze tworzy¢ nowe



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 180

znaki: parafia, nie bedac juz, jak kiedys, gldbwnym miejscem agregaciji i socjalizacji, jest wezwana do szukania
innych sposobdw bliskosci niz zwykte dziatania. Zadanie to nie stanowi jakiegos ciezaru do niesienia, ale jest
wyzwaniem, ktére nalezy przyjac z entuzjazmem.

15. Uczniowie Pana, podazajac za swoim Mistrzem, w szkole Swietych i pasterzy, nauczyli sie, czasem poprzez
bolesne doswiadczenia, jak czekac na czasy i drogi Boga, karmic sie pewnoscia, ze On jest zawsze obecny do
konca czaséw i ze Duch Swiety - serce, ktérym pulsuje zycie Kosciota - gromadzi dzieci Boze rozproszone po
catym Swiecie. Z tego powodu wspolnota chrzescijanska nie powinna obawiac sie inicjowac procesy i im
towarzyszy¢ w miejscach, na ktorych zyjg ludzie reprezentujgcy rézne kultury, majgc catkowitg pewnosé, ze dla
ucznidéw Chrystusa ,nie mozna znalez¢ nic prawdziwie ludzkiego, co nie odbijatoby sie echem w ich
sercach’[17].

IV. Misja, gtéwne kryterium odnowienia

16. W dokonujgcych sie przemianach, pomimo hojnego zaangazowania, parafia czasami nie jest w stanie
odpowiednio sprostac licznym oczekiwaniom wiernych, zwlaszcza biorgc pod uwage réznorodne typy
wspolnot[18]. Prawda jest, ze cechg charakterystyczng parafii jest jej zakorzenienie tam, gdzie wszyscy zyjg na
co dzien. Jednak szczegdlnie dzisiaj terytorium nie jest juz tylko ograniczong przestrzenig geograficzna, ale
Srodowiskiem, w ktérym kazdy wyraza swoje zycie poprzez relacje, wzajemng stuzbe i dawne tradycje. To na
tym ,egzystencjalnym terytorium” rozgrywajg sie wyzwania Kosciota posréd spotecznosci. Opieka
duszpasterska, sprawowana wytacznie w granicach terytorialnych parafii, wydaje sie by¢ przestarzata, gdyz
parafianie czesto nie rozumiejg juz takiej formy, ktéra wydaje sie bardziej naznaczona nostalgig za przesztoscia,
niz inspirowana odwaga na przysztosc¢[19]. Z drugiej strony nalezy podkresli¢, ze na poziomie kanonicznym
zasada terytorialna pozostaje w petni obowigzujaca, gdy wymaga tego prawo[20].

17. Ponadto samo powtarzanie czynnos$ci duszpasterskich niemajgcych wptywu na zycie konkretnych ludzi staje
sie sterylng probg przetrwania, czesto przyjmowang z ogdlng obojetnoscia. Jesli parafia nie zyje duchowym
dynamizmem wiasciwym ewangelizacji, naraza sie na ryzyko bycia strukturg skupiajaca sie na sobie i
sklerotyczna, ktéra proponuje doswiadczenia pozbawione juz ewangelicznego i misyjnego smaku, by¢ moze
przeznaczone tylko dla matych grup.

18. Odnowa ewangelizacji wymaga nowej uwagi i réznorodnych propozycji duszpasterskich, aby Stowo Boze i
zycie sakramentalne mogty dotrze¢ do kazdego w sposob odpowiadajgcy jego sytuacji zyciowej. Istotnie,
przynaleznosc¢ w czasach wspoétczesnych do wspolnoty koscielnej w coraz wiekszym stopniu pomija miejsce
urodzenia i dojrzewania jej cztonkdw, a jest raczej nastawiona na wspolnote adopcyjng[21], w ktorej wierni majg
szersze doswiadczenie Ludu Bozego, jako Ciata podzielonego na wiele cztonkéw, z ktérych kazdy dziata dla
dobra catego organizmu (por. 1 Kor 12, 12-27).

19. Poza miejscami i racjami zwigzanymi z przynaleznoscig, wspolnota parafialna stanowi takze srodowisko
ludzkie, w ktérym odbywa sie dziatalno$¢ ewangelizacyjna Kosciota, celebruje sie sakramenty i Swiadczy dzieta
mitosierdzia, w dynamice misyjnej, ktéra — oprocz tego, ze jest nieodtgcznym elementem dziatalnosci
duszpasterskiej — staje sie kryterium weryfikacji jej autentycznosci. We wspotczesnej dobie, czasami
charakteryzujgcej sie marginalizacjg i samotnos$ciag, wspolnota parafialna jest powotana, aby by¢ zywym
znakiem bliskosci Chrystusa poprzez sie¢ braterskich relacji, skierowanych na nowe formy ubdéstwa.

20. W swietle tego, co zostato powiedziane do tej pory, konieczne jest okreslenie perspektyw, ktére pozwolg
odnowic¢ ,tradycyjne” struktury parafialne w kluczu misyjnym. Jest to serce pozadanego nawrdcenia
duszpasterskiego, ktdére musi dotyczy¢ gtoszenia Stowa Bozego, zycia sakramentalnego, $wiadczenia
mitosierdzia, lub istotnych obszarow, w ktérych parafia wzrasta i dostosowuje sie do Tajemnicy, w ktérg wierzy.

21. Lektura Dziejow Apostolskich pozwala nam uswiadomic¢ sobie fundamentalne znaczenie Stowa Bozego, jego
wewnetrznej mocy, ktéra dokonuje nawrdcenia serc. Stanowi ono pokarm, ktéry karmi uczniéw Pana i czyni ich
swiadkami Ewangelii w réznych okolicznosciach zycia. Pismo SwiQte zawiera proroczg moc, ktéra czyni go
ciagle zywym. Konieczne jest zatem, aby parafia uczyta czytac i rozwaza¢ Stowo Boze poprzez réznorodne



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 181

sposoby jego gtoszenia[22], stosujgc jasne i zrozumiate formy przekazu, ktére mowityby o Panu Jezusie zgodnie
Z wcigz nowym swiadectwem kerygmatu[23].

22. Nastepnie, celebrowanie tajemnicy eucharystycznej jest ,zrédtem i szczytem catego zycia
chrzescijanskiego”[24], a zatem stanowi zasadniczy moment w tworzeniu wspélnoty parafialnej. W celebrac;ji
Eucharystii Kosciét uswiadamia sobie znaczenie swojego imienia: zgromadzenie Ludu Bozego, ktéry oddaje
chwate, prosi, wstawia sie i dziekuje. Przez jej sprawowanie wspolnota chrzescijanska przyjmuje zywag obecnos$¢
Pana Ukrzyzowanego i Zmartwychwstatego, otrzymujgc przestanie o catej Jego tajemnicy zbawienia.

23. Dlatego Kosciét odczuwa potrzebe ponownego odkrycia inicjacji chrzescijanskiej, ktéra rodzi nowe zycie,
poniewaz jest wpisana w tajemnice zycia samego Boga. W rzeczywistosci jest bowiem drogg do przebycia,
ktéra wymaga ciagtosci, nie jest zwigzana jedynie z celebracjami lub wydarzeniami, poniewaz nie jest
determinowana na pierwszym miejscu przez obowigzek odprawienia ,rytuatu przejscia”, ale jedynie przez
perspektywe statego nasladowania Chrystusa. W tym kontekscie moze by¢ przydatne wyznaczenie drog
mistagogicznych, odnoszacych sie w sposob rzeczywisty do zycia[25]. Rowniez katecheza powinna by¢
przedstawiana jako ciggte gtoszenie Tajemnicy Chrystusa, aby Jego petnia wzrastata w sercu ochrzczonych
(por. Ef 4, 13) poprzez osobiste spotkanie z Panem zycia.

Jak przypomniat papiez Franciszek, nalezy ,zwréci¢ uwage na dwa zafatszowania swietosci, ktére mogtyby nas
sprowadzi¢ na manowce: gnostycyzm i pelagianizm. Sg to dwie herezje, ktore powstaty w pierwszych wiekach
chrzescijanstwa, ale wcigz sg alarmujgco aktualne”[26]. W przypadku gnostycyzmu chodzi o wiare abstrakcyjna,
wylgcznie intelektualna, opartg na wiedzy, ktéra pozostaje daleka od zycia, podczas gdy pelagianizm sktania
cziowieka do polegania wytacznie na wiasnych sitach, ignorujac dziatanie Ducha Swietego.

24. W tajemniczym splocie miedzy dziataniem Boga a dziataniem czlowieka gtoszenie Ewangelii odbywa sie za
posrednictwem mezczyzn i kobiet, ktérzy uwiarygodniajg to, co gtoszg przez zycie, w sieci relacji
miedzyludzkich, budzacych zaufanie i nadzieje. W obecnych czasach, czesto naznaczonych obojetnoscia,
zamknieciem jednostki w sobie i odrzuceniem drugiego, ponowne odkrycie braterstwa ma fundamentalne
znaczenie, poniewaz ewangelizacja jest scisle zwigzana z jakos$cig relacji miedzyludzkich[27]. W ten sposob
wspdlnota chrzescijanska uznaje stowo Jezusa za wiasne, co pobudza do ,wyptyniecia na gtebie” (Lk 5, 4) z
nadziejg, ze zaproszenie Mistrza do rzucenia sieci gwarantuje ,obfity potow ryb”[28].

25. ,Kultura spotkania” jest sSrodowiskiem, ktory promuje dialog, solidarnos¢ i otwartos¢ na wszystkich,
podkreslajac centralng role osoby. Konieczne jest zatem, aby parafia byta ,miejscem” sprzyjajgcym byciu razem
i rozwojowi trwatych relacji osobowych, ktére pozwalajg kazdemu doswiadczy¢ poczucia przynaleznosci i bycia
akceptowanym.

26. Wspodlnota parafialna jest wezwana do rozwijania prawdziwej ,sztuki bliskosci”. Jesli zapusci ona gtebokie
korzenie, parafia naprawde stanie sie miejscem, w ktérym zostaje przezwyciezona samotnos¢, obecna w zyciu
wielu ludzi, a takze ,sanktuarium, gdzie spragnieni przychodzg i pijg, by dalej kroczy¢ droga, oraz centrum
statego misyjnego posytania”[29].

V. ,.Wpdéinota wspéinot™:
Parafia integrujgca, ewangelizujgca i okazujgca wrazliwosé na ubogich

27. Przedmiotem misji i ewangelizacji Kosciota jest zawsze Lud Bozy jako catos€. Istotnie, Kodeks Prawa
Kanonicznego podkresla, ze parafia nie utozsamia sie z budynkiem lub jakimis$ strukturami, ale z okreslong
wspdlnotg wiernych, nad ktorg pasterska piecze, powierza sie proboszczowi jako jej wkasnemu pasterzowi[30].
W zwigzku z tym Papiez Franciszek przypomnial, ze ,parafia jest formg obecnosci Kosciota na terytorium, jest
srodowiskiem stuchania Stowa, wzrostu zycia chrze$cijanskiego, dialogu, przepowiadania, ofiarnej mitosci,
adoracji i celebracji” i stwierdzit, ze jest ona ,wspodlnotg wspodlnot”[31].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 182

28. Rozne czionki poprzez ktére wyraza sie parafia, sg wezwane do komunii i jednosci. W zakresie, w jakim
kazdy przyjmuje swojg komplementarnos¢, oddajac jg na rzecz wspolnoty, z jednej strony mozna ujrzeé
realizowang w petni postuge proboszcza i prezbiteréw wspotpracujacych jako pasterze, a z drugiej strony
specyfike réznych charyzmatéw diakonéw, osob konsekrowanych i $wieckich, do budowania przez kazdego
jednego Ciata (por. 1 Kor 12, 12).

29. Dlatego parafia jest wspélnotg powotang przez Ducha Swietego, aby gtosi¢ Stowo Boze i prowadzi¢ do
zrodzenia w zrédle chrzcielnym nowych dzieci; zgromadzona przez swojego duszpasterza, celebruje pamigtke
meki, Smierci i zmartwychwstania Pana oraz $wiadczy o wierze w mitosc¢, zyjac nieustannie duchem misyjnym,
aby nikt nie byt pozbawiony zbawczego przestania, ktére daje zycie.

Majac to na uwadze Papiez Franciszek stwierdzit: ,Parafia nie jest strukturg utomna; wtasnie dlatego, ze ma
wielkg elastycznos¢, moze przyjgc¢ bardzo odrebne formy, wymagajace otwarcia i misyjnej kreatywnosci ze
strony duszpasterza i wspdélnoty. Chociaz z pewnoscia nie jest jedyng instytucjg ewangelizacyjnag, jesli
zachowuje zdolnosc¢ do reformowania sie i statego przystosowania, nadal bedzie «samym Kosciotem
zamieszkujgcym posrod swych synow i corek». Zaklada to, ze rzeczywiscie utrzymuje kontakt z rodzinami i z
zyciem ludu, i nie staje sie strukturg ociezata, odseparowang od ludzi albo grupg wybranych zapatrzonych w
samych siebie [...]. Musimy jednak przyzna¢, ze wezwanie do rewizji i odnowy naszych parafii nie przyniosto
jeszcze wystarczajgcych owocow, aby byly blizej ludzi i stanowity sSrodowiska zywej komunii i uczestnictwa i
ukierunkowaty sie catkowicie na misje”[32].

30. Parafii nie moze byc¢ obcy ,duchowy i eklezjalny sanktuariow styl” — prawdziwych i wtasciwych ,placowek
misyjnych” — charakteryzujacy sie przyjeciem, zyciem modlitwy i ciszg, ktéra pokrzepia ducha, a takze
sprawowaniem sakramentu pojednania i wrazliwoscig na potrzeby ubogich. Pielgrzymki, ktére wspodlnoty
parafialne odbywajg do réznych sanktuariow, sg cennymi narzedziami do wzrastania w braterskiej wspdlnocie, a
po powrocie do domu sprawiajg, ze ich codzienne zycie staje sie bardziej otwarte i goscinne[33].

31. W tej perspektywie wydaje sie czyms$ oczywistym, ze sanktuarium moze obejmowac wszystkie te cechy i
postugi, ktére réwniez analogicznie powinna posiadac parafia, reprezentujac dla wielu wiernych upragnione
srodowisko ich wewnetrznych poszukiwan i miejsce, w ktérym sie spotykajg z obliczem mitosiernego Chrystusa i
goscinnego Kosciota.

W sanktuariach mogg oni odkry¢ ,namaszczenie od Swietego” (1 J 2, 20), to znaczy wtasng konsekracje
chrzcielng. W tych miejscach uczg sie celebrowac z zapatem tajemnice obecnosci Boga posréd Jego Ludu,
poznaja piekno misji ewangelizacyjnej kazdego ochrzczonego, odkrywajg wezwanie do $wiadczenia mitosierdzia
w miejscach, w ktorych zyja[34].

32. ,Sanktuarium” otwarte dla wszystkich oraz parafia, rowniez powotana, by dotrze¢ do wszystkich bez wyjatku,
przypominaja, ze biedni i wykluczeni muszg zawsze miec uprzywilejowane miejsce w sercu Kosciota. Benedykt
XVI powiedziat: ,Biedni sg uprzywilejowanymi odbiorcami Ewangelii’[35]. Z kolei papiez Franciszek napisat:
.,Nowa ewangelizacja jest zaproszeniem do uznania zbawczej mocy ich egzystencji i do postawienia jej w
centrum drogi Kosciota. JestesSmy wezwani do odkrycia w nich Chrystusa, do uzyczenia im naszego gtosu w ich
sprawach, ale takze do bycia ich przyjaciotmi, stuchania ich, zrozumienia ich i przyjecia tajemniczej madrosci,
ktéra Bog chce nam przekazaé przez nich”[36].

33. Bardzo czesto parafia jest pierwszym miejscem osobistego spotkania osob ubogich ze wspdlnotg Kosciota.
W sposdb szczegdlny kaptani, diakoni i osoby konsekrowane powinni odnosic sie ze wspoétczuciem do
»Zranionego ciata”[37] braci, odwiedzac ich w chorobie, wspiera¢ ludzi i rodziny bez pracy, otwiera¢ drzwi
potrzebujgcym. Wspdlnota parafialna, zwracajgc wzrok ku ostatnim, ewangelizuje i pozwala sie ewangelizowac¢
ubogim, odnajdujgc w ten sposob zaangazowanie spoteczne do przepowiadania we wszystkich swoich
réznorodnych srodowiskach[38], bez zapominania o ,najwyzszej zasadzie” mitosci, wedtug ktorej bedziemy
sadzeni[39].

VI. Od nawrécenia osdb do przeksztatcenia struktur



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 183

34. W tym procesie odnowy i przeksztatcen, parafia powinna unika¢ ryzyka nadmiernej i biurokratycznej
organizacji wydarzen oraz $wiadczenia postug, ktore nie wyrazajg dynamiki ewangelizaciji, ale kryterium
samozachowawcze[40].

Papiez Franciszek, cytujgc Pawta VI szczerze stwierdzit: ,Kosciot powinien pogtebi¢ swiadomos¢ samego siebie,
medytowac¢ nad swojg tajemnicg (...). Istniejg struktury koscielne, ktére mogg warunkowac ewangelizacyjny
dynamizm; podobnie, dobre struktury stuzg, kiedy jest zycie, ktére je ozywia, podtrzymuje i ocenia. Bez nowego
zycia i autentycznego ewangelicznego ducha, bez «wiernosci Kosciota swojemu powotaniu», kazda nowa
struktura w krétkim czasie ulega degradacji’[41].

35. Przeksztatcenie struktur, ktore parafia wyznacza sobie za cel, wymaga wczes$niejszej zmiany mentalnosci i
odnowy wewnetrznej, szczegolnie tych, ktérzy sg odpowiedzialni za duszpasterstwo. Pasterze, aby by¢
wiernymi misji otrzymanej od Chrystusa, a zwlaszcza proboszczowie, ,szczegdlni wspoétpracownicy biskupa’[42],
powinni koniecznie dostrzec potrzebe reformy duszpasterstwa o charakterze misyjnym.

36. Pamietajac o tym, jak bardzo wspdlnota chrzescijanska docenia wlasna historie i przywigzania, zaden
pasterz nie moze zapominac, ze wiara Ludu Bozego wigze sie ze wspomnieniami rodzinnymi i wspolnotowymi.
Bardzo czesto swiete miejsce przywotuje na pamie¢ wazne momenty zycia minionych pokolen, ludzi i
wydarzenia, ktére wptywaty na historie osobiste i rodzinne. Aby unikng¢ niepotrzebnych nieporozumienh, wazne
jest, aby procesy reorganizacji wspolnot parafialnych, a niekiedy diecezjalnych, przebiegaty elastycznie i
stopniowo.

Papiez Franciszek, odnoszac sie do reformy Kurii Rzymskiej podkreslit, ze stopniowos¢ ,jest owocem
niezbednego rozeznania, ktore zaktada proces historyczny, rytmicznosc¢ badan i etapow, weryfikacje, poprawki,
eksperymentowanie, zatwierdzanie ad experimentum [na prébe]. W tych wypadkach nie jest to zatem
niezdecydowanie, ale chodzi o elastycznosc, niezbedng do tego, aby méc doprowadzi¢ do prawdziwej
reformy”[43]. Chodzi o to, aby unikng¢ niepotrzebnego ,przyspieszenia”, chcac przeprowadzaé reformy zbyt
pochopnie i wedtug ogodlnikowych kryteriow, ktore cho¢ logicznie opracowane ,przy stole”, zapominajg o
konkretnych ludziach zamieszkujgcych dane terytorium. Kazdy projekt bowiem musi bra¢ pod uwage konkretne
zycie wspolnoty, by¢é wprowadzony elastycznie i poprzedzony niezbednym etapem wcze$niejszych konsultacji
oraz etapem wdrazania i weryfikaciji.

37. Oczywiscie odnowienia takiego nie moze dokonac jedynie proboszcz, ani nie powinno ono by¢ narzucone z
gory, wykluczajac Lud Bozy. Zmiana duszpasterska struktur implikuje $wiadomosé, ze ,Swiety Lud wierny Bogu
jest namaszczony taskg Ducha Swietego; dlatego w trakcie refleksji, oceniania i rozeznawania musimy byé
bardzo uwazni na to namaszczenie. llekro¢ jako Kosciot, jako pasterze, jako osoby konsekrowane zapominamy
o tej prawdzie, podgzamy ztg droga. llekro¢ chcemy zastgpic¢, uciszy¢, unicestwic, zignorowac lub zredukowaé
do matych elit Lud Bozy w jego catosci oraz odmiennosciach, budujemy wspélnoty, tworzymy programy
duszpasterskie, koncepcje teologiczne, duchowos¢ i struktury bez korzeni, bez historii, bez twarzy, bez pamieci,
bez ciata, w rzeczywistosci, bez zycia. W chwili, gdy odcinamy sie od zycia Ludu Bozego, popadamy w pustke i
wypaczamy nature Kosciota’[44].

W tym sensie nie tylko samo duchowienstwo ma dokonaé przemiany, do ktérej wzywa Duch Swiety, ale ma by¢
ono zaangazowane w nawrocenie, dotyczgce wszystkich cztonkéw Ludu Bozego[45]. Dlatego konieczne jest
~Swiadome i klarowne poszukiwanie przestrzeni komunii i uczestnictwa, po to by Namaszczenie catego Ludu
Bozego znalazto swoje konkretne posrednictwo, aby sie objawi¢’[46].

38. W zwigzku z tym wydaje sie oczywiste, ze wtasciwe bytoby przezwyciezenie zaréwno autoreferencyjnej
koncepcji parafii, jak i ,klerykalizacji duszpasterstwa”. Powazne potraktowanie faktu, ze udziatem Ludu Bozego
,stata sie godnosé i wolno$é dzieci Bozych, w ktérych sercach Duch Swiety mieszka jak w $wiatyni[47], zacheca
do promowania praktyk i modeli, dzieki ktérym kazdy ochrzczony, dzieki darowi Ducha Swietego i otrzymanych
charyzmatdw, staje sie aktywnym protagonistg ewangelizacji, w stylu i zgodnie z zasadami organicznej komunii,
zarowno z innymi wspolnotami parafialnymi, jak ogéinym duszpasterstwem diecezjalnym. Rzeczywiscie, cata
wspolnota jest podmiotem odpowiedzialnym za misje, poniewaz Kosciot nie utozsamia sie jedynie z hierarchig,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 184

ale stanowi siebie jako Lud Bozy.

39. Zadaniem pasterzy bedzie utrzymanie zywej dynamiki, mocg ktérej kazdy ochrzczony bedzie mogt odkryc,
ze jest aktywnym protagonistg ewangelizacji. Wspolnota prezbiteréw, nieustannie uczestniczgca w formaciji
permanentnej[48], powinna madrze realizowac sztuke rozeznania, ktéra pozwala wzrastac¢ i dojrzewac zyciu
parafialnemu przy respektowaniu réznych powotan i postug. Stad prezbiter, jako czionek i stuga Ludu Bozego,
ktory zostat mu powierzony, nie moze go zastgpi¢. Wspdlnota parafialna jest upowazniona do proponowania
form postugi, gtoszenia wiary i Swiadectwa mitosierdzia.

40. Fundamentalne znaczenie Ducha Swietego — bezinteresownego daru Ojca i Syna dla Ko$ciota — prowadzi
do gtebokiego przezywania wymiaru bezinteresownosci, zgodnie z nauczaniem Jezusa: ,Darmo otrzymaliscie,
darmo dawajcie!” (Mt 10,8). Nauczat On swoich uczniow postawy wielkodusznej stuzby, aby kazdy z nich byt
darem dla innych (por. J 13, 14-15), ze szczegdlnym uwzglednieniem ubogich. Stad, wynika miedzy innymi,
potrzeba ,nie targowania sie” jesli chodzi o zycie sakramentalne i nie sprawiania wrazenia, ze sprawowanie
sakramentow — zwtaszcza Najswietszej Eucharystii — i innych postug moglyby podlegac optatom.

Z drugiej strony pasterz, ktéry hojnie stuzy trzodzie, jest zobowigzany do formowania wiernych, aby kazdy
cztonek wspadlnoty czut sie odpowiedzialny i bezposrednio zaangazowany w zaspokajanie potrzeb Kosciofa,
poprzez rézne formy pomocy i solidarnosci, ktorych parafia potrzebuje do petnienia swojej postugi
duszpasterskiej ze swobodg i skutecznoscia.

41. Misja promowania ewangelizacji, do wypetniania ktorej powotana jest przede wszystkim parafia, dotyczy
zatem catego Ludu Bozego, réznych jego cztonkow: prezbiteréw, diakondw, konsekrowanych i swieckich,
kazdego zgodnie z wlasnym charyzmatem i powierzonymi mu zadaniami.

VII. Parafia i inne wewnetrzne podziaty w diecez;ji

42. Nawrocenie duszpasterskie wspolnoty parafialnej w sensie misyjnym nabiera zatem ksztattu i wyraza sie w
stopniowym procesie odnowy struktur, i w konsekwencji, w roznorodnym powierzeniu opieki duszpasterskiej i
uczestnictwie w jej realizacji, angazujgc wszystkich cztonkéw Ludu Bozego.

43. W terminologii obecnie uzywanej, zmienionej przez dokumenty Magisterium, ktéra dotyczy wewnetrznego
podziatu terytorium diecezjalnego[49], juz od kilkudziesiecioleci sg dodane do wyrazen okreslajgcych parafie i
wikariaty rejonowe, przewidzianych w obowigzujgcym Kodeksie Prawa Kanonicznego[50], takie wyrazenia jak
“jednostki duszpasterskie” czy “okregi duszpasterskie”. Okreslajg one de facto formy organizacji duszpasterstwa
diecezji wyrazajgce nowa relacje miedzy wiernymi a terytorium.

44. Jesli chodzi o ,jednostki” lub ,okregi duszpasterskie”, nie mozna oczywiscie sadzi¢, ze rozwigzaniem wielu
wspotczesnych problemow jest po prostu nowe nazewnictwo juz istniejgcych struktur. W centrum procesu
odnowy, unikajgc znacznych zmian, a angazujgc sie raczej do jego promowania i ukierunkowania, nalezy
wyodrebni¢ struktury, dzieki ktérym mozna we wszystkich cztonkach wspodlnoty chrzescijanskiej ozywi¢ wspdlne
powotanie do ewangelizacji, majgc na wzgledzie bardziej skuteczng opieke duszpasterskg nad Ludem Bozym, w
ktorej ,kluczowym czynnikiem” moze by¢ tylko bliskosc.

45. W tej perspektywie ustawodawstwo kanoniczne podkresla potrzebe wyodrebnienia wewnatrz kazdej diecez;ji
czesci terytorialnych[51], z zachowaniem mozliwosci do pdzniejszego ich potgczenia w struktury posrednie
pomiedzy diecezjg a pojedynczg parafig. W zwigzku z tym, biorgc pod uwage wielkosc dieceziji i jej konkretng
dziatalnos¢ duszpasterskg, mozna podac rézne typologie fgczenia parafii[52].

W sercu tgczonych parafii uwidacznia sie wspoélnotowy wymiar Kosciota, ze szczegdélnym uwzglednieniem
konkretnego terytorium, dlatego przy ich erygowaniu nalezy w jak najwiekszym stopniu uwzglednia¢
jednorodnosc ludnosci i jej zwyczaje, a takze wspdlne cechy tego terytorium, dla utatwiania relaciji bliskosci
miedzy proboszczami i innymi osobami zaangazowanymi w duszpasterstwie[53].



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 185

Vll.a. Jak erygowa¢ tgczone parafie

46. Przede wszystkim, przed przystgpieniem do erygowania taczonych parafii, biskup musi koniecznie
skonsultowac sie z Radg kaptanskg[54], zgodnie z ustawodawstwem kanonicznym i w imie koniecznej
wspotodpowiedzialnosci koscielnej, spoczywajgcej na roézny sposéb na biskupie i cztonkach Rady.

47. Potaczenia kilku parafii mozna dokonac¢ przede wszystkim poprzez prostg forme federacyjng, w taki sposéb,
ze potagczone parafie zachowatyby swa odrebnos$¢ pod wzgledem tozsamosci.

Oczywiscie, zgodnie prawodawstwem kanonicznym, przy wszelkiego rodzaju tgczeniu sgsiednich parafii, nalezy
uszanowac zasadnicze przepisy ustanowione przez prawo powszechne wzgledem parafii jako osoby prawnej,
ktére nie mogg podlegac dyspensie ze strony biskupa[55]. Dlatego biskup bedzie musiat wyda¢ dla kazdej
parafii, ktdérg zamierzatby zniesc¢, okreslony dekret, wraz z dotgczong witasciwg motywacjg[56].

48. W zwigzku z powyzszym potgczenie, jak rowniez erygowanie lub zniesienie parafii, musi by¢ dokonywane
przez biskupa diecezjalnego zgodnie z normami przewidzianymi w Prawie Kanonicznym, to znaczy przez
inkorporacje, dzieki ktorej jedna parafia stajgc sie czescig sktadowg drugiej, zostaje przez nig wchionieta, tracac
pierwotng indywidualnos¢ i osobowos¢ prawng; lub poprzez rzeczywista fuzje, ktéra tworzy nowg i jedng parafie,
powodujgc w konsekwencji likwidacje wczesniej istniejgcych parafii i ich osobowosci prawnych; lub wreszcie,
poprzez podziat wspolnoty parafialnej na kilka parafii autonomicznych, ktére sg tworzone ex novo[57].

Ponadto, zniesienie parafii przez ich taczenie, jest uzasadnione przyczynami bezposrednio dotyczacymi
konkretnej parafii. Natomiast nie sgq do tego odpowiednimi powodami, na przykiad, brak duchowienstwa
diecezjalnego, ogdlna sytuacja finansowa diecezji lub inne uwarunkowania dotyczace wspolnoty, ktore
prawdopodobnie sg do przezwyciezenia w krotkim okresie czasu (liczba wiernych, brak ekonomicznej
samowystarczalnosci, urbanistyczna modyfikacja terytorium). Tego rodzaju dziatania, mogg by¢ uzasadnione
legalnie tylko powodami bezposrednio i organicznie zwigzanymi z dang wspolnotg parafialng, a nie z ogéinymi,
teoretycznymi wzgledami.

49. W przypadku erygowania i zniesienia parafii warto pamietac, ze kazda decyzja musi by¢ podjeta poprzez
wydanie formalnego dekretu, sporzgdzonego na pismie[58]. W zwigzku z tym nalezy uzna¢ za niezgodne z
ustawodawstwem kanonicznym wydanie pojedynczego rozporzgadzenia, majgcego na celu ogolng reorganizacje
catej diecezji, jej czesci lub grupy parafii, wprowadzong w zycie za pomoca pojedynczego aktu prawnego,
dekretu ogodlnego lub prawa szczego6towego.

50. Szczegolnie, w przypadkach zniesienia parafii, dekret musi wyraznie wskazywac¢, w odniesieniu do
konkretnej sytuaciji, przyczyny, ktére skionity biskupa do podjecia takiej decyzji. Dlatego nalezy je dokfadnie
podac, poniewaz ogolna aluzja do ,dobra dusz” moze nie by¢ wystarczajgca.

Wreszcie, w akcie, poprzez ktéry parafia jest zniesiona, biskup musi rowniez podjg¢ decyzje co do
przeznaczenia jej dobr zgodnie z obowigzujgcymi normami kanonicznymi[59]; chyba, ze istniejg powazne
powody, by postgpi¢ inaczej i po wystuchaniu Rady kaptanskiej[60], konieczne bedzie zapewnienie, aby kosciot
zniesionej parafii byt nadal otwarty dla wiernych.

51. Z tematem tgczenia i mozliwym zniesieniem parafii zwigzana jest czasem potrzeba przeznaczenia budynku
kosciota do odpowiedniego, swieckiego uzytku[61]. Decyzje w tym wzgledzie podejmuje biskup diecezjalny, po
koniecznym zasiegnieciu opinii Rady kaptanskiej[62].

Zazwyczaj, rowniez w tym przypadku, spadek ilosci duchowienstwa diecezjalnego, niz demograficzny i powazny
kryzys finansowy diecezji nie sg uzasadnionymi przyczynami do tego typu dziatania. Przeciwnie, jesli budynek
kosciota znajduje sie w stanie, ktéry nie pozwala w zaden sposéb na wykorzystanie go do kultu religijnego i nie
ma mozliwosci jego remontu, bedzie mozna postepowac zgodnie z prawem i przeznaczy¢ do stosownego
swieckiego uzytku.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 186
VIl.b. Wikariat rejonowy (dekanat)

52. Przede wszystkim trzeba pamietac, ze ,celem wsparcia pasterzowania przez wspélne dziatanie, kilka
sasiednich parafii moze by¢ fgczonych w specjalne zespoly, takimi sg wikariaty rejonowe (dekanaty)’[63];
przyjmujg one w réznych miejscach nazwy takie jak ,dekanaty”, albo ,archiprezbiteraty”, albo ,okreg
duszpasterski”, albo ,prefektury’[64].

53. Dziekanem nie musi by¢ koniecznie proboszcz jakiej$ okreslonej parafii[65] i by zrealizowat sie cel, dla
ktérego wikariat rejonowy zostat erygowany, posréd jego zadan, pierwszym jest: ,popierac i koordynowac¢ w
ramach dekanatu wspdélng dziatalnos¢ pasterskg’[66], w taki sposéb by nie pozostat on instytucjg czysto
formalng. Ponadto, dziekan ,ma obowigzek wizytowac parafie swojego rejonu w sposob okreslony przez
biskupa diecezjalnego’[67]. W celu lepszego wypetnienia powierzonej funkcji i aby jeszcze bardziej wspierac
dziatalnos¢ miedzyparafialng, biskup diecezjalny moze udzieli¢ dziekanowi innych uprawnien, ktére uzna sie za
potrzebne, biorgc pod uwage konkretny kontekst.

VIl.c. Jednostka duszpasterska

54. Inspirujgc sie analogicznymi celami, kiedy okolicznosci tego wymagajg i z racji na przestrzenny zasieg
dekanatu albo duzg liczbe wiernych, nalezy bardziej popiera¢ organiczng wspotprace miedzy okolicznymi
parafiami, i po wystuchaniu Rady kaptanskiej[68], biskup moze rowniez zadekretowac trwate i instytucjonalnie
zarzadzone potgczenie réznych parafii wewnatrz dekanatu[69], biorgc pod uwage niektére konkretne kryteria.

55. Przede wszystkim jest korzystne, aby to potgczenie parafii (nazywane ,jednostkami duszpasterskimi’[70])
byto wyznaczone w sposéb jak najbardziej jednorodny, réwniez z punktu widzenia socjologicznego, aby mozna
byto realizowac¢ prawdziwie catosciowg oraz zintegrowang[71] postuge duszpasterskg w perspektywie misyjne;.

56. Ponadto, kazdg parafie takiej jednostki duszpasterskiej nalezy powierzy¢ jednemu proboszczowi, bgdz tez
wspolnie zespotowi kaptanow (in solidum), ktory troszczy sie o wszystkie wspoélnoty parafialne[72]. Ewentualnie,
jesli biskup uzna to za stosowne, jednostka duszpasterska bedzie mogta sktadac sie z kilku parafii,
powierzonych temu samemu proboszczowi[73].

57. W kazdym razie, réwniez ze wzgledu na nalezny szacunek kaptanom, ktérzy czesto ofiarnie pehili swa
postuge i cieszyli sie uznaniem wspolnot, a takze dla dobra samych wiernych, ztgczonych wiezami mitosci i
wdziecznosci wobec swoich pasterzy, wymaga sie, aby w momencie ustanowienia okreslonej jednostki
parafialnej, biskup diecezjalny nie ustanawiat poprzez ten sam dekret, ze w kilku potgczonych parafiach i
powierzonych tylko jednemu proboszczowi[74], wszyscy ewentualni i obecni proboszczowie, nadal petnigcy te
funkcje[75], zostali automatycznie przeniesieni na urzad wikariuszy parafialnych lub de facto usunieci ze
stanowiska proboszcza.

58. W tych przypadkach, o ile nie jest to powierzenie in solidum, do kompetenciji biskupa diecezjalnego nalezy,
w zaleznosci od sytuacji, ustanowienie zadan kaptana moderatora potgczonych parafii w powigzaniu z
wikariuszem rejonowym dekanatu[76], wewnatrz ktérego zostata utworzona jednostka duszpasterska.

59. Po utworzeniu, zgodnie z prawem, potgczonych parafii — dekanatu lub ,jednostki duszpasterskiej” — biskup
okresli, stosownie do potrzeb, czy kazda parafia powinna posiada¢ Parafialng rade duszpasterskg[77], czy tez
lepiej, aby to zadanie byto powierzone jednej Radzie duszpasterskiej ustanowionej dla wszystkich
zainteresowanych wspolnot parafialnych. W kazdym razie poszczegdlne parafie wchodzace w sktad jednostki
duszpasterskiej, z racji ze zachowujg osobowos¢ i zdolnos¢ prawng, muszg posiadac¢ wlasng Rade do spraw
ekonomicznych[78].

60. W celu dowartosciowania catosciowej dziatalno$ci ewangelizacyjnej i skuteczniejszej opieki duszpasterskiej
jest wtasciwym utworzenie wspoélnych postug duszpasterskich w okreslonych obszarach (na przyktad:
katechezy, dziatalnosci charytatywnej, duszpasterstwa mtodziezy lub rodziny) dla potagczonych parafii, z



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 187

udziatem wszystkich cztonkéw Ludu Bozego, duchownych, oséb konsekrowanych i wiernych swieckich.
VIl.d. Okreg duszpasterski

61. Jesli wiecej ,jednostek duszpasterskich” moze utworzy¢ dekanat, w ten sam sposéb, zwlaszcza w
diecezjach wiekszych terytorialnie, odrebne dekanaty, po wystuchaniu Rady kaptanskiej[79], mogg by¢
potgczone przez biskupa w rejony” lub ,okregi duszpasterskie”’[80] pod kierunkiem wikariusza biskupiego[81].
Dziatajgc z upowaznienia i w jednosci z biskupem diecezjalnym, sprawuje on w jego imieniu zwyczajng witadze
wykonawczg do duszpasterskiego zarzadzania okregiem, a oprécz tego, posiada specjalne uprawnienia, ktérych
chciatby mu on udzieli¢ w poszczegolnych przypadkach.

VIIl. Zwyczajne i nadzwyczajne formy powierzenia pieczy pasterskiej o wspdlnote parafialng

62. Na pierwszym miejscu, proboszcz i pozostali prezbiterzy, w fgcznosci z biskupem, stanowig zasadniczy
punkt odniesienia dla wspolnoty parafialnej, z racji na zadanie bycia pasterzami, ktore jest im przypisane[82].
Proboszcz i prezbiterium, pielegnujgc wspolne zycie i braterstwo w kaptanstwie, celebrujg zycie sakramentalne
dla wspdlnoty i wraz z nia, oraz sg powotani do zorganizowania parafii w taki sposéb, aby byta skutecznym
znakiem komunii[83].

63. W zwigzku z obecnoscig i misjg prezbiteréw we wspodlnocie parafialnej na szczegdlng uwage zastuguje zycie
wspolne[84]; jest ono zalecane przez kan. 280, nawet jesli nie jest obowigzkiem duchownych diecezjalnych. W
zwigzku z tym nalezy pamietac¢ o podstawowej wartosci ducha komunii, modlitwie i wspdélnym podejmowaniu
dziatan duszpasterskich przez duchownych[85], majgc na wzgledzie skuteczne swiadectwo braterstwa
sakramentalnego[86] i bardziej efektywne dziatanie ewangelizacyjne.

64. Kiedy prezbiterium przezywa zycie wspolnotowe, wzmacnia sie tozsamos¢ kaptanska, malejg materialne
troski, a pokusa indywidualizmu ustepuje miejsca gtebokiej relacji osobistej. Wspdlna modlitwa, refleksja i studia,
ktérych nigdy nie moze zabrakng¢ w zyciu kaptanskim, mogg by¢ wielkim wsparciem w formacji duchowej
kaptanow realizowanej w codziennym zyciu.

W kazdym razie, bedzie korzystne, aby zgodnie ze swoim rozeznaniem i w miare mozliwosci biskup wzigt pod
uwage ludzkie i duchowe wiezi miedzy kaptanami, ktérym zamierza powierzy¢ parafie lub jednostke parafialng,
zapraszajgc ich do wielkodusznej dyspozycyjnosci w nowej misji duszpasterskiej i do jakiejs formy dzielenia
zycia ze wspotbracmi[87].

65. W niektoérych przypadkach, szczegodlnie tam, gdzie nie ma tradycji ani zwyczaju plebanii, lub gdy z jakiegos
powodu nie jest ona dostepna jako miejsce zamieszkania kaptana, moze sie zdarzyc¢, ze powrdci on, by
zamieszkac¢ z rodzing pochodzenia, w pierwszym miejscu formacji ludzkiej i odkrywania swojego powotania[88].

Takie zamieszkanie, z jednej strony okazuje sie by¢ pozytywnym wktadem w codzienne zycie kaptana, gdyz
zapewnia mu spokojne i stabilne srodowisko domowe, zwtaszcza gdy rodzice sg nadal obecni. Z drugiej strony,
nalezy unika¢ sytuacji, by relacje rodzinne byty przezywane przez kaptana w wewnetrznej zaleznosci i z
mniejszg dyspozycyjnoscig do postugi w petnym wymiarze, lub jako alternatywa, ktéra zamiast uzupetnia¢
bedzie wykluczac¢ relacje z rodzing prezbiterium i wspdlnotg wiernych swieckich.

Vlll.a Proboszcz

66. Urzad proboszcza pocigga za sobg petng odpowiedzialnos¢ duszpasterskg[89], a zatem, aby ktos zostat nim
waznie mianowany, trzeba by otrzymat swiecenia kaptanskie[90], wykluczajac jakgkolwiek mozliwos¢ przyznania
komus, kto jest ich pozbawiony, tytutu do bycia proboszczem, albo do wykonywania powigzanych z nim funkciji,
nawet w przypadku braku kaptanow. Wtasnie ze wzgledu na relacje znajomosci i bliskosci miedzy pasterzem a
wspolnota, urzedu proboszcza nie mozna powierzy¢ osobie prawnej[91]. W sposdb szczegodliny — oprocz
przepiséw przewidzianych w kan. 517, §§ 1-2 — urzedu proboszcza nie mozna powierzy¢ grupie osob, ztozonej z



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 188

duchownych i $wieckich. W zwigzku z tym nalezy unikac okreslen ,przewodnik zespotu”, ,przewodnik ekipy” lub
tym podobnych, ktére wydajg sie wyrazac kolegialny zarzad parafii.

67. W zwigzku z tym, ze proboszcz jest ,wtasnym pasterzem zleconej sobie parafii’[92], przystuguje mu ipso iure
prawne reprezentowanie parafii[93]. Jest on administratorem odpowiedzialnym za dobra parafialne, ktére sg
»,dobrami koscielnymi” i dlatego sg regulowane odnoszgcymi sie do nich normami kanonicznymi[94].

68. Jak stwierdza Sobor Watykanski Il, ,proboszczom natomiast niech we wtasnych parafiach przystuguje taka
statos¢ na stanowisku, jakiej wymaga dobro dusz’[95]. Co do ogdlnej zasady wymaga sie zatem, aby proboszcz
byt ,mianowany na czas nieokreslony”[96].

Biskup diecezjalny moze jednak mianowa¢ proboszczdw na czas okreslony, jezeli zostato to ustalone dekretem
Konferencji Episkopatu. Ze wzgledu na potrzebe nawigzania przez proboszcza rzeczywistej i skutecznej wiezi z
powierzong mu wspolnotg, bedzie stosowne, aby Konferencje Episkopatu nie ustanawiaty zbyt krotkiego czasu,
ponizej 5 lat, w celu mianowania go na czas okreslony.

69. W kazdym razie proboszczowie, nawet powotani na ,czas nieokreslony” lub przed uptywem ,czasu
okreslonego”, muszg by¢ gotowi do ewentualnego przeniesienia na inng parafie lub na inny urzad, ,jesli wymaga
tego dobro dusz albo potrzeba lub pozytek Kosciota’[97]. Nalezy bowiem przypomniec, ze proboszcz jest w
stuzbie parafii, a nie odwrotnie.

70. Zazwyczaj, tam gdzie to mozliwe, proboszcz powinien sprawowac opieke duszpasterskg tylko nad jedng
parafia, lecz ,jednak z powodu braku kaptanoéw albo na skutek innych okolicznosci, mozna takiemu
proboszczowi powierzy¢ piecze pasterska o kilka sgsiednich parafii’[98]. Na przyktad, do ,innych okolicznosci”
mozna zaliczy¢ niewielki obszar lub matg liczbe ludnosci, a takze blisko$¢ miedzy zainteresowanymi parafiami.
Jesli kilka parafii zostanie powierzonych temu samemu proboszczowi, niech biskup diecezjalny uwaznie
rozwazy czy bedzie on w stanie, w petni i faktycznie wypetnic¢ funkcje proboszcza w kazdej z nich jako
prawdziwy pasterz[99].

71. Po mianowaniu, proboszcz w petni wykonuje powierzone mu funkcje, ze wszystkimi prawami i obowigzkami,
do momentu, gdy zgodnie z prawem traci swoj urzad duszpasterski[100]. W celu jego usuniecia lub
przeniesienia przed wygasnieciem mandatu nalezy przestrzega¢ odnosnych procedur kanonicznych, ktore
Kosciét stosuje do rozeznania tego, co jest stosowne w konkretnym przypadku[101].

72. Gdy wymaga tego dobro wiernych, nawet jesli nie ma innych przyczyn wygasniecia urzedu, proboszcz, ktory
ukonczyt 75 lat, niech przyjmie zaproszenie, ktére biskup diecezjalny moze do niego skierowac, aby zrzekt sie
parafii[102]. Ztozenie rezygnacji, po ukohnczeniu 75 lat[103], nalezy uzna¢ za moralny, cho¢ nie kanoniczny
obowigzek, co nie powoduje, ze proboszcz automatycznie traci swoj urzad. Jego utrata nastepuje dopiero
wtedy, gdy biskup diecezjalny powiadomit zainteresowanego proboszcza na pismie o przyjeciu jego
rezygnaciji[104]. Z drugiej strony, niech biskup przychylnie rozpatrzy rezygnacje ztozong przez proboszcza,
nawet jesli nastgpita tylko z powodu ukonczenia 75 roku zycia.

73. W kazdym przypadku, aby unikng¢ funkcjonalistycznej koncepcji postugi, przed przyjeciem rezygnacji
proboszcza, niech biskup diecezjalny roztropnie rozwazy wszystkie okolicznosci dotyczgce samej osoby i
miejsca, takie jak na przykfad: przyczyny zdrowotne lub dyscyplinarne, niewystarczajgcy liczbe kaptanéw, dobro
wspolnoty parafialnej i inne tego typu czynniki, przyjmujac rezygnacje w sytuacji pojawienia sie stusznej i
proporcjonalnej przyczyny[105].

74. W przeciwnym razie, jesli osobiste warunki kaptana pozwalajg i sktania ku temu zasadnos$¢ duszpasterska,
niech biskup rozwazy pozostawienie go na stanowisku proboszcza, o ile to konieczne wspierajgc go i
przygotowujac jego nastepce. Ponadto, ,w zaleznosci od przypadku biskup moze powierzy¢é mniejszg i mniej
wymagajacg parafie proboszczowi, ktory ztozyt rezygnacje’[106], albo moze mu wyznaczy¢ inne zadanie
duszpasterskie odpowiednie do jego konkretnych mozliwosci, proszac kaptana o zrozumienie, gdyby bytaby taka
potrzeba, ze w zadnym wypadku nie musi czu¢ sie ,zdegradowany” lub ,,ukarany” z powodu takiego


http://www.intratext.com/IXT/POL0025/K.HTM

Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 189

przeniesienia.
VIIl.b Administrator parafialny

75. Jezeli nie mozna niezwtocznie dokona¢ nominacji proboszcza, wyznaczenie administratorow
parafialnych[107] musi sie odby¢ wytacznie zgodnie z przepisami prawa kanonicznego[108].

W rzeczywistosci jest to urzad zasadniczo przejsciowy i jest sprawowany w oczekiwaniu na mianowanie nowego
proboszcza. Z tego powodu jest niezgodne z prawem, aby biskup diecezjalny mianowat administratora
parafialnego i pozostawit go na tym stanowisku przez okres dtuzszy niz rok, a nawet na state, unikajac
mianowania proboszcza.

Zgodnie z tym co potwierdza doswiadczenie, takie rozwigzanie stosuje sie czesto w celu obejscia regut
prawnych, ktore dotyczg zasady statosci proboszcza. W ten sposdb zostaje ona naruszona, ze szkodg dla misji
danego prezbitera, a takze samej wspolnoty, ktéra w warunkach niepewnosci co do obecnosci pasterza, nie
bedzie w stanie opracowac dalekosieznych planéw ewangelizacji, bedgc zmuszong, by ograniczy¢ sie do
duszpasterstwa zachowawczego.

VIll.c Parafie powierzone wspélnie (in solidum) kilku kaptanom

76. Dodatkowg mozliwoscig, tam ,gdzie domagajg sie tego okolicznosci, piecza pasterska o parafie lub kilka
parafii rownoczesnie, moze by¢ powierzona wspdlinie kilku kaptanom”[109]. To rozwigzanie moze zostac
przyjete, gdy wedtug uznania biskupa wymagatyby tego konkretne okolicznosci, zwtaszcza dla dobra
zainteresowanych parafii, poprzez wspolne i bardziej skuteczne dziatanie duszpasterskie, a takze by wspierac
duchowos$¢ komunii wsrod ksiezy[110].

W takich przypadkach zespot prezbiterow, w komunii z innymi cztonkami zainteresowanych wspadlnot
parafialnych, dziata na drodze razem podejmowanych decyzji, stajgc sie wedle prawa moderatorem w stosunku
do innych kaptanéw i proboszczéw, jako primus inter pares.

77. Stanowczo zaleca sie, aby kazda wspdlnota kaptandw, ktorej zostato powierzone in solidum duszpasterstwo
jednej lub kilku parafii, opracowata wewnetrzny regulamin, aby kazdy prezbiter moégt lepiej wypetnia¢ zadania i
funkcje, ktore do niego nalezg[111].

Moderator ponosi odpowiedzialno$¢ za koordynowanie wspolnej pracy w parafii lub w parafiach powierzonych
zespotowi, przyjmuje na siebie ich prawne reprezentowanie[112], nadzoruje wykonywanie uprawnien do
asystowania przy zawieraniu matzenstw i udzielania dyspens, ktére nalezg do proboszczéw[113] i odpowiada
przed biskupem za cate dziatanie zespotu[114].

VIIl.d. Wikariusz parafialny

78. Jako ubogacenie, w ramach przedstawionych powyzej rozwigzan, moze mie¢ miejsce sytuacja, w ktorej
jeden z kaptanoéw zostaje nominowany wikariuszem parafialnym, powierzajgc mu jakis okreslony sektor
duszpasterski (mtodziez, osoby starsze, chorzy, stowarzyszenia, bractwa, formacja, katecheza, itp.), jako
przeznaczony do postug w roznych parafiach, albo w celu catosciowego petnienia postugi lub jakiejs jej czesci, w
jednej z parafii[115].

W przypadku obowigzkéw zleconych wikariuszowi parafialnemu w kilku parafiach, powierzonych r6znym
proboszczom, wtasciwym bedzie wyjasnienie i opisanie w dekrecie nominacji zadan, ktére ma do wypetnienia w
odniesieniu do kazdej wspolnoty parafialnej, a takze rodzaj relacji, ktére nalezy zachowaé z proboszczami jesli
chodzi o miejsce zamieszkania, utrzymanie i sprawowanie Mszy Swietej.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 190
Vlll.e. Diakoni

79. Diakoni sa wyswieconymi szafarzami, inkardynowanymi w diecezji lub w innych rzeczywistosciach
koscielnych, ktére posiadajg takg zdolnosc[116]; sg wspotpracownikami biskupa i kaptanow w jedynej misji
ewangelizacyjnej z konkretnym zadaniem, na mocy otrzymanego sakramentu, aby ,stuzyli Ludowi Bozemu
poprzez diakonie liturgii, stowa i mitosci’[117].

80. W celu zagwarantowania wtasciwej tozsamosci diakondéw, majagc na wzgledzie promocje ich postugi, papiez
Franciszek przestrzega najpierw przed niektdérymi zagrozeniami zwigzanymi ze zrozumieniem natury diakonatu:
»,musimy uwazac, aby nie widzie¢ w diakonach pot-kaptanow, ani pot-Swieckich. [...] Nie jest tez wiasciwym
obraz diakona, gdy widzi sie w nim pewnego rodzaju posrednika miedzy wiernymi a duszpasterzami. Ani w
potowie drogi miedzy ksiezmi a Swieckimi, ani w potowie drogi miedzy duszpasterzami a wiernymi. | sg tu dwie
pokusy. Istnieje niebezpieczenstwo klerykalizmu: diakona, ktory jest zbyt sklerykalizowany. [...] Oraz druga
pokusa, funkcjonalizmu: diakona jako pomocy, ktorg kaptan ma do tego lub tamtego”[118].

W dalszym ciggu tego samego przeméwienia Ojciec Swiety wprowadzit kilka uscislen dotyczacych szczegdlnej
roli diakondéw we wspolnocie koscielnej: ,Diakonat jest powotaniem szczegolnym, powotaniem rodzinnym, ktére
wymaga stuzby. [...] To stowo jest kluczem do zrozumienia waszego charyzmatu. Stuzba jako jeden z
charakterystycznych daréw Ludu Bozego. Diakon jest — mozna powiedzie¢ — straznikiem stuzby w Kosciele.
Kazde stowo musi by¢ dobrze wywazone. Jestescie gwarantami stuzby w Kosciele: stuzby Stowu, stuzby
oftarzowi, stuzby ubogim”[119].

81. Na przestrzeni wiekdéw doktryna o diakonacie przeszta powazng ewolucje. Jej ponowne odkrycie zbiega sie
réwniez z doktrynalnym doprecyzowaniem i z poszerzeniem postug diakona, co nie ogranicza sie do zamkniecia
diakonatu jedynie w granicach postugi charytatywnej ani nie rezerwuje jego rozumienia — zgodnie z ustaleniami
Soboru Trydenckiego — do diakondw przejsciowych, redukujgc niemal wytgcznie do stuzby w liturgii. Sobor
Watykanski Il okresla, ze chodzi tu o stopien sakramentu $wiecen, i dlatego diakoni ,umocnieni [...] taskg
sakramentalna, w «diakonii» liturgii, stowa i mitosci stuzg Ludowi Bozemu w tgcznosci z biskupem i jego
kaptanami”[120].

Recepcja posoborowa podejmuje mysl Lumen gentium, definiujgc coraz lepiej urzad diakonéw jako
uczestnictwo, cho¢ w réznym stopniu, w sakramencie Swiecen. Podczas audiencji udzielonej uczestnikom
Miedzynarodowego Kongresu na temat Diakonatu, Pawet VI jeszcze raz potwierdzit, ze diakon stuzy
wspolnotom chrzescijanskim ,zardwno w gtoszeniu Stowa Bozego jak i w sprawowaniu sakramentow oraz w
uczynkach mitosierdzia”[121]. Z drugiej strony, cho¢ z Dziejow Apostolskich (Dz 6,1-6) wydawatoby sie, ze
siedmiu wybranych mezczyzn zostato przeznaczonych wytgcznie do stuzby stotu, w rzeczywistosci ta sama
ksiega biblijna opowiada o Szczepanie i Filipie w petni realizujacych ,diakonie Stowa”. Zatem, jako
wspotpracownicy Dwunastu i Pawta spetniajg swojg postuge w dwoch obszarach: ewangelizacji i mitosierdzia.

Dlatego istnieje wiele zadanh koscielnych, ktére mozna powierzy¢ diakonowi, czyli wszystkie te, ktére nie
realizujg petnego duszpasterstwa[122]. Kodeks Prawa Kanonicznego okresla jednak, ktore urzedy sg
zastrzezone dla prezbitera, a ktére mogag by¢ powierzone wiernym swieckim, podczas gdy nie pojawia sie
wzmianka na temat jakiegos szczegdlnego urzedu, w ktérym mogtoby sie wyrazi¢ specyfika postugi diakonatu.

82. W kazdym razie historia diakonatu przypomina, ze zostat on ustanowiony w kontekscie stuzebnej wizji
Kosciofa, a zatem jako postuga swiecen w stuzbie Stowa e mitosci; ten drugi obszar obejmuje rowniez
zarzadzanie dobrami. Ta podwdjna misja diakona wyraza sie potem w przestrzeni liturgicznej, w ktorej jest on
powotany do gtoszenia Ewangelii i do postugi przy stole eucharystycznym. To wtasnie te obszary mogtyby
pomodc w okresleniu specyficznych zadan diakona, dowartosciowujgc wiasne aspekty takiego powotania w celu
jego promocji.

VIILf. Osoby konsekrowane

83. Wewnatrz wspdlnot parafialnych czesto spotyka sie osoby, ktore prowadzg zycie konsekrowane, ,ktore nie



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 191

jest przeciez formg zewnetrzng lub niezalezng od zycia Kosciota lokalnego, ale stanowi jedyny w swoim rodzaju,
naznaczony ewangelicznym radykalizmem, sposob bogatej w szczegolne dary obecnosci wewnatrz
Kosciota’[123]. Ponadto, zycie konsekrowane, zintegrowane we wspolnocie wraz z duchownymi i $wieckimi
~Wpisuje sie w charyzmatyczny wymiar Kosciofa. [...] Duchowos¢ instytutow zycia konsekrowanego moze stac¢
sie tak dla wiernych swieckich, jak tez dla prezbiteréw, waznym zrodtem tredci stuzacych realizacji swojego
wiasnego powotania’[124].

84. Wktad osob konsekrowanych, ktory moga wnies¢ w misje ewangelizacyjng wspoélnoty parafialnej, bierze sie
przede wszystkim z ich ,bycia”, to znaczy ze $wiadectwa radykalnego nasladowania Chrystusa poprzez profesje
rad ewangelicznych[125], a jedynie wtornie z ich ,dziatania”, to znaczy z czynoéw petnionych zgodnie z
charyzmatem kazdego instytutu (na przyktad, katecheza, postuga mitosci, formacja, duszpasterstwo mtodziezy,
opieka nad chorymi) [126].

VIIl.g. Osoby Swieckie

85. Wspdlnota parafialna sktada sie zwtaszcza z wiernych swieckich[127], ktérzy na mocy chrztu i pozostatych
sakramentdw inicjacji chrzescijanskiej, a takze wielu sposréd nich poprzez matzenstwo[128], uczestniczy w
ewangelizacyjnym dziataniu Kosciota, poniewaz ,powotaniem oraz misjg wiernych swieckich jest przemienianie
réznych rzeczywistosci ziemskich, aby wszelka dziatalno$¢ ludzka byta przemieniona przez Ewangelie”[129].

W sposob szczegdlny wierni $wieccy, posiadajgc swoéj wtasny i specyficzny charakter swiecki, ktérym ,jest
szukac Kroélestwa Bozego zajmujgc sie sprawami swieckimi i kierujgc nimi po mysli Bozej’[130], ,mogg czuc¢ sie
powotani do wspotdziatania ze swymi Pasterzami w stuzbie dla wspdlnoty koscielnej, dla jej wzrostu i
zywotnosci, wybierajgc rozmaite postugi, wedtug taski i charyzmatow, jakich im Pan raczy uzyczy¢’[131].

86. Od wszystkich wiernych swieckich wymagane jest dzis wielkoduszne zaangazowanie w stuzbie misji
ewangelizacyjnej, przede wszystkim poprzez ich swiadectwo codziennego zycia zgodnego z Ewangelig w
swoich naturalnych srodowiskach i na kazdym poziomie odpowiedzialno$ci, a zwlaszcza przy podejmowaniu
odpowiadajgcych im zobowigzan w stuzbie wspdlnoty parafialnej[132].

VIIL.h. Inne formy powierzenia pieczy duszpasterskiej

87. Istnieje réwniez kolejne rozwigzanie, ktérym moze postuzy¢ sie biskup — jak ukazuje kan. 517 § 2 — aby
zapewni¢ opieke duszpasterskg wspoélnocie, nawet jesli z powodu braku kaptanéw bytoby niemozliwe
nominowanie proboszcza lub administratora parafialnego do zaangazowania w petnym wymiarze. W takich
problematycznych okolicznosciach duszpasterskich, aby wesprze¢ zycie chrzescijanskie i kontynuowac misje
ewangelizacyjng wspolnoty, biskup diecezjalny moze powierzy¢ opieke duszpasterskg parafii diakonowi, osobie
konsekrowanej lub swieckiej, a nawet jakiemus zespotowi oséb (na przyktad instytutowi zakonnemu,
stowarzyszeniu)[133].

88. Nad tymi, ktorym zostanie powierzone uczestnictwo w sprawowaniu opieki duszpasterskiej nad wspolnota,
zostanie ustanowiony prezbiter posiadajgcy uprawnienia_jako ,moderator duszpasterski’, ktory koordynuije i
prowadzi zespo6t osob powotanych do tego zadania. Jemu nalezy sie wytgczna wiadza i funkcje
proboszczowskie, mimo ze nie sprawuje tego urzedu, wraz z wynikajgcymi z tego obowigzkami i prawami.

Nalezy pamietac, ze jest to nadzwyczajna forma powierzenia opieki duszpasterskiej, ktéra wynika z
niemozliwosci powotania proboszcza lub administratora parafialnego; nie nalezy mylic¢ jej ze zwyczajng, aktywng
wspotpracg i przyjeciem odpowiedzialnosci przez wszystkich wiernych.

89. Majac na wzgledzie zastosowanie tego nadzwyczajnego srodka, nalezy zadbac¢ o to, by przyjac go tylko na
niezbedny czas, nie w sposéb nieokreslony, a Lud Bozy powinien by¢ odpowiednio przygotowany do takiego
zadania[134]. Prawidtowe zrozumienie i stosowanie tego rozwigzania wymaga, aby zgodnie z przepisami prawa
,odbywato sie z nalezytym poszanowaniem zawartych w nim klauzul, to znaczy: a) «z powodu braku kaptanéw»,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 192

a nie ze wzgledu na wygode lub niejednoznaczng «promocje swieckich»[...]; b) z zastrzezeniem,_ze chodzi o
«wspotudziat w sprawowaniu opieki duszpasterskiej», a nie o kierowanie, koordynowanie, moderowanie, czy
zarzadzanie parafig, co zgodnie z trescig kanonu, nalezy tylko do kaptana”[135].

90. W celu pomysinego powierzenia opieki duszpasterskiej zgodnie z kan. 517 § 2[136], nalezy przestrzega¢
pewnych kryteriow. Przede wszystkim, z racji ze jest to nadzwyczajne i tymczasowe rozwigzanie
duszpasterskie[137], jedyng kanoniczng przyczynag, ktéra uzasadnia postuzenie sie nim, jest brak kaptandw, tak
ze nie mozna zapewni¢ opieki duszpasterskiej wspdlnocie parafialnej poprzez mianowanie proboszcza lub
administratora parafialnego. Ponadto, w tej formie zarzadzania duszpasterstwem korzystniejsze bedzie danie
pierwszenstwa diakonowi lub kilku diakonom niz osobom konsekrowanym[138].

91. W kazdym wypadku, za koordynacje tak zorganizowanej dziatalnosci duszpasterskiej odpowiada prezbiter
wyznaczony przez biskupa diecezjalnego na moderatora; wytgcznie taki kaptan posiada wtadze i uprawnienia
wiasciwe proboszczowi; inni wierni moga natomiast by¢ dopuszczeni do ,wspoétudziatu w trosce o pasterzowanie
parafii” [139].

92. Zarowno diakon jak i inne osoby, ktérym nie udzielono sakramentu swiecen_prezbiteratu, a majgce
wspoétudziat w sprawowaniu opieki duszpasterskiej, mogg petnic¢ jedynie funkcje odpowiadajgce ich stanom
diakonatu bgdz wiernego swieckiego, respektujac ,wtasciwosci zwigzane z rozréznieniem i komplementarnoscig
daréw i funkciji tak wyswieconych szafarzy jak i wiernych swieckich. Wtasciwosci te przystugujg bowiem
Kosciotowi, ktory z Bozego ustanowienia ma strukture organiczng’[140].

93. Wreszcie, w dekrecie nominacji prezbitera na moderatora, zdecydowanie zaleca sie, aby biskup przedstawit,
przynajmniej krétko, powody, dla ktérych stato sie konieczne zastosowanie nadzwyczajnej formy powierzenia
duszpasterstwa o jedna lub kilka wspdinot parafialnych, i w zwigzku z tym przedstawit formy sprawowania tej
postugi przez kaptana wyznaczonego do tego zadania.

IX. Funkcje i postugi parafialne

94. Oprdcz okazjonalnej wspétpracy, ktérg kazda osoba dobrej woli — nawet nieochrzczona — moze zaofiarowac
w codziennej dziatalnosci parafialnej, istniejg pewne state zadania, w ramach ktérych wierni na pewien czas
przyjmujg odpowiedzialnosc za postugi we wspolnocie parafialnej. Mozna pomysle¢, na przyktad, o katechetach,
ministrantach, wychowawcach pracujgcych w grupach i stowarzyszeniach, pracownikach charytatywnych oraz o
tych, ktérzy poswiecajg sie w réznego rodzaju poradniach lub centrach wsparcia, badz ktérzy odwiedzajg
chorych.

95. W kazdym wypadku, przy wyznaczaniu zadan powierzonych diakonom, osobom konsekrowanym i wiernym
swieckim, ktorzy wspoétuczestniczg w sprawowaniu opieki duszpasterskiej, nalezy stosowaé¢ wtasciwg
terminologie odpowiadajgcg funkcjom, ktdre moga petni¢ zgodnie ze swoim stanem. W ten sposob bedzie
mozliwe zachowanie zasadniczej roznicy miedzy powszechnym kaptanstwem a kaptanstwem stuzebnym, tak by
jasno wynikata z niej tozsamos¢ obowigzkéw, ktére kazdy otrzymat.

96. W tym sensie, to najpierw na biskupie diecezjalnym spoczywa odpowiedzialnosc¢ i, w zakresie swoich
kompetenciji, na proboszczu, aby obowigzki diakonéw, oséb konsekrowanych i swieckich, ktérzy petnig funkcje
w parafii, nie byty okreslane za pomocg wyrazen: ,proboszcz”, ,wspoét-proboscz”, ,pasterz”, ,kapelan”,
.,moderator”, ,koordynator”, ,odpowiedzialny za parafie”, albo poprzez inne podobne terminy[141], zastrzezone w
prawie kaptanom[142], jako ze majg bezposredni zwigzek z profilem postugi prezbiterow.

W nawigzaniu do wyzej wymienionych diakonow i wiernych wyrazenia jak ,powierzenie duszpasterstwa parafii’,
.przewodniczenie wspolnocie parafialnej” i tym podobne, ktére odnoszg sie do specyfiki postugi kaptanskiej
naleznej proboszczowi, rowniez sg nieuzasadnione i niezgodne z ich tozsamoscig powotaniowa.

Bardziej odpowiednim wydaje sie by¢, na przyktad, okreslenie ,wspotpracujacy diakon”, a dla os6b



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 193

konsekrowanych i $wieckich ,koordynator... (jakiegos sektora duszpasterskiego)”, ,wspoétpracownik
duszpasterski”, ,asystent duszpasterski” oraz ,odpowiedzialny za... (jaki$ sektor duszpasterski)”.

97. Zgodnie z prawem wierni $wieccy mogg by¢ ustanowieni na state lektorami i akolitami, poprzez specjalny
obrzed, w mysl kan. 230, § 1. Wierny, ktory nie zostat wyswiecony, moze przyjac¢ tytut ,szafarza
nadzwyczajnego” tylko wtedy, gdy w rzeczywistosci zostat powotany przez wtasciwy organ[143] do petnienia
funkcji zastepczych, o ktérych mowa w kann. 230, § 3 i 943. Tymczasowe delegowanie do czynno$ci
liturgicznych, o ktérych mowa w kan. 230 § 2, nawet jesli przediuza sie w czasie, nie nadaje zadnej szczegdlnej
nazwy wiernemu, ktory nie jest wyswiecony[144].

Swieccy, o ktérych mowa, powinni pozostawaé w petnej komunii z Koéciotem katolickim[145], otrzymaé
odpowiednig formacje do wypetnienia funkcji, do ktérej zostali powotani, a takze zachowywac sie wzorowo w
zyciu osobistym i duszpasterskim, co czyni ich wiarygodnymi w sprawowaniu postugi.

98. Oprocz funkgiji lektoréw i akolitdow ustanowionych na state[146], biskup, w swoim roztropnym osadzie, moze
oficjalnie powierzy¢ niektore zadania[147] diakonom, osobom konsekrowanym oraz wiernym swieckim, pod
przewodnictwem i odpowiedzialnoscig proboszcza, jak na przyktad:

1°. Celebracje Liturgii Stowa w niedziele i dni $wigteczne nakazane, kiedy ,z braku $wietego szafarza albo z
innej powaznej przyczyny nie mozna uczestniczy¢ w Eucharystii’[148]. Chodzi o wyjgtkowg ewentualnos¢, do
ktérej mozna sie uciec jedynie w okolicznosciach rzeczywistej niemozliwosci i zawsze dbajgc o powierzenie tych
liturgii diakonom, gdyby byli obecni;

2°. Sprawowanie chrztu, uwzgledniajac, ze ,zwyczajnym szafarzem chrztu jest biskup, prezbiter i diakon”[149],
oraz ze przepis kan. 861 § 2 stanowi wyjatek, do oceny wedtug uznania miejscowego ordynariusza;

3°. Celebracje obrzedu pogrzebowego, zgodnie z postanowieniami nr. 19 Praenotanda dell’Ordo exsequiarum.

99. Wierni swieccy mogag przepowiadac¢ w kosciele lub kaplicy, jezeli wymagajg tego okolicznosci, koniecznosé
lub szczegdlny przypadek, ,zgodnie z przepisami wydanymi przez Konferencje Episkopatu’[150] i ,w sposob
zgodny z prawem lub z przepisami liturgicznymi oraz przy zachowaniu klauzul w nich zawartych”[151]. Jednak w
zadnym wypadku nie beda mogli wygtasza¢ homilii podczas celebracji Eucharystii[152].

100. Ponadto, tam ,gdzie nie ma kaptanéw i diakonow, biskup diecezjalny, uzyskawszy — po wczesniejszej
pozytywnej opinii Konferencji Episkopatu — zezwolenie Stolicy Apostolskiej, moze delegowac Swieckich do
asystowania przy zawieraniu matzenstw”[153].

X. Instytucje o wspétodpowiedzialnosci koscielnej
X.a. Parafialna rada do spraw ekonomicznych

101. Zarzadzanie dobrami, ktérymi kazda parafia rozporzgdza w ré6znym stopniu, jest waznym obszarem
ewangelizacji i ewangelicznego $wiadectwa wobec Kosciota i spoteczenstwa, poniewaz — jak przypomniat
papiez Franciszek — ,wszystkie dobra, ktére mamy, Pan daje nam, aby swiat mégt postepowaé naprzod, aby
rozwijata sie ludzkos¢, aby pomagac innym’[154]. Dlatego proboszcz nie moze i nie powinien sam spetniac tego
zadania[155], ale konieczne jest, aby wspotpracownicy pomagali mu zarzgdza¢ dobrami Kosciota przede
wszystkim z ewangelizacyjnym zapatem i w duchu misyjnym[156].

102. Z tego powodu, w kazdej parafii nalezy koniecznie utworzy¢ Rade do spraw ekonomicznych, organ
doradczy, ktéremu przewodniczy proboszcz, sktadajacy sie z co najmniej trzech innych wiernych[157];
minimalna liczba trzech oséb jest niezbedna, aby te Rade mozna byto uznac¢ za ,kolegialng”; nalezy pamietac,
ze proboszcz nie jest zaliczany do cztonkédw Rady do spraw ekonomicznych, ale jej przewodniczy.


http://www.intratext.com/IXT/POL0025/1.HTM

Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 194

103. W przypadku braku szczegotowych przepisow podanych przez biskupa diecezjalnego, proboszcz okresli
liczbe cztonkéw Rady, w zaleznosci od wielkosci parafii, oraz zadecyduje czy powinni oni by¢ mianowani przez
niego, czy raczej wybierani przez wspolnote parafialng.

Czlonkowie tej Rady, niekoniecznie nalezgcy do samej parafii, muszg cieszyc¢ sie wyprébowang, dobrg opinig, a
takze by¢ ekspertami w kwestiach ekonomicznych i prawnych[158], tak ze mogliby spetnia¢ skuteczng i
kompetentng postuge, aby Rada nie byta ustanowiona jedynie formalnie.

104. W koncu, o ile biskup diecezjalny nie postanowi inaczej, z nalezytg roztropnosciag, a takze przestrzegajac
wszelkich norm prawa cywilnego, nic nie stoi na przeszkodzie, aby ta sama osoba byta cztonkiem Rady do
spraw ekonomicznych kilku parafii, jezeli wymagatyby tego okolicznosci.

105. Przepisy, ktére biskup diecezjalny moze wydac w tej kwestii, muszg uwzglednia¢ specyficzne sytuacje
parafii, jak na przyktad tych o strukturach szczegélnie niewielkich lub stanowigcych czesc¢ jednostki
duszpasterskiej[159].

106. Rada do spraw ekonomicznych moze odegraé szczegolng role w podnoszeniu kultury
wspoétodpowiedzialnosci, w przejrzystosci w zarzgdzaniu i w zaspokajaniu potrzeb Kosciota we wspolnotach
parafialnych. W sposéb szczegdlny, transparentnos¢ nalezy rozumiec nie tylko jako formalne przedstawianie
danych ekonomicznych, ale raczej jako nalezng wspdlnocie informacje oraz cenng okazje dla jej formacyjnego
zaangazowania. Jest to niezbedny modus agendi dla wiarygodnosci Kosciota, szczegolnie tam, gdzie jest on w
posiadaniu znaczacych débr, ktérymi trzeba zarzgdzac.

107. Zwykle, zapewnienie przejrzystosci ekonomicznej mozna osiggna¢ poprzez opublikowanie rocznego
sprawozdania, ktére najpierw nalezy przedtozy¢ ordynariuszowi miejsca[160], ze szczegétowym wskazaniem
dochodow i wydatkéw. W ten sposob, dobra nalezg do parafii a nie do proboszcza. Choc jest on ich zarzadca,
cata wspolnota bedzie miata Swiadomos¢ tego jak zarzadzano majatkiem, jaka jest sytuacja ekonomiczna parafii
i jakimi zasobami mogtaby ona realnie rozporzadzac.

X.b. Parafialna rada duszpasterska

108. Obowigzujace ustawodawstwo kanoniczne[161] pozostawia biskupowi diecezjalnemu ocene dotyczacyg
erygowania w parafiach Parafialnej rady duszpasterskiej, co jednak mozna zwykle uznac za szczegoinie
zalecane, jak przypomniat nam papiez Franciszek: ,Jakze konieczne sg rady duszpasterskie! Biskup nie moze
prowadzi¢ diecezji bez rad duszpasterskich. Proboszcz nie moze prowadzi¢ parafii bez rady
duszpasterskiej’[162].

Elastycznosc¢ tego przepisu pozwala jednak na adaptacje uznane za wiasciwe w konkretnych okolicznosciach,
jak na przyktad, gdy kilka parafii jest powierzonych jednemu proboszczowi, lub w sytuacji jednostek
duszpasterskich: w takich przypadkach mozna ustanowi¢ jedng Rade duszpasterska dla kilku parafii.

109. Teologiczny sens Rady duszpasterskiej wpisany jest w konstytutywna rzeczywisto$¢ Kosciota, co znaczy,
ze jest on ,Ciatem Chrystusa”, ktére rodzi ,duchowos¢ komunii”. We wspdlnocie chrzescijanskiej, bowiem,
réznorodno$é charyzmatéw i postug, ktére wynikaja z wigczenia w Chrystusa i z daru Ducha Swietego, nigdy nie
moze zostaé¢ poddana uniformizaciji, by sta¢ sie ,jednolito$cig, obowigzkiem czynienia wszystkiego razem i
wszystkiego w ten sam sposdb, myslac wszyscy zawsze tak samo”[163]. Przeciwnie, na mocy kaptanstwa
chrzcielnego[164] kazdy wierny zostaje ustanowiony dla budowania catego Ciata, a jednoczesnie caty Lud Bozy,
we wzajemnej wspotodpowiedzialnosci swoich cztonkéw, uczestniczy w misji Kosciota, to znaczy, rozeznaje w
historii znaki obecnoéci Boga i staje sie Swiadkiem Jego Krélestwa[165].

110. Rada duszpasterska, daleka od bycia zwyklym organizmem biurokratycznym, uwydatnia zatem i
urzeczywistnia sobg fundamentalne znaczenie Ludu Bozego jako podmiotu oraz aktywnego i waznego
uczestnika misji ewangelizacyjnej, poniewaz kazdy wierny otrzymat dary Ducha Swietego poprzez chrzest i



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 195

bierzmowanie: ,Odrodzenie sie do zycia Bozego w chrzcie jest pierwszym krokiem; nalezy nastepnie
postepowac jak dzieci Boze, a wiec upodabniac¢ sie do Chrystusa, ktory dziata w Kosciele swietym, wtgczajac
sie w Jego misje w $wiecie. To zapewnia namaszczenie Duchem Swietym: «bez Twojego tchnienia nie ma nic w
czlowieku» (por. Sekwencja uroczystosci Zestania Ducha Swietego). [...] Tak jak cate zycie Jezusa byto
ozywiane przez Ducha, podobnie zyciem Kosciota i kazdego jego cztonka kieruje Duch’[166].

W Swietle tej podstawowej wizji mozemy przypomnie¢ stowa Pawia VI, zgodnie z ktérymi ,zadaniem Rady
duszpasterskiej jest studiowanie, badanie wszystkiego co dotyczy dziatalnosci duszpasterskiej, a zatem
proponowanie praktycznych wnioskéw w celu promowania zgodnosci zycia i dziatania Ludu Bozego z
Ewangelig’[167], majac swiadomos¢, jak przypomniat papiez Franciszek, ze celem tej Rady ,nie bedzie w
pierwszym rzedzie organizacja koscielna, lecz realizacja misyjnego marzenia o dotarciu do wszystkich”[168].

111. Rada duszpasterska jest organem doradczym, ktory kieruje sie normami ustanowionymi przez biskupa
diecezjalnego, w celu okreslenia kryteriow jego sktadu, metod wyboru cztonkéw, celdéw i sposobu dziatania[169].
W kazdym razie, aby nie wypaczy¢ natury tej Rady, dobrze jest unika¢ definiowania jej jako ,zespotu” lub
-eKipy”, to znaczy w kategoriach, ktére nie nadajg sie do prawidtowego okreslenia eklezjalnej i kanoniczne;j
relacji miedzy proboszczem a innymi wiernymi.

112. Zgodnie z odpowiednimi normami diecezjalnymi jest konieczne, aby Rada duszpasterska faktycznie
reprezentowata wspolnote, ktérej wyrazem sg wszyscy jej cztonkowie (kaptani, diakoni, osoby konsekrowane i
swieccy). Stanowi ona szczegodlng przestrzen, w ktorej wierni mogg korzystaé¢ z przystugujgcego im prawa-
obowigzku do wyrazania swojego zdania duszpasterzom, a takze do podawania go do wiadomosci innym
wiernym w sprawach dotyczgcych dobra wspolnoty parafialnej[170].

Gtowng funkcjg Parafialnej rady duszpasterskiej jest zatem poszukiwanie i analizowanie praktycznych propozycji
w odniesieniu do inicjatyw duszpasterskich i charytatywnych dotyczacych parafii, zgodnie z programem diecez;ji.

113. Parafialna rada duszpasterska ,posiada jedynie gtos doradczy”[171], w tym sensie, Ze jej propozycje
muszg zostac¢ zaaprobowane przez proboszcza, by mogty wejs¢ w zycie. Proboszcz powinien nastepnie
powaznie rozwazy¢ wskazania Rady duszpasterskiej, zwtaszcza jesli zostang one wyrazone jednomysinie, na
drodze wspodlnego rozeznania.

Aby postuga Rady duszpasterskiej byta skuteczna i owocna, nalezy unika¢ dwoch skrajnosci: z jednej strony,
proboszcza, ktéry ogranicza sie jedynie do przedktadania Radzie duszpasterskiej decyzji juz podjetych lub bez
nalezytego przekazania uprzedniej informacji, albo gdy zwotuje jg rzadko i jedynie pro forma; z drugiej strony,
Rady, w ktorej proboszcz jest tylko jednym z jej cztonkow, de facto pozbawionym roli pasterza i przewodnika
wspolnoty[172].

114. W kohcu uwaza sie za wtasciwe, aby w miare mozliwosci Rada duszpasterska sktadata sie gtownie z tych,
ktérzy ponoszg rzeczywista odpowiedzialnos¢ za zycie duszpasterskie parafii, lub ktérzy sg w niej konkretnie
zaangazowani, aby zapobiec by spotkania przeksztatcity sie w wymiane abstrakcyjnych idei, ktore nie
uwzgledniajg prawdziwego zycia wspolnoty, z jej bogactwem i problemami.

X.c. Inne formy wspdtodpowiedzialnosci duszpasterskiej

115. Jesli wspdlnota wiernych nie moze by¢ erygowana jako zwyczajna parafia lub parafia tymczasowa[173],
biskup diecezjalny, po wystuchaniu Rady kaptanskiej[174], powinien zapewni¢ jej w inny sposob opieke
duszpasterskg[175], biorgc pod uwage na przyktad mozliwo$¢ ustanowienia osrodkow duszpasterskich,
zaleznych od miejscowego proboszcza, jako ,stacji misyjnych” w celu promowania ewangelizaciji i dziet
mitosierdzia. W tych przypadkach konieczne jest wyposazenie takiego o$rodka duszpasterskiego w odpowiedni
koscidt lub kaplice[176] i stworzenie prawodawstwa diecezjalnego regulujgcego jego dziatania tak, aby byly one
skoordynowane i komplementarne do dziatan parafii.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 196

116. Tak zdefiniowane osrodki, nazywane w niektérych diecezjach ,diakoniami”, bedg mogty by¢ powierzone —
tam gdzie to mozliwe — wikariuszowi parafialnemu, a nawet, w sposob szczegdélny, jednemu lub wiekszej liczbie
diakonow statych, ktorzy byliby za nie odpowiedzialni i nimi zarzgdzali, ewentualnie wraz z ich rodzinami, pod
nadzorem proboszcza.

117. Osrodki te mogtyby sta¢ sie placowkami misyjnymi i narzedziami bliskosci, szczegdlnie w parafiach o
bardzo duzym terytorium, aby zapewni¢ chwile modlitwy i adoracji eucharystycznej, katechezy i inne dziatania
na rzecz wiernych, zwtaszcza te majgce na celu swiadczenie mitosierdzia wobec ubogich i potrzebujgcych oraz
opieke nad chorymi, zachecajgc do wspotpracy osoby konsekrowane i $wieckie, a takze wszystkich ludzi dobrej
woli.

Odpowiedzialni za o$rodek duszpasterski powinni troszczy¢ sie o zapewnienie poprzez postuge proboszcza i
innych prezbiterow wspolnoty sprawowanie sakramentow, szczegolnie Eucharystii i Sakramentu pojednania, tak
czesto, jak to mozliwe.

XI. ofiary sktadane za udzielanie sakramentéw

118. Tematem zwigzanym z zyciem parafii i ich misjg ewangelizacyjng jest ofiara ztozona za celebracje Mszy
Swietej przeznaczonej dla celebrujacego kaptana, i przy okazji innych sakramentéw, ktéra nalezy natomiast do
parafii[177]. Chodzi o ofiare, ktéra ze swej natury musi by¢ dziataniem dobrowolnym ze strony ofiarodawcy i
ktorej wysokos¢ pozostawiona jest jego sumieniu i poczuciu odpowiedzialnosci koscielnej, a nie ,ceng do
zaptaty” lub ,wymagang taryfg”, jakby to byt rodzaj ,podatku sakramentalnego”. Istotnie poprzez sktadang ofiare
za sprawowang Msze swietg ,wierni [...] przyczyniajg sie do dobra Kosciota oraz uczestnicza [...] w jego trosce o
utrzymanie szafarzy i dziet’[178].

119. W tym sensie wazne jest dziatanie uswiadamiajgce wiernych, aby chetnie przyczyniali sie do zaradzania
potrzebom parafii, ktore sg ,ich sprawa” i by nauczyli sie o nie spontanicznie troszczy¢, szczegodlnie w krajach, w
ktérych ofiara za celebrowang Msze Swietg jest nadal jedynym zrédtem utrzymania dla kaptanéw, a takze
jednym ze $rodkéw materialnych niezbednych do ewangelizaciji.

120. Wspomniane uswiadamianie wiernych moze przebiegac tym skuteczniej, im bardziej prezbiterzy ze swojej
strony zaoferujg ,wzorcowe” przyktady wykorzystania pieniedzy, zarbwno poprzez oszczedny styl zycia, bez
osobistych naduzy¢, jak rowniez poprzez przejrzyste i odpowiednie zarzadzanie majgtkiem parafialnym,
opierajace sie nie na ,planach” proboszcza lub matej grupy ludzi, by¢ moze dobrych, cho¢ abstrakcyjnych, lecz
majgce na uwadze rzeczywiste potrzeby wiernych, zwlaszcza najbiedniejszych i najbardziej potrzebujgcych.

121. W kazdym razie, ,od ofiar mszalnych nalezy bezwzglednie usuwac¢ wszelkie pozory transakc;ji lub
handlu”[179], biorgc to pod uwage, ze ,usilnie zaleca sie kaptanom, azeby takze nie otrzymawszy ofiary
odprawiali Msze swietg w intencji wiernych, zwtaszcza ubogich”[180].

Wsréd srodkéw, ktére moga pozwoli¢ na osiggniecie tego celu, moze by¢ anonimowa zbidrka ofiar, tak, aby
kazdy poczut sie wolny w ofiarowaniu tego, co moze lub co uwaza za stuszne, bez obowigzku poczuwania sie,
by odpowiedzie¢ na jakie$ oczekiwanie lub okreslong optate.

Zakonczenie

122. Odwotujac sie do eklezjologii Soboru Watykanskiego Il, do najnowszego Magisterium Kosciota i biorgc pod
uwage gtebokie zmiany spoteczne i kulturowe, niniejsza Instrukcja pragnie skupi¢ sie na temacie odnowy parafii
w sensie misyjnym.

Majac na uwadze, ze parafia pozostaje zasadniczg instytucjg do spotkania i zywej relacji z Chrystusem oraz z
bracmi i siostrami w wierze, nalezy zauwazy¢, ze musi ona nieustannie mierzy¢ sie ze zmianami dokonujgcymi
sie w dzisiejszej kulturze i zyciu ludzi, tak, aby méc odkrywac z kreatywnoscig nowe drogi i narzedzia, ktére



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 197

pozwalajqg jej sprosta¢ najwazniejszemu zadaniu, jakim jest bycie centrum promowania ewangelizaciji.

123. W zwigzku z tym duszpasterstwo musi wykracza¢ poza granice terytorialne parafii, aby wspdlnota
koscielna byta bardziej widoczna poprzez synergie miedzy réznymi postugami i charyzmatami, i niemniej,
uksztaltowata sie jako ,duszpasterstwo catosciowe” w stuzbie diecezji i jej misji.

Chodzi o dziatanie duszpasterskie, ktdre poprzez skuteczng i zywotng wspoétprace miedzy prezbiterami,
diakonami, osobami konsekrowanymi i Swieckimi, a takze miedzy r6znymi wspélnotami parafialnymi z tego
samego obszaru lub regionu, miatoby na celu wspodlne zidentyfikowanie pytan, trudnosci i wyzwan dotyczacych
ewangelizacji, starajgc sie zintegrowac¢ sposoby, narzedzia, propozycje i odpowiednie srodki, aby sie z nimi
zmierzy¢. Taki wspolny projekt misyjny mogtby zostaé opracowany i wdrozony w odniesieniu do bliskich sobie
Srodowisk terytorialnych i spotecznych, to znaczy w sasiadujgcych z sobg wspdlnotach lub prezentujgcych te
same warunki spoteczno-kulturowe lub na obszarach duszpasterskich w ktorych, na przyktad jest konieczna
koordynacja miedzy duszpasterstwem mtodziezowym, akademickim i powotaniowym, jak to juz dzieje sie w
niektérych diecezjach.

Dlatego duszpasterstwo catosciowe, oprocz odpowiedzialnej koordynaciji dziatan duszpasterskich i struktur
zdolnych do wzajemnej wspotpracy miedzy soba, wymaga zaangazowania wszystkich ochrzczonych. Papiez
Franciszek zauwaza, ze ,kiedy méwimy o ,ludzie”, nie nalezy przez to rozumiec struktur spoteczenstwa i
Ko$ciofa, ale raczej ogot oséb, ktdre nie podgzajg jako jednostki, lecz jako tkanka wspolnoty wszystkich i dla
wszystkich”[181].

Wymaga to, aby parafia jako historyczna instytucja nie pozostata wiezniem bezruchu lub niepokojace;j
powtarzalnosci duszpasterskiej, lecz by realizowata ten ,dynamizm wychodzenia”, ktéry poprzez wspotprace
réznych wspadlnot parafialnych i wzmocniong komunie duchowienstwa i swieckich, uczynitby jg skutecznie
ukierunkowang na misje ewangelizacyjng. Stanowi to zadanie catego Ludu Bozego, pielgrzymujgcego przez
historie jako ,rodzina Boza”, ktéra w synergii réznych cztonkéw, dziatataby na rzecz wzrostu catego Ciata
eklezjalnego.

Dlatego dokument ten, oprocz podkreslenia pilnej potrzeby takiej odnowy, przedstawia przepisy kanoniczne,
ktore okreslajg mozliwosci, ograniczenia, prawa i obowigzki duszpasterzy i Swieckich, tak aby sama parafia
prezentowata sie jako podstawowe miejsce ewangelicznego przepowiadania, celebracji Eucharystii, przestrzen
braterstwa i mitosci, z ktérej promieniuje chrzescijanskie swiadectwo dla $wiata. Ona ,musi pozostac jako
miejsce kreatywnosci, odniesienia, macierzynstwa. Tam nalezy realizowac¢ wszelkg zdolnos¢ kreatywnosci; a
kiedy parafia rozwija sie w ten sposéb, to dokonuje sie to, co nazywam ,parafia wychodzaca”[182].

124. Papiez Franciszek zaprasza do modlitwy do ,Maryi, Matki ewangelizacji’, aby ,pomogta nam w
wypowiedzeniu naszego ,tak” wobec pilnej potrzeby, by Dobra Nowina Jezusa rozbrzmiewata w naszych
czasach. Aby wyjednata nam nowy zapat, aby wszystkim zanies¢ Ewangelie zycia, ktéra zwycieza Smierc. Aby
wstawiata sie za nami, bysmy mogli zyskac swietg Smiatos¢ poszukiwania nowych drég, aby do wszystkich
dotart dar zbawienia[183].

27 czerwca 2020, Ojciec Swiety zatwierdzit Dokument Kongregaciji ds. Duchowieristwa

Rzym, 29 czerwca 2020, Uroczysto$é Swietych Apostotéw Piotra i Pawta.

* Beniamino Kard. Stella

Prefekt
* Joél Mercier  Jorge Carlos Patron Wong

Sekretarz Sekretarz ds. Seminariow



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 198
Ks. Prat. Andrea Ripa

Podsekretarz

[1] Franciszek, Przemoéwienie do proboszczéw Rzymu (16 wrzesnia 2013).
[2] Por. tenze, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium (24 listopada 2013), 287: AAS 105 (2013), 1136.
[3] Tamze, 49: AAS 105 (2013), 1040.

[4] Sobor watykanski I, Konstytucja duszpasterska o Kosciele w swiecie wspotczesnym Gaudium et spes (7
grudnia 1965), 58: AAS 58 (1966), 1079.

[5] Tamze, 44: AAS 58 (1966), 1065.

[6] Por. Efrem Syryjczyk, Komentarze do Diatessaronu 1, 18-19: SC 121, 52-53.

[7] Por. Franciszek, Encyklika Laudato si (24 maja 2015), 68: AAS 107 (2015), 847.

[8] Por. Pawet VI, List apostolski Ecclesiam Suam (6 sierpnia 1964): AAS 56 (1964), 639.
[9] Evangelii gaudium, 27: AAS 105 (2013), 1031.

[10] Por. Jan Pawet I, Adhortacja apostolska posynodalna Christifideles laici (30 grudnia1988), 26: AAS 81
(1989), 438.

[11] Franciszek, Audiencja generalna (12 czerwca 2019): L'Osservatore Romano 134 (13 czerwca 2019), 1.

[12] Sobor Watykanski Il, Dekret o pasterskich zadaniach biskupow w Kosciele Christus Dominus (28
pazdziernika 1965), 30: AAS 58 (1966), 688.

[13] Jan Pawet II, Przeméwienie do uczestnikow posiedzenia plenarnego Kongregacji ds. Duchowienstwa (20
pazdziernika 1984), 3 i 4: Insegnamenti VII/2 (1984), 984 i 985; por. takze tenze, Adhortacja apostolska
Catechesi tradendae (16 pazdziernika 1979), 67: AAS 71 (1979), 1332.

[14] Benedykt XVI, Homilia podczas wizyty pasterskiej w rzymskiej parafii Swietej Maryi Patronki Ewangelizacii
(10 grudnia 2006): Insegnamenti 1l/2 (2006), 795.

[15] Evangelii gaudium, 28: AAS 105 (2013), 1032.

[16] Por. Gaudium et spes, 4: AAS 58 (1966), 1027.

[17] Tamze, 1: AAS 58 (1966), 1025-1026.

[18] Por. Evangelii gaudium, 72-73: AAS 105 (2013), 1050-1051.

[19] Por. Synod biskupéw, XV Zgromadzenie ogolne zwyczajne (3-28 pazdziernika 2018): ,Mtodzi, wiara i
rozeznanie powotfaniowe”. Dokument koncowy, 129: ,W tym kontekscie wizja dziatan parafialnych zamknieta w



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 199

samych tylko granicach terytorialnych, niezdolna do przyciggniecia réznorodnymi propozycjami wiernych, a
zwlaszcza miodych, doprowadzitaby parafie do niedopuszczalnej stagnacji i niepokojgcego braku
innowacyjnosci duszpasterskiej”: L'Osservatore Romano 247 (29-30 pazdziernika 2018), 10.

[20] Por., na przyktad, KPK, kann. 102; 1015-1016; 1108, § 1.
[21] Por. Christifideles laici, 25: AAS 81 (1989), 436-437.

[22] Por. Evangelii gaudium, 174: AAS 105 (2013), 1093.

[23] Por. tamze, 164-165: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[24] Sobor Watykanski I, Konstytucja dogmatyczna o Kosciele Lumen gentium (21 litopada 1964), 11: AAS 57
(1965), 15.

[25] Por. Evangelii gaudium, 166-167: AAS 105 (2013), 1089-1090.

[26] Franciszek, Adhortacja apostolska o powotaniu do swietosci w $wiecie wspotczesnym Gaudete et exsultate
(19 marca 2018), 35: AAS 110 (2018), 1120. Odnosnie gnostycyzmu i pelagianizmu, powinno sie jeszcze mie¢
na uwadze stowa Papieza Franciszka: ,Swiatowo$¢ ta moze sie umacniaé na dwa powigzane ze sobg sposoby.
Jednym z nich jest fascynacja gnostycyzmem, wiarg zamknietg w subiektywizmie, gdzie interesuje jedynie
okreslone doswiadczenie albo seria rozumowan i wiedzy, uwazanych za przynoszgce otuche i oswiecenie, ale
gdzie podmiot ostatecznie zostaje zamkniety w immanencji swojego wtasnego rozumu lub swoich uczu¢. Drugim
jest zwracajacy sie ku sobie i prometejski neopelagianizm tych, ktorzy w ostatecznosci liczg tylko na wiasne sity i
stawiajg siebie wyzej od innych, poniewaz zachowujg okreslone normy, albo poniewaz sg niewzruszenie wierni
wobec pewnego katolickiego stylu z przesztosci”: Evangelii gaudium, 94: AAS 105 (2013), 1059-1060; por. takze
Kongregacja doktryny wiary, List Placuit Deo (22 lutego 2018): AAS 110 (2018), 429.

[27] Por. List do Diogeneta V, 1-10: Patres Apostolici, wyd. F.X. Funk, t. 1, Tubingae 1901, 398.

[28] Por. Jan Pawet Il, List apostolski Novo millennio ineunte (6 stycznia 2001), 1: AAS 93 (2001), 266.

[29] Evangelii gaudium, 28: AAS 105 (2013), 1032.

[30] Por. KPK, kann. 515; 518; 519.

[31] Evangelii gaudium, 28: AAS 105 (2013), 1031-1032.

[32] Tamze.

[33] Por. Franciszek, Adhortacja apostolska posynodalna Christus vivit (25 marzo 2019), 238, Watykan 2019.
[34] Por. tenze, Bulla Misericordiae vultus (11 kwietnia 2015), 3: AAS 107 (2015), 400-401.

[35] Benedykt XVI, Przemowienie do biskupow brazylijskich (11 maja 2007), 3: Insegnamenti 111/1 (2007), 826.
[36] Evangelii gaudium, 198: AAS 105 (2013), 1103.

[37] Por. Franciszek, Rozwazanie w czasie codziennej Mszy swietej w Domu $wietej Marty (30 pazdziernika
2017).



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 200
[38] Por. Evangelii gaudium, 186-216: AAS 105 (2013), 1098-1109.

[39] Por. Gaudete et exsultate, 95-99: AAS 110 (2018), 1137-1138.

[40] Por. Evangelii gaudium, 27: AAS 105 (2013), 1031; tamze, 189: AAS 105 (2013), 1099: ,Zmiana w
strukturach nieprowadzaca do nowych przekonan i postaw sprawi, ze te same struktury wczesniej czy pdézniej
stang sie skorumpowane, ociezate i nieskuteczne”.

[41] Tamze, 26: AAS 105 (2013), 1030-1031.

[42] Christus Dominus, 30: AAS 58 (1966), 688.

[43] Franciszek, Prezentacja zyczen z racji Swiat Bozego Narodzenia dla Kurii Rzymskiej (22 grudnia 2016):
AAS 109 (2017), 44.

[44]Tenze, List do pielgrzymujgcego Ludu Bozego w Chile (31 maja 2018):
www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180531_lettera-popolodidio-
cile.html

[45] Por. tamze.

[46] Tamze.

[47] Lumen gentium, 9: AAS 57 (1965), 13.

[48] Por. Kongregacja ds. duchowienstwa, Dar powotania do kaptanstwa. Ratio fundamentalis institutionis
sacerdotalis (8 grudnia 2016), 80-88, Watykan 2016, ss. 37-42.

[49] Por. KPK, kan. 374, § 1.

[50] Por. tamze, kan. 374, § 2; por. Kongregacja ds. Biskupow, Dyrektorium o pasterskiej postudze Biskupow
Apostolorum successores (22 lutego 2004), 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[51] Por. KPK, kan. 374, § 1.

[52] Por. tamze, kan. 374, § 2.

[53] Por. Apostolorum successores, 218: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2114.

[64] Por. KPK, kan. 515, § 2.

[55] Por. tamze, kan. 86.

[56] Por. tamze, kan. 120, § 1.

[57] Por. tamze, kann. 121-122; Apostolorum successores, 214: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2099.

[58] Por. KPK, kan. 51.

[59] Por. tamze, kann. 120-123.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 201
[60] Por. tamze, kann. 500, § 2 1222, § 2.

[61] Por. Papieska Rada ds. Kultury, Wytyczne dotyczace ponownego wykorzystania kosciotdw po zakohczeniu
ich wtasciwego przeznaczenia. (17 grudnia 2018):
http://www.cultura.va/content/cultura/it/pub/documenti/decommissioning.html

[62] Por. KPK, kan. 1222, § 2.

[63] Tamze, kan. 374, § 2.

[64] Por. Apostolorum succesores, 217: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2110.

[65] Por. KPK, kan. 554, § 1.

[66] Tamze, kan. 555, § 1, 1°.

[67] Tamze, kan. 555, § 4.

[68] Por. tamze, kan. 500, § 2.

[69] Por. Papieska Rada ds. Duszpasterstwa Migrantow i Podrézujgcych, Erga migrantes charitas Christi (3
maja 2004), 95: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2548.

[70] Por. Apostolorum successores, 215, b): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2104.

[71] Por. tamze.

[72] Por. KPK, kan. 517, § 1.

[73] Por. tamze, kan. 526, § 1.

[74] Por. tamze.

[75] Por. tamze, kan. 522.

[76] Por. tamze, kann. 553-555.

[77] Por. tamze, kan. 536.

[78] Por. tamze, kan. 537.

[79] Por. tamze, kan. 500, § 2.

[80] Por. Apostolorum successores, 219: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2017; jest stosowne by
zarezerwowac nazwe ,okreg duszpasterski” tylko do tego rodzaju tgczenia parafii, w tym celu by nie powodowaé
zamieszania.

[81] Por. KPK, kann. 134, § 1i 476.

[82] Nalezy uwzglednic¢, ze a) to co odnosi sie do ,biskupa diecezjalnego”, obowigzuje réwniez innych



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 202

zrownanych mu przez prawo; b) to co odnosi sie do parafii i do proboszcza dotyczy rowniez quasi-parafii i quasi-
proboszcza; c) to co odnosi sie do swieckich wiernych, dotyczy takze cztonkow instytutéw zycia
konsekrowanego lub stowarzyszen zycia apostolskiego, ktérzy nie sg duchownymi, chyba ze istnieje wyrazne
odniesienie do specyfiki Swieckich; d) termin ,moderator” przybiera ré6zne znaczenia w zaleznosci od kontekstu,
w jakim jest uzywany w tej Instrukcji w odniesieniu do norm kodeksowych.

[83] Por. Lumen gentium, 26: ASS 57 (1965), 31-32.

[84] Por. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, 83; 88.e, ss. 37; 39.

[85] Por. KPK, kan. 275, § 1.

[86] Por. Sobdr Watykanski I, Dekret o postudze i zyciu kaptanéw Presbyterorum ordinis (7 grudnia 1965), 8:
AAS 58 (1966), 1003.

[87] Por. Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis, 88.e, ss. 39-40.

[88] Por. Franciszek, Przemoéwienie do uczestnikow Sympozjum zorganizowanego przez Kongregacje ds.
Duchowienstwa z okazji 50° rocznicy Dekretéw soborowych ,Optatam totius” i ,Presbyterorum ordinis” (20
listopada 2015): AAS 107 (2015), 1295.

[89] Por. KPK, kan. 150.

[90] Por. tamze, kan. 521, § 1.

[91] Por. tamze, kan. 520, § 1.

[92] Tamze, kan. 519.

[93] Por. tamze, kan. 532.

[94] Por. tamze, kan. 1257, § 1.

[95] Christus Dominus, 31: AAS 58 (1965), 689.

[96] KPK, kan. 522.

[97] Tamze, kan. 1748.

[98] Tamze, kan. 526, § 1.

[99] Por. tamze, kan. 152.

[100] Por. tamze, kan. 538, §§ 1-2.

[101] Por. tamze, kann. 1740-1752, uwzgledniajgc kann. 190-195.

[102] Por. tamze, kan. 538, § 3.

[103] Por. tamze.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 203
[104] Por. tamze, kan. 189.

[105] Por. tamze, kan. 189, § 2 i Apostolorum successores, 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[106] Apostolorum successores, 212: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2095.

[107] Por. KPK, kann. 539-540.

[108] Por. w sczegolnosci tamze, kann. 539, 549, 1747, § 3.

[109] Tamze, kan. 517, § 1; por. takze kann. 542-544.

[110] Por. tamze, kann. 517, § 1i 526, § 1.

[111] Por. tamze, kan. 543, § 1.

[112] Por. tamze, kan. 543, § 2, 3°; przyjmuje na siebie rowniez reprezentowanie w prawie cywilnym, w krajach
w ktérych parafia jest uznana przez panstwo jako osoba prawna.

[113] Por. tamze, kan. 543, § 1.

[114] Por. tamze, kan. 517, § 1.

[115] Por. tamze, kan. 545, § 2; jako przyktad niech postuzy kaptan z doswiadczeniem duchowym, ale stabym
zdrowiem, mianowany zwyczajnym spowiednikiem dla pieciu sgsiadujgcych terytorialnie parafii.

[116] Por. tamze, kan. 265.

[117] Tamze, kan. 1009, § 3.

[118] Franciszek, Przemowienie podczas spotkania z kaptanami i osobami konsekrowanymi, Mediolan (25
marca 2017): AAS 109 (2017), 376.

[119] Tamze, 376-377.

[120] Lumen gentium, 29: AAS 57 (1965), 36.

[121] Pawet VI, Przeméwienie w czasie audiencji udzielonej uczestnikom Miedzynarodowego Kongresu na
temat diakonatu, 25 pazdziernika 1965: Enchiridion sul Diaconato (2009), 147-148.

[122] Por. KPK, kan. 150.

[123] Kongregacja Nauki Wiary, List luvenescit Ecclesia do biskupéw Kosciota katolickiego na temat relacji
miedzy darami hierarchicznymi a charyzmatycznymi dla zycia i misji Kosciota (15 maja 2016), 21: Enchiridion
Vaticanum 32 (2016), 734.

[124] Tamze, 22: Enchiridion Vaticanum 32 (2016), 738.

[125] Por. KPK., kan. 573, § 1.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 204

[126] Por. Kongregacja ds. Instytutéw Zycia Konsekrowanego i Stowarzyszen Zycia Apostolskiego-Kongregacja
ds. Biskupéw, Mutuae relationes. Podstawowe kryteria na temat relacji miedzy biskupami a zakonnikami w
Kosciele (14 maja 1978), 10; 14, a): Enchiridion Vaticanum 6 (1977-1979), 604-605; 617-620; por. takze
Apostolorum successores, 98: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1803-1804.

[127] Por. Evangelii gaudium, 102: AAS 105 (2013), 1062-1063.

[128] Por. Christifideles laici, 23: AAS 81 (1989), 429.

[129] Evangelii gaudium, 201: AAS 105 (2013), 1104.

[130] Lumen gentium, 31: AAS 57 (1965), 37.

[131] Pawet VI, Adhortacja apostolska Evangelii nuntiandi (8 grudnia 1975), 73: AAS 68 (1976), 61.
[132] Por. Evangelii gaudium, 81: AAS 105 (2013), 1053-1054.

[133] Por. KPK. kan. 517, § 2.

[134] Por. Apostolorum successores, 215, c): Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2105.

[135] Kongregacja ds. duchowienstwa, Instrukcja [interdykasterialna] o niektérych kwestiach dotyczgacych
wspotpracy wiernych swieckich w ministerialnej postudze kaptanow Ecclesiae de mysterio (15 sierpnia 1997),
art. 4, § 1, a-b): AAS 89 (1997), 866-867; por. takze Apostolorum successores, 215, c): Enchiridion Vaticanum
22 (2003-2004), 2105. Do takiego kaptana bedzie nalezato rowniez prawne reprezentowanie parafii, zaréwno
kanonicznie jak i cywilnie, tam gdzie prawo panstwowe to przewiduje.

[136] Przed skorzystaniem z rozwigzania dopuszczonego przez kan. 517, § 2, biskup diecezjalny powinien
uwaznie rozwazy¢ inne mozliwosci, ktére nalezy przyjac jako alternatywe, takie jak zaangazowanie starszych
kaptanéw nadal zdolnych do postugi, powierzenie kilku parafii jednemu proboszczowi lub powierzenie kilku
parafii zespotowi kaptanéw in solidum.

[137] Por. Ecclesiae de mysterio, art. 4, § 1, b): AAS 89 (1997), 866-867; Kongregacja ds. Duchowienstwa,
Instrukcja Kaptan, pasterz i przewodnik wspolnoty parafialnej (4 sierpnia 2002), 23 i 25, w sposob szczegdlny
chodzi o powierzenie ,wspotpracy ad tempus w duszpasterstwie parafialnym”: Enchiridion Vaticanum 21 (2002),
834-836.

[138] Por. Kaptan, pasterz i przewodnik wspolnoty parafialnej, 25: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 836.
[139] KPK, kan. 517, § 2.

[140] Kaptan, pasterz i przewodnik wspélnoty parafialnej, 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 834.
[141] Por. Ecclesiae de mysterio, art. 1, § 3: AAS 89 (1997), 863.

[142] Por. Kaptan, pasterz i przewodnik wspdlnoty parafialnej, 23: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 835.
[143] Por. Apostolorum successores, 112: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 1843.

[144] Nalezy pamieta¢, ze oprécz zadan wiasciwych postudze lektoratu, wsrdd funkc;ji liturgicznych, ktore biskup
diecezjalny, po wystuchaniu Konferencji Episkopatu, moze tymczasowo powierzy¢ wiernym swieckim,



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 205

mezczyznom i kobietom, znajduje sie takze postuga ottarza, zgodnie z odnoSnym przepisem prawa
kanonicznego; Papieska Rada ds. Interpretacji Tekstow Prawnych, Odpowiedz (11 lipca 1992): AAS 86 (1994),
541; Kongregacja ds. Kultu Bozego i Sakramentow, List okélny (15 marca 1994): AAS 86 (1994), 541-542.

[145] Por. KPK, kan. 205.
[146] Por. tamze, kan. 230, § 1.

[147]1 W akcie, poprzez ktory powierza sie powyzsze zadania diakonom lub wiernym swieckim, niech biskup
wyraznie okresli funkcje, do wykonywania ktoérych zostali upowaznieni i czas na jaki otrzymali takie uprawnienia.

[148] KPK, kan. 1248, § 2.

[149] Tamze, kan. 861, § 1.

[150] Tamze, kan. 766.

[151] Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 4: AAS 89 (1997), 865.

[152] Por. KPK., kan. 767, § 1; Ecclesiae de mysterio, art. 3, § 1: AAS 89 (1997), 864.

[153] KPK, kan. 1112, § 1; por. Jan Pawet I, Konstytucja apostolska Pastor Bonus (28 czerwca 1998), art. 63:
AAS 80 (1988), 876, w odniesieniu do kompetencji Kongregacji ds. Kultu Bozego i Dyscypliny Sakramentow.

[154] Franciszek, Rozwazanie w Domu $w. Marty (21 pazdziernika 2013): L’'Osservatore Romano 242 (21-22
pazdziernika 2013), 8.

[1565] Por. KPK., kann. 537 e 1280.

[156] Zgodnie z kan. 532 KPK, proboszcz ponosi odpowiedzialnos¢ za dobra parafii, cho¢ zarzgdzajac nimi,
musi korzystac¢ ze wspotpracy swieckich ekspertow.

[157] Por. KPK, kann. 115, § 2 i, przez analogig, 492, § 1.

[158] Por. tamze, kan. 537 i Apostolorum successores, 210: Enchiridion Vaticanum 22 (2003-2004), 2087.
[159] Por. KPK, kann. 517 e 526.

[160] Por. tamze, kan. 1287 § 1.

[161] Por. tamze, kan. 536, § 1.

[162] Franciszek, Przemoéwienie w czasie spotkania z duchowienstwem, osobami zycia konsekrowanego i
cztonkami rad duszpasterskich, Asyz (4 pazdziernika 2013): Insegnamenti 1/2 (2013), 328.

[163] Tenze, Homilia w czasie Mszy Swietej w Uroczystosé Zestania Ducha Swietego, 4 czerwca 2017: AAS 109
(2017), 711.

[164] Por. Lumen gentium, 10: AAS 57 (1965), 14.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 206

[165] Por. Kongregacja ds. Duchowienstwa, List okélny Omnes christifideles (25 stycznia 1973), 4 i 9;
Enchiridion Vaticanum 4 (1971-1973), 1199-1201 i 1207-1209; Christifideles laici, 27: AAS 81 (1989), 440-441.

[166] Franciszek, Audiencja Generalna (23 maja 2018).

[167] Pawet VI, List apostolski Ecclesiae Sanctae (6 sierpnia 1966), I, 16, § 1: AAS 58 (1966), 766; por. KPK,
kan. 511.

[168] Evangelii gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[169] Por. KPK, kan. 536, § 2.

[170] Por. tamze, kan. 212, § 3.

[171] Tamze, kan. 536, § 2.

[172] Por. Kaptan, pasterz i przewodnik wspdlnoty parafialnej, 26: Enchiridion Vaticanum 21 (2002), 843.
[173] Por. KPK, kan. 516, § 1.

[174] Por. tamze, kan. 515, § 2.

[175] Por. tamze, kan. 516, § 2.

[176] Por. tamze, kann. 1214, 1223 i 1225.

[177] Por. tamze, kann. 848 e 1264, 2°, ponadto kann. 945-958; kongregacja ds. duchowienstwa, Dekret Mos
iugiter (22 lutego 1991), zatwierdzony w formie specyficznej przez Jana Pawta II: Enchiridion Vaticanum 13
(1991-1993), 6-28.

[178] KPK, kan. 946.

[179] Tamze, kan. 947.

[180] Tamze, kan. 945, § 2.

[181] Franciszek, Adhortacja apostolska posynodalna Christus vivit (25 marca 2019), 231, Watykan 2019.
[182] Tenze, Spotkanie z polskimi biskupami, Krakéw (27 lipca 2016): AAS 108 (2016), 893.

[183] Tenze, Oredzie na Swiatowy Dzier Misyjny 2017 (4 czerwca 2017), 10: AAS 109 (2017), 764.

[00886-PL.01] [Testo originale: Polacco]

¢ Comunicato della Sala Stampa della Santa Sede

La Congregazione per il Clero rende nota oggi I'lstruzione “La conversione pastorale della comunita parrocchiale
al servizio della missione evangelizzatrice della Chiesa”, promulgata lo scorso 29 giugno.



Bollettino N. 0391 - 20.07.2020 207

Il documento tratta il tema della cura pastorale delle comunita parrocchiali, dei diversi ministeri clericali e laicali,
nel segno di una maggiore corresponsabilita di tutti i battezzati. Il testo, fondamentalmente, ricorda che “nella
Chiesa c’e posto per tutti e tutti possono trovare il loro posto” nell’'unica famiglia di Dio, nel rispetto della
vocazione di ciascuno.

Il Dicastero per il Clero, sollecitato da diversi Vescovi, ha avvertito la necessita di elaborare uno strumento
canonico-pastorale relativo ai diversi progetti di riforma delle comunita parrocchiali e alle ristrutturazioni
diocesane, gia in atto o in via di programmazione, con il connesso tema delle unita e delle zone pastorali. II
documento intende, quindi, porsi al servizio di alcune scelte pastorali, gia da tempo avviate da parte dei Pastori
e “sperimentate” dal Popolo di Dio, per contribuire alla valutazione di esse e commisurare il diritto particolare
con quello universale.

In questa prospettiva, & sottolineato il ruolo del parroco come “pastore proprio” della comunita, ma viene anche
valorizzato e posto in luce il servizio pastorale connesso con la presenza nelle comunita di diaconi, consacrati e
laici, chiamati a partecipare attivamente, secondo la propria vocazione e il proprio ministero, all’'unica missione
evangelizzatrice della Chiesa.

[00896-1T.01] [Testo originale: Italiano]

[B0391-XX.02]



