SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0311

Domenica 31.05.2020

Santa Messa nella Solennita di Pentecoste

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 10.00 di questa mattina, Domenica di Pentecoste, il Santo Padre Francesco ha celebrato la Santa
Messa all’Altare della Cattedra, nella Basilica di San Pietro.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che Papa Francesco ha pronunciato nel corso della Celebrazione Eucaristica,
dopo la proclamazione del Vangelo:

Omelia del Santo Padre

«Vi sono diversi carismi, ma uno solo € lo Spirito» (7 Cor 12,4). Cosi scrive ai Corinzi 'apostolo Paolo. E
prosegue: «Vi sono diversi ministeri, ma uno solo ¢ il Signore; vi sono diverse attivita, ma uno solo & Dio» (vv. 5-
6). Diversi e uno: San Paolo insiste a mettere insieme due parole che sembrano opporsi. Vuole dirci che lo
Spirito Santo € quell’uno che mette insieme i diversi; e che la Chiesa € nata cosi: noi, diversi, uniti dallo Spirito
Santo.



2

Andiamo dunque all'inizio della Chiesa, al giorno di Pentecoste. Guardiamo gli Apostoli: tra di loro c’é gente
semplice, abituata a vivere del lavoro delle proprie mani, come i pescatori, e c’'€ Matteo, che era stato un istruito
esattore delle tasse. Ci sono provenienze e contesti sociali diversi, nomi ebraici e nomi greci, caratteri miti e altri
focosi, visioni e sensibilita differenti. Tutti erano differenti. Gesu non li aveva cambiati, non li aveva uniformati
facendone dei modellini in serie. No. Aveva lasciato le loro diversita e ora li unisce ungendoli di Spirito Santo.
L’unione — I'unione di loro diversi — arriva con |'unzione. A Pentecoste gli Apostoli comprendono la forza
unificatrice dello Spirito. La vedono coi loro occhi quando tutti, pur parlando lingue diverse, formano un solo
popolo: il popolo di Dio, plasmato dallo Spirito, che tesse I'unita con le nostre diversita, che da armonia perché
nello Spirito ¢’e armonia. Lui € 'armonia.

Veniamo a noi, Chiesa di oggi. Possiamo chiederci: “Che cosa ci unisce, su che cosa si fonda la nostra unita?”.
Anche tra noi ci sono diversita, ad esempio di opinioni, di scelte, di sensibilita. Ma la tentazione &€ sempre quella
di difendere a spada tratta le proprie idee, credendole buone per tutti, e andando d’accordo solo con chi la
pensa come noi. E questa € una brutta tentazione che divide. Ma questa € una fede a nostra immagine, non &
quello che vuole lo Spirito. Allora si potrebbe pensare che a unirci siano le stesse cose che crediamo e gli stessi
comportamenti che pratichiamo. Ma c’€ molto di piu: il nostro principio di unita & lo Spirito Santo. Lui ci ricorda
che anzitutto siamo figli amati di Dio; tutti uguali, in questo, e tutti diversi. Lo Spirito viene a noi, con tutte le
nostre diversita e miserie, per dirci che abbiamo un solo Signore, Gesu, un solo Padre, e che per questo siamo
fratelli e sorelle! Ripartiamo da qui, guardiamo la Chiesa come fa lo Spirito, non come fa il mondo. Il mondo ci
vede di destra e di sinistra, con questa ideologia, con quell’altra; lo Spirito ci vede del Padre e di Gesu. Il mondo
vede conservatori e progressisti; lo Spirito vede figli di Dio. Lo sguardo mondano vede strutture da rendere piu
efficienti; lo sguardo spirituale vede fratelli e sorelle mendicanti di misericordia. Lo Spirito ci ama e conosce il
posto di ognuno nel tutto: per Lui non siamo coriandoli portati dal vento, ma tessere insostituibili del suo
mosaico.

Torniamo al giorno di Pentecoste e scopriamo la prima opera della Chiesa: I'annuncio. Eppure vediamo che gl
Apostoli non preparano una strategia; quando erano chiusi li, nel Cenacolo, non facevano la strategia, no, non
preparano un piano pastorale. Avrebbero potuto suddividere la gente in gruppi secondo i vari popoli, parlare
prima ai vicini e poi ai lontani, tutto ordinato... Avrebbero anche potuto aspettare un po’ ad annunciare e intanto
approfondire gli insegnamenti di Gesu, per evitare rischi... No. Lo Spirito non vuole che il ricordo del Maestro sia
coltivato in gruppi chiusi, in cenacoli dove si prende gusto a “fare il nido”. E questa € una brutta malattia che puo
venire alla Chiesa: la Chiesa non comunita, non famiglia, non madre, ma nido. Egli apre, rilancia, spinge al di la
del gia detto e del gia fatto, Lui spinge oltre i recinti di una fede timida e guardinga. Nel mondo, senza un assetto
compatto e una strategia calcolata si va a rotoli. Nella Chiesa, invece, lo Spirito garantisce l'unita a chi annuncia.
E gli Apostoli vanno: impreparati, si mettono in gioco, escono. Un solo desiderio li anima: donare quello che
hanno ricevuto. E bello quell'inizio della Prima Lettera di Giovanni: “Quello che noi abbiamo ricevuto e abbiamo
visto, diamo a voi” (cfr 1,3).

Giungiamo finalmente a capire qual € il segreto dell’'unita, il segreto dello Spirito. Il segreto dell’'unita nella
Chiesa, il segreto dello Spirito € il dono. Perché Egli &€ dono, vive donandosi e in questo modo ci tiene insieme,
facendoci partecipi dello stesso dono. E importante credere che Dio & dono, che non si comporta prendendo,
ma donando. Perché & importante? Perché da come intendiamo Dio dipende il nostro modo di essere credenti.
Se abbiamo in mente un Dio che prende, che si impone, anche noi vorremo prendere e imporci: occupare spazi,
reclamare rilevanza, cercare potere. Ma se abbiamo nel cuore Dio che & dono, tutto cambia. Se ci rendiamo
conto che quello che siamo & dono suo, dono gratuito e immeritato, allora anche noi vorremo fare della stessa
vita un dono. E amando umilmente, servendo gratuitamente e con gioia, offriremo al mondo la vera immagine di
Dio. Lo Spirito, memoria vivente della Chiesa, ci ricorda che siamo nati da un dono e che cresciamo donandoci;
non conservandoci, ma donandoci.

Cari fratelli e sorelle, guardiamoci dentro e chiediamoci che cosa ci ostacola nel donarci. Ci sono, diciamo, tre
nemici del dono, i principali: tre, sempre accovacciati alla porta del cuore: il narcisismo, il vittimismo e il
pessimismo. Il narcisismo fa idolatrare sé stessi, fa compiacere solo dei propri tornaconti. Il narcisista pensa: “La
vita & bella se io ci guadagno”. E cosi arriva a dire: “Perché dovrei donarmi agli altri?’. In questa pandemia,
quanto fa male il narcisismo, il ripiegarsi sui propri bisogni, indifferenti a quelli altrui, il non ammettere le proprie
fragilita e i propri sbagli. Ma anche il secondo nemico, il vittimismo, € pericoloso. |l vittimista si lamenta ogni



3

giorno del prossimo: “Nessuno mi capisce, nessuno mi aiuta, nessuno mi vuol bene, ce I’hanno tutti con me!”.
Quante volte abbiamo sentito queste lamentele! E il suo cuore si chiude, mentre si domanda: “Perché gli altri
non si donano a me?’. Nel dramma che viviamo, quant’e brutto il vittimismo! Pensare che nessuno ci
comprenda e provi quello che proviamo noi. Questo ¢ il vittimismo. Infine c’'e il pessimismo. Qui la litania
quotidiana é: “Non va bene nulla, la societa, la politica, la Chiesa...”. Il pessimista se la prende col mondo, ma
resta inerte e pensa: “Intanto a che serve donare? E inutile’. Ora, nel grande sforzo di ricominciare, quanto &
dannoso il pessimismo, il vedere tutto nero, il ripetere che nulla tornera pit come prima! Pensando cosi, quello
che sicuramente non torna & la speranza. In questi tre — I'idolo narcisista dello specchio, il dio-specchio; il dio-
lamentela: “io mi sento persona nelle lamentele”; e il dio-negativita: “tutto € nero, tutto € scuro” — ci troviamo
nella carestia della speranza e abbiamo bisogno di apprezzare il dono della vita, il dono che ciascuno di noi é.
Percid abbiamo bisogno dello Spirito Santo, dono di Dio che ci guarisce dal narcisismo, dal vittimismo e dal
pessimismo, ci guarisce dallo specchio, dalle lamentele e dal buio.

Fratelli e sorelle, preghiamolo: Spirito Santo, memoria di Dio, ravviva in noi il ricordo del dono ricevuto. Liberaci
dalle paralisi dell’egoismo e accendi in noi il desiderio di servire, di fare del bene. Perché peggio di questa crisi,
c’é solo il dramma di sprecarla, chiudendoci in noi stessi. Vieni, Spirito Santo: Tu che sei armonia, rendici
costruttori di unita; Tu che sempre ti doni, dacci il coraggio di uscire da noi stessi, di amarci e aiutarci, per
diventare un’unica famiglia. Amen.

[00701-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

«Les dons de la grace sont variés, mais c’est le méme Esprit » (1 Cor 12, 4), c’est ainsi qu’écrit 'apbotre Paul aux
Corinthiens. Et il poursuit: « Les services sont variés, mais c’est le méme Seigneur. Les activités sont variées,
mais c’est le méme Dieu » (vv. 5-6). Variés et le méme : Saint Paul insiste a mettre ensemble deux paroles qui
semblent s’opposer. Il veut nous dire que I'Esprit Saint est ce méme qui met ensemble des choses variées; et
que I'Eglise est née ainsi: nous, divers, unis par le méme Esprit Saint.

Allons donc aux débuts de I'Eglise, au jour de la Pentec6te. Regardons les Apoétres: parmi eux il y a des gens
simples, habitués a vivre du travail de leurs mains, comme les pécheurs, et il y a Matthieu, qui avait été un
percepteur d'impbts érudit. Il y a diverses provenances et divers contextes sociaux, des noms juifs et des noms
grecs, des caracteres doux et d’autres fougueux, des fagons de voir et des sensibilités différentes. lls étaient
tous différents. Jésus ne les avait pas changés, il ne les avait pas uniformisés en en faisant des maquettes en
série. Non. Il avait laissé leurs diversités et maintenant il les unit en les oignant du Saint Esprit. L’union- 'union
de leurs diversités arrive grace a I'onction. A la Pentecdte, les Apbtres comprennent la force unificatrice de
I'Esprit. lIs la voient de leurs yeux quand tous, bien que parlant diverses langues, forment un seul peuple: le
peuple de Dieu, fagonné par I'Esprit qui tisse I'unité avec nos diversités, qui donne harmonie parce que dans
lEspritil y a harmonie. Il est ’harmonie.

Venons-en a nous, Eglise d’aujourd’hui. Nous pouvons nous demander: "Qu’est ce qui nous unit, sur quoi se
fonde notre unité?". Parmi nous aussi, il y a des diversités, d’opinions par exemple, de choix, de sensibilité. Mais
la tentation est toujours celle de vouloir défendre a tout prix nos idées, en les croyant bonnes pour tous et en
étant d’accord seulement avec celui qui pense comme nous. Et c’est une mauvaise tentation qui divise. Mais
c’est une foi a notre image, non pas ce que veut I'Esprit. On pourrait alors penser que nous sommes unis par les
mémes choses que nous croyons et les mémes comportements que nous pratiquons. Mais il y a bien plus: notre
principe d’unité est le Saint Esprit. Il nous rappelle que nous sommes avant tout, enfants aimés de Dieu; tous
€gaux, en cela, et tous divers. L'Esprit vient a nous, avec toutes nos diversités et nos miséres, pour nous dire
gue nous avons un seul Seigneur, Jésus, et un seul Pére, et que pour cela nous sommes fréres et sceurs!
Repartons a partir d’ici, regardons I'Eglise comme fait 'Esprit, non pas comme fait le monde. Le monde nous
voit de droite et de gauche; avec telle idéologie ou telle autre. L’Esprit nous voit a partir du Péere et de Jésus. Le
monde voit des conservateurs et des progressistes; I'Esprit voit des enfants de Dieu. Le regard mondain voit des
structures a rendre plus efficaces; le regard spirituel voit des fréres et sceurs mendiants de miséricorde. L’Esprit
nous aime et connait la place de chacun dans 'ensemble: pour lui, nous ne sommes pas des confettis emportés



par le vent, mais des pieces irremplacables de sa mosaique.

Retournons au jour de la Pentecéte et découvrons la premiére ceuvre de 'Eglise: I'annonce. Pourtant nous
voyons que les Apdtres ne préparent pas une stratégie; quand ils étaient enfermés la, dans le Cénacle, ils ne
faisaient pas de stratégie, non, ils ne préparent pas un plan pastoral. lls auraient pu subdiviser les gens en
groupes selon les divers peuples, parler premieérement aux plus proches et ensuite aux plus lointains, tout en
ordre... lls auraient aussi pu attendre un peu avant d’annoncer et, en attendant, approfondir les enseignements
de Jésus, afin d’éviter les risques...Non. L'Esprit ne veut pas que le souvenir du Maitre soit cultivé dans des
groupes fermés, dans des cénacles ou on prend go(t a "faire son nid". C’est une mauvaise maladie qui peut
arriver dans I'Eglise: 'Eglise non pas comme communauté, non pas comme famille, non pas comme meére, mais
un nid. Il ouvre, relance, pousse au-dela du déja dit et du déja fait, il pousse au-dela des barriéres d’'une foi
timide et prudente. Dans le monde, sans une organisation solide et une stratégie calculée, on va a la dérive.
Dans I'Eglise, par contre, I'Esprit garantit I'unité a celui qui annonce. Et les Apbtres y vont: non préparés, ils se
mettent en jeu, ils sortent. Un seul désir les anime: donner ce qu’ils ont recu. 1l est beau ce début de la Premiére
Lettre de Jean: «Ce que nous avons vu et entendu, nous vous I'annongons a vous aussi» (Jn 1, 3).

Nous parvenons finalement a comprendre quel est le secret de I'unité, le secret de I'Esprit. Le secret de I'unité
dans I'Eglise, le secret de I'Esprit, c’est le don. Parce qu'’il est don, il vit en se donnant et de cette fagon, il nous
maintient ensemble, en nous faisant participant du méme don. Il est important de croire que Dieu est don, qu'’il
ne se comporte pas en prenant, mais en donnant. Pourquoi est-ce important? Parce que de la maniére dont
nous entendons Dieu, dépend notre fagon d’étre croyants. Si nous avons a I'esprit un Dieu qui prend, qui
s’'impose, nous voudrons nous aussi prendre et nous imposer: occuper des espaces, réclamer de la
considération, rechercher du pouvoir. Mais si nous avons dans le cceur Dieu qui est don, tout change. Si nous
nous rendons compte que ce que nous sommes est son don, don gratuit et immérité, alors nous aussi, nous
voudrons faire de la méme vie un don. Et en aimant humblement, en servant gratuitement et avec joie, nous
offrirons au monde la vraie image de Dieu. L’Esprit, mémoire vivante de I'Eglise, nous rappelle que nous
sommes nés d’un don et que nous grandissons en nous donnant; non pas en nous conservant, mais en nous
donnant.

Chers fréres et sceurs, regardons-nous du dedans et demandons-nous, qu’est ce qui nous empéche de nous
donner. Il existe, disons, trois ennemis du don, les principaux: trois, tapis toujours a la porte de notre cceur: le
narcissisme, le fait de se poser en victime et le pessimisme. Le narcissisme fait s’idolatrer soi-méme, il fait se
complaire seulement de ses propres intéréts. Le narcissique pense: "La vie est belle si j'y gagne". Et ainsi il
arrive méme a dire: "Pourquoi devrais-je me donner aux autres?". Dans cette pandémie, combien fait malle
narcissisme, le fait de se replier sur ses besoins, indifférent a ceux d’autrui, le fait de ne pas admettre ses
propres fragilités et ses propres erreurs. Mais aussi le second ennemi, le fait de se poser en victime, est
dangereux. Celui qui se prend pour une victime se plaint tous les jours de son prochain: "Personne ne me
comprend, personne ne m’aide, personne ne m’aime, tous sont contre moi!". Que de fois avons-nous entendu
ces lamentations! Et son coeur se ferme, pendant qu’il se demande: "Pourquoi les autres ne se donnent-ils pas a
moi?". Dans le drame que nous vivons, comme il est mauvais de se poser en victime! Penser que personne ne
nous comprend et ne ressent ce que nous ressentons. Ceci est le fait de se poser en victime. Enfinily a le
pessimisme. Ici la litanie quotidienne est: "Rien ne va bien, la société, la politique, 'Eglise...". Le pessimiste s’en
prend au monde, mais il reste inerte et pense: "De toute facon a quoi sert-il de donner? C’est inutile".
Actuellement, dans le grand effort de recommencer, combien le pessimisme est nocif, le fait de voir tout en noir,
le fait de répéter que rien ne sera plus comme avant! En pensant ainsi, ce qui sGrement ne revient pas c’est
I'espérance. Parmi ces trois - I'idole narcissique du miroir, le dieu-miroir; le dieu-lamentation: "je me sens
comme une personne dans les lamentations"; et le dieu-négativité: "tout est noir, tout est obscur" - nous nous
trouvons en manque d’espérance et nous avons besoin d’apprécier le don de la vie, le don qu’est chacun de
nous. Pour cela, nous avons besoin de I'Esprit Saint, don de Dieu, qui nous guérit du narcissisme, du fait de se
poser en victime et du pessimisme, qui nous guérit du miroir, des lamentations et de I'obscurité.

Freres et sceurs prions-le: Esprit Saint, mémoire de Dieu, ravive en nous le souvenir du don regu. Libére-nous
de la paralysie de I'égoisme et allume en nous le désir de servir, de faire du bien. Parce que le pire de cette
crise, c’est seulement le drame de la gacher, en nous refermant sur nous-mémes. Viens, EspritSaint: toi qui es
harmonie, fais de nous des béatisseurs d’'unité; toi qui te donnes toujours, donne-nous le courage de sortir de



nous-mémes, de nous aimer et de nous aider, pour devenir une unique famille. Amen

[00701-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

“There are different kinds of spiritual gifts, but the same Spirit” (1 Cor 12:4), as the Apostle Paul writes to the
Corinthians. He continues: “There are different forms of service, but the same Lord; there are different workings
but the same God who produces all of them in everyone” (vv. 5-6). Diversity and unity: Saint Paul puts together
two words that seem contradictory. He wants to tell us that the Holy Spirit is the one who brings together the
many; and that the Church was born this way: we are all different, yet united by the same Holy Spirit.

Let us go back to the origin of the Church, to the day of Pentecost. Let us look at the Apostles: some of them
were fishermen, simple people accustomed to living by the work of their hands, but there were also others, like
Matthew, who was an educated tax collector. They were from different backgrounds and social contexts, and
they had Hebrew and Greek names. In terms of character, some were meek and others were excitable; they all
had different ideas and sensibilities. They were all different. Jesus did not change them; he did not make them
into a set of pre-packaged models. No. He left their differences and now he unites them by anointing them with
the Holy Spirit. With the anointing comes their union — union in diversity. At Pentecost, the Apostles understand
the unifying power of the Spirit. They see it with their own eyes when everyone, though speaking in different
languages, comes together as one people: the people of God, shaped by the Spirit, who weaves unity from
diversity and bestows harmony because in the Spirit there is harmony. He himself /s harmony.

Let us now focus on ourselves, the Church of today. We can ask ourselves: “What is it that unites us, what is the
basis of our unity?”. We too have our differences, for example: of opinions, choices, sensibilities. But the
temptation is always fiercely to defend our ideas, believing them to be good for everybody and agreeing only
with those who think as we do. This is a bad temptation that brings division. But this is a faith created in our own
image; it is not what the Spirit wants. We might think that what unite us are our beliefs and our morality. But
there is much more: our principle of unity is the Holy Spirit. He reminds us that first of all we are God’s beloved
children; all equal, in this respect, and all different. The Spirit comes to us, in our differences and difficulties, to
tell us that we have one Lord — Jesus — and one Father, and that for this reason we are brothers and sisters! Let
us begin anew from here; let us look at the Church with the eyes of the Spirit and not as the world does. The
world sees us only as on the right or left, with one ideology or the other; the Spirit sees us as sons and
daughters of the Father and brothers and sisters of Jesus. The world sees conservatives and progressives; the
Spirit sees children of God. A worldly gaze sees structures to be made more efficient; a spiritual gaze sees
brothers and sisters pleading for mercy. The Spirit loves us and knows everyone’s place in the grand scheme of
things: for him, we are not bits of confetti blown about by the wind, rather we are irreplaceable fragments in his
mosaic.

If we go back to the day of Pentecost, we discover that the first task of the Church is proclamation. Yet we also
see that the Apostles devised no strategy; when they were locked in there, in the Upper Room, they were not
strategizing, no, they were not drafting any pastoral plan. They could have divided people into groups according
to their roots, speaking first to those close by and then to those far away, in an orderly manner... They could
have also waited a while before beginning their preaching in order to understand more deeply the teachings of
Jesus, so as to avoid risks... No. The Spirit does not want the memory of the Master to be cultivated in small
groups locked in upper rooms where it is easy to “nest”. This is a terrible disease that can also infect the Church:
making her into a nest instead of a community, a family or a Mother. The Spirit himself opens doors and pushes
us to press beyond what has already been said and done, beyond the precincts of a timid and wary faith. In the
world, unless there is tight organization and a clear strategy, things fall apart. In the Church, however, the Spirit
guarantees unity to those who proclaim the message. The Apostles set off: unprepared, yet putting their lives on
the line. One thing kept them going: the desire to give what they received. The opening part of the First Letter of
Saint John is beautiful: “that which we have seen and heard we proclaim also to you” (cf. 1:3).

Here we come to understand what the secret of unity is, the secret of the Spirit. The secret of unity in the



6

Church, the secret of the Spirit is gift. For the Spirit himself is gift: he lives by giving himself and in this way he
keeps us together, making us sharers in the same gift. It is important to believe that God is gift, that he acts not
by taking away, but by giving. Why is this important? Because our way of being believers depends on how we
understand God. If we have in mind a God who takes away and who imposes himself, we too will want to take
away and impose ourselves: occupying spaces, demanding recognition, seeking power. But if we have in our
hearts a God who is gift, everything changes. If we realize that what we are is his gift, free and unmerited, then
we too will want to make our lives a gift. By loving humbly, serving freely and joyfully, we will offer to the world
the true image of God. The Spirit, the living memory of the Church, reminds us that we are born from a gift and
that we grow by giving: not by holding on but by giving of ourselves.

Dear brothers and sisters, let us look within and ask ourselves what prevents us from giving ourselves. There
are, so to speak, three main enemies of the gift, always lurking at the door of our hearts: narcissism, victimhood
and pessimism. Narcissism makes us idolize ourselves, to be concerned only with what is good for us. The
narcissist thinks: “Life is good if | profit from it”. So he or she ends up saying: “Why should I give myself to
others?’. In this time of pandemic, how wrong narcissism is: the tendency to think only of our own needs, to be
indifferent to those of others, and not to admit our own frailties and mistakes. But the second enemy, victimhood,
is equally dangerous. Victims complain every day about their neighbour: “No one understands me, no one helps
me, no one loves me, everyone has it in for me!”. How many times have we not heard these complaints! The
victim’s heart is closed, as he or she asks, “Why aren’t others concerned about me?’. In the crisis we are
experiencing, how ugly victimhood is! Thinking that no one understands us and experiences what we
experience. This is victimhood. Finally, there is pessimism. Here the unending complaint is: “Nothing is going
well, society, politics, the Church...”. The pessimist gets angry with the world, but sits back and does nothing,
thinking: “What good is giving? That is useless”. At this moment, in the great effort of beginning anew, how
damaging is pessimism, the tendency to see everything in the worst light and to keep saying that nothing will
return as before! When someone thinks this way, the one thing that certainly does not return is hope. In these
three — the narcissist idol of the mirror, the mirror-god; the complaint-god: “I feel human only when | complain”;
and the negativity-god: “everything is dark, the future is bleak” — we experience a famine of hope and we need to
appreciate the gift of life, the gift that each of us is. We need the Holy Spirit, the gift of God who heals us of
narcissism, victimhood and pessimism. He heals us from the mirror, complaints and darkness.

Brothers and sisters, let us pray to him: Holy Spirit, memory of God, revive in us the memory of the gift received.
Free us from the paralysis of selfishness and awaken in us the desire to serve, to do good. Even worse than this
crisis is the tragedy of squandering it by closing in on ourselves. Come, Holy Spirit: you are harmony; make us
builders of unity. You always give yourself; grant us the courage to go out of ourselves, to love and help each
other, in order to become one family. Amen.

[00701-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

»Es gibt verschiedene Gnadengaben, aber nur den einen Geist« (1 Kor 12,4), schreibt der Apostel Paulus an
die Korinther. Und er fahrt fort: »Es gibt verschiedene Dienste, aber nur den einen Herrn; es gibt verschiedene
Krafte, die wirken, aber nur den einen Gott« (V. 5-6). Die Verschiedenen — der Eine: Paulus legt Wert auf die
Verbindung dieser scheinbar widerspruchlichen Worte. Er will uns sagen, dass der Heilige Geist dieser Eine ist,
der die Verschiedenen zusammenbringt, und dass die Kirche so geboren wird: Wir, die Verschiedenen, werden
durch den Heiligen Geist geeint.

Begeben wir uns also an den Anfang der Kirche, zum Pfingsttag. Schauen wir uns die Apostel an. Unter ihnen
gibt es einfache Leute, die, wie etwa die Fischer, gewohnt sind, von ihrer Hande Arbeit zu leben; da ist aber
auch Matthaus, der ein gebildeter Steuereinnehmer war. Sie kommen aus unterschiedlichen sozialen
Verhéltnissen, sie haben jidische und griechische Namen, sanfte und feurige Charaktere, unterschiedliche
Sichtweisen und Empfindungen. Alle waren sie verscheiden. Jesus hatte sie nicht verandert, er hatte sie nicht
vereinheitlicht und zu ,Serienmodellen” gemacht. Nein. Er lief3 ihre Unterschiede bestehen und nun vereint er
sie, indem er sie mit dem Heiligen Geist salbt. Die Vereinigung — die Einheit dieser Verschiedenen — kommt mit



7

der Salbung. An Pfingsten erkennen die Apostel die einheitsstiftende Kraft des Geistes. Mit eigenen Augen
sehen sie, dass alle, obwohl sie unterschiedliche Sprachen sprechen, ein einziges Volk bilden, das Volk Gottes,
das geformt ist vom Heiligen Geist, der aus unseren Unterschieden eine Einheit webt und alles in Einklang
bringt, weil im Heiligen Geist Einklang ist. Er ist der Einklang.

Kommen wir nun zu uns, zur Kirche von heute. Wir kdnnen uns fragen: ,Was verbindet uns, worauf griindet
unsere Einheit?“ Auch bei uns gibt es Unterschiede, z.B. in den Meinungen, in den Entscheidungen, im
Empfinden. Aber die Versuchung besteht immer darin, dass wir unsere eigenen Ideen ,bis aufs Messer*
verteidigen, dass wir glauben, diese seien gut fir alle und dass wir nur mit denen zurechtkommen, die so
denken wie wir. Und das ist eine schlimme Versuchung, die Spaltung bringt. Aber dies ist ein Glaube nach
unserer Fasson, es ist nicht das, was der Geist will. Man kénnte freilich auch meinen, dass unsere Einheit darin
besteht, dass wir das Gleiche glauben und die gleichen Verhaltensweisen praktizieren. Aber da ist noch viel
mehr. Unser Prinzip der Einheit ist der Heilige Geist. Er erinnert uns daran, dass wir zuallererst Gottes geliebte
Kinder sind. Darin sind wir alle gleich und alle verschieden. Der Geist kommt zu uns, mit all unseren
Unterschieden und Néten, um uns zu sagen, dass wir einen einzigen Herrn, ndmlich Jesus, und einen einzigen
Vater haben und dass wir deshalb Briider und Schwestern sind! Lasst uns von diesen Uberlegungen her noch
einmal auf die Kirche schauen, und zwar so, wie der Heilige Geist und nicht wie die Welt sie betrachtet. Aus
weltlicher Sicht gehdéren wir der Rechten oder der Linken an, mit dieser oder jener Ideologie; fir den Geist
gehdren wir zum Vater und zu Jesus. Die Welt sieht Konservative und Progressive; der Geist sieht Kinder
Gottes. Ein weltlicher Blick sieht Strukturen, die effizienter gestaltet werden missten; ein geistlicher Blick sieht
Brider und Schwestern, die um Erbarmen betteln. Der Geist liebt uns und kennt den Platz eines jeden im
groRen Ganzen. Fir ihn sind wir keine im Wind treibenden Konfettischnipsel, sondern unersetzliche Steinchen
seines Mosaiks.

Kehren wir zum Pfingsttag zurlick und entdecken wir das erste Werk der Kirche: die Verkiindigung. Dabei sehen
wir aber auch, dass sich die Apostel keine Strategie tGberlegen. Als sie dort hinter verschlossenen Tiren im
Abendmahlssaal waren, da Uberlegten sie sich keine Strategie, nein, da erstellen sie auch keinen Pastoralplan.
Sie hatten die Menschen nach den verschiedenen Volkszugehdrigkeiten in Gruppen aufteilen kénnen, sie hatten
sich zuerst an die Nahen und dann an die weiter Entfernten wenden kénnen, ganz geordnet... Sie hatten mit der
Verkiindigung auch noch eine Weile warten kénnen, um die Lehre Jesu erst einmal zu vertiefen, und so gewisse
Risiken zu vermeiden... Nein, das konnten sie nicht. Der Geist will nicht, dass die Erinnerung an den Meister in
geschlossenen Gruppen gepflegt wird, in Kreisen, in denen man sich gerne ,sein Nest baut‘. Und dies ist eine
schlimme Krankheit, die die Kirche befallen kann, dass die Kirche nicht Gemeinschaft, nicht Familie, nicht
Mutter, sondern ein Nest ist. Er 6ffnet, er erhdht, er drangt tiber das bereits Gesagte und Getane, er drangt tber
die Einfriedungen eines schiichternen und zurlickhaltenden Glaubens hinaus. In der Welt kommt man ohne ein
kompaktes Arrangement und eine ausgekliigelte Strategie nicht weit. In der Kirche hingegen garantiert der Geist
denen Einheit, die verkiindigen. Und so machen sich die Apostel unvorbereitet auf den Weg, sie setzen einiges
aufs Spiel, sie gehen hinaus. Ein einziger Wunsch beseelt sie: das weiterzugeben, was sie erhalten haben. Am
Anfang des Ersten Johannesbriefes heil’t es recht schoén: ,Das, was wir empfangen und gesehen haben, das
geben wir weiter an euch” (vgl. 1,3).

Und so verstehen wir schlief3lich, was das Geheimnis der Einheit, was das Geheimnis des Heiligen Geistes ist.
Das Geheimnis der Einheit in der Kirche, das Geheimnis des Heiligen Geistes ist die Hingabe. Weil er ganz
Gabe ist, lebt er, indem er sich selbst gibt, und auf diese Weise hélt er uns zusammen und lasst uns teilhaben
an eben dieser Gabe. Es ist wichtig, daran zu glauben, dass Gott ganz Gabe ist, dass er nicht nimmt, sondern
gibt. Warum ist das wichtig? Weil es von unserer Gottesvorstellung abhangt, auf welche Weise wir unseren
Glauben leben. Wenn wir einen Gott im Sinn haben, der sich alles nimmt, der sich aufdrangt, dann méchten
auch wir uns alles nehmen und uns aufdrangen: Raume besetzen, Bedeutung beanspruchen, nach Macht
streben. Aber wenn wir Gott als Gabe in unseren Herzen spiiren, andert sich alles. Wenn uns bewusst wird,
dass das, was wir sind, sein Geschenk ist, seine freie und unverdiente Gabe, dann werden auch wir dieses
Leben zu einem Geschenk machen wollen. Und indem wir demditig lieben und unentgeltlich und freudig dienen,
werden wir der Welt das wahre Bild Gottes offenbaren. Der Geist, das lebendige Gedéchtnis der Kirche, erinnert
uns daran, dass wir uns einer Gabe verdanken und dass wir wachsen, indem wir uns hingeben; nicht indem wir
unser Leben bewahren, sondern indem wir uns hingeben.



8

Liebe Briider und Schwestern, schauen wir auf unser Leben und fragen wir uns, was uns daran hindert, uns
selbst zu geben. Es gibt sozusagen drei Feinde der Hingabe, drei besonders schlimme, die immer vor der TUr
des Herzens kauern: der Narzissmus, das Selbstmitleid und der Pessimismus. Der Narzissmus fuhrt dazu, dass
man sich selbst vergéttert, dass nur der eigene Vorteil zahlt. Der Narzisst denkt: ,Das Leben ist schén, wenn es
sich fur mich auszahlt. Und so sagt er schlieB3lich: ,Warum sollte ich mich anderen hingeben?* Wie schlimm ist,
jetzt in dieser Pandemie, der Narzissmus, der Riickzug auf die eigenen Bedurfnisse, die Gleichgultigkeit
gegenlber den Bedirfnissen anderer, das Nichteingestehen der eigenen Fehler und Schwachen. Aber auch der
zweite Feind, das Selbstmitleid, ist gefahrlich. Der von Selbstmitleid Befallene beschwert sich jeden Tag lber
seine Mitmenschen: ,Niemand versteht mich, niemand hilft mir, niemand mag mich, alle haben etwas gegen
mich!“ Wie oft haben wir dieses Gejammer schon gehdrt! Und sein Herz verschliel3t sich, wahrend er sich fragt:
.Warum sind die anderen nicht fiir mich da?* Wie unschon ist solches Selbstmitleid angesichts der dramatischen
Situation, in der wir uns befinden! Zu denken, dass niemand uns versteht und das fihlt, was wir fiihlen. Das ist
das Selbstmitleid. Und dann ist da noch der Pessimismus. Hier lautet die tagliche Litanei: ,Nichts ist gut, weder
die Gesellschaft, noch die Politik, noch die Kirche...“. Der Pessimist hat ein Problem mit der Welt, bleibt aber
untatig und denkt: ,Was bringt es schon, etwas zu geben? Es ist nutzlos®. Jetzt, im grofien Bemiihen um einen
Neubeginn, wie schadlich ist da der Pessimismus, die Schwarzmalerei und die sténdige Leier, dass nichts mehr
so sein wird, wie es einmal war! Wenn man so denkt, kehrt die Hoffnung sicher nicht zurtick. Wenn diese drei
Gotzen herrschen — der narzisstische Gotze des Spiegels, wenn man sein Spiegelbild vergdéttert; der Gott des
Gejammers, wenn man sich Gber das Jammern definiert; und der Gott des Pessimismus, wenn uns alles
schwarz und dunkel erscheint - dann erleben wir einen Mangel an Hoffnung und wir missen das Geschenk des
Lebens wieder schatzen lernen, das Geschenk, das jeder von uns ist. Deshalb brauchen wir den Heiligen Geist,
die Gabe Gottes, der unseren Narzissmus, unser Selbstmitleid und unseren Pessimismus heilt. Er heilt uns von
unseren Spiegelbildern, vom Gejammer und von aller Dunkelheit.

Brider und Schwestern, lasst uns zu ihm beten: Heiliger Geist, Gedachtnis Gottes, belebe in uns die Erinnerung
an die empfangene Gabe. Befreie uns aus der LAhmung des Egoismus und entziinde in uns die Sehnsucht zu
dienen und Gutes zu tun. Denn schlimmer als die gegenwartige Krise ware nur, wenn wir die Chance, die sie
birgt, ungenutzt verstreichen lieRen und uns in uns selbst verschléssen. Komm, Heiliger Geist, der du der
Einklang bist, mache uns zu Erbauern der Einheit; du, der du dich immer hingibst, gib uns den Mut, aus uns
selbst herauszugehen, einander zu lieben und uns gegenseitig beizustehen, um eine einzige Familie zu werden.
Amen.

[00701-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

«Hay diversidad de carismas, pero un mismo Espiritu» (7 Co 12,4). Asi escribe el apostol Pablo a los corintios;
y continua diciendo: «Hay diversidad de ministerios, pero un mismo Sefor; y hay diversidad de actuaciones,
pero un mismo Dios» (vv. 5-6). Diversidad y unidad: San Pablo insiste en juntar dos palabras que parecen
contraponerse. Quiere indicarnos que el Espiritu Santo es la unidad que reune a la diversidad; y que la Iglesia
naci6 asi: nosotros, diversos, unidos por el Espiritu Santo.

Vayamos, pues, al comienzo de la Iglesia, al dia de Pentecostés. Y fijémonos en los Apéstoles: muchos de ellos
eran gente sencilla, pescadores, acostumbrados a vivir del trabajo de sus propias manos, pero estaba también
Mateo, un instruido recaudador de impuestos. Habia origenes y contextos sociales diferentes, nombres hebreos
y nombres griegos, caracteres mansos y otros impetuosos, asi como puntos de vista y sensibilidades distintas.
Todos eran diferentes. Jesus no los habia cambiado, no los habia uniformado y convertido en ejemplares
producidos en serie. No. Habia dejado sus diferencias y, ahora, ungiéndolos con el Espiritu Santo, los une. La
union —la unién de la diversidad— se realiza con la uncion. En Pentecostés los Apéstoles comprendieron la
fuerza unificadora del Espiritu. La vieron con sus propios ojos cuando todos, aun hablando lenguas diferentes,
formaron un solo pueblo: el pueblo de Dios, plasmado por el Espiritu, que entreteje la unidad con nuestra
diversidad, y da armonia porque en el Espiritu hay armonia.

Pero volviendo a nosotros, la Iglesia de hoy, podemos preguntarnos: “; Qué es lo que nos une, en qué se



9

fundamenta nuestra unidad?”. También entre nosotros existen diferencias, por ejemplo, de opinién, de eleccion,
de sensibilidad. Pero la tentacidn esta siempre en querer defender a capa y espada las propias ideas,
considerandolas validas para todos, y en llevarse bien sélo con aquellos que piensan igual que nosotros. Y esta
es una fea tentacion que divide. Pero esta es una fe construida a nuestra imagen y no es lo que el Espiritu
quiere. En consecuencia, podriamos pensar que lo que nos une es lo mismo que creemos y la misma forma de
comportarnos. Sin embargo, hay mucho mas que eso: nuestro principio de unidad es el Espiritu Santo. El nos
recuerda que, ante todo, somos hijos amados de Dios; todos iguales, en esto, y todos diferentes. El Espiritu
desciende sobre nosotros, a pesar de todas nuestras diferencias y miserias, para manifestarnos que tenemos
un solo Sefior, Jesus, y un solo Padre, y que por esta razén somos hermanos y hermanas. Empecemos de
nuevo desde aqui, miremos a la Iglesia como la mira el Espiritu, no como la mira el mundo. El mundo nos ve de
derechas y de izquierdas, de esta o de aquella ideologia; el Espiritu nos ve del Padre y de Jesus. El mundo ve
conservadores y progresistas; el Espiritu ve hijos de Dios. La mirada mundana ve estructuras que hay que
hacer mas eficientes; la mirada espiritual ve hermanos y hermanas mendigos de misericordia. El Espiritu nos
ama y conoce el lugar que cada uno tiene en el conjunto: para El no somos confeti llevado por el viento, sino
teselas irremplazables de su mosaico.

Regresemos al dia de Pentecostés y descubramos la primera obra de la Iglesia: el anuncio. Y, aun asi, notamos
que los Apdstoles no preparaban ninguna estrategia; cuando estaban encerrados alli, en el cenaculo, no
elaboraban una estrategia, no, no preparaban un plan pastoral. Podrian haber repartido a las personas en
grupos, segun sus distintos pueblos de origen, o dirigirse primero a los mas cercanos vy, luego, a los lejanos;
también hubieran podido esperar un poco antes de comenzar el anuncio y, mientras tanto, profundizar en las
ensefianzas de JesuUs, para evitar riesgos, pero no. El Espiritu no queria que la memoria del Maestro se
cultivara en grupos cerrados, en cenaculos donde se toma gusto a “hacer el nido”. Y esta es una fea
enfermedad que puede entrar en la Iglesia: la Iglesia no como comunidad, ni familia, ni madre, sino como nido.
El Espiritu abre, reaviva, impulsa mas alla de lo que ya fue dicho y fue hecho, El lleva mas alla de los &mbitos
de una fe timida y desconfiada. En el mundo, todo se viene abajo sin una planificacion solida y una estrategia
calculada. En la Iglesia, por el contrario, es el Espiritu quien garantiza la unidad a los que anuncian. Por eso, los
apostoles se lanzan, poco preparados, corriendo riesgos; pero salen. Un solo deseo los anima: dar lo que han
recibido. Es hermoso el comienzo de la Primera Carta de San Juan: “Eso que hemos recibido y visto os lo
anunciamos” (cf. 1,3).

Finalmente llegamos a entender cual es el secreto de la unidad, el secreto del Espiritu. El secreto de la unidad
en la Iglesia, el secreto del Espiritu es el don. Porque El es don, vive donandose a si mismo y de esta manera
nos mantiene unidos, haciéndonos participes del mismo don. Es importante creer que Dios es don, que no
actua tomando, sino dando. 4Por qué es importante? Porque nuestra forma de ser creyentes depende de cémo
entendemos a Dios. Si tenemos en mente a un Dios que arrebata, que se impone, también nosotros
quisiéramos arrebatar e imponernos: ocupando espacios, reclamando relevancia, buscando poder. Pero si
tenemos en el corazon a un Dios que es don, todo cambia. Si nos damos cuenta de que lo que somos es un
don suyo, gratuito e inmerecido, entonces también a nosotros nos gustaria hacer de la misma vida un don. Y
asi, amando humildemente, sirviendo gratuitamente y con alegria, daremos al mundo la verdadera imagen de
Dios. El Espiritu, memoria viviente de la Iglesia, nos recuerda que nacimos de un don y que crecemos
dandonos; no preservandonos, sino entregandonos sin reservas.

Queridos hermanos y hermanas: Examinemos nuestro corazén y preguntémonos qué es lo que nos impide
darnos. Decimos que tres son los principales enemigos del don: tres, siempre agazapados en la puerta del
corazon: el narcisismo, el victimismo y el pesimismo. El narcisismo, que lleva a la idolatria de si mismo y a
buscar sélo el propio beneficio. El narcisista piensa: “La vida es buena si obtengo ventajas”. Y asi llega a
decirse: “; Por qué tendria que darme a los demas?’. En esta pandemia, cuanto duele el narcisismo, el
preocuparse de las propias necesidades, indiferente a las de los demas, el no admitir las propias fragilidades y
errores. Pero también el segundo enemigo, el victimismo, es peligroso. El victimista esta siempre quejandose
de los demas: “Nadie me entiende, nadie me ayuda, nadie me ama, jestan todos contra mi!”. jCuantas veces
hemos escuchado estas lamentaciones! Y su corazon se cierra, mientras se pregunta: “;, Por qué los demas no
se donan a mi?”. En el drama que vivimos, jqué grave es el victimismo! Pensar que no hay nadie que nos
entienda y sienta lo que vivimos. Esto es el victimismo. Por ultimo, esta el pesimismo. Aqui la letania diaria es:
“Todo esta mal, la sociedad, la politica, la Iglesia...”. El pesimista arremete contra el mundo entero, pero



10

permanece apatico y piensa: “Mientras tanto, ;de qué sirve darse? Es inutil’. Y asi, en el gran esfuerzo que
supone comenzar de nuevo, qué dafiino es el pesimismo, ver todo negro y repetir que nada volvera a ser como
antes. Cuando se piensa asi, lo que seguramente no regresa es la esperanza. En estos tres —el idolo
narcisista del espejo, el dios espejo; el dios-lamentacion: “me siento persona cuando me lamento”; el dios-
negatividad: “todo es negro, todo es oscuridad”— nos encontramos ante una carestia de esperanzay
necesitamos valorar el don de la vida, el don que es cada uno de nosotros. Por esta razén, necesitamos el
Espiritu Santo, don de Dios que nos cura del narcisismo, del victimismo y del pesimismo, nos cura del espejo,
de la lamentacion y de la oscuridad.

Hermanos y hermanas, pidamoslo: Espiritu Santo, memoria de Dios, reaviva en nosotros el recuerdo del don
recibido. Libranos de la pardlisis del egoismo y enciende en nosotros el deseo de servir, de hacer el bien.
Porque peor que esta crisis, es solamente el drama de desaprovecharla, encerrandonos en nosotros mismos.
Ven, Espiritu Santo, Tu que eres armonia, haznos constructores de unidad; Tu que siempre te das, concédenos
la valentia de salir de nosotros mismos, de amarnos y ayudarnos, para llegar a ser una sola familia. Amén.

[00701-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

«Ha diversidade de dons espirituais, mas o Espirito € o mesmo»: assim escreve Paulo aos Corintios. E
continua: «Ha diversidade de servigos, mas o Senhor € o mesmo; e ha diversos modos de agir, mas € o mesmo
Deus que realiza tudo em todos» (7 Cor 12, 4-6). Diversidade e o mesmo, diversos e um so: o Apéstolo insiste
em juntar duas palavras que parecem opostas. Quer-nos dizer que este um so que junta os diversos é o
Espirito Santo. E a Igreja nasceu assim: diversos, unidos pelo Espirito Santo.

Recuemos até aos inicios da Igreja, no dia de Pentecostes, e fixemos os Apostolos: entre eles, temos pessoas
simples, habituadas a viver do trabalho das suas maos, como os pescadores, e esta Mateus, certamente
dotado de instrug&o pois fora cobrador de impostos. Existem origens e contextos sociais diversos, nomes
hebraicos e nomes gregos, temperamentos pacatos e outros ardorosos, ideias e sensibilidades diferentes.
Eram todos diferentes. Jesus ndo os mudara, nem os uniformizara, tornando-os modelos em série. Nao.
Deixara as suas diversidades; e agora une-os, ungindo-os com o Espirito Santo. A unido — a uniao deles que
eram diversos — vem com a unc¢do. No Pentecostes, os Apdstolos compreendem a forga unificadora do Espirito.
Veem-na com os proprios olhos, ao constatar que todos, apesar de falar linguas diversas, formam um sé povo:
o povo de Deus, plasmado pelo Espirito, que tece a unidade com as nossas diferencas, que da harmonia
porque, no Espirito, ha harmonia. Ele € a harmonia.

Mas voltemos a Igreja de hoje. Podemos interrogar-nos: «O que € que nos une, em que se baseia a nossa
unidade?» Também entre nés existem diversidades, por exemplo de opinido, preferéncia, sensibilidade. A
tentacao, porém, é defender sempre de espada desembainhada as nossas ideias, considerando-as boas para
todos e pactuando apenas com quem pensa como nos. E esta € uma tentagao ruim, que divide. Mas, esta é
uma fé a nossa imagem, nao é aquilo que deseja o Espirito. Nesse caso, poder-se-ia pensar que aquilo que nos
une fossem as proprias coisas em que acreditamos e os proprios comportamentos que adotamos. Mas nao! Ha
muito mais: o nosso principio de unidade é o Espirito Santo. E a primeira coisa que Ele nos lembra é que
somos filhos amados de Deus; nisto, todos iguais e, todavia, somos todos diferentes. O Espirito vem a nés, com
todas as nossas diversidades e misérias, para nos dizer que temos um sé e mesmo Senhor, Jesus, um so e
mesmo Pai; por isso, somos irmaos e irmas. Partamos daqui! Olhemos a Igreja como faz o Espirito, ndo como
faz o mundo. O mundo vé-nos de direita e de esquerda, com esta ideologia, com aquela; o Espirito vé-nos do
Pai e de Jesus. O mundo vé conservadores e progressistas; o Espirito vé filhos de Deus. O olhar do mundo vé
estruturas, que se devem tornar mais eficientes; o olhar espiritual vé irmaos e irmas implorando misericérdia. O
Espirito ama-nos e conhece o lugar de cada um no todo: para Ele ndo somos papelinhos coloridos levados pelo
vento, mas ladrilhos insubstituiveis do seu mosaico.

Tornamos ao dia de Pentecostes e descobrimos a primeira obra da Igreja: o andncio. Vemos, porém, que 0s
Apostolos ndo preparam uma estratégia; quando estavam fechados |a, no Cenaculo, ndo montavam a



11

estratégia, ndo; ndo preparavam um plano pastoral. Teriam podido dividir as pessoas por grupos segundo os
varios povos, falar primeiro aos de perto e depois aos que eram de longe, tudo bem ordenado... Teriam podido
também temporizar um pouco no anuncio e, entretanto, aprofundar os ensinamentos de Jesus, para evitar
riscos... Mas nao! O Espirito ndo quer que a recordacao do Mestre seja cultivada em grupos fechados, em
cenaculos onde tendemos a «fazer o ninho». E esta € uma doenga ma que pode vir a Igreja: uma Igreja ndo
comunidade, nem familia, nem méae, mas ninho. O Espirito abre, relanga, impele para além do que ja foi dito e
feito, Ele impele para além dos recintos duma fé timida e cautelosa. No mundo, sem uma estrutura compacta e
uma estratégia calculada é um fracasso. Na Igreja, ao contrario, o Espirito assegura ao arauto a unidade. E os
Apéstolos partem: sem preparagdo, langam-se, saem. Anima-os um unico desejo: dar o que receberam. Como
€ belo aquele principio da Primeira Carta de Joao: aquilo que nds recebemos e vimos, damo-lo a vos (cf. 1, 3)!

Finalmente chegamos a compreender qual é o segredo da unidade, o segredo do Espirito. O segredo da
unidade da Igreja, o segredo do Espirito € o dom. Porque Ele € dom, vive doando-Se e, assim, nos mantém
unidos, fazendo-nos participantes do mesmo dom. E importante acreditar que Deus é dom, que ndo se
comporta tomando, mas dando. E por que € importante? Porque o nosso modo de ser crentes depende de
como entendermos Deus. Se tivermos em mente um Deus que toma, que Se impde, desejaremos também nos
tomar e impor-nos: ocupar espagos, reivindicar importancia, procurar poder. Mas, se tivermos no coragao que
Deus é dom, muda tudo. Se nos dermos conta de que aquilo que somos é dom d’Ele, dom gratuito e imerecido,
entdo também nds quereremos fazer da proépria vida um dom. E amando humildemente, servindo gratuitamente
e com alegria, ofereceremos ao mundo a verdadeira imagem de Deus. O Espirito, memdria viva da Igreja,
lembra-nos que nascemos de um dom e crescemos doando-nos; ndo poupando-nos, mas dando-nos.

Queridos irmaos e irmés, olhemos no intimo de nés mesmos e perguntemo-nos o que € que impede de nos
darmos. Ha — por assim dizer — trés inimigos do dom; os principais sao trés, sempre deitados a porta do
coracao: o narcisismo, a vitimizacao e o pessimismo. O narcisismo leva a idolatrar-me a mim mesmo, a
comprazer-me apenas com o lucro proprio. O narcisista pensa: «A vida € boa, se eu ganho com ela». E assim
chega a dizer: «Por que deveria eu doar-me aos outros?» Nesta pandemia, faz um mal imenso o narcisismo, o
debrucar-se apenas sobre as proprias caréncias, insensivel as dos outros, o ndo admitir as proprias fragilidades
e erros. Mas o segundo inimigo, a vitimizagdo, também é perigoso. A vitima lamenta-se todos os dias do seu
proximo: «Ninguém me compreende, ninguém me ajuda, ninguém me quer bem, estdo todos contra mim!»
Quantas vezes ouvimos estas lamentagodes! E o seu coragao fecha-se, enquanto se interroga: «Por que ndo se
doam a mim os outros?» No drama que vivemos, como € ma a vitimizagao! Como € mau pensar que ninguém
nos compreende e sente aquilo que sentimos nds! Isto € o fazer a vitima. Por fim, temos o pessimismo. Neste
caso, a ladainha diaria é: «Nada vai bem, a sociedade, a politica, a Igreja...» O pessimista insurge-se contra o
mundo, mas fica inerte e pensa: «Assim para que serve doar-se? E indtil». Agora, no grande esforco de
recomecar, como é prejudicial o pessimismo, ver tudo negro, repetir que nada voltara a ser como antes!
Pensando assim, aquilo que seguramente nao volta € a esperanga. Nestes trés — o idolo narcisista do espelho,
o deus-espelho; o deus-lamentagdo: «sinto-me alguém nas lamentagdes»; e o deus-negatividade: «é tudo
negro, € tudo escuro» — encontramo-nos na carestia da esperanga e precisamos de apreciar o dom da vida, o
dom que é cada um de nés. Por isso, necessitamos do Espirito Santo, dom de Deus que nos cura do
narcisismo, da vitimizacao e do pessimismo; cura do espelho, das lamentacdes e da escuridao.

Irmaos e irmas, pegcamo-lo: Espirito Santo, memaria de Deus, reavivai em nés a lembranga do dom recebido.
Libertai-nos das paralisias do egoismo e acendei em nds o desejo de servir, de fazer bem. Porque pior do que
esta crise, s6 o drama de a desperdigar fechando-nos em noés mesmos. Vinde, Espirito Santo! Vés que sois
harmonia, tornai-nos construtores de unidade; Vos que sempre Vos doais, dai-nos a coragem de sair de nés
mesmos, de nos amar e ajudar, para nos tornarmos uma unica familia. Amen.

[00701-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

,R0zne sg dary taski, lecz ten sam Duch” (1 Kor 12, 4). Tak pisze Apostot Pawet do Koryntian. | kontynuuje:
.R0zne tez sg rodzaje postugiwania, ale jeden Pan; rozne sg wreszcie dziatania, lecz ten sam Bég” (ww. 5-6).



12

Roznei jeden: $w. Pawet nalega na potgczenie dwoch stow, ktore zdajg sie by¢ przeciwstawne. Chce nam
powiedzieé, ze Duch Swiety jest ten jeden, ktory taczy to, co jest rézne, i ze Koéciét narodzit sie w ten sposéb:
my, rézni, zjednoczeni przez Ducha Swietego.

Przejdzmy wiec do poczatkow Kosciota, do dnia Pie¢dziesigtnicy. Spojrzmy na apostotdéw: sg wsrod nich ludzie
prosci, nawykli do zycia z pracy rgk wtasnych, jak rybacy, i jest Mateusz, ktory byt wyksztatconym poborcg
podatkowym. Sg wsrdd nich ludzie r6znego pochodzenia i wywodzgcy sie z réznych sytuacji spotecznych, o
imionach zydowskich i greckich, o charakterach tagodnych oraz wybuchowych, o réznych wizjach i
wrazliwosciach. Wszyscy byli rozni. Jezus nie zmieniat ich, nie ujednolicit czynigc ich seryjnymi modelami. Nie.
Pozostawit ich réznice a teraz taczy namaszczajac ich Duchem Swigtym. Jedno$é przychodzi wraz z
namaszczeniem. W dniu Pieédziesiatnicy Apostotowie rozumiejg jednoczaca moc Ducha Swietego. Widza to na
wiasne oczy, gdy wszyscy, cho¢ méwig roznymi jezykami, tworzg jeden lud: lud Bozy, uksztattowany przez
Ducha, ktory splata jednosc z naszych réznic, ktory daje harmonie, bo w Duchu jest harmonia. On jest
harmonia.

Przejdzmy do nas, do dzisiejszego Kosciota. Mozemy zadac¢ sobie pytanie: ,Co nas fgczy, na czym opiera sie
nasza jednos¢?”. Takze wsrdd nas istniejg roznice, na przyktad opinii, wyboréw, wrazliwosci. Zawsze jednak
istnieje pokusa zawzietej obrony swoich idei, sgdzac, ze sg one dobre dla wszystkich i dogadujac sie tylko z
tymi, ktorzy myslg tak, jak my. A to jest brzydka pokusa, ktéra dzieli. Ale to jest wiara na nasz obraz, to nie to,
czego chce Duch. Mozna by wéwczas pomysleé, ze tym co nas jednoczy sa te samy rzeczy, w ktore wierzymy i
te same zachowania, jakie stosujemy. Ale jest znacznie wiecej: naszg zasadg jednoséci jest Duch Swiety.
Przypomina On nam, ze przede wszystkim jestesmy umifowanymi dziecmi Bozymi, w tym wszyscy tacy sami i
wszyscy rozni. Duch przychodzi do nas, ze wszystkimi naszymi roznicami i nedzami, aby nam powiedziec, ze
mamy jednego Pana, Jezusa, i jednego Ojca, i ze dlatego jestesmy braémi i siostrami! Zacznijmy od tego,
spojrzmy na Koéciét tak, jak czyni to Duch, a nie jak czyni to $wiat. Swiat widzi nas jako prawicowcéw albo
lewicowcéw, z tg, albo inng ideologig; Duch widzi nas jako nalezacych do Ojca i Jezusa. Swiat widzi
konserwatystow i postepowcédw; Duch widzi dzieci Boze. Spojrzenie swiatowe widzi struktury, ktére trzeba
uczyni¢ bardziej wydajnymi; spojrzenie duchowe widzi braci i siostry zebrzacych o mitosierdzie. Duch nas mituje
i zna miejsce kazdego w catosci: dla Niego nie jestesmy konfetti niesionymi przez wiatr, ale niezastgpionymi
fragmentami Jego mozaiki.

Wrocmy do dnia Piecdziesiagtnicy i odkryjmy pierwsze dzieto Kosciota: gfoszenie. Widzimy jednak, ze
apostotowie nie przygotowuijg strategii; gdy byli zamknieci tam, w Wieczerniku, nie planowali strategii, nie, nie
przygotowujg planu duszpasterskiego. Mogli podzieli¢ ludzi na grupy wedtug réznych narodow, méwi¢ najpierw
do bliskich, a nastepnie do dalekich, wszystko uporzadkowane... Mogli tez poczeka¢ chwile z gtoszeniem, a w
miedzyczasie pogtebi¢ nauki Jezusa, by unikng¢ ryzyka... Nie. Duch nie chce, aby pamie¢ o Mistrzu byta
kultywowana w zamknietych grupach, w wieczernikach, w ktérych przyzwyczajamy sie do ,zagniezdzenia”. A to
jest powazna choroba, ktéra moze dotkng¢ Kosciot: Kosciot nie wspodlnota, nie rodzina, nie matka, ale gniazdo.
[Duch] otwiera, wypycha poza to, co juz zostato powiedziane i uczynione, poza optotki niesmiatej i skrupulatne;j
wiary. W Swiecie, bez solidnego uporzgdkowania i skalkulowanej strategii zmierzamy ku upadkowi. W Kosciele
natomiast Duch Swiety gwarantuje jedno$é tym, ktérzy gtosza. A apostotowie ida: nieprzygotowani, podejmujg
zaangazowanie, wychodzg. Ozywia ich tylko jedno pragnienie: obdarzac tym, co otrzymali. Pigkny jest ten
poczatek Pierwszego Listu Jana: ,0znajmiamy wam, cosmy ujrzeli i ustyszeli” (1, 3).

W koncu udaje sie nam zrozumie¢, co jest tajemnicg jednosci, tajemnicg Ducha. Tajemnicg jednosci Kosciota,
tajemnicg Ducha jest dar. Poniewaz On jest darem, zyje dajgc siebie i w ten sposob utrzymuje nas razem,
czynigc nas uczestnikami tego samego daru. Wazne jest, bysmy wierzyli, ze Bog jest darem, ze nie dziata
biorac, lecz dajgc. Dlaczego to takie wazne? Poniewaz od tego jak pojmujemy Boga, zalezy nasz sposéb bycia
ludZzmi wierzacymi. Jesli mamy na mysli Boga, ktéry bierze, ktory sie narzuca, to my takze chcielibysmy brag i
sie narzucac: zajmowac przestrzenie, przypominaé o swoim znaczeniu, zabiega¢ o witadze. Ale jesli mamy w
naszych sercach Boga, ktory jest darem, wszystko sie zmienia. Jesli uswiadomimy sobie, ze to, czym jesteSmy
jest Jego darem, darem bezinteresownym i niezastuzonym, to wéwczas takze i my bedziemy chcieli uczynic z
naszego zycia dar. A mitujac pokornie, stuzgc bezinteresownie i z radoscia, bedziemy przedstawiali Swiatu
prawdziwy obraz Boga. Duch Swiety, Zywa pamie¢ Kosciota, przypomina nam, ze rodzimy sie z daru i ze
wzrastamy dajac siebie; nie zachowujgc siebie, ale dajac siebie.



13

Drodzy bracia i siostry, spéjrzmy w nasze wnetrze i zadajmy sobie pytanie, co nam przeszkadza w dawaniu
siebie. Sg, powiedzmy, trzej gldwni nieprzyjaciele daru: trzej stale czyhajacy u bram serca: narcyzm, robienie z
siebie ofiary i pesymizm. Narcyzm sprawia, ze cziowiek czyni siebie bozkiem, sprawia, ze zadowala nas jedynie
to, co nam sie optaca. Narcyz mysli: ,Zycie jest piekne, jesli ja zyskuje”. | nawet tak moéwi: ,Diaczego miatbym
dawac siebie innym?”. W tej pandemii, jakze wiele zta wyrzgdza narcyzm, koncentrowanie sie na wtasnych
potrzebach, bedac obojetnymi na potrzeby innych, nie przyznajac sie do wtasnych stabosci i btedow. Ale grozny
jest takze drugi nieprzyjaciel - robienie z siebie ofiary. Ktos robigcy z siebie ofiare codziennie narzeka na
blizniego: ,Nikt mnie nie rozumie, nikt mi nie pomaga, nikt mnie nie kocha, wszyscy mnie nienawidza!” lle razy
styszeliSmy te narzekania! | jego serce sie zamyka, gdy sie zastanawia: ,Dlaczego inni nie dajg mi siebie?". W
dramacie, ktéry przezywamy, jakze okropne jest robienie z siebie ofiary! Myslenie, ze nikt nas nie rozumie i nie
czuje tego, co my odczuwamy. To jest robienie z siebie ofiary. Jest tez wreszcie pesymizm. Tutaj codzienna
litania brzmi: ,W kazdej dziedzinie nie jest dobrze, w spoteczenstwie, polityce, Kosciele...”. Pesymista narzeka
na swiat, ale pozostaje obojetny i mysli: ,Jaki sens ma dawanie? Jest nieprzydatne”. Teraz, w wielkim wysitku,
by zacza¢ od nowa, jakze szkodliwy jest pesymizm, widzenie wszystkiego w czarnych barwach, powtarzanie, ze
nic juz nigdy nie bedzie takie samo, jak dawniej! Jesli myslimy w ten sposéb, to na pewno nie powréci nadzieja.
W tych trzech — narcystycznym idolu lustra, bogu-lustrze; bogu-narzekaniu: ,w narzekaniu czuje sie osobga”; i
bogu-pesymizmie: ,wszystko jest czarne, wszystko ciemne” - znajdujemy sie w stanie katastrofalnego gfodu
nadziei i musimy docenié dar zycia, dar, ktérym jest kazdy z nas. Dlatego potrzebujemy Ducha Swietego, daru
Boga, ktéry uzdrawia nas z narcyzmu, z robienia z siebie ofiary i z pesymizmu, uzdrawia nas z lustra, z
narzekan, z ciemnosci.

Bracia i siostry, médimy sie do Niego: Duchu Swiety, pamieci Boga, ozyw w nas pamieé o otrzymanym darze.
Uwolnij nas od paralizu egoizmu i rozpal w nas pragnienie stuzenia, czynienia dobra. Bo gorszy niz ten kryzys,
jest tylko dramat zmarnowania go, zamykajac sie w sobie. Przyjdz, Duchu Swiety: Ty, ktdry jeste$ harmonia,
uczyn nas budowniczymi jednosci; Ty, ktéry zawsze dajesz siebie, daj nam odwage, by wyjs¢ z siebie, aby sie
mitowac i pomagacé, by sta¢ sie jedna rodzing. Amen.

[00701-PL.02] [Testo originale: Italiano]

[B0311-XX.02]



