
N. 0873

Venerdì 15.11.2019

Sommario:

♦   Udienza ai partecipanti al XX Congresso Mondiale dell’Associazione Internazionale di
Diritto Penale

♦   Udienza ai partecipanti al XX Congresso Mondiale dell’Associazione Internazionale di
Diritto Penale

Questa mattina, nel Palazzo Apostolico Vaticano, il Santo Padre Francesco ha ricevuto in Udienza i partecipanti
al XX Congresso Mondiale dell’Associazione Internazionale di Diritto Penale, in corso a Roma dal 13 al 16
novembre 2019, sul tema “Criminal Justice and Corporate Business”.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Santo Padre ha rivolto ai partecipanti nel corso dell’incontro:

Discorso del Santo Padre

Illustri Signori e Signore,

prima di tutto voglio chiedere scusa per il ritardo. Scusatemi, è stato un errore di calcolo: due appuntamenti
grossi che si prolungano... È successo il contrario di ciò che è accaduto nel Libro di Giosuè: lì il sole è andato
indietro; qui l’orologio, il sole, è andato avanti. Scusatemi, e grazie della vostra pazienza.

Vi saluto cordialmente e, come nel nostro precedente incontro, esprimo la mia riconoscenza per il vostro servizio
alla società e per il contributo che offrite allo sviluppo di una giustizia che rispetti la dignità e i diritti della persona
umana. Vorrei condividere con voi alcune riflessioni circa questioni che interpellano anche la Chiesa nella sua
missione di evangelizzazione e di servizio alla giustizia e alla pace. Ringrazio la Prof.ssa Paola Severino per le
sue parole.



Circa lo stato attuale del diritto penale

Da vari decenni, il diritto penale ha incorporato – soprattutto da contributi di altre discipline – diverse conoscenze
circa alcune problematiche legate all’esercizio della funzione sanzionatoria. Ad alcune di esse mi sono riferito
nell’incontro precedente[1].

Tuttavia, malgrado questa apertura epistemologica, il diritto penale non è riuscito a preservarsi dalle minacce
che, ai nostri giorni, incombono sulle democrazie e la piena vigenza dello Stato di diritto. D’altro canto, il diritto
penale spesso trascura i dati della realtà e in questo modo assume la fisionomia di un sapere meramente
speculativo.

Vediamo due aspetti rilevanti del contesto attuale

1. L’idolatria del mercato. La persona fragile, vulnerabile, si trova indifesa davanti agli interessi del mercato
divinizzato, diventati regola assoluta (cfr Evangelii gaudium, 56; Laudato si’, 56). Oggi, alcuni settori economici
esercitano più potere che gli stessi Stati (cfr Laudato si’, 196): una realtà che risulta ancora più evidente in tempi
di globalizzazione del capitale speculativo. Il principio di massimizzazione del profitto, isolato da ogni altra
considerazione, conduce a un modello di esclusione – automatico! - che infierisce con violenza su coloro che
patiscono nel presente i suoi costi sociali ed economici, mentre si condannano le generazioni future a pagarne i
costi ambientali.

La prima cosa che dovrebbero chiedersi i giuristi oggi è che cosa poter fare con il proprio sapere per contrastare
questo fenomeno, che mette a rischio le istituzioni democratiche e lo stesso sviluppo dell’umanità. In concreto,
la sfida presente per ogni penalista è quella di contenere l’irrazionalità punitiva, che si manifesta, tra l’altro, in
reclusioni di massa, affollamento e torture nelle prigioni, arbitrio e abusi delle forze di sicurezza, espansione
dell’ambito della penalità, la criminalizzazione della protesta sociale, l’abuso della reclusione preventiva e il
ripudio delle più elementari garanzie penali e processuali.

2. I rischi dell’idealismo penale. Una delle maggiori sfide attuali della scienza penale è il superamento della
visione idealistica che assimila il dover essere alla realtà. L’imposizione di una sanzione non può giustificarsi
moralmente con la pretesa capacità di rafforzare la fiducia nel sistema normativo e nella aspettativa che ogni
individuo assuma un ruolo nella società e si comporti secondo ciò che da lui ci si attende.

Il diritto penale, anche nelle sue correnti normativiste, non può prescindere da dati elementari della realtà, come
quelli che manifesta l’operatività concreta della funzione sanzionatoria. Ogni riduzione di questa realtà, lungi
dall’essere una virtù tecnica, contribuisce a nascondere i lineamenti più autoritari dell’esercizio del potere.

Il danno sociale dei delitti economici

Una delle frequenti omissioni del diritto penale, conseguenza della selettività sanzionatoria, è la scarsa o nulla
attenzione che ricevono i delitti dei più potenti, in particolare la macro-delinquenza delle corporazioni. Non
esagero con queste parole. Apprezzo che il vostro Congresso abbia preso in considerazione questa
problematica.

Il capitale finanziario globale è all’origine di gravi delitti non solo contro la proprietà ma anche contro le persone
e l’ambiente. Si tratta di criminalità organizzata responsabile, tra l’altro, del sovra-indebitamento degli Stati e del
saccheggio delle risorse naturali del nostro pianeta.

Il diritto penale non può rimanere estraneo a condotte in cui, approfittando di situazioni asimmetriche, si sfrutta
una posizione dominante a scapito del benessere collettivo. Questo succede, per esempio, quando si provoca la
diminuzione artificiale dei prezzi dei titoli di debito pubblico, tramite la speculazione, senza preoccuparsi che ciò
influenzi o aggravi la situazione economica di intere nazioni (cfr Oeconomicae et pecuniariae quaestiones.
Considerazioni per un discernimento etico circa alcuni aspetti dell’attuale sistema economico-finanziario, 17).

Bollettino N. 0873 - 15.11.2019 2



Si tratta di delitti che hanno la gravità di crimini contro l’umanità, quando conducono alla fame, alla miseria, alla
migrazione forzata e alla morte per malattie evitabili, al disastro ambientale e all’etnocidio dei popoli indigeni.

La tutela giuridico-penale dell’ambiente

Èvero che la risposta penale arriva quando il delitto è stato commesso, che con essa non si ripara il danno né si
previene la reiterazione e che di rado ha effetti dissuasivi. È vero pure che, per la sua selettività strutturale, la
funzione sanzionatoria ricade solitamente sui settori più vulnerabili. Non ignoro neanche che c’è una corrente
punitivista che pretende di risolvere attraverso il sistema penale i più svariati problemi sociali.

Invece, un elementare senso della giustizia imporrebbe che alcune condotte, di cui solitamente si rendono
responsabili le corporazioni, non rimangano impunite. In particolare, tutte quelle che possono essere
considerate come “ecocidio”: la contaminazione massiva dell’aria, delle risorse della terra e dell’acqua, la
distruzione su larga scala di flora e fauna, e qualunque azione capace di produrre un disastro ecologico o
distruggere un ecosistema. Dobbiamo introdurre – ci stiamo pensando – nel Catechismo della Chiesa Cattolica il
peccato contro l’ecologia, il “peccato ecologico” contro la casa comune, perché è in gioco un dovere.

In questo senso, recentemente, i Padri del Sinodo per la Regione Panamazzonica hanno proposto di definire il
peccato ecologico come azione oppure omissione contro Dio, contro il prossimo, la comunità e l’ambiente. È un
peccato contro le future generazioni e si manifesta negli atti e nelle abitudini di inquinamento e distruzione
dell’armonia dell’ambiente, nelle trasgressioni contro i principi di interdipendenza e nella rottura delle reti di
solidarietà tra le creature (cfr Catechismo della Chiesa Cattolica, 340-344).[2]

Come è stato segnalato nei vostri lavori, per “ecocidio” si deve intendere la perdita, il danno o la distruzione di
ecosistemi di un territorio determinato, in modo che il suo godimento per parte degli abitanti sia stato o possa
vedersi severamente pregiudicato. Si tratta di una quinta categoria di crimini contro la pace, che dovrebbe
essere riconosciuta tale dalla comunità internazionale.

In questa circostanza, e per vostro tramite, vorrei fare appello a tutti i leader e referenti nel settore perché
contribuiscano con i loro sforzi ad assicurare un’adeguata tutela giuridica della nostra casa comune.

Circa alcuni abusi di potere sanzionatorio

Per concludere questa parte, vorrei riferirmi ad alcuni problemi che si sono aggravati negli anni trascorsi dal
nostro precedente incontro.

1. L’uso improprio della custodia cautelare. Avevo segnalato con preoccupazione l’uso arbitrario della
carcerazione preventiva. Purtroppo la situazione si è aggravata in diverse nazioni e regioni, dove il numero di
detenuti senza condanna già supera ampiamente il cinquanta per cento della popolazione carceraria. Questo
fenomeno contribuisce al deteriorarsi delle condizioni di detenzione ed è causa di un uso illecito delle forze di
polizia e militari per questi fini[3]. La reclusione preventiva, quando è imposta senza che si verifichino le
circostanze eccezionali o per un periodo eccesivo, lede il principio per cui ogni imputato dev’essere trattato
come innocente fino a che una condanna definitiva stabilisca la sua colpevolezza.

2. L’involontario incentivo alla violenza. In diversi Paesi sono state attuate riforme dell’istituto della legittima
difesa e si è preteso di giustificare crimini commessi da agenti delle forze di sicurezza come forme legittime del
compimento del dovere[4]. È importante che la comunità giuridica difenda i criteri tradizionali per evitare che la
demagogia punitiva degeneri in incentivo alla violenza o in uno sproporzionato uso della forza. Sono condotte
inammissibili in uno Stato di diritto e, in genere, accompagnano i pregiudizi razzisti e il disprezzo verso le fasce
sociali di emarginazione.

3. La cultura dello scarto e quella dell’odio. La cultura dello scarto, combinata con altri fenomeni psico-sociali
diffusi nelle società del benessere, sta manifestando la grave tendenza a degenerare in cultura dell’odio. Si

Bollettino N. 0873 - 15.11.2019 3



riscontrano episodi purtroppo non isolati, certamente bisognosi di un’analisi complessa, nei quali trovano sfogo i
disagi sociali sia dei giovani sia degli adulti. Non è un caso che a volte ricompaiano emblemi e azioni tipiche del
nazismo. Vi confesso che quando sento qualche discorso, qualche responsabile dell’ordine o del governo, mi
vengono in mente i discorsi di Hiltler nel ‘34 e nel ‘36. Oggi. Sono azioni tipiche del nazismo che, con le sue
persecuzioni contro gli ebrei, gli zingari, le persone di orientamento omossessuale, rappresenta il modello
negativo per eccellenza di cultura dello scarto e dell’odio. Così si faceva in quel tempo e oggi rinascono queste
cose. Occorre vigilare, sia nell’ambito civile sia in quello ecclesiale, per evitare ogni possibile compromesso –
che si presuppone involontario – con queste degenerazioni.

4. Il lawfare. Si verifica periodicamente che si faccia ricorso a imputazioni false contro dirigenti politici, avanzate
di concerto da mezzi di comunicazione, avversari e organi giudiziari colonizzati[5]. In questo modo, con gli
strumenti propri del lawfare, si strumentalizza la lotta, sempre necessaria, contro la corruzione col fine di
combattere governi non graditi, ridurre i diritti sociali[6] e promuovere un sentimento di antipolitica del quale
beneficiano coloro che aspirano a esercitare un potere autoritario.

E nello stesso tempo, è curioso che il ricorso ai paradisi fiscali, espediente che serve a nascondere ogni sorta di
delitti, non sia percepita come un fatto di corruzione e di criminalità organizzata[7]. Analogamente, fenomeni
massicci di appropriazione di fondi pubblici passano inosservati o sono minimizzati come se fossero meri conflitti
di interesse. Invito tutti a riflettere a questo riguardo.

Appello alla responsabilità

Desidero rivolgere un invito a tutti voi, studiosi del diritto penale, e a quanti, nei diversi ruoli, sono chiamati ad
assolvere funzioni concernenti l’applicazione della legge penale. Tenendo presente che scopo fondamentale del
diritto penale è tutelare i beni giuridici di maggiore importanza per la collettività, ogni compito e ogni incarico in
questo ambito ha sempre una risonanza pubblica, un impatto sulla collettività. Questo richiede e implica al
tempo stesso una più grave responsabilità per l’operatore di giustizia, in qualunque grado esso si trovi, dal
giudice, al funzionario di cancelleria, all’agente della forza pubblica.

Ogni persona chiamata ad assolvere un compito in questo ambito dovrà tenere continuamente presente, da un
lato, il rispetto della legge, le cui prescrizioni sono da osservare con un’attenzione e un dovere di coscienza
adeguati alla gravità delle conseguenze. D’altro lato, occorre ricordare che la legge da sola non può mai
realizzare gli scopi della funzione penale; occorre anche che la sua applicazione avvenga in vista del bene
effettivo delle persone interessate. Questo adeguamento della legge alla concretezza dei casi e delle persone è
un esercizio tanto essenziale quanto difficile. Affinché la funzione giudiziaria penale non diventi un meccanismo
cinico e impersonale, occorrono persone equilibrate e preparate, ma soprattutto appassionate – appassionate! -
della giustizia, consapevoli del grave dovere e della grande responsabilità che assolvono. Solo così la legge –
ogni legge, non solo quella penale – non sarà fine a sé stessa, ma al servizio delle persone coinvolte, siano essi
i responsabili dei reati o coloro che sono stati offesi. Al tempo stesso, operando come strumento di giustizia
sostanziale e non solo formale, la legge penale potrà assolvere il compito di presidio reale ed efficace dei beni
giuridici essenziali della collettività. E dobbiamo andare, certamente, verso una giustizia penale restaurativa.

Verso una giustizia penale restaurativa

In ogni delitto c’è una parte lesa e ci sono due legami danneggiati: quello del responsabile del fatto con la sua
vittima e quello dello stesso con la società. Ho segnalato che tra la pena e il delitto esiste una asimmetria[8] e
che il compimento di un male non giustifica l’imposizione di un altro male come risposta. Si tratta di fare giustizia
alla vittima, non di giustiziare l’aggressore.

Nella visione cristiana del mondo, il modello della giustizia trova perfetta incarnazione nella vita di Gesù, il quale,
dopo essere stato trattato con disprezzo e addirittura con violenza che lo portò alla morte, in ultima istanza, nella
sua risurrezione, porta un messaggio di pace, perdono e riconciliazione. Questi sono valori difficili da
raggiungere ma necessari per la vita buona di tutti. E riprendo le parole che ha detto la Professoressa Severino
sulle carceri: le carceri devono avere sempre una “finestra”, cioè un orizzonte. Guardare ad un reinserimento. E

Bollettino N. 0873 - 15.11.2019 4



si deve, su questo, pensare a fondo al modo di gestire un carcere, al modo di seminare speranza di
reinserimento; e pensare se la pena è capace di portare lì questa persona; e anche l’accompagnamento a
questo. E ripensare sul serio l’ergastolo.

Le nostre società sono chiamate ad avanzare verso un modello di giustizia fondato sul dialogo, sull’incontro,
perché là dove possibile siano restaurati i legami intaccati dal delitto e riparato il danno recato. Non credo che
sia un’utopia, ma certo è una grande sfida. Una sfida che dobbiamo affrontare tutti se vogliamo trattare i
problemi della nostra convivenza civile in modo razionale, pacifico e democratico.

Cari amici, vi ringrazio per tre cose: per la vostra doppia pazienza: di aspettare un’ora e, l’altra pazienza, di
ascoltare questo lungo discorso. E vi ringrazio di nuovo per questo incontro. Grazie. Vi assicuro che continuerò
a esservi vicino in questo arduo lavoro al servizio dell’uomo nell’ambito della giustizia. Non c’è dubbio che, per
coloro che tra voi sono chiamati a vivere la vocazione cristiana del proprio Battesimo, questo è un campo
privilegiato di animazione evangelica del mondo. Tutti, anche coloro che tra di voi non sono cristiani, abbiamo
bisogno dell’aiuto di Dio, sorgente di ogni ragione e giustizia. Invoco per ognuno di voi, per intercessione della
Vergine Madre, la luce e la forza dello Spirito Santo. Vi benedico di cuore e, per favore, vi chiedo di pregare per
me. Grazie tante.

_______________________

[1] Cfr Discorso alla delegazione dell'Associazione Internazionale di Diritto Penale, 23 ottobre de 2014.

[2] Cfr Documento finale del Sinodo dei Vescovi per la Regione Panamazzonica: Nuovi Cammini per la Chiesa e
per una Ecologia Integrale, 26 ottobre 2019, 82.

[3] Cfr Discorso alla delegazione dell’Associazione Internazionale di Diritto Penale, 23 ottobre 2014.

[4] Cfr Discorso del Santo Padre Francesco alla Delegazione della Commissione Internazionale contro la Pena
di Morte, 17 dicembre 2018.

[5] Cfr Omelia, 17 maggio 2018. L’Osservatore Romano (17 maggio 2018).

[6] Cfr Discorso al Vertice dei Giudici Panamericani sui diritti sociali e la dottrina francescana, 4 giugno 2019.

[7] Oeconomicae et pecuniariae quaestiones. Considerazioni per un discernimento etico su alcuni aspetti
dell’attuale sistema economico y finanziario, 30.

[8] Cfr Lettera ai partecipanti al XIX Congresso Internazionale dell'Associazione Internazionale di Diritto Penale
e al III Congresso dell'Associazione Latinoamericana di Diritto Penale e Criminologia, 30 de mayo de 2014.

[01825-IT.02] [Testo originale: Italiano]

 

[B0873-XX.02]

Bollettino N. 0873 - 15.11.2019 5


