SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0841
Lunedi 04.11.2019

Santa Messa in suffragio dei Cardinali e dei Vescovi defunti nel corso dell’anno

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 11.30 di questa mattina, all’Altare della Cattedra della Basilica Vaticana, il Santo Padre Francesco ha
presieduto la Santa Messa in suffragio dei Cardinali e dei Vescovi defunti nel corso dell’anno.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa ha pronunciato dopo la proclamazione del Vangelo:

Omelia del Santo Padre

Le Letture che abbiamo ascoltato ci ricordano che siamo venuti al mondo per risorgere: non siamo nati per la
morte, ma per la risurrezione. Infatti, come scrive nella seconda Lettura San Paolo, gia da ora «la nostra
cittadinanza € nei cieli» (Fil 3,20) e, come dice Gesu nel Vangelo, saremo risuscitati nell’ultimo giorno (cfr Gv
6,40). Ed € ancora il pensiero della risurrezione che suggerisce a Giuda Maccabeo nella prima Lettura
«un’azione molto buona e nobile» (2 Mac 12,43). Oggi anche noi possiamo chiederci: che cosa mi suggerisce il
pensiero della risurrezione? Come rispondo alla mia chiamata a risorgere?



2

Un primo aiuto ci viene da Gesu, che nel Vangelo odierno dice: «Colui che viene a me, io non lo caccero fuori»
(Gv 6,37). Ecco il suo invito: “venite a me” (cfr Mt 11,28). Andare a Gesu, il Vivente, per vaccinarsi contro la
morte, contro la paura che tutto finisca. Andare a Gesu: pud sembrare un’esortazione spirituale scontata e
generica. Ma proviamo a renderla concreta, ponendoci domande come queste: Oggi, nelle pratiche che ho
avuto tra le mani in ufficio, mi sono avvicinato al Signore? Ne ho fatto motivo di dialogo con Lui? E nelle persone
che ho incontrato, ho coinvolto Gesu, le ho portate a Lui nella preghiera? Oppure ho fatto tutto rimanendo nei
miei pensieri, solo rallegrandomi di quello che mi andava bene e lamentandomi di quello che mi andava male?
Insomma, vivo andando al Signore o ruoto su me stesso? Qual ¢ la direzione del mio cammino? Cerco solo di
fare bella figura, di salvaguardare il mio ruolo, i miei tempi e i miei spazi, o vado al Signore?

La frase di Gesu e dirompente: colui che viene a me, io non lo caccero fuori. Come a dire che € prevista la
cacciata per il cristiano che non va a Lui. Per chi crede non ci sono vie di mezzo: non si pud essere di Gesu e
ruotare su sé stessi. Chi € di Gesu vive in uscita verso di Lui.

La vita e tutta un’uscita: dal grembo della madre per venire alla luce, dall'infanzia per entrare nell'adolescenza,
dall’adolescenza alla vita adulta e cosi via, fino all’'uscita da questo mondo. Oggi, mentre preghiamo per i nostri
fratelli Cardinali e Vescovi, che sono usciti da questa vita per andare incontro al Risorto, non possiamo
dimenticare l'uscita piu importante e piu difficile, che da senso a tutte le altre: quella da noi stessi. Solo uscendo
da noi stessi apriamo la porta che conduce al Signore. Chiediamo questa grazia: “Signore, desidero venire a Te,
attraverso le strade e i compagni di viaggio di ogni giorno. Aiutami a uscire da me stesso, per andare incontro a
Te, che sei la vita”.

Vorrei cogliere un secondo pensiero, riferito alla risurrezione, dalla prima Lettura, dal nobile gesto compiuto da
Giuda Maccabeo per i defunti. Nel farlo egli, & scritto, «pensava alla magnifica ricompensa riservata a coloro che
si addormentano nella morte con sentimenti di pieta» (2 Mac 12,45). Sono, cio€, i sentimenti di pieta a generare
magnifiche ricompense. La pieta verso gli altri spalanca le porte dell’eternita. Chinarsi sui bisognosi per servirli &
fare anticamera per il paradiso. Se infatti, come ricorda san Paolo, «la carita non avra mai fine» (7 Cor 13,8),
allora proprio essa ¢ il ponte che collega la terra al Cielo. Possiamo dunque chiederci se stiamo avanzando su
questo ponte: mi lascio commuovere dalla situazione di qualcuno che € nel bisogno? So piangere per chi soffre?
Prego per quelli a cui nessuno pensa? Aiuto qualcuno che non ha da restituirmi? Non € buonismo, non € carita
spicciola; sono domande di vita, questioni di risurrezione.

Infine, un terzo stimolo in vista della risurrezione. Lo prendo dagli Esercizi spirituali, dove Sant’lgnazio
suggerisce, prima di prendere una decisione importante, di immaginarsi al cospetto di Dio alla fine dei giorni.
Quella & la chiamata a comparire non rimandabile, il punto di arrivo per tutti, per tutti noi. Allora, ogni scelta di
vita affrontata in quella prospettiva & ben orientata, perché piu vicina alla risurrezione, che ¢ il senso e lo scopo
della vita. Come la partenza si calcola dal traguardo, come la semina si giudica dal raccolto, cosi la vita si
giudica bene a partire dalla sua fine, dal suo fine. Sant’lgnazio scrive: «Considerando come mi trovero il giorno
del giudizio, pensare come allora vorrei aver deciso intorno alla cosa presente; e la regola che allora vorrei aver
tenuto, prenderla adesso» (Esercizi spirituali, 187). Pu0 essere un esercizio utile per vedere la realta con gli
occhi del Signore e non solo con i nostri; per avere uno sguardo proiettato sul futuro, sulla risurrezione, e non
solo sull’oggi che passa; per compiere scelte che abbiano il sapore dell’eternita, il gusto dell’amore.

Esco da me per andare ogni giorno al Signore? Ho sentimenti e gesti di pieta per i bisognosi? Prendo le
decisioni importanti al cospetto di Dio? Lasciamoci provocare almeno da uno di questi tre stimoli. Saremo piu in
sintonia col desiderio di Gesu nel Vangelo di oggi: non perdere nulla di quanto il Padre gli ha dato (cfr Gv 6,39).
Tra le tante voci del mondo che fanno perdere il senso dell’esistenza, sintonizziamoci sulla volonta di Gesu,
risorto e vivo: faremo dell’oggi che viviamo un’alba di risurrezione.

[01749-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Les lectures que nous venons d’entendre nous rappellent que nous sommes venus au monde pour ressusciter:



3

nous ne sommes pas nés pour la mort, mais pour la résurrection. En effet, comme I'écrit saint Paul dans la
seconde lecture, dés maintenant «nous avons notre citoyenneté dans les cieux» (Ph 3, 20) et, comme le dit
Jésus dans I'Evangile, nous serons ressuscités au dernier jour (cf. Jn 6, 40). C’est encore la pensée de la
résurrection qui suggére a Juda Maccabées, dans la premiére lecture, « un fort beau geste, plein de
délicatesse»(2M 12, 43). Nous pouvons nous demander,nous aussi : que me suggere la pensée de la
résurrection? Comment est-ce que je réponds a mon appel a ressusciter?

Un premier secours nous vient de Jésus qui dit, dans I'Evangile de ce jour : «Celui qui vient a moi, je ne vais pas
le jeter dehors» (Jn 6, 37). Voila son invitation: “Venez a moi” (cf. Mt 11, 28). Aller a Jésus, le Vivant, pour nous
vacciner contre la mort, contre la peur que tout finisse. Aller a Jésus: cela peut sembler une invitation spirituelle
évidente et générale. Mais essayons de la rendre concréte, en nous posant des questions comme celles-ci:
Aujourd’hui, dans les dossiers que j'ai eus en main au travail, me suis-je rapproché du Seigneur? En ai-je fait
une occasion de dialogue avec lui? En dans les personnes que j'ai rencontrées, ai-je impliqué Jésus, les ai-je
conduites a lui dans la priere? Ou bien ai-je tout fait en restant dans mes pensées, me réjouissant seulement de
ce qui allait bien pour moi, et me plaignant de ce qui allait mal? Finalement, est-ce que je vis en allant vers le
Seigneur, ou bien tourné vers moi-méme? Quelle direction a ma route? Est-ce que je cherche seulement a faire
bonne figure, sauvegarder ma place, mes temps et mes espaces, ou bien vais-je vers le Seigneur?

La phrase de Jésus est explosive: celui qui vient a moi, je ne vais pas le jeter dehors. Comme pour dire qu’étre
jeté dehors est prévu pour le chrétien qui ne va pas a lui. Pour celui qui croit il n’y a pas de moyen terme: on ne
peut pas appartenir a Jésus et se renfermer sur soi-méme. Celui qui appartient a Jésus vit en sortie vers lui.

Toute la vie est une sortie: du sein maternel pour venir a la lumiére, de I'enfance pour entrer dans I'adolescence,
de l'adolescence dans la vie adulte, et ainsi de suite, jusqu’a la sortie de ce monde. Aujourd’hui, alors que nous
prions pour nos freres Cardinaux et Evéques qui sont sortis de cette vie pour aller a la rencontre du Ressuscite,
nous ne pouvons pas oublier la sortie la plus importante et la plus difficile, qui donne sens a toutes les autres:
celle de nous-mémes. C’est seulement en sortant de nous-mémes que nous ouvrons la porte qui conduit au
Seigneur. Demandons cette grace: “Seigneur, je désire venir a toi, a travers les rues et les compagnons de
voyage de tous les jours. Aide-moi a sortir de moi-méme, pour aller a ta rencontre, toi qui es la vie”.

Je voudrais recueillir, dans la premiére lecture, une deuxiéme pensée qui fait référence a la résurrection, a partir
du noble geste accompli par Juda Maccabées pour les défunts. En le faisant, il est écrit qu’il pensait a«la trés
belle récompense réservée a ceux qui meurent avec piété» (2 M 12, 45). Ce sont donc les sentiments de piété
qui conduisent a une trés belle réecompense. La piété vis-a-vis des autres ouvre grandes les portes de I'éternité.
Se pencher sur les personnes dans le besoin pour les servir est I'antichambre du Paradis. Si, en effet, comme le
rappelle saint Paul, «'amour ne passera jamais» (1 Co 13, 8), alors 'amour est le pont qui relie la terre et le ciel.
Nous pouvons donc nous demander si nous sommes avancés sur ce pont: est-ce que je me laisse émouvoir par
la situation d’'une personne nécessiteuse? Est-ce que je sais pleurer pour celui qui souffre? Est-ce que je prie
pour ceux a qui personne ne pense? Ce n’est pas du bonnisme, ce n’est pas de la charité a deux sous; ce sont
des questions qui concernent la vie, des questions qui concernent la résurrection.

Enfin, une troisiéme stimulation en vue de la résurrection. Je le prends des Exercices spirituels ou Saint Ignace
suggere, avant de prendre une décision importante, de s’imaginer sous le regard de Dieu a la fin des temps. Cet
appel a comparaitre, qui ne peut étre reporté, est le point d’arrivée de chacun, de chacun de nous. Alors, tout
choix de vie, abordé dans cette perspective, se trouve bien orienté, car plus proche de la résurrection qui est le
sens et le but de la vie. De méme que le point de départ se calcule a partir de I'objectif, de méme que la
semence se décide en fonction de la récolte, la vie se détermine convenablement en fonction de sa fin, de son
but. Saint Ignace écrit: «Je considérerai avec attention quelles seront mes pensées au jour du jugement ; je me
demanderai comment je voudrais avoir délibéré dans I'élection actuelle; et la régle que je voudrais alors avoir
suivie est celle que je suivrai a cette heure» (Exercices spirituels, n. 187). Cela peut étre un exercice utile pour
voir la réalité avec les yeux du Seigneur et pas seulement avec les notres; pour avoir un regard projeté vers
I'avenir, vers la résurrection, et pas seulement sur I'aujourd’hui qui passe; pour accomplir des choix qui ont
saveur d’éternité, le goQt de I'amour.



4

Est-ce que je sors de moi-méme pour aller chaque jour vers le Seigneur? Ai-je des sentiments et des gestes de
pitié pour les plus nécessiteux? Est-ce que je prends des décisions importantes sous le regard de Dieu?
Laissons-nous provoquer par une au moins de ces trois stimulations. Nous serons plus en accord avec le désir
de Jésus dans I'Evangile de ce jour: ne rien perdre de ce que le Pére lui a donné (cf. Jn 6, 39). Parmi les
nombreuses voix du monde qui font perdre le sens de I'existence, accordons-nous sur la volonté de Jésus,
ressuscité et vivant: nous ferons, de I'aujourd’hui que nous vivons, une aube de résurrection.

[01749-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

The readings we have heard remind us that we came into this world in order to be raised up; we were not born
for death but for resurrection. As Saint Paul writes in the second reading, even now “our citizenship is in heaven”
(Phil 3:20) and, as Jesus says in the Gospel, we shall be raised up on the last day (cf. Jn 6:40). It is likewise the
thought of the resurrection that leads Judas Maccabaeus in the first reading to do “an excellent and noble thing”
(2 Macc 12:43). Today we can ask ourselves: how does the thought of the resurrection affect me? How do |
respond to my call to be raised up?

Help comes to us first from Jesus, who in today’s Gospel says: “Anyone who comes to me | will never drive
away” (Jn 6:37). That is his invitation: “Come to me” (cf. Mt 11:28). To come to Jesus, the living one, in order to
be inoculated against death, against the fear that everything will end. To come to Jesus: this might seem a
generic and even banal spiritual exhortation. But let us try to make it concrete by asking a few questions. Today,
in the files that | handled in the office, did | draw nearer to the Lord? Did | make them an occasion for speaking
to him? In the persons whom | met, did | involve Jesus? Did | bring them to him in prayer? Or did | do everything
while thinking only of my concerns, rejoicing only in things that went well for me and complaining about those
that didn’t? In a word, did | live my day coming to the Lord, or was | simply orbiting around myself? And where
am | headed? Do | seek only to make a good impression, to protect my role, my schedule and my free time? Or
do | come to the Lord?

Jesus words are striking: “Anyone who comes to me | will never drive away”. As if to say that any Christian who
does not come to him will be driven away. For those who believe, there is no middle ground. We cannot belong
to Jesus and orbit around ourselves. Those who belong to Jesus live by constantly going forth from ourselves
and towards him.

Life itself is a constant going forth: from our mother’'s womb to our birth, from infancy to adolescence, from
adolescence to adulthood and so on, until the day of our going forth from this world. Today, as we pray for our
brother cardinals and bishops who have gone forth from this life in order to meet the risen Lord, we cannot forget
the most important and difficult “going forth”, the one that gives meaning to all the others: that of going forth from
our very selves. Only by going forth from ourselves do we open the door that leads to the Lord. Let us implore
this grace: “Lord, | want to come to you, along the roads and with my traveling companions each day. Help me to
go out of myself in order to come towards you, for you are life itself”.

| would like to propose a second thought, about the resurrection, drawn from the first reading and the “noble
thing” that Judas Maccabeus did for those who had died. He did it, we are told, because “he was looking to the
splendid reward that is laid up for those who fall asleep in godliness” (2 Macc 12:45). Godliness, piety, is richly
rewarded. Piety towards others opens the gates of eternity. To bow down before the needy in order to serve
them is to be on the path to heaven. If, as Saint Paul says, “love never ends” (71 Cor 13:8), then love is itself the
bridge linking earth to heaven. We can ask ourselves whether we are advancing along this bridge. Do | let
myself be touched by the situation of someone in need? Can | weep with those who are suffering? Do | pray for
those whom no one thinks about? Do | help someone who has nothing to give back to me? This is not to be
sentimental or to engage in little acts of charity; these are questions of life, questions of resurrection.

Lastly, | would offer a third thought about the resurrection. | take it from the Spiritual Exercises, where Saint
Ignatius suggests that before making any important decision, we should imagine ourselves standing before God



5

at the end of time. That is the final and inevitable moment, one that all of us will have to face. Every life decision,
viewed from that perspective, will be well directed, since it is closer to the resurrection, which is the meaning and
purpose of life. As the departure is calculated by the goal, as the planting is judged by the harvest, so life is best
judged by starting from its end and purpose. Saint Ignatius writes: “Let me consider myself as standing in the
presence of my judge on the last day, and reflect what decision on the present matter | would then wish to have
made; | will choose now the rule of life that | would then wish to have observed” (Spiritual Exercises, 187). It can
be a helpful exercise to view reality through the eyes of the Lord and not only through our own; to look to the
future, the resurrection, and not only to this passing day; to make choices that have the flavour of eternity, the
taste of love.

Do I go forth from myself each day in order to come to the Lord? Do | feel and practise compassion for those in
need? Do | make important decisions in the sight of God? Let us allow ourselves to be challenged at least by
one of these three thoughts. We will be more attuned to the desire that Jesus expresses in today’s Gospel: that
he lose nothing of what the Father has given him (cf. Jn 6:39). Amid so many worldly voices that make us forget
the meaning of life, let us grow attuned to the will of Jesus, risen and alive. Thus we will make of our lives this
day a dawn of resurrection.

[01749-EN.00] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Die Lesungen, die wir gehért haben, erinnern uns daran, dass wir zur Welt gekommen sind, um aufzuerstehen:
Wir wurden nicht zum Tod geboren, sondern zur Auferstehung. Denn, so schreibt der heilige Paulus in der
zweiten Lesung, schon jetzt ist »unsere Heimat [...] im Himmel« (Phil 3,20). Und wie Jesus im Evangelium sagt,
werden wir auferweckt werden am Jiingsten Tag (vgl. Joh 6,40). Und es ist ebenso der Gedanke an die
Auferstehung, der Judas Makkabdus in der ersten Lesung »sehr schdon und edel« (2Makk 12,43) handeln lasst.
Heute kdnnen auch wir uns fragen: Wozu regt mich der Gedanke an die Auferstehung an? Wie antworte ich auf
meine Berufung zur Auferstehung?

Eine erste Hilfestellung gibt uns Jesus, der im heutigen Evangelium sagt: »Wer zu mir kommt, den werde ich
nicht abweisen« (Joh 6,37). Das ist seine Einladung: ,Kommt zu mir* (vgl. Mt 11,28). Zu Jesus gehen, dem
Lebendigen, um sich gegen den Tod, gegen die Angst, dass alles aufhéren kdnnte, impfen zu lassen. Zu Jesus
gehen: Es mag als eine selbstverstandliche, allgemeine geistliche Ermahnung erscheinen. Aber versuchen wir,
sie konkret werden zu lassen, indem wir uns Fragen stellen wie diese: Als ich heute im Biro die Akten
bearbeitete, habe ich mich da dem Herrn gendhert? Habe ich es zum Anlass genommen, mit ihm zu sprechen?
Und bei den Menschen, denen ich begegnet bin, habe ich da Jesus miteinbezogen, habe ich sie im Gebet zu
ihm getragen? Oder habe ich alles gemacht, wobei ich in meinen Gedanken nur bei mir war, mich nur tGber das
gefreut habe, was mir gelungen ist, und Gber das geklagt habe, was mir misslungen ist? Kurz und gut, gehe ich
in meinem Leben zum Herrn oder kreise ich um mich selbst? In welche Richtung verlauft mein Weg? Suche ich
nur, gute Figur zu machen, meine Rolle, meine Zeiten und Rdume zu wahren oder gehe ich zum Herrn?

Das Wort Jesu hat es in sich: Wer zu mir kommt, den werde ich nicht abweisen. Das heil3t gleichsam, es ist
vorgesehen, den Christen zu vertreiben, der nicht zu ihm kommt. Fir den, der glaubt, gibt es keine
Kompromisse: Man kann nicht zu Jesus gehdéren und um sich selbst kreisen. Wer zu Jesus gehort, lebt im
Aufbruch zu ihm hin.

Das Leben ist als Ganzes ein Aufbruch, ein Hinausgehen: vom Mutterleib, um zur Welt zu kommen; von der
Kindheit, um ins Jugendalter einzutreten; vom Jugendalter ins Erwachsenenleben und so weiter bis zum
Hinausgehen von dieser Welt. Wenn wir heute fir unsere Brider, die Kardinale und Bischéfe beten, die aus
diesem Leben geschieden sind, um dem Auferstandenen entgegenzugehen, dann kénnen wir nicht das
wichtigste und schwierigste Hinausgehen vergessen, das allen anderen Aufbriichen Sinn verleiht: das
Herausgehen aus uns selbst. Nur wenn wir aus uns selbst herausgehen, 6ffnen wir die Tir, die zum Herrn fiihrt.
Bitten wir um diese Gnade: ,Herr, ich méchte zu dir kommen, durch die Strallen und die Weggefahrten an jedem
Tag. Hilf mir, dass ich aus mir selbst herausgehe, um dir entgegenzugehen, der du das Leben bist.”



6

Ich m&chte einen zweiten Gedanken Uber die Auferstehung aus der ersten Lesung aufgreifen, ausgehend vom
edlen Handeln des Judas Makkabé&us fiir die Verstorbenen. Dabei, so steht geschrieben, »hielt er sich den
herrlichen Lohn vor Augen, der fiir die hinterlegt ist, die in Frémmigkeit entschlafen« (2Makk 12,45). Die
Frommigkeit also bewirkt herrlichen Lohn. Das Erbarmen gegeniiber den anderen reil}t die Pforten der Ewigkeit
auf. Sich Uber die Bedurftigen zu beugen, um ihnen zu dienen, heil3t im Vorzimmer fir die Ewigkeit zu warten.
Wenn namlich das gilt, wie der heilige Paulus sagt: »Die Liebe hoért niemals auf« (7Kor 13,8), dann ist eben
genau die Liebe die Briicke, die die Erde mit dem Himmel verbindet. Wir kdnnen uns daher fragen, ob wir auf
dieser Briicke voranschreiten: Lasse ich mich von der Situation eines Bediirftigen bewegen? Kann ich um den
weinen, der leidet? Bete ich fir die, an die niemand denkt? Helfe ich jemandem, der mir nichts zurlickgeben
kann? Das ist nicht Gutmenschentum, nicht einfach nur Wohltatigkeit; es geht dabei um Fragen des Lebens, es
geht um die Auferstehung.

SchlieBlich noch eine dritte Anregung im Hinblick auf die Auferstehung. Ich entnehme sie den Geistlichen
Ubungen des heiligen Ignatius. Er empfiehlt, bevor man eine wichtige Entscheidung trifft, sich vorzustellen, am
Ende der Tage vor Gottes Angesicht zu stehen. Dieser Ruf dort zu erscheinen kann nicht aufgeschoben werden,
es ist der Zielpunkt fir alle, fir uns alle. Nun, jede Entscheidung im Leben, die wir in dieser Perspektive treffen,
ist gut ausgerichtet, weil sie sich naher an die Auferstehung halt, die der Sinn und das Ziel des Lebens ist. Wie
man die Abreise vom Ziel her berechnet, wie man die Aussaat von der Ernte her beurteilt, so beurteilt man das
Leben gut von seinem Ende her, von seinem Ziel her. Der heilige Ignatius schreibt: »Ich erwage, wie mir am
Tage des Gerichtes zumute sein wird, und ich tberlege, wie ich dann wiinschte, in der vorliegenden Sache
entschieden zu haben; und die Regel, die ich dann befolgt haben méchte, nehme ich jetzt an« (Geistliche
Ubungen, 187). Dies kann eine niitzliche Ubung sein, um die Wirklichkeit mit den Augen des Herrn und nicht nur
den unsrigen zu sehen; um einen Blick zu haben, der auf die Zukunft, auf die Auferstehung gerichtet ist und
nicht nur auf das Heute, das vergeht; um Entscheidungen zu treffen, die den Geschmack der Ewigkeit, die
Wirze der Liebe haben.

Gehe ich aus mir heraus, um jeden Tag zum Herrn zu gehen? Hege und Ube ich Erbarmen gegeniber den
Bedurftigen? Treffe ich die wichtigen Entscheidungen vor dem Angesicht Gottes? Lassen wir uns zumindest von
einer dieser drei Anregungen ansprechen. Dann werden wir mit dem Wunsch Jesu im heutigen Evangelium
mehr im Einklang stehen: keinen von denen, die er ihm gegeben hat, zugrunde gehen zu lassen (vgl. Joh 6,39).
Unter den vielen Stimmen der Welt, die uns den Sinn des Lebens verlieren lassen, wollen wir uns mit dem
Willen Jesu, der auferstanden ist und lebt, in Einklang bringen: Gestalten wir das Heute so, dass wir einen
Morgen der Auferstehung leben.

[01749-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Las lecturas que hemos escuchado nos recuerdan que hemos venido al mundo para resucitar: no hemos nacido
para la muerte, sino para la resurreccion. Como escribe en la segunda lectura san Pablo, ya desde ahora
«somos ciudadanos del cielo» (Flp 3,20) y, como dice Jesus en el Evangelio, resucitaremos en el ultimo dia (cf.
Jn 6,40). Y es también la idea de la resurreccion la que sugiere a Judas Macabeo en la primera lectura una obra
de gran rectitud y nobleza (2M 12,43). También hoy nosotros podemos preguntarnos: ;Qué me sugiere la idea
de la resurreccion? ; Cémo respondo a mi llamada a resucitar?

Una primera indicacién nos la ofrece Jesus, que en el Evangelio de hoy dice: «Al que venga a mi no lo echaré
afuera» (Jn 6,37). Esta es su invitacion: «Venid a mi» (Mt 11,28). Ir a Jesus, el que vive, para vacunarse contra
la muerte, contra el miedo a que todo termine. Ir a Jesus: puede parecer una exhortacion espiritual obvia y
genérica. Pero probemos a hacerla concreta, haciéndonos preguntas como estas: Hoy, en el trabajo que he
tenido entre manos en la oficina, ;me he acercado al Sefior? ;Lo he convertido en ocasion de dialogo con EI?
&Y con las personas que he encontrado, he acudido a Jesus, las he llevado a El en la oracion? ¢, 0 he hecho
todo mas bien encerrandome en mis pensamientos, alegrandome solo de lo que me salia bien y lamentandome
de lo que me salia mal? ; En definitiva, vivo yendo al Sefior o doy vueltas sobre mi mismo? ; Cual es la
direccidén de mi camino? ;Busco solo causar buena impresion, conservar mi puesto, mi tiempo, mi espacio, o



voy al Sefior?

La frase de Jesus es desconcertante: E/ que viene a mi no lo echaré afuera. Esta afirmando la expulsion del
cristiano que no va a El. Para el que cree no hay término medio: no se puede ser de Jesus y girar sobre si
mismos. Quien es de Jesus vive en salida hacia El.

La vida es toda una salida: del seno materno para venir a la luz, de la infancia para entrar en la adolescencia,
de la adolescencia hacia la vida adulta y asi sucesivamente, hasta la salida de este mundo. Hoy, mientras
rezamos por nuestros hermanos Cardenales y Obispos, que han salido de esta vida para ir al encuentro del
Resucitado, no podemos olvidar la salida mas importante y mas dificil, que da sentido a todas las demas: la de
nosotros mismos. Solo saliendo de nosotros mismos abrimos la puerta que lleva al Senor. Pidamos esa gracia:
“Senor, deseo ir a Ti, a través de los caminos y de los compafieros de viaje de cada dia. Ayddame a salir de mi
mismo, para ir a tu encuentro, ti que eres la vida”.

Quiera expresar una segunda idea, referida a la resurreccion, tomada de la primera Lectura, del noble gesto
realizado por Judas Macabeo por los difuntos. Alli esta escrito que él lo hizo porque consideraba «que a los que
habian muerto piadosamente les estaba reservado un magnifico premio» (2M 12,45). Es decir, son los
sentimientos de piedad los que generan un magnifico premio. La piedad hacia los demas abre de par en par las
puertas de la eternidad. Inclinarse sobre los necesitados para servirlos es entrar en la antesala del paraiso. Si,
como recuerda san Pablo, «la caridad no pasa nunca» (7 Co 13,8), entonces ella es precisamente el puente
que une la tierra al cielo. Podemos asi preguntarnos si estamos avanzando sobre este puente: ;me dejo
conmover por la situacion de alguno que esta en necesidad? 4,Sé llorar por el que sufre? ;Rezo por aquellos a
los que nadie recuerda? ¢ Ayudo a alguno que no tiene con qué devolverme el favor? No es buenismo, no es
caridad trivial, son preguntas de vida, cuestiones de resurreccion.

Finalmente, un tercer estimulo en vista de la resurrecciéon. Lo tomo de los Ejercicios Espirituales, en los que san
Ignacio sugiere que, antes de tomar una decision importante, hay que imaginarse en la presencia de Dios al
final de los tiempos. Esa es la cita que no se puede posponer, el punto de llegada de todos, de todos nosotros.
Entonces, cada eleccion de vida afrontada en esa perspectiva esta bien orientada, porque mas cerca de la
resurreccion, que es el sentido y la finalidad de la vida. Igual que el momento de salir se calcula por el lugar de
llegada, igual que la semilla se juzga por la cosecha, asi la vida se juzga bien a partir de su final, de su fin. San
Ignacio escribe: «Considerando cémo me hallaré el dia del juicio, pensar como entonces querria haber
deliberado acerca la cosa presente; y la regla que entonces querria haber tenido, tomarla agora» (Ejercicios
Espirituales, 187). Puede ser un ejercicio util para ver la realidad con los ojos del Sefior y no solo con los
nuestros; para tener una mirada proyectada hacia el futuro, hacia la resurreccion, y no sélo sobre el hoy que
pasa; para tomar decisiones que tengan el sabor de la eternidad, el gusto del amor.

¢, Salgo de mi para ir cada dia hacia el Senor? ; Tengo sentimientos y gestos de piedad con los necesitados?

¢, Tomo las decisiones importantes en la presencia de Dios? Dejémonos provocar al menos por uno de estos
tres estimulos. Estaremos mas en sintonia con el deseo de Jesus en el Evangelio de hoy: no perder nada de
cuanto el Padre le ha dado (cf. Jn 6,39). En medio de tantas voces del mundo que nos hacen perder el sentido
de la existencia, sintonicémonos con la voluntad de Jesus, resucitado y vivo: haremos del momento presente un
alba de resurreccion.

[01749-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

As Leituras que escutamos lembram-nos que viemos ao mundo para ressuscitar: ndo nascemos para a morte,
mas para a ressurreicdo. De facto ja desde agora, como escreve Sao Paulo, «a cidade a que pertencemos esta
nos céus» (Flp 3, 20); e Jesus diz, no Evangelho, que ressuscitaremos no ultimo dia (cf. Jo 6, 40). E € o mesmo
pensamento da ressurrei¢gdo que sugere a Judas Macabeu — segundo a primeira Leitura — uma agao muito boa
e nobre (cf 2 Mac 12, 43). Hoje podemos interrogar-nos também nés: Que me sugere o pensamento da
ressurreicao? Como correspondo a minha vocacgao para ressuscitar?



Uma primeira ajuda, recebemo-la de Jesus que diz no Evangelho de hoje: «Quem vier a Mim, Eu ndo o
rejeitarei» (Jo 6, 37). E formula este convite: «Vinde a Mim» (Mt 11, 28). Vamos a Jesus, o Vivente, para ser
vacinados contra a morte, contra o medo de que tudo acabe. Vamos a Jesus: pode parecer uma banal e
genérica exortacao espiritual; mas tentemos concretiza-la, interrogando-nos: Hoje, nos casos que me passaram
pelas m&os no servigo, aproximei-me do Senhor? Fi-los motivo de dialogo com Ele? E, nas pessoas que
encontrei, envolvi Jesus, levei-as a Ele na oragdo? Ou fiz tudo fechado nos meus pensamentos, limitando-me a
regozijar-me com o que me saia bem e a lamentar-me do que resultava mal? Em resumo, vivo a caminho do
Senhor ou girando sobre mim mesmo? Qual € a direcido do meu caminho? Procuro apenas causar boa
impressao, defender a minha funcdo, os meus tempos e 0s meus espacos, ou vou ter com o Senhor?

A frase de Jesus — quem vier a Mim, Eu n&o o rejeitarei — € intrigante; como se supusesse a expulsdo para o
cristdo que ndo vai a Ele. Para a pessoa que acredita ndo ha via intermédia: ndo se pode ser de Jesus e girar
sobre si mesmo. Quem é de Jesus vive em saida para Ele.

A vida é, toda ela, uma saida: do ventre da mae para vir a luz, da infancia para entrar na adolescéncia e na
juventude, da juventude para a vida adulta, etc... até a saida deste mundo. Hoje, ao mesmo tempo que
rezamos pelos nossos irmaos Cardeais e Bispos, que sairam desta vida para ir ao encontro do Ressuscitado,
nao podemos esquecer a saida mais importante e dificil, que da sentido a todas as outras: a saida de nos
mesmos. So6 saindo de nds préprios € que abrimos a porta que leva ao Senhor. Pegamos esta gracga: «Senhor,
quero vir a Vos através das estradas e dos companheiros de viagem de cada dia. Ajudai-me a sair de mim
mesmo, para ir ao encontro de Vés, que sois a vida».

Um segundo pensamento alusivo a ressurreigao, gostaria de o tirar da primeira Leitura, do nobre gesto
realizado a favor dos defuntos por Judas Macabeu. Fé-lo, como esta escrito, porque «acreditava que uma bela
recompensa aguarda os que morrem com sentimentos de piedade» (2 Mac 12, 45). Por outras palavras, sao os
sentimentos de piedade que geram uma bela recompensa. A piedade, a compaixao pelos outros abre as portas
da eternidade. Inclinar-se sobre os necessitados para os servir € antecamara do paraiso. De facto, como
lembra Sdo Paulo, se «0 amor jamais passara» (7 Cor 13, 8), entdo este é precisamente a ponte que liga a
terra ao Céu. Assim, podemos interrogar-nos se estamos a avangar por esta ponte: Deixo-me comover pela
situagao duma pessoa que passa necessidade? Sei chorar por quem sofre? Rezo por aqueles em quem
ninguém pensa? Ajudo alguém mesmo que nada possua para me restituir? Nao se trata de sermos bonzinhos,
nao é caridade mesquinha; é questao de vida, questao de ressurreicao.

Finalmente um terceiro estimulo tendo em vista a ressurreicao, tiro-o dos Exercicios Espirituais, quando Santo
Inacio sugere para, antes de tomar uma decisdo importante, nos imaginarmos na presenga de Deus no fim dos
nossos dias, ou seja, naquela chamada inadiavel a comparecer, no ponto de chegada para todos. Pois bem,
enfrentada nessa perspetiva, cada opgao de vida sera bem orientada, porque esta mais proxima da
ressurrei¢cao, que é o sentido e o objetivo da vida. Tal como a partida se calcula a partir da meta, como a
sementeira se julga a partir da colheita, assim também a vida se julga bem a partir do seu fim. Santo Inacio
escreve: «Considerando como se me encontrasse no dia do julgamento, pensar como teria decidido entao
sobre o presente; e a regra que eu gostaria de ter seguido entdo, toma-la agora» (Exercicios Espirituais, 187).
Pode ser um exercicio util ver a realidade com os olhos do Senhor, e ndo apenas com 0s nossos; para ter um
olhar projetado para o futuro, para a ressurreigdo, e ndo apenas fixo no hoje que passa; para realizar opgoes
que tenham o sabor da eternidade, o gosto do amor.

Saio de mim, cada dia, para ir ter com o0 Senhor? Tenho sentimentos e gestos de piedade para com os
necessitados? As decisdes importantes, tomo-as na presenca de Deus? Deixemo-nos provocar ao menos por
um destes trés estimulos. Ficaremos mais sintonizados com o desejo de Jesus, no Evangelho de hoje, que é
nao perder nenhum daqueles que o Pai Lhe deu (cf. Jo 6, 39). Por entre as inumeras vozes do mundo que
fazem perder o sentido da existéncia, sintonizemo-nos com a vontade de Jesus, ressuscitado e vivo: fagamos
do dia de hoje que vivemos um alvorecer de ressurreigao.

[01749-P0O.01] [Texto original: Italiano]



Traduzione in lingua polacca

Ustyszane przez nas czytania przypominajg nam, ze przyszlismy na swiat, aby zmartwychwstaé: nie urodzili§my
sie dla smierci, ale dla zmartwychwstania. Istotnie, jak pisze w drugim czytaniu Sw. Pawet, juz teraz ,nasza
ojczyzna jest w niebie” (Flp 3, 20) i, jak mowi Jezus w Ewangelii, zostaniemy wskrzeszeni w dniu ostatecznym
(por. J 6, 40). Takze my$l o zmartwychwstaniu sugeruje Judzie Machabeuszowi w pierwszym czytaniu ,bardzo
dobre i szlachetne dziatanie” (por. 2 Mch 12,43). Dzisiaj rowniez my mozemy zadaé sobie pytanie: co sugeruje
mi mys| o zmartwychwstaniu? Jak odpowiadam na moje powotanie do zmartwychwstania?

Pierwszg pomocg sa dla nas stowa Jezusa, ktéry w dzisiejszej Ewangelii mowi: ,tego, ktéry do Mnie przychodzi,
precz nie odrzuce” (J 6, 37). Jego zaproszenie jest nastepujace: ,przyjdzcie do Mnie” (por. Mt 11,28). Trzeba is¢
do Jezusa, Zyjacego, aby zaszczepié sie przeciwko $mierci, przeciwko lekowi, ze wszystko sie skonczy. 156 do
Jezusa: moze sie to wydawac oczywistg i ogoinikowg zachetg duchowa. Ale sprobujmy jg uczynic¢ konkretng,
zadajgc sobie nastepujgce pytania: czy dzisiaj, w dokumentach, jakie miatem w swoich rekach w biurze,
przyblizytem sie do Pana? Czy uczynitem je motywem, by nawigzac z Nim dialog? A czy w osobach, ktore
spotkatem, zaangazowatem Jezusa, czy zaniostem je do Niego w modlitwie? Czy tez czynitem wszystko, trwajac
w swoich myslach, cieszac sie jedynie z tego, co mi sie udawato i narzekajac na to, co mi nie szto dobrze?
Krétko mowiac, czy zyje, idgc do Pana czy tez krecac sie wokot siebie? Jaki jest kierunek mojego
pielgrzymowania? Czy staram sie jedynie zrobi¢ dobre wrazenie, aby zabezpieczy¢ mdgj etat, czas wtasny i moje
przestrzenie, czy tez ide do Pana?

Zdanie Jezusa jest wstrzgsajace: tego, ktory do Mnie przychodzi, precz nie odrzuce. Jakby mowito, ze dla
chrzescijanina, ktéry do Niego nie idzie przewidziane jest wypedzenie. Dla czlowieka wierzacego nie ma
posrednich drdg: nie mozna naleze¢ do Jezusa i kreci¢ sie wokét siebie. Ten kto nalezy do Jezusa zyje
wychodzgc ku Niemu.

Cate zycie jest wyjsciem: z tona matki, by wyjs¢ na swiatto dzienne, z dziecinstwa, aby wej$¢ w wiek
dojrzewania, z okresu dojrzewania do zycia dorostego i tak dalej, az do opuszczenia tego Swiata. Dzisiaj,
modlgc sie za naszych braci kardynatéw i biskupow, ktérzy wyszli z tego zycia, aby uda¢ sie na spotkanie ze
Zmartwychwstatym, nie mozemy zapomina¢ o najwazniejszym i najtrudniejszym wyjsciu, ktére nadaje sens
wszystkim innym: wyjsciu z naszych ograniczen. Jedynie wychodzac z naszych ograniczen otwieramy brame,
ktéra prowadzi do Pana. Prosmy o te taske: ,Panie, pragne przyj$¢ do Ciebie, poprzez drogi i towarzyszy
podrézy kazdego dnia. Poméz mi wydostacé sie z siebie, aby wyjs¢ na spotkanie z Toba, ktory jestes zyciem".

Chciatbym podjg¢ drugg mysl, odnoszaca sie do zmartwychwstania, z pierwszego czytania, méwigcego o
szlachetnym gescie Judy Machabeusza wobec zmartych. Czynigc to, jak napisano: ,uwazat, ze dla tych, kt6rzy
poboznie zasneli, jest przygotowana najwspanialsza nagroda - byta to mys/ swieta i pobozna” (2 Mch 12,45).
Oznacza to, ze uczucia poboznosci rodzg wspaniate nagrody. Mitosierdzie wobec innych otwiera na osciez
drzwi wiecznosci. Pochylanie sie nad potrzebujgcymi, aby im stuzyé, to czynienie przedsionka do raju. Jesli
rzeczywiscie, jak przypomina nam sw. Pawet, ,mito$¢ nigdy nie ustaje” (7 Kor 13,8), to wtasnie ona jest mostem
taczacym ziemie z Niebem. Mozemy zatem postawic¢ sobie pytanie, czy zblizamy sie do tego mostu: czy daje sie
wzruszy¢ sytuacjg kogos potrzebujgcego? Czy potrafie ptaka¢ z powodu tych, ktérzy cierpig? Czy modle sie za
tych, o ktérych nikt nie mysli? Czy pomagam komus, kto nie moze mi sie odwzajemni¢? To nie jest ptytkie
uszczesliwianie, nie jest to mito$¢ groszowa; sg to kwestie zycia, kwestie zmartwychwstania.

Wreszcie trzecia zacheta z my$la o zmartwychwstaniu. Zaczerpne jg z Cwiczen Duchowych, gdzie $wiety
Ignacy sugeruje, aby przed podjeciem waznej decyzji wyobrazi¢ sobie siebie przed Bogiem pod koniec swoich
dni. Jest to o wezwanie, ktérego zdaje sie nie mozna odtozy¢ na pozniej, punkt docelowy dla wszystkich. Zatem
kazda decyzja zyciowa podejmowana w tej perspektywie jest dobrze ukierunkowana, poniewaz jest blizsza
zmartwychwstaniu, bedgcemu sensem i celem zycia. Tak jak punkt wyjscia jest oceniany po skutkach, jak
zasiew jest oceniany na podstawie zniwa, tak zycie wtasciwie sie ocenia w odniesieniu do jego kresu, na
podstawie jego konca. Swiety Ignacy pisze: ,Patrzac i rozwazajac, w jakim stanie ducha chciatbym sie znalez¢ w
dniu sadu Bozego, pomysle¢ nad tym, jakiej wtedy zyczytbym sobie decyzji, zeby byta powzieta w sprawie
obecnej” (Cwiczenia duchowe, 187). Moze to byé uzyteczne éwiczenie, by widzie¢ rzeczywisto$é oczyma Pana,



10

a nie tylko naszymi; aby spoglgdac ku przysztosci, ku zmartwychwstaniu, a nie tylko na dzieh dzisiejszy, ktéry
przemija; by dokonywac¢ wybordéw, ktdére majg posmak wiecznosci, smak mitosci.

Czy wychodze ze swoich ograniczen, by kazdego dnia i$¢ do Pana? Czy odczuwam i okazuje litos¢
potrzebujagcym? Czy podejmuje wazne decyzje w obliczu Boga? Pozwdlmy sie sprowokowac co najmniej przez
jeden z tych trzech bodzcéw. Bedziemy bardziej zgodni z pragnieniem Jezusa w dzisiejszej Ewangelii: niczego
nie utraci¢ z tego, co dat Mu Ojciec (por. J 6, 39). Wsréd wielu gtoséw Swiata, ktére powodujg zatracenie sensu
istnienia, dostrojmy sie do woli Jezusa zmartwychwstatego i zyjgcego: sprawmy od dzisiaj, abysmy zyli jutrzenkg
zmartwychwstania.

[01749-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

[B0841-XX.02]



