¥4, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0671
Sabato 07.09.2019

Viaggio Apostolico di Sua Santita Francesco in Mozambico, Madagascar e Maurizio (4-10
settembre 2019) — Incontro con i Vescovi del Madagascar e Visita alla Tomba della Beata Victoire
Rasoamanarivo

Incontro con i Vescovi del Madagascar nella Cattedrale di Andohalo

Visita alla Tomba della Beata Victoire Rasoamanarivo

Incontro con i Vescovi del Madagascar nella Cattedrale di Andohalo

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Questo pomeriggio, alle ore 15.30 (14.30 ora di Roma) il Santo Padre Francesco ha lasciato la Nunziatura
Apostolica e si & trasferito in auto alla Cattedrale di Andohalo per l'incontro con i Vescovi del Madagascar.



2

Al Suo arrivo, alle ore 16.00 (15.00 ora di Roma), il Papa & stato accolto all'ingresso della Cattedrale dal’Em.mo
Card. Désiré Tsarahazana, Arcivescovo Metropolita di Toamasina e Presidente della Conferenza Episcopale del
Madagascar, e dal parroco che gli ha porto il crocifisso e I'acqua santa per I'aspersione. Prima di cominciare
l'incontro il Papa ha sostato brevemente in preghiera davanti al Santissimo.

Dopo I'indirizzo di saluto del Presidente della Conferenza Episcopale del Madagascar, il Santo Padre ha
pronunciato il Suo discorso.

Al termine, dopo aver salutato individualmente i Vescovi presenti, I'Arcivescovo di Antananarivo, S.E. Mons.
Odon Marie Arséne Razanakolona, ha presentato al Papa i capi religiosi delle confessioni cristiane appartenenti
al Consiglio Ecumenico delle Chiese Cristiane del Madagascar, i quali hanno donato al Papa una Bibbia nella
traduzione ecumenica e un mantello tipico malgascio.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Santo Padre ha pronunciato nel corso dell'incontro:

Discorso del Santo Padre

Grazie, Signor Cardinale, per le Sue parole di benvenuto a nome di tutti i fratelli. Sono anche grato perché con
le stesse parole Lei ha voluto mostrare come la missione che ci proponiamo di vivere si svolga in mezzo a
contraddizioni: una terra ricca con molta poverta; una cultura e una saggezza ereditate dagli antenati che ci
fanno apprezzare la vita e la dignita della persona umana, ma anche la constatazione della disuguaglianza e
della corruzione. Il compito del pastore ¢ difficile in queste circostanze. Anche con le disuguaglianze: il pastore
rischia di andare da una parte e lasciare gli altri. E anche con la corruzione: non dico che il pastore diventi un
corrotto, ma c’¢e il pericolo...: “Fard quest’'opera, e quellaltra...”, e diventare affarista; o fare quello scambio,
quellaltro, quell’altro... e alla fine, quel buon pastore ¢ finito sporco di corruzione. Succede, succede. Nel
mondo, succede. Tenete gli occhi aperti!

“Seminatore di pace e di speranza” ¢ il tema che ¢ stato scelto per questa visita e che pud ben essere un’eco
della missione che ci & stata affidata. Infatti, noi siamo dei seminatori, e chi semina lo fa nella speranza; lo fa
contando sui propri sforzi e sul proprio impegno personale, ma sapendo che ci sono molti fattori che devono
concorrere perché il seme germogli, cresca, diventi spiga e infine grano abbondante. |l seminatore stanco e
preoccupato non si scoraggia. Questa parola ci deve accompagnare sempre, sia nella vita attiva sia in quella
contemplativa, come abbiamo visto oggi [nell'incontro con le suore di clausura]: siate coraggiosi, sii un uomo
coraggioso. Il coraggio. Il seminatore stanco e preoccupato non si scoraggia, non si arrende, e tanto meno
brucia il suo campo quando qualcosa va storto... Sa aspettare, € fiducioso; si fa carico delle delusioni del suo
seme, ma non smette mai di amare il campo affidato alle sue cure. Anche se ne ha la tentazione, non fugge via
per affidarlo a un altro.

Il seminatore conosce la sua terra, la “tocca”, la “sente” e la prepara perché possa dare il meglio di sé. Noi
vescovi, ad immagine del Seminatore, siamo chiamati a spargere i semi della fede e della speranza su questa
terra. A tale scopo, dobbiamo sviluppare quel “fiuto” che ci consente di conoscerla meglio e anche di scoprire cio
che compromette, ostacola o danneggia la semente. Il fiuto del pastore. |l pastore pud essere molto intelligente,
puo avere titoli accademici, puod avere partecipato a tanti congressi internazionali, sapere tutto, studiare tutto,
anche essere uno buono, una persona buona, ma se gli manca il fiuto, mai potra essere un buon pastore. II
fiuto. Pertanto, «i Pastori, accogliendo gli apporti delle diverse scienze, hanno il diritto di emettere opinioni su
tutto cio che riguarda la vita delle persone, dal momento che il compito dell’evangelizzazione implica ed esige
una promozione integrale di ogni essere umano. Non si puo affermare che la religione deve limitarsi allambito
privato e che esiste solo per preparare le anime per il cielo. Questa ¢ la verita che ci ha lasciato l'illuminismo
neo-liberale: lavoravano anche per il popolo, si, tutto peril popolo, ma niente con il popolo! Senza il rapporto con
il popolo, senza il fiuto... Il vero pastore invece € in mezzo al popolo, immerso tra la gente, nellamore della sua
gente, perché la capisce. Sappiamo che Dio desidera la felicita dei suoi figli anche su questa terra, benché siano
chiamati alla pienezza eterna, perché Egli ha creato tutte le cose “perché possiamo goderne” (1 Tm 6,17),
perché futtipossano goderne. Ne deriva che la conversione cristiana esige di riconsiderare “specialmente tutto
cio che concerne I'ordine sociale ed il conseguimento del bene comune”. Di conseguenza, nessuno puo esigere



3

da noi che releghiamo la religione alla segreta intimita delle persone, senza alcuna influenza sulla vita sociale e
nazionale, senza preoccuparci per la salute delle istituzioni della societa civile, senza esprimerci sugli
avvenimenti che interessano i cittadini» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 182-183). |l pastore in mezzo al popolo. Il
pastore che sa ascoltare il linguaggio del popolo. Il pastore unto dal popolo, a cui serve, di cui € servitore.

So che ci sono molte ragioni per preoccuparsi e che, tra le altre cose, voi portate nel cuore la responsabilita di
vigilare sulla dignita dei vostri fratelli che chiedono di costruire una nazione sempre piu solidale e prospera,
dotata di istituzioni solide e stabili. Pud un pastore degno di questo nome restare indifferente alle sfide che
affrontano i suoi connazionali di tutte le categorie sociali, indipendentemente dalla loro appartenenza religiosa?
Un pastore alla maniera di Gesu, puo essere indifferente alla vita di quanti gli sono stati affidati?

La dimensione profetica legata alla missione della Chiesa richiede, dovunque e sempre, un discernimento che in
genere non ¢& facile. In questo senso, la collaborazione matura e indipendente tra la Chiesa e lo Stato &€ una
sfida continua, perché il pericolo di collusione non &€ mai remoto, specialmente se noi arriviamo a perdere |l
“mordente evangelico”. Ascoltando sempre quello che lo Spirito dice senza sosta alle Chiese (cfr Ap 2,7),
saremo in grado di sfuggire alle insidie e liberare il fermento del Vangelo in vista di una proficua collaborazione
con la societa civile nella ricerca del bene comune. Il segno distintivo di questo discernimento sara che
'annuncio del Vangelo include la vostra preoccupazione per tutte le forme di poverta: non solo «assicurare a
tutti il cibo, o un decoroso sostentamento, ma che possano avere prosperita nei suoi molteplici aspetti. Questo
implica educazione, accesso all’assistenza sanitaria, e specialmente lavoro, perché nel lavoro libero, creativo,
partecipativo e solidale, 'essere umano esprime e accresce la dignita della propria vita. Il giusto salario permette
'accesso adeguato agli altri beni che sono destinati al’'uso comune» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 192).

La difesa della persona umana costituisce un’altra dimensione del nostro impegno pastorale. Per essere pastori
secondo il cuore di Dio, dobbiamo essere i primi nella scelta di proclamare il Vangelo ai poveri. «<Non devono
restare dubbi né sussistono spiegazioni che indeboliscano questo messaggio tanto chiaro. Oggi e sempre, i
poveri sono i destinatari privilegiati del Vangelo, e I'evangelizzazione rivolta gratuitamente ad essi € segno del
Regno che Gesu € venuto a portare. Occorre affermare senza giri di parole che esiste un vincolo inseparabile
tra la nostra fede e i poveri. Non lasciamoli mai soli» (ibid., 48). In altre parole, abbiamo un dovere particolare di
vicinanza e di protezione verso i poveri, gli emarginati e i piccoli, verso i bambini e le persone piu vulnerabili,
vittime di sfruttamento e di abusi, vittime, oggi, di questa cultura dello scarto. Oggi la mondanita ci ha portato a
inserire nei programmi sociali, nei programmi di sviluppo, lo scarto come possibilita: lo scarto di chi sta per
nascere e lo scarto di chi sta per morire, per affrettare la partenza.

Questo immenso campo non & solo sgomberato e dissodato dallo spirito profetico, ma attende anche la
semente gettata nel terreno con pazienza cristiana, consapevole inoltre che non abbiamo né il controllo né la
responsabilita dell’intero processo. Un pastore che semina evita di controllare tutto. Non si puo. Il seminatore
non va ogni giorno a scavare la terra per vedere come cresce il seme. Un pastore evita di controllare tutto — i
pastori controllori non lasciano crescere! —, da spazio alle iniziative, lascia crescere in tempi diversi — non tutti
hanno lo stesso tempo di crescita — e non cerca I'uniformita: I'uniformita non ¢ vita; la vita & variegata, ognuno
ha il proprio modo di essere, il proprio modo di crescere, il proprio modo di essere persona. L’'uniformita non &
una strada cristiana. Il vero pastore non ha pretese che non siano ragionevoli, non disprezza i risultati
apparentemente piu magri: “Questa volta & andata cosi... avanti, tranquillo! Un’altra volta sara meglio”. Sa
sempre prendere i risultati come vengono. Permettetemi che vi dica qual € I'immagine che a volte mi viene in
mente quando penso alla vita del pastore. Il pastore deve prendere la vita da dove viene, con i risultati che
vengono. |l pastore € come il portiere della squadra di calcio: prende il pallone da dove lo tirano. Sa muoversi,
sa prendere la realta come viene. E correggere le cose, dopo, ma sul momento prende la vita come viene.
Questo € amore di pastore. Questo dice di una fedelta al Vangelo che ci rende anche pastori vicini al popolo di
Dio, a cominciare dai nostri fratelli sacerdoti, che sono i nostri fratelli piu vicini e che devono ricevere da noi una
cura speciale.

Il pastore dev’essere vicino a Dio, ai suoi sacerdoti, vicino al popolo. Le tre vicinanze del pastore. Vicino a Dio
nella preghiera. Non dimentichiamo che quando gli Apostoli “inventano” i diaconi — questo I'ho detto tante volte
—, Pietro, per spiegare questa nuova invenzione dei diaconi, dice: “E a noi [Apostoli], la preghiera e I'annuncio
della Parola”. Il primo compito del pastore € pregare. Ognuno di voi si chieda: prego? quanto? come? Vicinanza



4

a Dio. Vicinanza ai sacerdoti: i sacerdoti sono i prossimi piu prossimi del vescovo. “Ho chiamato il vescovo, ha
preso la chiamata la segretaria e mi dice che per tre mesi non c’e posto per darmi un appuntamento”. Un
consiglio da fratello: se tu trovi che la tua segretaria ti lascia nella lista la chiamata di un prete, quello stesso
giorno, o al massimo il giorno dopo, richiamalo. Forse non avrai tempo per riceverlo, ma richiamalo. Quel prete
sapra che ha un padre! E la terza vicinanza: vicinanza al popolo. Il pastore che si allontana dal popolo, che
perde il fiuto del popolo, finisce come un “Monsieur I’Abbé”, un funzionario di corte... corte pontificia, importante,
ma sempre di corte alla fine, e questo non serve.

Qualche tempo fa esponevo ai vescovi italiani la premura che i nostri sacerdoti possano trovare nel loro vescovo
la figura del fratello maggiore e del padre che li incoraggia e li sostiene lungo il cammino (cfr Discorso alla
Conferenza Episcopale Italiana, 20 maggio 2019). E questa la paternita spirituale, che spinge il vescovo a non
lasciare orfani i suoi sacerdoti e che si pud “toccare con mano” non solo nella capacita di aprire le porte a tutti i
sacerdoti, ma anche in quella di andare a cercarli per accompagnarli quando attraversano un momento di
difficolta.

Nelle gioie e nelle difficolta inerenti al ministero, i sacerdoti devono trovare in voi, cari vescovi, dei padri sempre
disponibili che sappiano come incoraggiare e sostenere, capaci di apprezzare gli sforzi e di accompagnare i
progressi possibili. Il Concilio Vaticano Il ha formulato un’osservazione speciale su questo punto: «[l vescovi]
Trattino sempre con particolare carita i sacerdoti, perché essi si assumono una parte dei loro ministeri e delle
loro preoccupazioni, e vi si consacrano nella vita quotidiana con tanto zelo. Li considerino come figli ed amici e
percio siano disposti ad ascoltarli e a trattarli con fiducia e benevolenza, allo scopo di incrementare I'attivita
pastorale in tutta la diocesi» (Decr. Christus Dominus, 16).

Prendersi cura della terra implica anche I'attesa paziente dei processi. Il pastore sa attendere i processi. E, al
momento del raccolto, I'agricoltore valuta anche la qualita dei lavoratori. Questo vi impone, in quanto pastori, un
dovere urgente — sto parlando della qualita dei lavoratori — un dovere urgente di accompagnamento e
discernimento, soprattutto per quanto riguarda le vocazioni alla vita consacrata e al sacerdozio, cid che &
fondamentale per garantire I'autenticita di tali vocazioni. E in questo, mi raccomando, state attenti. Non lasciatevi
ingannare dalla necessita e dal numero: “Abbiamo bisogno di sacerdoti e perché ho bisogno prendo senza
discernimento le vocazioni”. Non so, credo che da voi non sia tanto comune perché avete vocazioni e dunque
avete una certa liberta di andare adagio con discernimento. Ma in alcuni Paesi d’Europa & lamentevole: la
mancanza di vocazioni spinge il vescovo a prendere di qua, di |a, di la senza vedere la vita com’era; prendono
persone “cacciate” da altri seminari, “cacciate” dalla vita religiosa, che sono state cacciate perché immorali o per
altre deficienze. Per favore, state attenti. Non fate entrare il lupo nel gregge. La messe € molta e il Signore — non
potendo desiderare che autentici operai — non si lascia limitare nei modi di chiamare e di incitare al dono
generoso della propria vita. Dopo la scelta, la formazione dei candidati al sacerdozio e alla vita consacrata &
proprio destinata ad assicurare una maturazione e una purificazione delle intenzioni. A questo proposito, nello
spirito dell’Esortazione apostolica Gaudete et exsultate, vorrei sottolineare che la chiamata fondamentale, senza
la quale le altre non hanno ragion d’essere, € la chiamata alla santita, e che questa «santita ¢ il volto piu bello
della Chiesa» (n. 9). Apprezzo i vostri sforzi per assicurare la formazione di autentici e santi operai per
I'abbondante messe nel campo del Signore.

Inoltre, vorrei sottolineare un atteggiamento che a me non piace, perché non viene da Dio: la rigidita. Oggi € alla
moda, non so qui, ma in altre parti € alla moda, trovare persone rigide. Sacerdoti giovani, rigidi, che vogliono
salvare con la rigidita, forse, non so, ma prendono un atteggiamento di rigidita e alle volte — scusatemi — da
museo. Hanno paura di tutto, sono rigidi. State attenti, e sappiate che sotto ogni rigidita ci sono dei gravi
problemi.

Tale sforzo deve estendersi anche al vasto mondo del laicato; anche i laici sono inviati per il raccolto, sono
chiamati a prendere parte alla pesca, a rischiare le loro reti e il loro tempo con «il loro multiforme apostolato
tanto nella Chiesa che nel mondo» (Conc. Ecum. Vat. I, Decr. Apostolicam actuositatem, 9). Con tutta la sua
estensione, le sue problematiche e i suoi cambiamenti, il mondo costituisce il campo specifico di apostolato
dove essi sono chiamati a lavorare con generosita e responsabilita, portandovi il fermento del Vangelo. Ecco
perché vorrei congratularmi per tutte le iniziative che prendete come pastori per la formazione dei laici — grazie
di questo! — e per non lasciarli soli nella missione di essere sale della terra e luce del mondo, al fine di



5

contribuire alla trasformazione della societa e della Chiesa in Madagascar. E mi raccomando, per favore: non
clericalizzate i laici. | laici sono laici. lo ho sentito, nella mia precedente diocesi, proposte come questa: “Signor
vescovo, io nella parrocchia ho un laico meraviglioso: lavora, organizza tutto... lo facciamo diacono?”. Lascialo
li, non rovinargli la vita, lascialo laico. E, a proposito dei diaconi: i diaconi tante volte soffrono la tentazione di
clericalismo, si sentono presbiteri o vescovi mancati... No! Il diacono ¢ il custode del servizio nella Chiesa. Per
favore, non tenete i diaconi sull’altare: che facciano i lavori fuori, nel servizio. Se devono andare in missione a
battezzare, che battezzino: va bene. Ma nel servizio, non fare i sacerdoti mancati.

Cari fratelli, tutta questa responsabilita nel campo di Dio deve provocarci ad avere il cuore e la mente aperti, a
scacciare la paura che rinchiude e a vincere la tentazione di isolarci: il dialogo fraterno tra di voi — & importante!
— come pure la condivisione dei doni e la collaborazione tra le Chiese particolari dell’Oceano Indiano, siano una
via di speranza. Dialogo e collaborazione. La somiglianza tra le sfide pastorali quali la protezione dell’ambiente
in uno spirito cristiano o il problema dell'immigrazione richiede riflessioni comuni e una sinergia di azioni su larga
scala per un approccio efficace.

Infine, attraverso di voi, vorrei salutare in modo speciale i sacerdoti, i religiosi e le religiose che sono malati o
sofferenti per I'anzianita. Lascio una domanda a ognuno di voi: vado a visitarli? Vi chiedo di esprimere loro il mio
affetto e la mia vicinanza nella preghiera, e di prendervene cura con tenerezza sostenendoli nella bella missione
di intercessione.

Due donne proteggono questa Cattedrale: nella cappella qui accanto riposano i resti della Beata Victoire
Rasoamanarivo, che ha saputo fare del bene, difendere e diffondere la fede in tempi difficili; e soprattutto vi &
limmagine della Vergine Maria che, con le sue braccia aperte verso la valle e le colline, sembra abbracciare
ogni cosa. Chiediamo a loro di allargare sempre il nostro cuore, di insegnarci la compassione proveniente dal
grembo materno che la donna e Dio sentono di fronte ai dimenticati della terra, e di aiutarci a seminare la pace e
la speranza.

E a voi, come segno del mio cordiale e fedele sostegno, do la mia benedizione, come fratello vi benedico e
questa benedizione estendo alle vostre diocesi.

Per favore, non dimenticatevi di pregare per me e far pregare per me!

[01361-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Merci, Monsieur le Cardinal, pour vos paroles de bienvenue au nom de tous nos freres. Je suis également
reconnaissant que par ces mémes paroles vous ayez voulu montrer comment la mission que nous nous
proposons de vivre se déploie au milieu de contradictions : une terre riche et beaucoup de pauvreté ; une culture
et une sagesse héritées des ancétres qui nous font valoriser la vie et |la dignité de la personne humaine, mais
aussi le constat de l'inégalité et de la corruption. La tache du pasteur est difficile dans ces circonstances. Méme
avec les inégalités : le pasteur risque de prendre parti et de laisser les autres. Et méme la corruption : je ne dis
pas que le pasteur devient un corrompu, mais il y a un danger... : “J’accomplirai cette ceuvre, et cette autre...”,
et devenir affairiste ; ou faire cet échange, cet autre, cet autre... et a la fin, ce bon pasteur est devenu sale de
corruption. Ca arrive, ¢a arrive. Dans le monde, ¢a arrive. Gardez les yeux ouverts !

“Semeur de paix et d’espérance”, c’est le theme choisi pour cette visite, qui peut bien étre un écho de la mission
qui nous est confiée. En effet, nous sommes des semeurs et celui qui s€me le fait dans I'espérance ; il le fait en
comptant sur son effort et sur son engagement personnel, mais en sachant qu’il y a de multiples facteurs qui
doivent concourir pour que la semence germe, pousse, devienne épi et finalement grain abondant. Le semeur
fatigué et préoccupé ne se décourage pas. Cette parole doit toujours nous accompagner, aussi bien dans la vie
active que dans la vie contemplative, nous avons vu aujourd’hui [dans la rencontre avec les sceurs de cloture] :
soyez courageux, sois un homme courageux. Le courage. Le semeur fatigué et préoccupé ne se décourage
pas, n‘abandonne pas, ni encore moins brile son champ quand quelque chose tourne mal... Il sait attendre, il



6

fait confiance, il assume les déconvenues de sa semence, mais il ne cesse jamais d’aimer ce champ confié a
ses soins. Méme s'il en a la tentation, il ne fuit pas non plus en le confiant a un autre.

Le semeur connait sa terre, la “touche”, la “sent” et la prépare pour qu’elle puisse donner le meilleur d’elle-
méme. Nous les évéques, a I'image du Semeur, nous sommes appelés a répandre les semences de la foi et de
I'espérance sur cette terre. A cet effet, il faut que nous développions ce “flair” qui nous permet de mieux la
connaitre et de découvrir aussi ce qui compromet, entrave ou endommage la semence. Le flair du pasteur. Le
pasteur peut étre trés intelligent, il peut avoir des titres académiques, il peut avoir participé a plusieurs congrées
internationaux, tout savoir, tout étudier, méme étre un homme bon, une personne bonne, mais s’il lui manque le
flair, il ne pourra jamais étre un bon pasteur. Le flair. C’est pourquoi, « les pasteurs, en accueillant les apports
des différentes sciences, ont le droit d’émettre des opinions sur tout ce qui concerne la vie des personnes, du
moment que la tache de I'évangélisation implique et exige une promotion intégrale de chaque étre humain. On
ne peut pas affirmer que la religion doit se limiter a la sphére privée et qu’elle existe seulement pour préparer les
ames pour le ciel ». Ceci est la vérité que nous a laissée l'illuminisme néo-libéral : ils travaillaient aussi pour le
peuple, oui, tout pour le peuple, mais rien avec le peuple ! Sans le rapport avec le peuple, sans le flair... Au
contraire, le vrai pasteur est au milieu du peuple, immergé parmi les gens, dans I'amour de son peuple parce
qu’il le comprend. « Nous savons que Dieu désire le bonheur de ses enfants, sur cette terre aussi, bien que
ceux-ci soient appelés a la plénitude éternelle, puisqu’il a créé toutes choses “afin que nous en jouissions” (1
Tm 6, 17), pour que tous puissent en jouir. Il en découle que la conversion chrétienne exige de reconsidérer
“spécialement tout ce qui concerne l'ordre social et la réalisation du bien commun”. En conséquence, personne
ne peut exiger de nous que nous reléguions la religion dans la secréte intimité des personnes, sans aucune
influence sur la vie sociale et nationale, sans se préoccuper de la santé des institutions de la société civile, sans
s’exprimer sur les événements qui intéressent les citoyens » (Exhort. ap. Evangelii gaudium, nn. 182-183). Le
pasteur au milieu du peuple. Le pasteur qui sait écouter le langage du peuple. Le pasteur oint par le peuple, a
qu’il sert, dont il est le serviteur.

Je sais qu’il y a beaucoup de raisons de se préoccuper et que, entre autres choses, vous portez dans vos
ceeurs la responsabilité de veiller sur la dignité de vos freres qui demandent a construire une nation toujours
plus solidaire et prospére, dotée d’institutions solides et stables. Un pasteur digne de ce nom peut-il rester
indifférent aux défis qu’affrontent ses concitoyens de toutes catégories sociales, indépendamment de leur
appartenance religieuse ? Un pasteur, a la maniére de Jésus, peut-il étre indifférent aux vies qui lui ont été
confiées ?

La dimension prophétique liée & la mission de 'Eglise demande, partout et toujours, un discernement qui
généralement n’est pas facile. En ce sens, la collaboration mdre et indépendante entre I'Eglise et I'Etat est un
défi permanent, car le danger de connivence n’est jamais loin, surtout si nous en arrivons a perdre le “mordant
évangélique”. En écoutant toujours ce que I'Esprit dit constamment aux Eglises (cf. Ap. 2, 7), nous pourrons
échapper aux écueils, libérer le ferment de I'Evangile en vue d’une collaboration fructueuse avec la société civile
dans la recherche du bien commun. Le signe distinctif de ce discernement sera que I'annonce de I'Evangile
inclut votre souci de toute forme de pauvreté : non seulement « assurer a tous la nourriture, ou une “subsistance
décente”, mais que tous connaissent “la prospérité dans ses multiples aspects”. Ceci implique éducation, acces
a l'assistance sanitaire, et surtout au travail, parce que dans le travail libre, créatif, participatif et solidaire, I'étre
humain exprime et accroit la dignité de sa vie. Le salaire juste permet I'accés adéquat aux autres biens qui sont
destinés a 'usage commun » (Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 192).

La défense de la personne humaine constitue une autre dimension de notre charge pastorale. Pour étre des
pasteurs selon le cceur de Dieu, nous devons étre les premiers dans le choix de proclamer I'Evangile aux
pauvres : « Aucun doute ni aucune explication, qui affaiblissent ce message si clair, ne doivent subsister.
Aujourd’hui et toujours, “les pauvres sont les destinataires privilégiés de 'Evangile”, et I'évangélisation,
adressée gratuitement a eux, est le signe du Royaume que Jésus est venu apporter. Il faut affirmer sans détour
qu’il existe un lien inséparable entre notre foi et les pauvres. Ne les laissons jamais seuls » (ibid., n. 48). En
d’autres termes, nous avons un devoir particulier de proximité et de protection envers les pauvres, les
marginalisés et les petits, envers les enfants et les personnes les plus vulnérables, victimes d’exploitation et
d’abus, victimes, aujourd’hui, de cette culture de I'exclusion. Aujourd’hui la mondanité nous a amenés a insérer
dans les programmes sociaux, dans les programmes de développement, I'exclusion comme une possibilité :



I'exclusion de celui qui va naitre et I'exclusion de celui qui va mourir, pour accélérer le départ.

Cet immense champ n’est pas seulement déblayé et défriché par I'esprit prophétique, mais il attend aussi la
semence jetée en terre avec une patience chrétienne, conscient par ailleurs que nous n’avons ni le contréle ni la
responsabilité de tout le processus. Un pasteur qui s€me évite de tout contréler. Ce n’est pas possible. Le
semeur ne va pas chaque jour creuser la terre pour voir comment pousse la semence. Un pasteur évite de tout
contréler — les pasteurs contréleurs ne laissent rien pousser ! -, il donne de l'air et de I'espace aux initiatives, il
laisse grandir a des périodes différentes — tous n’ont pas le méme temps de croissance — et il ne cherche pas
I'uniformité : I'uniformité n’est pas vie ; la vie est variée, chacun a sa maniére propre d’étre, sa maniere propre
de grandir, sa maniére propre d’étre une personne. L’uniformité n’est un chemin chrétien. Le vrai pasteur n’exige
pas plus que de raison, ne méprise pas les résultats apparemment plus maigres : “Cette fois-ci ¢ca s’est passé
comme ¢a... on avance, tranquille ! Une autre fois ¢a sera mieux”. Il sait toujours prendre les résultats comme
ils arrivent. Permettez-moi de vous dire quelle image me vient parfois en téte quand je pense a la vie du pasteur.
Le pasteur doit prendre la vie d’ou elle vient, avec les résultats qui en découlent. Le pasteur est comme le
gardien de but de I'équipe de football : il attrape le ballon d’ou ils le tirent. Il sait se déplacer, il sait recevoir la
réalité comme elle vient. Et corriger les choses, aprés, mais sur le moment il prend la vie comme elle vient. Ca,
c’est 'amour du pasteur. Cela en dit long d’une fidélité a 'Evangile qui fait également de nous des pasteurs
proches du peuple de Dieu, a commencer par nos fréres prétres qui sont nos freres les plus proches et qui
doivent bénéficier d’'un soin spécial de notre part.

Le pasteur doit étre proche de Dieu, de ses prétres, proche du peuple. Les trois proximités du pasteur. Proche
de Dieu dans la priére. N'oublions pas que quand les Apétre “inventent” les diacres — cela je I'ai dit bien des fois
-, Pierre, pour expliquer cette nouvelle invention des diacres, dit : “Et a nous [Apbtres], la priére et 'annonce de
la Parole”. Le premier devoir du pasteur est de prier. Que chacun de vous se demande : est-ce que je prie ?
Combien de temps ? Comment ? Proximité a Dieu. Proximité aux prétres : les prétres sont les proches les plus
proches de I'évéque. “J’ai appelé I'évéque, c’est le secrétariat qui a pris I'appel et qui me dit que pour trois mois
il N’y a pas de place pour me donner un rendez-vous.” Un conseil de frére : si tu trouves que ton secrétariat te
laisse dans la liste 'appel d’un prétre, ce méme jour, ou au maximum le jour d’aprés, rappelle-le. Peut-étre tu
n’aurais pas le temps de le recevoir, mais rappelle-le. Ce prétre saura qu’il a un pére ! Et la troisieme proximité :
proximité au peuple. Le pasteur qui s’éloigne du peuple, qui perd I'odorat du peuple, finit comme un “Monsieur
I’Abbé”, un fonctionnaire de cour... cour pontificale, importante, mais toujours de cour a la fin, et cela ne sert a
rien.

Il'y a quelque temps, je faisais part aux évéques italiens de mon souci que nos prétres puissent trouver auprées
de leur évéque la figure du frére ainé et du pére qui les encourage et les soutient sur le chemin (cf. Discours a la
Conférence épiscopale italienne, 20 mai 2019). C’est cela la paternité spirituelle, qui pousse I'évéque a ne pas
laisser orphelins ses prétres et qu’on peut “toucher du doigt” non seulement dans la capacité d’ouvrir les portes
a tous les prétres, mais aussi dans la capacité d’aller a leur recherche pour les accompagner quand ils
traversent un moment de difficulté.

Dans les joies et les difficultés inhérentes au ministére, les prétres doivent trouver en vous, chers évéques, des
péres toujours disponibles qui savent comment encourager et soutenir, qui savent apprécier les efforts et
accompagner les progres possibles. Le Concile Vatican Il a fait une observation spéciale sur ce point : « Que les
évéques entourent les prétres d’une charité particuliére, puisque ceux-ci assument pour une part leurs charges
et leurs soucis et qu’ils s’y consacrent chaque jour avec tant de zéle ; il faut les traiter comme des fils et des
amis, étre préts a les écouter, entretenir avec eux des relations confiantes et promouvoir ainsi la pastorale
d’ensemble du diocése tout entier » (Décr. Christus Dominus, n. 16).

Prendre soin de la terre implique aussi I'attente patiente des processus. Le pasteur sait attendre les processus.
Et, lors de la récolte, I'agriculteur évalue également la qualité des travailleurs. Cela vous impose, en tant que
pasteurs, un devoir urgent — je parle de la qualité des travailleurs — un devoir urgent d’accompagnement et de
discernement, surtout en ce qui concerne les vocations a la vie consacrée et au sacerdoce, ce qui est
fondamental pour assurer I'authenticité de ces vocations. Et en cela, s’il vous plait, soyez attentifs. Ne vous
laissez pas tromper par la nécessité et par le nombre : “Nous avons besoin de prétres et parce que j'ai besoin je
prends les vocations sans discernement ”. Je ne sais pas, je crois que chez vous ce n’est pas si fréquent parce



8

que vous avez des vocations et vous avez donc une certaine liberté d’aller posément avec discernement. Mais
dans certains pays d’Europe, c’est lamentable : le manque de vocations pousse I'évéque a prendre de ci, de 1a,
sans voir la vie comment elle était ; ils prennent des personnes “chassées” de d’autres séminaires, “chassées”
de la vie religieuse, des personnes qui ont été chassées parce qu’immorales ou pour d’autres déficiences. S'il
vous plait, soyez attentifs. Ne faites pas entrer le loup dans le troupeau. La moisson est abondante et le
Seigneur — qui ne peut souhaiter que d’authentiques ouvriers — ne se laisse pas enfermer dans les fagons
d’appeler, d’inciter au don généreux de sa propre vie. Aprés le choix, la formation des candidats au sacerdoce et
a la vie consacrée est justement destinée a assurer une maturation et une purification des intentions. A ce suijet,
dans I'esprit de 'Exhortation Apostolique Gaudete et Exsultate, je voudrais souligner que I'appel fondamental
sans lequel les autres n’ont pas de raison d’étre est I'appel a la sainteté et que cette « sainteté est le visage le
plus beau de I'Eglise » (n.9). Japprécie vos efforts en vue de garantir la formation d’authentiques et saints
ouvriers pour 'abondante moisson dans le champ du Seigneur.

Par ailleurs, je voudrais souligner un comportement que je n'apprécie pas parce qu’il ne vient pas de Dieu : la
rigidité. Aujourd’hui c’est a la mode, je ne sais pas ici, mais en d’autres parties c’est a la mode de trouver des
personnes rigides. Des prétres jeunes, rigides, qui veulent sauver avec la rigidité, peut-étre, je ne sais pas, mais
ils prennent un comportement de rigidité et parfois — excusez-moi — de musée. lIs ont peur de tout, ils sont
rigides. Soyez attentifs, et sachez que sous toute rigidité il y a de graves problémes.

Cet effort doit également s’étendre au vaste monde du laicat ; les laics aussi sont envoyés pour la moisson, ils
sont appelés a prendre part a la péche, a risquer leurs filets et leur temps par « leur apostolat multiforme tant
dans I'Eglise que dans le monde » (Conc. CEcum. Vat. II, Decr. Apostolicam actuositatem, n. 9). Avec toute son
extension, sa problématique et ses changements, le monde constitue le domaine spécifique d’apostolat ou ils
sont appelés a ceuvrer avec générosité et responsabilité, en y portant le ferment de I'Evangile. Voila pourquoi je
voudrais saluer toutes les initiatives que vous prenez en tant que pasteurs pour la formation des laics — merci
pour cela ! - et pour ne pas les laisser seuls dans la mission d’'étre sel de la terre et lumiere du monde, en vue
de contribuer & la transformation de la société et de I'Eglise & Madagascar. Et s'il vous plait, je vous en prie : ne
cléricalisez pas les laics. Les laics sont laics. J’ai entendu, dans mon diocése précédent, des propositions
comme celle-ci : “Monseigneur, dans la paroisse j'ai un laic merveilleux : il travaille, il organise tout... nous le
faisons diacre ?”. Laisse-le |a, ne lui détruis pas la vie, laisse-le laic. Et, a propos des diacres : les diacres
souffrent souvent de la tentation du cléricalisme, ils se sentent prétres ou évéques manqués...Non ! Le diacre
est le gardien du service de I'Eglise. Je vous en prie, ne tenez pas les diacres sur l'autel : qu’ils fassent leur
travail dehors, dans le service. S’ils doivent aller en mission pour baptiser, qu’ils baptisent : c’est bien. Mais dans
le service, ne faites pas des prétres manqués.

Chers fréres, toute cette responsabilité dans le champ de Dieu doit nous mettre au défi d’avoir le coeur et I'esprit
ouverts, de conjurer la peur qui enferme et de vaincre la tentation de nous isoler : que le dialogue fraternel entre
vous — c’est important - ainsi que le partage des dons et la collaboration entre les Eglises particuliéres de
I'Océan Indien soient un chemin d’espérance. Dialogue et collaboration. La similitude entre les défis pastoraux
tels que la protection de I'environnement dans un esprit chrétien ou le probléme de I'immigration exige des
réflexions communes et une synergie d’actions a grande échelle pour une approche efficace.

Enfin, a travers vous, je voudrais saluer de maniere spéciale les prétres, les religieux et les religieuses qui sont
malades ou affectés par I'age. Je laisse une demande a chacun de vous : vais-je les visiter ? Je vous demande
de leur manifester mon affection et ma proximité dans la priére, et de prendre soin d’eux avec tendresse en les
réconfortant dans leur belle mission d’intercession.

Deux femmes protegent cette Cathédrale : dans la chapelle ici a coté reposent les restes de la bienheureuse
Victoire Rasoamanarivo, qui a su faire le bien, défendre et répandre la foi en des temps difficiles ; et I'image de
la Vierge Marie qui par ses bras ouverts vers la vallée et les collines, semble tout embrasser. Demandons-leur
d’élargir toujours notre cceur, de nous apprendre la compassion provenant du sein maternel que la femme et
Dieu ressentent face aux oubliés de la terre et de nous aider a semer la paix et 'espérance.

Et, en signe de mon cordial et fidéle soutien, je vous donne ma bénédiction, comme frére je vous bénis et cette



bénédiction je I'étends a vos dioceses.

S’il vous plait, n’oubliez pas de prier pour moi et de faire prier pour moi !

[01361-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Thank you, Your Grace, for your words of welcome in the name of all your confreres. | appreciate your desire to
show how the mission that we have undertaken is carried out amid contradictions: a rich land with widespread
poverty; an ancestral culture and wisdom that respect the life and dignity of the human person, but also the
presence of inequality and corruption. The task of a shepherd in such circumstances is not easy. So too, faced
with inequalities, the shepherd risks wandering away and leaving the others. And the same with corruption: | do
not say that the shepherd becomes a corrupt man, but there is the danger ... | will carry out this work, and that
other one ..., and in doing so become a businessman; or make that exchange, that other one, that other ... and
in the end, that good shepherd is stained with corruption. It happens, it happens. In the world, it happens. Keep
your eyes open!

“Sower of peace and hope”. The theme chosen for my Visit can serve as an echo of the mission with which we
have been entrusted. In effect, we are sowers, and those who sow do so in hope; they do it counting on their
own efforts and personal commitment, but also knowing that many other factors combine to make the seed take
root, grow and finally give abundant grain. The sower may be weary and concerned, but he does not give up.
This word must always accompany us, both in the active and in the contemplative life, as we have seen today [in
the meeting with the cloistered nuns]: may you be courageous, be a courageous man. The sower may be weary
and concerned, but he does not give up and stop sowing, much less burn his field when things do not turn out
well... He knows how to wait, he trusts, he realizes the limitations of his sowing. But he never stops loving the
field entrusted to his care. Even if he is tempted, he does not abandon it or leave it to another.

The sower knows his land, he “touches” it, “feels” it and prepares it to produce its best. We bishops, like the
sower, are called to spread seeds of faith and hope on this earth. To do so, we need to develop that “sense of
smell” that can enable us to recognize more clearly whatever compromises, hinders or damages the sowing.
This is the shepherd'’s intuition. The shepherd can be very intelligent, can have academic qualifications, may
have participated in many international congresses, know everything, studied everything, and even be a good
person, a good person, but if he lacks the intuition, he will never be a good shepherd. The intuition. For this
reason, “the Church’s pastors, taking into account the contributions of the different sciences, have the right to
offer opinions on all that affects people’s lives, since the task of evangelization implies and demands the integral
promotion of each human being. It is not possible to claim that religion should be restricted to the private sphere
and that it exists only to prepare souls for heaven. This is the truth left by the neo-liberal enlightenment: they
were also working for the people, yes, all for the people, and not with the people! Without any relationship with
the people, without the intuition ... The true shepherd instead is among the people, immersed among the people,
in the love of his people, because he understands them. We know that God wants his children to be happy in
this world too, even though they are called to fulfilment in eternity, for he has created all things ‘for our
enjoyment’ (1 Tim 6:17), the enjoyment of everyone. It follows that Christian conversion demands reviewing
especially those areas and aspects of life ‘related to the social order and the pursuit of the common good'.
Consequently, no one can demand that religion should be relegated to the inner sanctum of personal life,
without influence on societal and national life, without concern for the soundness of civil institutions, without a
right to offer an opinion on events affecting society” (Evangelii Gaudium, 182-183). The shepherd among the
people. The shepherd who understands the language of the people. The shepherd anointed by the people,
whom he serves, whose servant he is.

| know that you have many reasons for concern and that among these you are conscious of your responsibility to
protect the dignity of your brothers and sisters who strive to build a nation of greater solidarity and prosperity,
endowed with solid and stable institutions. Can a pastor worthy of that name remain indifferent before the
challenges facing his fellow citizens of all social categories, regardless of their religious affiliation? Can a pastor



10

with the heart of Jesus be indifferent to lives entrusted to his care?

The prophetic dimension of the Church’s mission calls, always and everywhere, for a discernment that, in
general, is not easy. In this regard, a prudent and independent cooperation between the Church and the state
remains a constant challenge, for there is always a danger of collusion, especially if we end up losing the “zest
of the Gospel”. By attentive listening to what the Spirit continues to say to the Churches (cf. Rev 2:7), we can
escape pitfalls and release the ferment of the Gospel for the sake of a fruitful cooperation with civil society in the
pursuit of the common good. The mark of such discernment will be that the proclamation of the Gospel
demonstrates concern for all forms of poverty, not only “ensuring nourishment or a ‘dignified sustenance’ for all
people, but also their ‘general temporal welfare and prosperity’. This means education, access to healthcare,
and above all employment, for it is through free, creative, participatory and mutually supportive labour that
human beings express and enhance the dignity of their lives. A just wage enables them to have adequate
access to all the other goods which are destined for our common use” (Evangelii Gaudium, 192).

The defense of the human person is yet another aspect of our pastoral responsibility. To be pastors according to
God’s heart, we must be the first to choose to preach the Gospel to the poor. “There can be no room for doubt or
for explanations which weaken so clear a message. Today and always, ‘the poor are the privileged recipients of
the Gospel’, and the fact that it is freely preached to them is a sign of the kingdom that Jesus came to establish.
We have to state, without mincing words, that there is an inseparable bond between our faith and the poor. May
we never abandon them” (ibid., 48). In other words, we have a particular duty to protect and remain close to the
poor, the marginalized and the little ones, to children and those most vulnerable, to the victims of exploitation
and abuse; victims of today’s throw-away culture. Today worldliness has led us to include in social programs, in
development programs, a throw-away culture as a possibility: the rejection of those about to be born and the
rejection of those about to die, to quicken their departure.

This vast field is not only cleared and ploughed by the prophetic Spirit; it also awaits the seed sown with
Christian patience, in the knowledge that we are neither in control of, or responsible for, the entire process. A
pastor who is a sower will not try to control every detail. He cannot. The sower does not go to dig the earth every
day to see how the seed is growing. A shepherd avoids controlling everything — the shepherd-controllers never
allow things to grow! Give plenty of room for new initiatives, let things mature in their own good time, not
everyone follows the same timing in terms of growth — and do not try to fit everything into one mould. Life is not
about uniformity; life is diverse, everyone has their own way of being, their own way of growing, their own way of
being a person. Uniformity is not a Christian way. The true shepherd does not demand more than what is
reasonable, or disregard apparently meagre results: “This time it went like this ... keep going, be calm! It will be
better next time”. He always knows how to receive the results as they come. Permit me to share with you the
image that sometimes comes to my mind when | think about the life of the shepherd. The shepherd should take
life as it unfolds, with the results that come. The shepherd is like the goalkeeper of the football team: he catches
the ball from where they throw it. He knows how to move, how to take reality as it comes. And to correct things
later, but at that moment he takes life as it comes. This is the shepherd’s love. This speaks about a kind of
fidelity to the Gospel that also makes us pastors close to God’s people, starting with our brother priests — our
closest brothers — who should be the object of our particular care.

The shepherd must be close to God, to his priests and to the people: the shepherd’s three kinds of closeness.
Closeness to God in prayer. Let us not forget that when the Apostles “invent” the deacons - this | have said
many times — Peter, in order to explain this new invention of the deacons, says: “And to us [Apostles], prayer
and the proclamation of the Word”. The first task of the pastor is to pray. Each of you could ask yourself: do |
pray? How much? how? Closeness to God. Closeness to priests: priests are the closest neighbours of the
bishop. “I called the bishop, the secretary took the call and tells me that | won’t be able to get an appointment for
the next three months”. A brother’s advice: if your secretary leaves a message for you from a priest, that same
day, or at the latest the next day, call him back. You may not have time to meet him, but call him back. That
priest will know he has a father! And the third kind of closeness: closeness to the people. The pastor who turns
away from the people, who loses the smell of the people, ends up as a “Monsieur 'Abbé”, a court official ...
pontifical court, important, but always of the court in the end, and this is not needed.

Not long ago, | shared with the Italian bishops my concern that our priests should see in their bishop an elder



11

brother and a father who encourages them and supports them on their journey (cf. Address to the Italian
Episcopal Conference, 20 May 2019). That is what spiritual fatherhood is; it inspires a bishop not to leave his
priests orphans, but to remain close to them, not only by being always ready to receive them, but also by
seeking them out and supporting them in times of difficulty.

Amid the joys and challenges of their ministry, priests should see you, dear bishops, as fathers who are always
there for them, ready to offer them encouragement and support, able to appreciate their work and guide their
growth. The Second Vatican Council made specific mention of this point: “Bishops should show particular
affection for their priests, who take up part of their duties and concerns and devote themselves daily to them with
great zeal. They should treat them as sons and friends. They should always be ready to listen to them, in an
atmosphere of mutual trust, thus facilitating the pastoral work of the entire diocese” (Christus Dominus, 16).

Caring for the earth also entails patiently awaiting the outcome of processes. The pastor waits for the processes.
And at harvest time, the farmer also assesses the quality of his workers. As pastors, you have an urgent task — |
am talking about the quality of workers — an urgent task of accompaniment and discernment, especially with
regard to vocations to the consecrated life and the priesthood, one that is fundamental for ensuring the
authenticity of those vocations. And in this, please, be careful. Do not be deceived by the need and the number:
“We need priests and because of this need | admit people without discerning the vocations”. | do not know, |
believe that this is not common among you because you have vocations and therefore you have a certain
freedom to go slowly with discernment. But in some European countries it is lamentable: the lack of vocations
pushes the bishop to take from here, from there, from anywhere without examining their past life; they take
people “rejected” by other seminaries; people “expelled” from religious life, who were expelled because they are
immoral or because of other shortcomings. Please be careful. Do not let the wolf enter the flock. The harvest is
plentiful and the Lord — who desires only real workers — is not limited in the ways he calls young people to make
a generous gift of their lives. After admission, the training of candidates for the priesthood and the consecrated
life rightly aims to ensure their growth in maturity and the purification of their intentions. In this regard, and in the
spirit of the Apostolic Exhortation Gaudete et Exsultate, | would emphasize that the fundamental call, without
which the others have no reason to exist, is the call to holiness and that this “holiness is the most attractive face
of the Church” (No. 9). | appreciate your efforts to ensure the formation of authentic and holy workers for the
abundant harvest that awaits us in the field of the Lord.

Furthermore, | would like to emphasize an attitude that | do not like, because it does not come from God: rigidity.
Today it is fashionable, | do not know about here, but in other parts of the world it is fashionable, to find rigid
people. Young, rigid priests, who want to save with rigidity, perhaps, | don’t know, but they take this attitude of
rigidity and sometimes — excuse me — from the museum. They are afraid of everything, they are rigid. Be careful,
and know that under any rigidity there are serious problems.

This effort must also extend to the vast world of the lay faithful. They too are sent out to the harvest, called to
cast their nets and devote their time to their own apostolate, which “in all its many aspects, is exercised both in
the Church and in the world” (Apostolicam Actuositatem, 9). In all its breadth, its problems and its varied
situations, the world is the specific area of the apostolate where they are called, with generosity and a sense of
responsibility, to bring the leaven of the Gospel. For this reason, | express my appreciation for all those initiatives
that you have undertaken as pastors to provide training for lay men and women — thank you for this — and not to
leave them alone in their mission to be the salt of the earth and the light of the world. In this way they will be able
to contribute to the transformation of society and the life of the Church in Madagascar. And please, make sure
you do not clericalize the laity. Lay faithful are lay faithful. | heard, in my previous Diocese, proposals like this:
“My Lord Bishop, | have a wonderful lay person in the parish: he works hard, he organizes everything ... should
we ordain him a deacon?”. Leave him there, don’t ruin his life, let him remain a lay person. And speaking of
deacons, deacons often have the temptation of clericalism; they see themselves as presbyters or pseudo-
bishops ... No! The deacon is the custodian of service in the Church. Please do not keep deacons at the altar: let
them do their work outside, in service. If they have to go on a mission to baptize, let them baptize: it's ok. But in
service, let them not be pseudo-priests.

Dear brothers, this great responsibility for the Lord’s field should challenge us to open our hearts and minds, and
to banish the fear that tempts us to withdraw into ourselves and to cut ourselves off from others. Fraternal



12

dialogue among yourselves is important as is the sharing of gifts and cooperation between the Particular
Churches of the Indian Ocean; may these be a path of hope. Dialogue and cooperation. The similarity of the
pastoral challenges you face, such as the protection of the environment in a Christian spirit, or the problem of
immigration, calls for shared reflection and coordinated action on a large scale in devising effective approaches.

In conclusion, | would like in a special way to greet, through you, all those priests and men and women religious
who are elderly or ill. | would like each of you to ask yourself this question: Will | go and visit them? | ask you to
convey to them my affection and the assurance of my prayers, and to care for them with gentle love and to
confirm them in their fine mission of intercessory prayer.

Two women protect this Cathedral. The chapel nearby holds the remains of Blessed Victoire Rasoamanarivo,
who was able to do much good and to defend and spread the faith in difficult times. There is also the statue of
the Virgin Mary, whose arms, outstretched to the valley and the hills, seem to embrace everything. Let us ask
these two women always to enlarge our hearts, to teach us the maternal compassion that women, like God
himself, feel for the forgotten of the earth and to help us to sow seeds of hope.

As a sign of my constant heartfelt encouragement, | now impart to you my blessing, | bless you as a brother and
| extend this blessing to all your dioceses.

Please, do not forget to pray for me, and to ask others to do the same!

[01361-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

Danke, Herr Kardinal, fiir Ihre BegriiRungsworte im Namen aller Mitbrlder. Ich bin auch dankbar daftir, weil Sie
in ihren Worten beschrieben haben, wie sich die Sendung, welche wir zu leben beabsichtigen, inmitten von
Widersprichen vollzieht: Dies ist ein Land, das in vieler Hinsicht reich ist und doch gibt es viel Armut; es hat eine
Kultur und eine Weisheit, die es von den Vorfahren ererbt hat und die das Leben und die Wirde der
menschlichen Person hochschéatzt, aber auch Ungleichheit und Korruption zulasst. Die Aufgabe des Hirten ist
unter diesen Umstanden schwierig. Auch was die Unausgewogenheit betrifft: Der Hirte riskiert es, nach einer
Seite zu gehen und die Anderen allein zu lassen. Und auch was die Korruption betrifft. Ich sage nicht, dass der
Hirte automatisch korrupt wird, aber es besteht eine Gefahr zu sagen: ,Ich werde dieses Werk in Angriff nehmen
und jenes andere ...“ und am Ende wird man zum Geschéaftemacher. Oder einen Handel zu machen, dann
einen anderen und wieder einen anderen ... und am Ende ist jener gute Hirte schmutzig und korrupt geworden.
Das kommt vor, immer wieder. In der Welt gibt es das. Haltet die Augen offen!

»~>amann des Friedens und der Hoffnung“ — lautet das Thema dieses Besuchs, das die uns anvertraute Sendung
gut widergibt. Tatsachlich sind wir Sdmanner, und wer Samen aussaht, tut dies voller Hoffnung; er tut es, indem
er sich auf seine eigenen Anstrengungen und seinen eigenen personlichen Einsatz verlasst, aber er weil}
darum, dass viele Faktoren zusammenkommen missen, damit der Samen keimt, wachst, zu einer Weizenahre
und schliel3lich zu reichlich Getreide wird. Der miide und besorgte Sdmann lasst sich nicht entmutigen. Dieses
Wort sollte uns immer begleiten, sei es im aktiven oder im kontemplativen Leben, wie wir heute gesehen haben
[bei der Begegnung mit den Klausurschwestern]: Mutig voran! Mensch, habe Mut! Der Lebensmut. Der mide
und besorgte Sdmann lasst sich nicht entmutigen; er gibt nicht auf, und noch weniger verbrennt er sein Feld,
wenn etwas schief lauft... Er kann warten, er ist zuversichtlich; er ertragt die Enttduschung, wenn der Samen
nicht aufgeht, aber er hért nie auf, das seiner Sorge anvertraute Feld zu lieben. Auch wenn er die Versuchung
dazu verspurt, lauft er nicht weg, um es einem anderen anzuvertrauen.

Der Sdmann kennt sein Land, ,berthrt* es, er fihlt* es und bereitet es so vor, dass es das Bestmdogliche geben
kann. Wir Bischéfe sind nach dem Bild des Samannes berufen, die Samen des Glaubens und der Hoffnung auf
diese Erde zu saen. Dazu missen wir diesen ,Splrsinn“ entwickeln, der es uns ermdglicht, diese Erde besser
zu kennen und auch herauszufinden, was das Saatgut gefahrdet, behindert oder beschadigt. Der Splirsinn des
Hirten. Der Hirte mag sehr intelligent sein, er mag akademische Titel haben, er mag an vielen internationalen



13

Kongressen teilgenommen haben, alles wissen, alles studiert haben; er mag auch gutig sein, ein lieber Mensch,
doch wenn ihm der Spursinn fehlt, kann er nie ein guter Hirte sein. Der Spirsinn. Deshalb haben die Hirten
»unter Berilicksichtigung der Beitrage der verschiedenen Wissenschaften das Recht, Meinungen lber all das zu
aulern, was das Leben der Menschen betrifft, da die Evangelisierungsaufgabe eine ganzheitliche Férderung
jedes Menschen einschliel3t und verlangt. Man kann nicht behaupten, die Religion misse sich auf den
Privatbereich beschranken und sie existiere nur, um die Seelen auf den Himmel vorzubereiten. — Das ist die
~Weisheit“, die uns die neoliberale Aufklarung hinterlassen hat: Wir haben auch firr das Volk gearbeitet, ja, alles
ftir das Volk, aber nichts mit dem Volk! Ohne Beziehung zum Volk, ohne Spiirsinn ... Der wahre Hirte ist
dagegen inmitten seines Volkes, er ist umgeben von Menschen, umhilillt von der Liebe seiner Leute, weil er sie
versteht. — Wir wissen, dass Gott das Gliick seiner Kinder, obwohl sie zur ewigen Fiille berufen sind, auch auf
dieser Erde wiinscht, denn er hat alles erschaffen, ,damit sie sich daran freuen kénnen” (1Tim 6,17), damit alle
sich daran freuen kénnen. Daraus folgt, dass die christliche Umkehr verlangt, ,besonders [...] all das zu
Uberprifen, was das Sozialwesen ausmacht und zur Erlangung des Allgemeinwohls beitragt”. Folglich kann
niemand von uns verlangen, dass wir die Religion in das vertrauliche Innenleben der Menschen verbannen,
ohne jeglichen Einfluss auf das soziale und nationale Geschehen, ohne uns um das Wohl der Institutionen der
menschlichen Gemeinschaft zu kimmern, ohne uns zu den Ereignissen zu duf3ern, die die Blirger angehen«
(vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 182-183). Der Hirte inmitten seines Volkes. Der Hirte, der die
Sprache seines Volkes versteht. Der Hirte, der vom Volk ,eingesalbt ist — dem Volk, dem er dient, dessen
Diener er ist.

Ich weil3, dass es viele Griinde gibt, sich zu sorgen, und dass ihr unter anderem in euren Herzen die
Verantwortung tragt, die Wirde eurer Briidder und Schwestern zu schiitzen, die eine immer solidarischere und
wohlhabendere Nation aufzubauen suchen, die Uber solide und stabile Institutionen verfligt. Kann ein Hirte, der
diesen Namen verdient, den Herausforderungen, mit denen seine Landsleute aller sozialen Schichten
konfrontiert sind, gleichgdltig bleiben, unabhangig von ihrer religidsen Zugehdrigkeit? Kann ein Hirte von der Art
Jesu gleichgliltig sein gegenlber dem Leben der ihm anvertrauten Menschen?

Die prophetische Dimension, die mit der Sendung der Kirche verbunden ist, erfordert Gberall und immer eine
Unterscheidung, die im Allgemeinen nicht einfach ist. In diesem Sinne ist eine reife und unabhangige
Zusammenarbeit zwischen Kirche und Staat eine stédndige Herausforderung, denn die Gefahr fragwdrdiger
Ubereinkiinfte ist nie gering, besonders, wenn dabei der ,Biss des Evangeliums* verloren geht. Indem wir immer
auf das horen, was der Geist den Kirchen unaufhérlich sagt (vgl. Offb 2,7), werden wir den Fallstricken
entkommen und das Ferment des Evangeliums freisetzen kdnnen fir eine fruchtbare Zusammenarbeit mit der
Zivilgesellschaft auf der Suche nach dem Gemeinwohl. Das markante Zeichen dieser Unterscheidung wird sein,
dass die Verklindigung des Evangeliums eure Sorge um alle Formen der Armut einschlie3t: nicht nur »allen die
Nahrung oder eine ,menschenwirdige Versorgung® zu sichern, sondern dass sie einen ,Wohlstand in seinen
vielfaltigen Aspekten® erreichen. Das schlief3t die Erziehung, den Zugang zum Gesundheitswesen und
besonders die Arbeit ein, denn in der freien, schdpferischen, mitverantwortlichen und solidarischen Arbeit driickt
der Mensch die Wirde seines Lebens aus und steigert sie. Der gerechte Lohn ermdglicht den Zugang zu den
anderen Gitern, die zum allgemeinen Gebrauch bestimmt sind« (Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium,
192).

Die Verteidigung der menschlichen Person ist eine weitere Dimension unseres pastoralen Engagements. Um
Hirten nach dem Herzen Gottes zu werden, missen wir die Ersten sein, die sich dafiir entscheiden, den Armen
das Evangelium zu verkiinden: »Es dirfen weder Zweifel bleiben, noch halten Erklarungen stand, die diese so
klare Botschaft schwachen kénnten. Heute und immer gilt: ,Die Armen sind die ersten Adressaten des
Evangeliums®, und die unentgeltlich an sie gerichtete Evangelisierung ist ein Zeichen des Reiches, das zu
bringen Jesus gekommen ist. Ohne Umschweife ist zu sagen, dass — wie die Bischdfe Nordost-Indiens lehren —
ein untrennbares Band zwischen unserem Glauben und den Armen besteht. Lassen wir die Armen nie allein!«
(ebd., 48). Mit anderen Worten, wir haben eine besondere Verpflichtung, den Armen, Ausgestofienen und
Kleinen, sowie den Kindern und den besonders verletzlichen Menschen, die Opfer von Ausbeutung und
Missbrauch wurden, nahe zu sein und sie zu schitzen. Sie sind heute Opfer der Wegwerf-Kultur. Die
Weltlichkeit hat uns dazu gefiihrt, in die Sozialprogramme, in die Entwicklungsprogramme, das Wegwerfen als
Madglichkeit einzufligen: das Wegwerfen dessen, der geboren werden soll, und das Wegwerfen dessen, der im
Sterben liegt, um die Abreise zu beschleunigen.



14

Dieses riesige Feld wird durch den prophetischen Geist nicht nur frei und urbar gemacht, sondern wartet auch
auf den Samen, der mit christlicher Geduld in den Boden geséat wird, in dem Bewusstsein, dass wir weder
Kontrolle noch Verantwortung fir den gesamten Prozess haben. Ein Hirte, der sat, vermeidet es, alles zu
kontrollieren. Das kann man nicht. Der SGmann geht nicht jeden Tag auf das Feld und grabt die Erde um, um zu
sehen, ob der Weizen wachst. Der Hirte vermeidet es, alles zu kontrollieren — die Kontrolleure verhindern das
Wachstum! —, er gibt Initiativen Raum, er lasst Wachstum zu ungleichen Zeiten zu — nicht alles wachst gleich
schnell —, und er sucht keine Gleichférmigkeit: die Gleichférmigkeit ist nicht das Leben; das Leben ist vielfaltig,
jeder hat seine eigene Seinsweise, seine eigene Weise zu wachsen, seine eigene Weise, Mensch zu sein. Die
Gleichférmigkeit ist nicht der christliche Weg. Der wahre Hirte erhebt keine unverniinftigen Anspriiche und
verachtet scheinbar magerere Ergebnisse nicht: ,Diesmal ist es nicht so gut gelaufen — ruhig bleiben und weiter!
Das nachste Mal wird es besser®. Er versteht immer, die Ergebnisse so zu nehmen, wie sie kommen. Erlaubt
mir, dass ich euch sage, welches Bild mir manchmal in den Sinn kommt, wenn ich an das Leben eines Hirten
denke. Der Hirte muss das Leben dort nehmen, wo es herkommt und mit den Ergebnissen, die auf ihn
zukommen. Der Hirte ist wie der Torwart; er nimmt den Ball dort, wo er hingeschossen wird. Er versteht es, sich
zu bewegen, er weil3, die Situation so anzunehmen, wie sie kommt. Man kann die Sachen spater korrigieren,
aber im Augenblick nimmt er das Leben, wie es kommt. Das ist Hirtenliebe. Das spricht von einer Treue zum
Evangelium, die auch uns zu Hirten macht, die dem Volk Gottes nahe sind, angefangen bei unseren Bridern im
Priesteramt, die unsere engsten Briider sind und denen unsere besondere Fiirsorge gelten muss.

Der Hirte soll Nahe zu Gott haben, zu seinen Priestern und soll dem Volk nahe sein. Die drei ,Nahen“ des
Hirten. Gott nahe sein im Gebet. Vergessen wir nicht die Situation, als die Apostel die Diakone ,erfinden“ — das
habe ich schon oft erzahlt —; da sagt Petrus, um die neue Erfindung der Diakone zu erklaren: » Wir [Apostel] aber
wollen beim Gebet und beim Dienst am Wort bleiben« (Apg 6,4). Die erste Aufgabe des Hirten ist Beten. Jeder
von euch frage sich: Bete ich? Wie oft? Wie? Nahe zu Gott. Dann die Nahe zu den Priestern: Die Priester sind
die, die dem Bischof am allernachsten sind. ,Ich habe den Bischof angerufen; die Sekretarin hat den Anruf
angenommen und gesagt, dass es in den nachsten drei Monaten fiir einen Termin mit mir nichts frei ist*. Ein
briderlicher Rat: Wenn du feststellst, dass deine Sekretarin auf der Telefonliste den Anruf eines Priesters
hinterlassen hat, ruf ihn am gleichen Tag an oder spatestens einen Tag spater. Vielleicht hast du keine Zeit, ihn
zu empfangen, aber ruf ihn an. Jener Priester wird erfahren, dass er einen Vater hat! Und die dritte Nahe: Die
Nahe zum Volk. Der Hirte, der sich vom Volk entfernt, der den Spursinn fir das Volk verliert, endet als ,Monsieur
I'Abbé“, ein Funktiondr des Hofes, ... des papstlichen Hofes; er ist wichtig, aber am Ende immer vom Hofe, und
das dient zu nichts.

Vor einiger Zeit habe ich den italienischen Bischéfen mein Anliegen vorgetragen, unsere Priester mégen in
ihrem Bischof die Gestalt des alteren Bruders und des Vaters sehen kdnnen, der sie auf ihnrem Weg ermutigt
und unterstitzt (vgl. Ansprache vor der italienischen Bischofskonferenz, 20. Mai 2019). Darin besteht die
geistliche Vaterschaft, die den Bischof drangt, seine Priester nicht verwaisen zu lassen, und die dann ,mit
Handen zu greifen” ist, wenn er die Fahigkeit besitzt, allen Priestern seine Tiren zu 6ffnen und sie auch
aufzusuchen, um sie zu begleiten, wenn sie einen Moment der Schwierigkeiten durchlaufen.

In den Freuden und Schwierigkeiten, die ihrem Dienst innewohnen, miissen die Priester in euch, liebe Bischofe,
Vater finden, die immer verfiigbar sind, die wissen, wie man ermutigt und unterstiitzt, die fahig sind,
Bemuhungen zu wirdigen und mdgliche Fortschritte zu begleiten. Das Zweite Vatikanische Konzil machte zu
diesem Punkt eigens eine Anmerkung: »Mit besonderer Liebe seien sie [die Bischéfe] jederzeit den Priestern
zugetan, die ja fir ihren Teil die Aufgaben und Sorgen der Bischdéfe Gibernehmen und in taglicher Mihewaltung
so eifrig verwirklichen. Sie sollen sie als S6hne und Freunde betrachten. Deshalb sollen sie sie bereitwillig
anhdren und sich durch ein vertrauensvolles Verhaltnis zu ihnen um den Fortschritt der gesamten
Seelsorgsarbeit in der ganzen Ditzese bemuihen« (Dekret Christus Dominus, 16).

Die Pflege des Ackerbodens impliziert auch ein geduldiges Abwarten von Prozessen. Der Hirte kann die
Prozesse abwarten. Und wahrend der Ernte beurteilt der Landwirt auch die Qualitat der Arbeiter. Dies legt euch
als Hirten eine dringende Pflicht auf — ich spreche hier von der Qualitat der Arbeiter — eine dringende Pflicht zur
Begleitung und Unterscheidung, insbesondere was die Berufungen zum geweihten Leben und zum Priestertum
betrifft. Solche ist grundlegend, um die Echtheit dieser Berufungen zu garantieren. Wohlgemerkt: Darauf gebt
Acht! Lasst euch nicht irrefiihren vom Bedarf und von der Zahl: ,Wir brauchen Priester, und weil ich sie brauche,



15

nehme ich sie, ohne dass ich ihre Berufung prife®. Ich weil} nicht, vielleicht ist das bei euch nicht so blich, weil
ihr viele Berufungen habt. Deshalb habt ihr eine gewisse Freiheit, ruhig mit der Einschatzung und
Unterscheidung zu verfahren. Doch in einigen europaischen Landern ist die Lage beklagenswert: Das Fehlen
von Berufungen treibt den Bischof dazu, von hier und von dort zu nehmen, aber ohne auf das Leben zu
schauen, wie es gefihrt wurde. Sie nehmen Manner, die aus anderen Seminaren ,weggejagt* oder vom
Ordensleben entlassen wurden, die aus moralischen Griinden ,wegmussten“ oder wegen anderer Mangel.
Passt bitte auf! Lasst nicht den Wolf in die Herde einbrechen. Die Ernte ist reichlich vorhanden, und der Herr —
der nichts anderes wollen kann als authentische Arbeiter — I&sst sich nicht einschranken in seinen Mdglichkeiten,
um zur grol3herzigen Hingabe des eigenen Lebens aufzurufen und anzuregen. Nach der Auswahl soll die
Ausbildung der Kandidaten fiir das Priesteramt und das gottgeweihte Leben gerade die Reifung und Reinigung
der Absichten gewahrleisten. In diesem Zusammenhang méchte ich im Geiste des Apostolischen Schreibens
Gaudete et exsultate betonen, dass die grundlegende Berufung, ohne die allen anderen Berufungen der
Existenzgrund fehlt, der Ruf zur Heiligkeit ist und dass diese »Heiligkeit das schénste Gesicht der Kirche« ist
(Nr. 9). Ich schatze eure Bemiihungen, die Ausbildung authentischer und heiliger Arbeiter fiir die reiche Ernte im
Weinberg des Herrn zu gewahrleisten.

Zudem mochte ich noch ein anderes Verhalten unterstreichen, das mir nicht gefallt, weil es nicht von Gott
kommt: Das ist die Strenge. Heute ist es zur Mode geworden — ich weil} nicht, wie es hier ist, aber anderswo —
da ist es Ublich, strenge Menschen anzutreffen. Junge harte Priester, die mit der Strenge Heil vermitteln wollen —
ich weil® nicht warum —, doch sie legen ein starres Verhalten an den Tag, manchmal als Gestalten — verzeiht mir!
— wie aus dem Museum. Sie haben Angst vor allen Situationen, sie sind starr. Gebt Acht und bedenkt, dass sich
unter jeder Starrheit grof3e Probleme verbergen.

Diese Bemiihungen missen sich auch auf das weite Feld der Laien erstrecken; auch die Laien sind zur Ernte
ausgesandt, sind aufgerufen, am Fischfang teilzunehmen, ihre Netze und ihre Zeit einzusetzen mit ihrem
»vielfaltigen Apostolat sowohl in der Kirche als auch in der Welt« (Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret
Apostolicam actuositatem, 9). Mit all ihrer Reichweite, ihren Problemen und Veranderungen stellt die Welt den
spezifischen Bereich des Apostolats dar, in dem diese mit Grof3zuigigkeit und Verantwortung zu arbeiten berufen
sind und das Ferment des Evangeliums hineintragen sollen. Deshalb mdchte ich euch zu all den Initiativen
beglickwiinschen, die ihr als Hirten ergreift, um Laien auszubilden — Danke dafir! — und sie nicht allein zu
lassen in der Mission, Salz der Erde und Licht der Welt zu sein, um zur Verwandlung der Gesellschaft und der
Kirche in Madagaskar beizutragen. Und vergesst nicht: Bitte klerikalisiert die Laien nicht. Die Laien sind Laien. In
meiner friheren Didzese horte ich Vorschlage wie diesen: ,Herr Bischof, ich habe in der Pfarrgemeinde einen
wunderbaren Laien: Er arbeitet und organisiert alles ... Kénnen wir ihn nicht zum Diakon machen?“ Lass ihn in
Ruhe, ruiniere inm nicht das Leben, lass ihn Laie sein. Und was die Diakone betrifft: Sie leiden oft an der
Versuchung des Klerikalismus, sie fiihlen sich als verhinderte Priester oder Bischofe ... Nein! Der Diakon ist
Wachter im Dienst der Kirche. Bitte stellt die Diakone nicht auf dem Altar aus. Sie sollen ihre Arbeit drauRen
machen, in ihrem Dienst. Sie sollen in die Mission gehen um zu taufen. Dass sie taufen ist in Ordnung. Aber in
ihrem Dienst, nicht als verhinderte Priester.

Liebe Mitbrlder, all diese Verantwortung auf dem Acker Gottes muss uns provozieren, unsere Herzen und
unseren Geist zu 6ffnen, die Angst, die zur Verschlossenheit fiihrt, zu vertreiben und die Versuchung zu
Uberwinden, uns abzusondern: Der bruderliche Dialog zwischen euch — er ist wichtig! — sowie der Austausch von
Gaben und die Zusammenarbeit zwischen den Teilkirchen des Indischen Ozeans, seien ein Weg der Hoffnung.
Dialog und Zusammenarbeit. Die Ahnlichkeit der pastoralen Herausforderungen wie etwa der Schutz der
Umwelt in einem christlichen Geist oder das Problem der Einwanderung erfordert gemeinsame Uberlegungen
und eine Synergie gro angelegter Aktionen flr einen wirksamen Ansatz.

SchlieRlich méchte ich durch euch in besonderer Weise die Priester, Ordensmanner und Ordensfrauen grifien,
die krank sind oder an Altersschwéache leiden. Ich stelle euch eine Gewissensfrage: ,Gehe ich sie besuchen?”
Ich bitte euch, ihnen meine Zuneigung und Nahe im Gebet auszudriicken, sie liebevoll zu pflegen und sie zu
bestarken in ihrem schénen Auftrag fir andere zu beten.

Zwei Frauen beschitzen diese Kathedrale: In der Kapelle hier nebenan ruhen die Reliquien der seligen Victoire
Rasoamanarivo, die in schwierigen Zeiten Gutes tun sowie den Glauben verteidigen und verbreiten konnte; und



16

vor allem ist da das Bild der Jungfrau Maria, die mit ihren zum Tal und den Higeln hin ge6ffneten Armen alles
zu umspannen scheint. Bitten wir sie, unsere Herzen immer zu weiten und uns das miutterliche Mitgefihl zu
lehren, das Gott angesichts der Vergessenen dieser Welt empfindet. Sie moége uns helfen, Frieden und
Hoffnung zu saen.

Als Zeichen meiner herzlichen und treuen Unterstiitzung segne ich euch als Bruder und dehne diesen Segen
auf eure Bistiimer aus.

Bitte vergesst nicht fiir mich zu beten und andere fiir mich beten zu lassen!

[01361-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Gracias, sefior Cardenal, por sus palabras de bienvenida en nombre de todos sus hermanos. Agradezco, a su
vez, que las mismas hayan querido mostrar como la mision que nos proponemos vivir se da en medio de
contradicciones: una tierra rica y mucha pobreza; una cultura y una sabiduria heredada de los antepasados que
nos hacen valorar la vida y la dignidad de la persona humana, pero también la constatacion de la desigualdad y
la corrupcion. Es dificil la tarea del pastor en estas circunstancias. Incluso con las desigualdades: el pastor se
arriesga a ir a una parte y dejar a los otros. Y incluso con la corrupcion: no digo que el pastor se convierta en
corrupto, pero esta el peligro...: “Haré esta obra, y esta otra...”, y se convierte en un hombre de negocios; o
haré ese cambio, o ese otro, o ese otro... y al final, aquel buen pastor ha terminado manchado con la
corrupcion. Sucede, sucede. En el mundo, sucede. Tened los ojos abiertos.

“Sembrador de paz y de esperanza” es el lema elegido para esta visita, y que bien puede ser un eco de la
misién que se nos ha encomendado. Porque somos sembradores, y el que siembra lo hace con esperanza; lo
hace asentado en su esfuerzo y entrega personal, pero sabiendo que hay infinidad de factores que deben
concurrir para que lo sembrado germine, crezca, se convierta en espiga y finalmente en trigo abundante. El
sembrador cansado y preocupado no baja los brazos.

Esta parabola nos debe acompafar siempre, sea en la vida activa sea en la contemplativa, como hemos visto
hoy [en el encuentro con las religiosas contemplativas]: sed valientes, sé un hombre valiente. El valor. El
sembrador cansado y preocupado no baja los brazos, no abandona y menos aun quema su campo cuando algo
se malogra. Sabe esperar, confia, asume las contrariedades de su siembra, pero jamas deja de amar aquel
campo encomendado a su cuidado; incluso si viene la tentacion, tampoco escapa encomendandoselo a otro.

El sembrador conoce su tierra, la “toca”, la “huele” y la prepara para que pueda dar lo mejor de si. Nosotros,
obispos, a imagen del Sembrador, estamos llamados a esparcir las semillas de la fe y la esperanza en esta
tierra. Para eso es necesario que desarrollemos ese “olfato” que nos permita conocerla mejor y descubrir
también lo que dificulta, obstruya o dafie lo sembrado. El olfato del pastor. El pastor puede ser muy inteligente,
puede tener titulos académicos, puede haber participado en muchos congresos internacionales, saber todo,
estudiar todo, incluso ser bueno, una buena persona, pero si le falta el olfato, nunca podra ser un buen pastor.
El olfato. Por eso, «los Pastores, acogiendo los aportes de las distintas ciencias, tienen derecho a emitir
opiniones sobre todo aquello que afecte a la vida de las personas, ya que la tarea evangelizadora implica y
exige una promocion integral de cada ser humano. No se puede decir que la religion debe recluirse en el ambito
privado y que esta soélo para preparar las almas para el cielo. Esta es la verdad que nos ha dejado el iluminismo
neoliberal: trabajamos también para el pueblo, si, todo para el pueblo, pero nada con el pueblo. Sin la relacion
con el pueblo, sin el olfato... El auténtico pastor sin embargo esta en medio del pueblo, inmerso entre la gente,
en el amor de su gente, porque la entiende. Sabemos que Dios quiere la felicidad de sus hijos también en esta
tierra, aunque estén llamados a la plenitud eterna, porque El creé todas las cosas “para que las disfrutemos” (1
Tm 6,17), para que todos puedan disfrutarlas. De ahi que la conversidn cristiana exija revisar “especialmente
todo lo que pertenece al orden social y a la obtencion del bien comun”. Por consiguiente, nadie puede exigirnos
que releguemos la religion a la intimidad secreta de las personas, sin influencia alguna en la vida social y
nacional, sin preocuparnos por la salud de las instituciones de la sociedad civil, sin opinar sobre los



17

acontecimientos que afectan a los ciudadanos» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, 182-183). El pastor en medio
del pueblo. El pastor que sabe escuchar el lenguaje del pueblo. El pastor ungido por el pueblo, a quien sirve, del
que es servidor.

Sé que tenéis muchas razones para preocuparos y que, entre otras cosas, llevais en el corazoén la
responsabilidad de velar por la dignidad de todos vuestros hermanos que reclama construir una nacién cada
vez mas solidaria y prospera, dotada de instituciones sélidas y estables. ; Puede un pastor digno de ese
nombre permanecer indiferente ante los desafios que enfrentan sus conciudadanos de todas las categorias
sociales, independientemente de sus denominaciones religiosas? ¢ Puede un pastor al estilo de Jesucristo ser
indiferente a las vidas que le fueron confiadas?

La dimension profética relacionada con la misién de la Iglesia requiere, en todas partes y siempre, un
discernimiento que no suele ser facil. En este sentido, la colaboracion madura e independiente entre la Iglesia y
el Estado es un desafio permanente, porque el peligro de una connivencia nunca esta muy lejos, especialmente
si nos lleva a perder la “mordedura evangélica”. Escuchando siempre lo que el Espiritu dice constantemente a
las iglesias (cf. Ap 2,7) podremos escapar de las insidias y liberar el fermento del Evangelio para una fructifera
colaboracion con la sociedad civil en la busqueda del bien comun. El signo distintivo de ese discernimiento sera
que el anuncio del evangelio incluye de suyo la preocupacion por toda forma de pobreza: no sélo «asegurar a
todos un “decoroso sustento”, sino también para que tengan “prosperidad sin exceptuar bien alguno”. Esto
implica educacion, acceso al cuidado de la salud y especialmente trabajo, porque en el trabajo libre, creativo,
participativo y solidario, el ser humano expresa y acrecienta la dignidad de su vida. El salario justo permite el
acceso adecuado a los demas bienes que estan destinados al uso comun» (Exhort. ap. Evangelii gaudium,
192).

La defensa de la persona humana es otra dimension de nuestro compromiso pastoral. Para ser pastores segun
el corazén de Dios, debemos ser nosotros los primeros en la opcion por proclamar el Evangelio a los pobres:
«No deben quedar dudas ni caben explicaciones que debiliten este mensaje tan claro. Hoy y siempre, “los
pobres son los destinatarios privilegiados del Evangelio”, y la evangelizacion dirigida gratuitamente a ellos es
signo del Reino que Jesus vino a traer. Hay que decir sin vueltas que existe un vinculo inseparable entre
nuestra fe y los pobres. Nunca los dejemos solos» (ibid., 48). En otras palabras, tenemos un deber especial de
cercania y proteccion hacia los pobres, los marginados y los pequenos, hacia los nifios y las personas mas
vulnerables, victimas de explotaciéon y de abuso, victimas, hoy, de esta cultura del descarte. Hoy la mundanidad
nos ha llevado a introducir en los programas sociales, en los programas de desarrollo, el descarte como
posibilidad: el descarte de quién esta por nacer y el descarte de quién esta para morir, para acelerar la partida.

Ese inmenso campo no solo es limpiado y roturado por el espiritu profético, sino que también se espera con
paciencia cristiana a la semilla esparcida, sabiendo por otra parte que no estamos a cargo ni somos
responsables de todo el proceso. Un pastor, que siembra, evita controlarlo todo. No se puede. El sembrador no
va cada dia a escavar la tierra para ver como crece la semilla. Un pastor evita de controlar todo —los pastores
controladores no dejan crecer—, da espacio para las iniciativas, deja crecer en distintos tiempos —no todos
tienen los mismos tiempos de crecimiento— y no estandariza: la uniformidad no es vida, la vida es variada,
cada uno tiene su propio modo de ser, su propio modo de crecer, su propio modo de ser persona. La
uniformidad no es un camino cristiano. El verdadero pastor no exige mas de la cuenta, no menosprecia
resultados aparentemente mas pobres: “Esta vez ha ido asi... venga, tranquilo. La préxima vez ira mejor”. Sabe
siempre aceptar los resultados tal como vienen. Permitirme que os diga cual es la imagen que a veces me viene
a la mente cuando pienso a la vida pastoral. El pastor debe aceptar la vida por donde viene, con los resultados
que le llegan. El pastor es como el portero del equipo de futbol: atrapa el balon por donde se lo lanzan. Sabe
moverse, sabe aceptar la realidad como viene. Y corrige las cosas, después, pero en el momento acepta la vida
como viene. Esto es el amor del pastor. Esto nos habla de una fidelidad al Evangelio que nos hace pastores
cercanos al pueblo de Dios, comenzando por nuestros hermanos sacerdotes —que son nuestro projimo mas
préjimo— que deben recibir un cuidado especial de nuestra parte.

El pastor debe ser cercano a Dios, a sus sacerdotes, cercano al pueblo. Las tres cercanias del pastor. Cercano
a Dios en la oracion. No olvidemos que cuando los Apéstoles “inventan” los diaconos —esto lo he dicho muchas
veces—, Pedro, para explicar esta nueva invencion de los diaconos, dice: “Y a nosotros [los Apéstoles], la



18

oracion y el anuncio de la Palabra”. La primera tarea del pastor es rezar. Cada uno de vosotros se pregunte:
¢rezo? jcuanto? scomo? La cercania a Dios. Cercania a los sacerdotes: los sacerdotes son los préjimos mas
proximos al obispo. “He llamado al obispo, ha tomado la llamada la secretaria y me dice que en tres meses no
hay sitio para darme una cita”. Un consejo de hermano: si tu te encuentras que tu secretaria te deja en la lista la
llamada de un cura, ese mismo dia, o al maximo el dia siguiente, llamalo. Puede que no tengas tiempo para
recibirlo, pero llamalo. Ese cura sabra que tiene un padre. Y la tercera cercania: cercania al pueblo. El pastor
que se aleja del pueblo, que pierde el olfato del pueblo, termina como un “Sefior Cura”, un funcionario de
corte... corte pontificia, importante, pero al final siempre corte, y esto no sirve.

Hace un tiempo manifestaba a los obispos italianos la atencion que nuestros sacerdotes puedan encontrar en
sus obispos la figura del hermano mayor y padre que los aliente y sostenga en el camino (cf. Discurso a la
Conferencia Episcopal ltaliana, 20 mayo 2019). Es la paternidad espiritual que impulsa al obispo a no dejar
huérfanos a sus presbiteros, y que se puede “palpar” no solo en la capacidad que tengamos de abrir las puertas
a todos los sacerdotes, sino también en nuestra capacidad de ir a buscarlos para acompafarlos cuando estén
pasando por un momento de dificultad.

En las alegrias y las dificultades inherentes al ministerio, los sacerdotes deben encontrar en vosotros, queridos
obispos, padres siempre disponibles que saben como alentar y apoyar, que saben apreciar los esfuerzos y
acompahar los pasos posibles. El Concilio Vaticano Il hizo una observacion especial sobre este punto: «[Los
obispos] han de acoger siempre con amor especial a sus sacerdotes. Estos, en efecto, participan de sus
funciones y tareas y las realizan con afan en el trabajo de cada dia. Por tanto, los obispos, considerandolos sus
hijos y sus amigos, dispuestos a escucharlos y a tratarlos con confianza, han de dedicarse a impulsar la
pastoral conjunta de toda la diocesis» (Decr. Christus Dominus, 16).

El cuidado de la tierra implica también la paciente espera de los procesos. El pastor sabe esperar los procesos.
Y, a la hora de la cosecha el agricultor también sopesa la calidad de los trabajadores. Esto os impone como
pastores un deber urgente —estoy hablando de la cualidad de los trabajadores— un deber urgente de
acompafiamiento y discernimiento, especialmente con respecto a las vocaciones a la vida consagrada y al
sacerdocio, y que es fundamental para asegurar la autenticidad de estas vocaciones. Y en esto, por favor, estar
atentos. No os dejéis enganar por la necesidad y por el nUmero: “Tenemos necesidad de sacerdotes y porque
tengo necesidad acojo sin discernimiento las vocaciones”. No sé, creo que entre vosotros esto no sea tan
comun porque tenéis vocaciones y por tanto tenéis cierta liberta para ir despacio con el discernimiento. Pero en
algunos paises de Europa es lamentable, la falta de vocaciones empuja al obispo a tomar de aqui, de alli, de
alla, sin ver la vida como era; toman personas “echadas” de otros seminarios, “echadas” de la vida religiosa,
que han sido echadas porque inmorales o por otras deficiencias. Por favor, estar atentos. No hagais entrar el
lobo dentro del rebafio. La mies es abundante, y el Sefior —que no quiere mas que auténticos obreros— no se
deja encasillar en los modos de llamar, de incitar a la respuesta generosa de la propia vida. La formacion de
candidatos para el sacerdocio y la vida consagrada esta precisamente destinada a asegurar una maduracion y
purificacion de las intenciones. Sobre esta cuestion, y en el espiritu de la Exhortacion apostolica Gaudete et
exsultate, me gustaria enfatizar que la llamada fundamental sin la cual las otras no tienen razén de ser, es la
llamada a la santidad y que esta «santidad es la cara mas bella de la Iglesia» (n. 9). Aprecio vuestros esfuerzos
para asegurar la formacion de auténticos y santos obreros en la abundante mies en el campo del Sefior.

Ademas, quisiera subrayar una actitud que a mi no me gusta, porque no viene de Dios: la rigidez. Hoy es la
moda, no se aqui, pero en otras partes es la moda, encontrar personas rigidas. Sacerdotes jévenes, rigidos,
gue quieren salvarse con la rigidez, tal vez, no lo sé, pero toman una actitud de rigidez y a veces
—perdonarme— de museo. Tiene miedo de todo, son rigidos. Estad atentos, y sabed que bajo toda rigidez hay
graves problemas.

Ese esfuerzo también tiene que abarcar el amplio mundo laical; también los laicos son enviados a la mies, son
convocados a tomar parte en la pesca, a arriesgar sus redes y su tiempo en «su multiple apostolado tanto en la
Iglesia como en el mundo» (Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Apostolicam actuositatem, 9). Con toda su extension,
problematica y transformacion, el mundo constituye el ambito especifico de apostolado donde estan llamados a
comprometerse con generosidad y responsabilidad, llevando el fermento del Evangelio. Por eso deseo dar la
bienvenida a todas las iniciativas que en cuanto pastores tomen para la formacioén de los laicos —gracias por



19

esto— y no dejarlos solos en la mision de ser sal de la tierra y luz del mundo, para contribuir a una
transformacion de la sociedad y la Iglesia en Madagascar. Y por favor: no clericalizar a los laicos. Los laicos son
laicos. Yo he sentido, en mi precedente didcesis, propuestas como esta: “Sefnor obispo, yo en la parroquia
tengo un laico maravilloso: trabaja, organiza todo... ¢lo hacemos diacono?”. Déjalo alli, no le arruines la vida,
déjalo laico. Y, a proposito de los diaconos: los diaconos tantas veces sufren la tentacion del clericalismo, se
sienten presbiteros u obispos fallidos...

No. El diacono es el custodio del servicio en la Iglesia. Por favor, no tengais los diaconos en el altar: que hagan
el trabajo fuera, en el servicio. Si deben ir en mision a bautizar, que bauticen: esta bien. Pero en el servicio, no
hacer sacerdotes fallidos.

Queridos hermanos: Toda esta responsabilidad en el campo de Dios nos debe desafiar a tener el corazén y la
mente abierta, a evitar el miedo que encierra y a vencer la tendencia a aislarnos: el didlogo fraterno entre
vosotros —es importante—, asi como el compartir los dones y la colaboracion entre las Iglesias particulares del
Océano indico, sean un camino esperanzador. Didlogo y colaboracion. La similitud de desafios pastorales,
como la proteccion del medio ambiente en un espiritu cristiano o el problema de la inmigracion, exigen
reflexiones comunes y una sinergia de acciones a gran escala para un planteamiento eficaz.

Finalmente, a través de vosotros me gustaria saludar de modo especial a los sacerdotes, religiosos y religiosos
que estan enfermos o muy afectados por la vejez. Dejo una pregunta para cada uno de vosotros: ¢ voy a
visitarles? Les ruego que les muestren no so6lo mi afecto y la seguridad de mis oraciones, sino también que los
cuiden con ternura, sosteniéndolos en esa hermosa mision de la intercesion.

Dos mujeres custodian esta Catedral: en la capilla de al lado descansan los restos de la beata Victoria
Rasoamanarivo, que supo hacer el bien, custodiar y extender la fe en tiempos dificiles; y la imagen de la Virgen
Maria que con sus brazos abiertos hacia el valle y las colinas, parece abrazarlo todo. A ellas le pedimos que
ensanchen siempre nuestro corazén, que nos ensefien la compasion de las entrafias maternas que la mujer y
Dios sienten ante los olvidados de la tierra y nos ayuden a sembrar paz y esperanza.

Y a vosotros, como signo de mi cordial y fiel apoyo, os doy la bendiciéon, como hermano os bendigo y esta
bendicion la que extiendo a vuestras didcesis.

Por favor, no os olvidéis de rezar por mi y hacer rezar por mi.

[01361-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Obrigado, Senhor Cardeal, pelas suas palavras de boas-vindas em nome de todos os irmaos. Agradeco
também por ter querido, com as mesmas palavras, mostrar como a missao que abragcamos se desenrola no
meio de contradigdes: uma terra rica e tanta pobreza; uma cultura e uma sabedoria herdadas dos
antepassados, que nos fazem valorizar a vida e a dignidade da pessoa humana, mas temos também de
constatar a desigualdade e a corrupgao. Nestas circunstancias, € dificil a tarefa do pastor. Nomeadamente
pelas desigualdades: o pastor corre o risco de inclinar-se para um lado e deixar os outros. E também pela
corrupgao. Nao digo que o pastor se torne um corrupto, mas o perigo existe: «vou fazer esta obra, e aquela...»,
e torna-se um homem de negdcios; ou entéo farei este favor, darei este jeito, farei esta troca... e assim aquele
bom pastor acaba enlameado de corrupgéo. Isto acontece; no mundo, acontece. Estai atentos!

«Semeador de paz e de esperanga» € o tema escolhido para esta visita, mas nele pode ecoar também a
missao que nos foi confiada. De facto, somos semeadores, e aquele que semeia fa-lo na esperanga; fa-lo
contando com o seu esforgco e empenho pessoal, mas sabendo que ha muitos fatores que tém de concorrer
para que a semente germine, cresga, se torne espiga e, por fim, grdo abundante. O semeador cansado e
preocupado ndo desanima. Esta palavra sempre nos deve acompanhar quer na vida ativa quer na



20

contemplativa, como vimos hoje [no encontro com as Irmas de clausura]: Sede corajosos! S& um homem
corajoso! A coragem. O semeador cansado e preocupado ndo desanima, ndo desiste, nem pega fogo ao seu
campo quando algo corre mal. Sabe esperar, confia, assume as dece¢des da sua sementeira. Mas nunca cessa
de amar este campo confiado aos seus cuidados. E embora as vezes lhe venha a tentagao de o fazer, ndo o
abandona nem confia a outrem.

O semeador conhece a sua terra, «palpa-a», «sente-a» e prepara-a para que possa dar o melhor de si mesma.
Como o Semeador, nds, bispos, somos chamados a lancar as sementes da fé e da esperanca nesta terra. Para
isso, devemos desenvolver este «olfato» que nos permite conhecer melhor e também descobrir o que
compromete, dificulta ou arruina a sementeira. O olfato do pastor. O pastor pode ser muito inteligente, ter titulos
académicos, ter participado em muitos congressos internacionais; pode saber tudo, estudar tudo; pode até ser
bom, uma pessoa boa, mas, se lhe falta o tal olfato, nunca podera ser um bom pastor. O olfato. Assim, «os
pastores, acolhendo as contribuigbes das diversas ciéncias, tém o direito de exprimir opinides sobre tudo aquilo
que diz respeito a vida das pessoas, dado que a tarefa da evangelizagao implica e exige uma promocgao integral
de cada ser humano. N&o se pode afirmar que a religido deve limitar-se ao ambito privado e serve apenas para
preparar as almas para o céu. Esta é a ideia que nos deixou o lluminismo neoliberal: trabalhavam também para
o povo. E verdade: tudo para o povo, mas nada com o povo! Sem o relacionamento com o povo, sem o olfato...
Pelo contrario, o verdadeiro pastor esta no meio do povo, imerso entre as pessoas, no amor do seu povo,
porque o compreende. Sabemos que Deus deseja a felicidade dos seus filhos também nesta terra, embora
estejam chamados a plenitude eterna, porque Ele criou todas as coisas “para nosso usufruto” (7 Tm 6, 17), para
que todos possam usufruir delas. Por isso, a conversao crista exige rever especialmente tudo o que diz respeito
a ordem social e consecug¢ao do bem comum. Por conseguinte, ninguém pode exigir-nos que releguemos a
religido para a intimidade secreta das pessoas, sem qualquer influéncia na vida social e nacional, sem nos
preocupar com a saude das instituicdes da sociedade civil, sem nos pronunciar sobre os acontecimentos que
interessam aos cidadaos» (Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 182-183). O pastor no meio do povo. O
pastor que sabe escutar a linguagem do povo. O pastor ungido pelo povo, a quem serve, de quem é servidor.

Sei que nao faltam motivos de preocupacao e que, entre outras coisas, carregais no coragao a
responsabilidade de velar pela dignidade dos vossos irméos, que pedem para se construir uma nagéo cada vez
mais solidaria e prospera, dotada de institui¢des sdlidas e estaveis. Pode um pastor digno deste nome ficar
indiferente aos desafios que enfrentam os seus compatriotas de todas as categorias sociais,
independentemente da sua pertenca religiosa? Pode um pastor segundo o estilo de Jesus ser indiferente as
vidas que Ihe estao confiadas?

A dimenséo profética ligada a misséo da Igreja requer, sempre e em toda parte, um discernimento que em geral
nao é facil. Neste sentido, a colaboragdo madura e independente entre a Igreja e o Estado é um desafio
permanente, porque o perigo de conluio nunca esta longe, sobretudo se chegamos a perder o ardor evangélico.
Escutando sempre aquilo que o Espirito diz sem cessar as Igrejas (cf. Ap 2, 7), seremos capazes de escapar as
ciladas, libertar o fermento do Evangelho para uma colaboragao frutuosa com a sociedade civil na busca do
bem comum. A marca distintiva deste discernimento sera a vossa preocupacao por que a proclamacao do
Evangelho inclua todas as formas de pobreza: ndo apenas «garantir a comida ou um decoroso “sustento” para
todos, mas prosperidade e civilizagao em seus multiplos aspetos. Isto engloba educacgao, acesso aos cuidados
de saude e especialmente trabalho, porque, no trabalho livre, criativo, participativo e solidario, o ser humano
exprime e engrandece a dignidade da sua vida. O salario justo permite o acesso adequado aos outros bens que
estdo destinados ao uso comum» (Exort. ap. Evangelii gaudium, 192).

A defesa da pessoa humana € outra dimensao do nosso empenho pastoral. Para ser pastores segundo o
coracao de Deus, devemos ser os primeiros na op¢ao de anunciar o Evangelho aos pobres. «Ndo devem
subsistir duvidas nem explicagdes que debilitem esta mensagem clarissima. Hoje e sempre, os pobres sao os
destinatarios privilegiados do Evangelho, e a evangelizagdo dirigida gratuitamente a eles é sinal do Reino que
Jesus veio trazer. Ha que afirmar sem rodeios que existe um vinculo indissoluvel entre a nossa fé e os pobres.
Nao os deixemos jamais sozinhos!» (/bid., 48). Por outras palavras, temos um dever particular de proximidade e
protecdo para com os pobres, os marginalizados e 0os pequeninos, para com as criangas e as pessoas mais
vulneraveis, vitimas de exploragédo e abusos, vitimas, hoje, desta cultura do descarte. Hoje a mundanidade
levou-nos a inserir nos programas sociais, nos programas de desenvolvimento, o descarte como uma



21

possibilidade: o descarte de quem esta para nascer e o descarte de quem esta para morrer, para lhe apressar a
partida.

Este vasto campo nao é desbravado e arroteado apenas pelo espirito profético, mas espera também a semente
langcada a terra com paciéncia crista, cientes ainda de que nao temos o controle nem a responsabilidade de
todo o processo. Um pastor que semeia evita de controlar tudo. Nao se pode. O semeador nido vai cada dia
escavar a terra para ver como cresce a semente. Um pastor evita controlar tudo — os pastores controladores
nao deixam crescer —, da azo as iniciativas, deixa crescer segundo etapas diferentes — nem todos tém o mesmo
ritmo de crescimento — e nao procura a uniformidade: a uniformidade nao € vida; a vida € variegada. Cada qual
tem o seu modo de ser, o proprio modo de crescer, o proprio modo de ser pessoa. A uniformidade nao € um
caminho cristdo. O verdadeiro pastor ndo tem pretensodes irrazoaveis, nao despreza os resultados
aparentemente mais mingados: «Esta vez andou assim... paciéncia, vamos para diante! Na proxima, sera
melhor». Sabe sempre aceitar os resultados como vém. Deixai que vos diga qual € a imagem que, as vezes,
me vem a cabeca quando penso na vida do pastor. O pastor deve agarrar a vida donde ela vem, com os
resultados que tiver. O pastor € como o guarda-redes duma equipa de futebol: agarra a bola donde lha
mandam. Sabe mover-se, sabe agarrar a realidade como chega. E corrigir as coisas... depois; mas, na hora,
agarra a vida como vem. Isto € amor de pastor. Isto manifesta uma fidelidade ao Evangelho que faz de nos
pastores proximos também do povo de Deus, a comecgar pelos nossos irmaos sacerdotes — sdo eles 0os nossos
irmdos mais proximos — que devem beneficiar de um cuidado especial da nossa parte.

O pastor deve estar préximo de Deus, dos seus sacerdotes, préximo do povo. Estas sao as trés proximidades
do pastor. Proximo de Deus na oracado. Ndo esquegamos que, na ocasidao em que os Apostolos «inventaram»
os diaconos (ja disse isto muitas vezes), Pedro, para justificar a nova invengao, disse: «A nos [os Apodstolos],
compete a oragao e o anuncio da Palavra». O primeiro dever do pastor, é rezar. Cada um de vés pergunte a si
mesmo: Rezo? Quanto? Como? Proximidade de Deus. Proximidade dos sacerdotes: os sacerdotes sao o
préoximo mais proximo do Bispo. «Telefonei ao Bispo, atendeu-me a secretaria dizendo que, nos proximos trés
meses, ndo havia espago na agenda do Bispo para uma audiéncia». Conselho dum irmao! Se te deres conta de
que a tua secretaria te deixa na lista o telefonema dum sacerdote, naquele mesmo dia ou, o mais tardar, no dia
seguinte, chama-o. Talvez ndo tenhas tempo para o receber, mas chama-o. Aquele sacerdote sabera que tem
um pai! E a terceira proximidade: proximidade do povo. O pastor que se afasta do povo, que perde o olfato do
povo, termina como um “Monsieur 'Abbé”, um funcionario de corte... corte pontificia, importante, mas no fim de
contas sempre corte €! E isto ndo serve.

Ha pouco tempo, falava aos bispos italianos da solicitude por que os nossos sacerdotes possam encontrar no
seu bispo a figura do irmao mais velho e do pai que os encoraja e apoia no caminho (cf. Discurso a Conferéncia
Episcopal Italiana, 20 de maio de 2019). Tal é a paternidade espiritual, que impele o bispo a n&o deixar 6rfaos
os seus sacerdotes, podendo-se «tocar com a mao» nao apenas na capacidade de manter abertas as portas a
todos os sacerdotes, mas também na preocupacgao de sair a sua procura para os acompanhar quando
atravessam um momento dificil.

Nas alegrias e dificuldades inerentes ao ministério, os sacerdotes devem encontrar, em vés, queridos bispos,
pais sempre disponiveis que saibam como encorajar e apoiar, que saibam apreciar os esfor¢os e acompanhar
0s progressos possiveis. A proposito, observou o Concilio Vaticano Il: os bispos «abracem sempre com
especial caridade os sacerdotes, que compartilham das suas fungdes e solicitude, e tdo zelosamente
satisfazem esses deveres com o trabalho de cada dia, considerando-os como filhos e amigos, e, portanto,
mostrando-se prontos a ouvi-los e tratando-os com confianga, procurem dar nova vida a toda a atividade
pastoral da diocese inteira» (Decr. Christus Dominus, 16).

Cuidar da terra implica também aguardar pacientemente o crescimento. O pastor sabe dar tempo aos
processos. E, na hora da colheita, o agricultor avalia também a qualidade dos trabalhadores. Isto impde-vos,
como pastores, um urgente dever — estou a falar da qualidade dos trabalhadores — um urgente dever de
acompanhamento e discernimento, sobretudo no que se refere as vocagdes para a vida consagrada e o
sacerdécio; isso € fundamental para garantir a autenticidade das mesmas. Quanto a isto, recomendo: Estai
atentos. Nao vos deixeis enganar pela necessidade e o nimero: «Temos necessidade de sacerdotes e, porque
preciso, acolho sem discernimento as vocagdes». Nao seil Creio que isto, entre vos, nao seja tao frequente



22

porque tendes vocacodes, o que vos permite uma certa liberdade de proceder com sereno discernimento. Mas,
em alguns paises da Europa, é lamentavel: a falta de vocagdes impele o bispo a acolhé-las dum lado e doutro,
sem verificar que vida tinham; acolhem pessoas «expulsas» doutros Seminarios, «expulsas» da vida religiosa,
que foram expulsas por imoralidade ou por outras deficiéncias. Por favor, estai atentos. Nao facais entrar o lobo
no rebanho. A messe é grande, e o Senhor, cujo unico anelo é mandar-lhe auténticos trabalhadores, ndo
conhece limites na maneira de chamar, de incitar ao dom generoso da propria vida. Depois da escolha, a
formacao dos candidatos ao sacerddcio e a vida consagrada destina-se precisamente a assegurar um
amadurecimento e uma purificagdo das intengoes. A este respeito e no espirito da Exortagao apostolica
Gaudete et exsultate, gostaria de assinalar que a vocagao fundamental sem a qual as outras ndo tém raz&o de
ser € a chamada a santidade e que esta «santidade € o rosto mais belo da Igreja» (n. 9). Aprecio os vossos
esforgos para garantir a formagao de auténticos e santos trabalhadores para a messe abundante no campo do
Senhor.

Além disso, gostaria de assinalar um comportamento de que nio gosto, porque ndao vem de Deus: a rigidez.
Hoje estd na moda — aqui ndo sei; mas noutras partes, sim — estd na moda, encontrar pessoas rigidas. Padres
jovens, rigidos, que querem salvar com a rigidez. Adotam uma atitude de rigidez e, as vezes — desculpai — uma
rigidez de museu. Tém medo de tudo; séo rigidos. Tende cuidado! Sabei que ha, sob toda a rigidez, graves
problemas.

Este esforgo deve estender-se também ao vasto mundo do laicado; também os fiéis-leigos sdo enviados para a
messe, sdo chamados a participar na pesca, a arriscar redes e tempo no «seu apostolado multiforme tanto na
Igreja como no mundo» (Conc. Ecum. Vat. Il, Decl. Apostolicam actuositatem, 9). Com toda a sua extensao, os
seus problemas e as suas mudangas, o mundo constitui o campo especifico de apostolado, onde os fiéis-leigos
sdo chamados a trabalhar, generosa e responsavelmente, levando-lhe o fermento do Evangelho. Por isso
mesmo, gostaria de congratular-me com todas as iniciativas que tomais como pastores para formar os leigos —
obrigado por isso — e ndo os deixar sozinhos na missao de serem sal da terra e luz do mundo, tendo em vista
contribuir para a transformagao da sociedade e da Igreja em Madagascar. E uma recomendacgao: Por favor, nao
clericalizeis os leigos. Os leigos sao leigos. Na minha diocese anterior, ouvi propostas como esta: «Senhor
bispo, na paréquia tenho um leigo maravilhoso: trabalha, ele € que organiza tudo... Podemos fazé-lo diacono?»
Deixa-o assim, ndo lhe arruines a vida, deixa-o leigo. E, por falar em diaconos, muitas vezes estes sofrem a
tentagao do clericalismo, sentem-se presbiteros ou bispos falhados. Mas nao é verdade! O diacono € o
guardiao do servigo na Igreja. Por favor, ndo mantenhais os diaconos no altar. Fagam os trabalhos fora, no
servigo. Se tiverem que ir em missao para batizar, que batizem. Esta bem! Mas, no servigo, ndo se comportem
como sacerdotes falhados.

Amados irmaos, toda esta responsabilidade no campo de Deus deve desafiar-nos a manter o coracéo e o
espirito abertos, esconjurar o medo que nos fecha e vencer a tentagao de nos isolarmos: que o dialogo fraterno
entre vos (é importante!), bem como a partilha dos dons e a colaboracao entre as Igrejas particulares do
Oceano indico constituam um caminho de esperanca. Dialogo e colaborag&o. A semelhanga de desafios
pastorais, tais como a prote¢cdo do meio ambiente num espirito cristdo ou o problema da imigragao, requer, para
uma abordagem eficaz, reflexdes comuns e uma ampla sinergia de agoes.

Por fim gostaria, através de vos, de saudar de maneira especial os sacerdotes, os religiosos e religiosas que
estao doentes ou limitados pela idade. Deixo esta pergunta para cada um de vés: vou visita-los? Pego-vos para
Ihes manifestardes o meu afeto € a minha proximidade na oracao e também para cuidardes deles com ternura
sustentando-os na bela missdo de intercesséo.

Duas mulheres protegem esta Catedral: na capela aqui ao lado, repousam os restos da Beata Vitéria
Rasoamanarivo, que soube fazer o bem, defender e espalhar a fé em tempos dificeis; e temos a imagem da
Virgem Maria que parece, com seus bragos abertos para o vale e as colinas, abragar tudo. Pedimos, a ambas,
que dilatem sempre 0 nosso coragdo, que nos ensinem aquela compaixao oriunda do seio materno que a
mulher e Deus sentem face aos esquecidos da terra e que nos ajudem a semear a paz e a esperanga.

E, em sinal do meu cordial e fiel apoio, dou-vos a minha béng¢ao: como irmao vos abengoo e estendo esta



23

béncao as vossas dioceses.

Por favor, ndo vos esquecais de rezar por mim e de fazer rezar por mim!

[01361-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

[01361-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

Visita alla Tomba della Beata Victoire Rasoamanarivo

Al termine dell’'lncontro con i Vescovi del Madagascar, alle ore 17.10 locali (16.10 ora di Roma) il Papa si
recato nella Cappella di fronte alla Cattedrale di Andohalo per visitare la tomba della Beata Victoire
Rasoamanarivo, dove si € soffermato in preghiera silenziosa. Quindi si € trasferito al Campo diocesano di
Soamandrakizay dove ha avuto luogo la Veglia con i Giovani.

[01389-1T.01]

[BO671-XX.02]



