2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0096
Lunedi 04.02.2019

Viaggio Apostolico di Papa Francesco negli Emirati Arabi Uniti (3-5 febbraio 2019) - Incontro
privato con i Membri del Muslim Council of Elders e Incontro Interreligioso presso il Founder’s
Memorial

Incontro privato con i Membri del Muslim Council of Elders

Incontro Interreligioso presso il Founder's Memorial

Incontro privato con i Membri del Muslim Council of Elders

Questo pomeriggio il Santo Padre Francesco si & trasferito in auto alla Gran Moschea dello Sceicco Zayed per
l'incontro privato con i Membri del Muslim Council of Elders.

Al Suo arrivo il Papa € stato accolto all'ingresso del Mausoleo dello Sceicco Zayed dal Grande Imam di al-
Azhar, dai Ministri degli Affari Esteri, della Tolleranza e della Cultura. Quindi, accompagnato dal Grande Imam,
ha visitato la Grande Moschea. Successivamente, dopo aver reso omaggio alla tomba del Fondatore degli
Emirati Arabi Uniti, il Santo Padre & salito insieme al Grande Imam a bordo di una golf cart e ha raggiunto il
cortile della moschea (Courtyard Sahan) dove ha avuto luogo I'incontro interreligioso privato, durato 30 minuti,
con i Membri del Muslim Council of Elders.

Al termine dell’incontro il Santo Padre, accompagnato dal Grande Imam di al-Azhar e dai tre Ministri, ha varcato
la porta centrale della moschea e, dopo averla attraversata, ha raggiunto I'auto appositamente preparata per
recarsi insieme al Grande Imam al Founder’s Memoirial.

[00173-1T.02]

Incontro Interreligioso presso il Founder's Memorial

Discorso del Santo Padre




Traduzione in lingua araba

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Questo pomeriggio, alle ore 18.35 locali (15.35 ora di Roma), il Santo Padre Francesco, insieme al Grande
Imam, si & trasferito al Founder’s Memorial per I'lncontro Interreligioso.

Al loro arrivo, il Papa e il Grande Imam sono stati accolti dal Principe ereditario, Sua Altezza Sceicco
Mohammed bin Zayed Al Nahyan. Quindi insieme, tenendosi per mano, hanno raggiunto il podio [mentre
scorrevano le prime immagini di un video in cui veniva annunciata la firma del “Documento sulla Fratellanza
Umana” e l'istituzione del “Premio della Fratellanza Umana” conferito in quest’edizione inaugurale a Papa
Francesco e al Grande Imam di Al-Azhar].

Dopo gli indirizzi di saluto di Sua Altezza Sheikh Mohammed Bin Rashid Al Maktoum, Vice Presidente e Primo
Ministro degli Emirati Arabi Uniti, del Grande Imam, il Santo Padre ha pronunciato il suo discorso.

Al termine, il Papa e il Grande Imam hanno firmato il testo del Documento comune sulla Fratellanza Umana,
scritto a mano in arabo e in italiano. Quindi, insieme al Principe ereditario e al Vice Presidente, hanno firmato la
prima pietra di una chiesa e di una moschea che sorgeranno una accanto all’altra in un Centro per il Dialogo
Interreligioso voluto dal Principe ereditario degli Emirati Arabi Uniti.

Alla fine dell'incontro, Papa Francesco si € congedato dal Principe ereditario e, insieme al Grande Imam, ha
lasciato il Founder’s Memorial per far ritorno alle rispettive residenze.

Al Suo arrivo, all’Al Mushrif Palace, prima della cena, il Santo Padre ha salutato la famiglia del Principe
ereditario nel grande salone al piano terra.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Papa ha pronunciato nel corso dell’lncontro Interreligioso:

Discorso del Santo Padre

Al Salamo Alaikum! La pace sia con voi!

Ringrazio di cuore Sua Altezza lo Sceicco Mohammed bin Rashid Al Maktoum e il Dottor Ahmad Al-Tayyib,
Grande Imam di Al-Azhar, per le loro parole. Sono grato al Consiglio degli Anziani per I'incontro che abbiamo
poc’anzi avuto, presso la Moschea dello Sceicco Zayed.

Saluto cordialmente anche il Signore Abd Al-Fattah Al-Sisi, Presidente della Repubblica Araba d’Egitto, terra di
Al-Azhar. Saluto cordialmente le Autorita civili e religiose e il Corpo diplomatico. Permettetemi anche un grazie
sincero per la calorosa accoglienza che tutti hanno riservato a me e alla nostra delegazione.



3

Ringrazio anche tutte le persone che hanno contribuito a rendere possibile questo viaggio e che hanno lavorato
con dedizione, entusiasmo e professionalita per questo evento: gli organizzatori, il personale del Protocollo,
quello della Sicurezza e tutti coloro che in diversi modi hanno dato il loro contributo “dietro le quinte”. Un grazie
speciale al Sig. Mohamed Abdel Salam, gia consigliere del Grande Imam.

Dalla vostra patria mi rivolgo a tutti i Paesi di questa Penisola, ai quali desidero indirizzare il mio piu cordiale
saluto, con amicizia e stima.

Con animo riconoscente al Signore, nell'ottavo centenario dell'incontro tra San Francesco di Assisi e il sultano
al-Malik al-Kamil, ho accolto I'opportunita di venire qui come credente assetato di pace, come fratello che cerca
la pace con i fratelli. Volere la pace, promuovere la pace, essere strumenti di pace: siamo qui per questo.

Il logo di questo viaggio raffigura una colomba con un ramoscello di ulivo. E un’immagine che richiama il
racconto del diluvio primordiale, presente in diverse tradizioni religiose. Secondo il racconto biblico, per
preservare 'umanita dalla distruzione Dio chiede a Noé di entrare nell’arca con la sua famiglia. Anche noi oggi,
nel nome di Dio, per salvaguardare la pace, abbiamo bisogno di entrare insieme, come un’unica famiglia, in
un’arca che possa solcare i mari in tempesta del mondo: I'arca della fratellanza.

Il punto di partenza € riconoscere che Dio € all’origine dell’'unica famiglia umana. Egli, che € il Creatore di tutto e
di tutti, vuole che viviamo da fratelli e sorelle, abitando la casa comune del creato che Egli ci ha donato. Si fonda
qui, alle radici della nostra comune umanita, la fratellanza, quale «vocazione contenuta nel disegno creatore di
Dio»[1]. Essa ci dice che tutti abbiamo uguale dignita e che nessuno pud essere padrone o schiavo degli altri.

Non si puo onorare il Creatore senza custodire la sacralita di ogni persona e di ogni vita umana: ciascuno &
ugualmente prezioso agli occhi di Dio. Perché Egli non guarda alla famiglia umana con uno sguardo di
preferenza che esclude, ma con uno sguardo di benevolenza che include. Pertanto, riconoscere ad ogni essere
umano gli stessi diritti & glorificare il Nome di Dio sulla terra. Nel nome di Dio Creatore, dunque, va senza
esitazione condannata ogni forma di violenza, perché & una grave profanazione del Nome di Dio utilizzarlo per
giustificare I'odio e la violenza contro il fratello. Non esiste violenza che possa essere religiosamente giustificata.

Nemico della fratellanza & l'individualismo, che si traduce nella volonta di affermare sé stessi e il proprio gruppo
sopra gli altri. E un’insidia che minaccia tutti gli aspetti della vita, perfino la pil alta e innata prerogativa
dell'uomo, ossia I'apertura al trascendente e la religiosita. La vera religiosita consiste nell’amare Dio con tutto il
cuore e il prossimo come sé stessi. La condotta religiosa ha dunque bisogno di essere continuamente purificata
dalla ricorrente tentazione di giudicare gli altri nemici e avversari. Ciascun credo & chiamato a superare il divario
tra amici e nemici, per assumere la prospettiva del Cielo, che abbraccia gli uomini senza privilegi e
discriminazioni.

Desidero percio esprimere apprezzamento per I'impegno di questo Paese nel tollerare e garantire la liberta di
culto, fronteggiando I'estremismo e 'odio. Cosi facendo, mentre si promuove la liberta fondamentale di
professare il proprio credo, esigenza intrinseca alla realizzazione stessa dell’'uomo, si vigila anche perché la
religione non venga strumentalizzata e rischi, ammettendo violenza e terrorismo, di negare sé stessa.

La fratellanza certamente «esprime anche la molteplicita e la differenza che esiste tra i fratelli, pur legati per
nascita e aventi la stessa natura e la stessa dignita»[2]. La pluralita religiosa ne € espressione. In tale contesto il
giusto atteggiamento non & né I'uniformita forzata, né il sincretismo conciliante: quel che siamo chiamati a fare,
da credenti, &€ impegnarci per la pari dignita di tutti, in nome del Misericordioso che ci ha creati e nel cui nome va
cercata la composizione dei contrasti e la fraternita nella diversita. Vorrei qui ribadire la convinzione della Chiesa
Cattolica: «Non possiamo invocare Dio come Padre di tutti gli uomini, se ci rifiutiamo di comportarci da fratelli
verso alcuni tra gli uomini che sono creati ad immagine di Dio»[3].

Vari interrogativi, tuttavia, si impongono: come custodirci a vicenda nell’'unica famiglia umana? Come alimentare
una fratellanza non teorica, che si traduca in autentica fraternita? Come far prevalere l'inclusione dell’altro
sull’esclusione in nome della propria appartenenza? Come, insomma, le religioni possono essere canali di



fratellanza anziché barriere di separazione?
La famiglia umana e il coraggio dell’alterita

Se crediamo nell’esistenza della famiglia umana, ne consegue che essa, in quanto tale, va custodita. Come in
ogni famiglia, cio avviene anzitutto mediante un dialogo quotidiano ed effettivo. Esso presuppone la propria
identita, cui non bisogna abdicare per compiacere I'altro. Ma al tempo stesso domanda il coraggio dell’alterita[4],
che comporta il riconoscimento pieno dell’altro e della sua liberta, e il conseguente impegno a spendermi perché
i suoi diritti fondamentali siano affermati sempre, ovunque e da chiunque. Perché senza liberta non si € piu figli
della famiglia umana, ma schiavi. Tra le liberta vorrei sottolineare quella religiosa. Essa non si limita alla sola
liberta di culto, ma vede nell’altro veramente un fratello, un figlio della mia stessa umanita che Dio lascia libero e
che pertanto nessuna istituzione umana puo forzare, nemmeno in nome suo.

Il dialogo e la preghiera

Il coraggio dell’alterita € I'anima del dialogo, che si basa sulla sincerita delle intenzioni. Il dialogo € infatti
compromesso dalla finzione, che accresce la distanza e il sospetto: non si pud proclamare la fratellanza e poi
agire in senso opposto. Secondo uno scrittore moderno, «chi mente a sé stesso e ascolta le proprie menzogne,
arriva al punto di non poter piu distinguere la verita, né dentro di sé, né intorno a sé, e cosi comincia a non avere
piu stima né di se stesso, né degli altri»[5].

In tutto cio /a preghiera € imprescindibile: essa, mentre incarna il coraggio dell’alterita nei riguardi di Dio, nella
sincerita dell’intenzione, purifica il cuore dal ripiegamento su di sé. La preghiera fatta col cuore ¢ ricostituente di
fraternita. Percio, «quanto al futuro del dialogo interreligioso, la prima cosa che dobbiamo fare & pregare. E
pregare gli uni per gli altri: siamo fratelli! Senza il Signore, nulla &€ possibile; con Lui, tutto lo diventa! Possa la
nostra preghiera — ognuno secondo la propria tradizione — aderire pienamente alla volonta di Dio, il quale
desidera che tutti gli uomini si riconoscano fratelli e vivano come tali, formando la grande famiglia umana
nell’armonia delle diversita»[6].

Non c’é alternativa: o costruiremo insieme I'avvenire o non ci sara futuro. Le religioni, in particolare, non
possono rinunciare al compito urgente di costruire ponti fra i popoli e le culture. E giunto il tempo in cui le
religioni si spendano piu attivamente, con coraggio e audacia, senza infingimenti, per aiutare la famiglia umana
a maturare la capacita di riconciliazione, la visione di speranza e gli itinerari concreti di pace.

L’educazione e la giustizia

Torniamo cosi allimmagine iniziale della colomba della pace. Anche la pace, per spiccare il volo, ha bisogno di
ali che la sostengano. Le ali dell’educazione e della giustizia.

L’educazione — in latino indica I'estrarre, il tirare fuori — & portare alla luce le risorse preziose dell'animo. E
confortante constatare come in questo Paese non si investa solo sull’estrazione delle risorse della terra, ma
anche su quelle del cuore, sull’educazione dei giovani. E un impegno che mi auguro prosegua e si diffonda
altrove. Anche I'educazione avviene nella relazione, nella reciprocita. Alla celebre massima antica “conosci te
stesso” dobbiamo affiancare “conosci il fratello”: la sua storia, la sua cultura e la sua fede, perché non c’'e
conoscenza vera di sé senza I'altro. Da uomini, e ancor piu da fratelli, ricordiamoci a vicenda che niente di cio
che & umano ci puo rimanere estraneo[7]. E importante per I'avvenire formare identita aperte, capaci di vincere
la tentazione di ripiegarsi su di sé e irrigidirsi.

Investire sulla cultura favorisce una decrescita dell’odio e una crescita della civilta e della prosperita. Educazione
e violenza sono inversamente proporzionali. Gli istituti cattolici — ben apprezzati anche in questo Paese e nella
regione — promuovono tale educazione alla pace e alla conoscenza reciproca per prevenire la violenza.

| giovani, spesso circondati da messaggi negativi e fake news, hanno bisogno di imparare a non cedere alle



5

seduzioni del materialismo, dell’'odio e dei pregiudizi; imparare a reagire all'ingiustizia e anche alle dolorose
esperienze del passato; imparare a difendere i diritti degli altri con lo stesso vigore con cui difendono i propri
diritti. Saranno essi, un giorno, a giudicarci: bene, se avremo dato loro basi solide per creare nuovi incontri di
civilta; male, se avremo lasciato loro solo dei miraggi e la desolata prospettiva di nefasti scontri di incivilta.

La giustizia € la seconda ala della pace, la quale spesso non € compromessa da singoli episodi, ma e
lentamente divorata dal cancro dell’ingiustizia.

Non si pu0, dunque, credere in Dio e non cercare di vivere la giustizia con tutti, secondo la regola d’oro: «Tutto
quanto volete che gli uomini facciano a voi, anche voi fatelo a loro: questa infatti € la Legge ed i Profeti» (Mt
7,12).

Pace e giustizia sono inseparabili! Il profeta Isaia dice: «Praticare la giustizia dara pace» (32,17). La pace muore
quando divorzia dalla giustizia, ma la giustizia risulta falsa se non € universale. Una giustizia indirizzata solo ai
familiari, ai compatrioti, ai credenti della stessa fede & una giustizia zoppicante, € un’ingiustizia mascherata!

Le religioni hanno anche il compito di ricordare che I'avidita del profitto rende il cuore inerte e che le leggi
dell'attuale mercato, esigendo tutto e subito, non aiutano I'incontro, il dialogo, la famiglia, dimensioni essenziali
della vita che necessitano di tempo e pazienza. Le religioni siano voce degli ultimi, che non sono statistiche ma
fratelli, e stiano dalla parte dei poveri; veglino come sentinelle di fraternita nella notte dei conflitti, siano richiami
vigili perché 'umanita non chiuda gli occhi di fronte alle ingiustizie e non si rassegni mai ai troppi drammi del
mondo.

Il deserto che fiorisce

Dopo aver parlato della fratellanza come arca di pace, vorrei ora inspirarmi a una seconda immagine, quella del
deserto, che ci avvolge.

Qui, in pochi anni, con lungimiranza e saggezza, il deserto & stato trasformato in un luogo prospero e ospitale; il
deserto € diventato, da ostacolo impervio e inaccessibile, luogo di incontro tra culture e religioni. Qui il deserto
fiorito, non solo per alcuni giorni all’anno, ma per molti anni a venire. Questo Paese, nel quale sabbia e
grattacieli si incontrano, continua a essere un importante crocevia tra Occidente e Oriente, tra Nord e Sud del
pianeta, un luogo di sviluppo, dove spazi un tempo inospitali riservano posti di lavoro a persone di varie nazioni.

Anche lo sviluppo, tuttavia, ha i suoi avversari. E se nemico della fratellanza era I'individualismo, vorrei additare
quale ostacolo allo sviluppo l'indifferenza, che finisce per convertire le realta fiorenti in lande deserte. Infatti, uno
sviluppo puramente utilitaristico non da progresso reale e duraturo. Solo uno sviluppo integrale e coeso dispone
un futuro degno dell’'uomo. L’indifferenza impedisce di vedere la comunita umana oltre i guadagni e il fratello al
di Ia del lavoro che svolge. L'indifferenza, infatti, non guarda al domani; non bada al futuro del creato, non ha
cura della dignita del forestiero e dell’avvenire dei bambini.

In questo contesto mi rallegro che proprio qui ad Abu Dhabi, nel novembre scorso, abbia avuto luogo il primo
Forum dell’Alleanza interreligiosa per Comunita piu sicure, sul tema della dignita del bambino nell’era digitale.
Questo evento ha raccolto il messaggio lanciato, un anno prima, a Roma nel Congresso internazionale sullo
stesso tema, a cui avevo dato tutto il mio appoggio ed incoraggiamento. Ringrazio quindi tutti i leader che si
impegnano in questo campo e assicuro il sostegno, la solidarieta e la partecipazione mia e della Chiesa
Cattolica a questa causa importantissima della protezione dei minori in tutte le sue espressioni.

Qui, nel deserto, si & aperta una via di sviluppo feconda che, a partire dal lavoro, offre speranze a molte persone
di vari popoli, culture e credo. Tra loro, anche molti cristiani, la cui presenza nella regione risale addietro nei
secoli, hanno trovato opportunita e portato un contributo significativo alla crescita e al benessere del Paese.
Oltre alle capacita professionali, vi recano la genuinita della loro fede. |l rispetto e la tolleranza che incontrano,
cosi come i necessari luoghi di culto dove pregano, permettono loro quella maturazione spirituale che va poi a



beneficio dell’intera societa. Incoraggio a proseguire su questa strada, affinché quanti qui vivono o sono di
passaggio conservino non solo 'immagine delle grandi opere innalzate nel deserto, ma di una nazione che
include e abbraccia tutti.

Econ questo spirito che, non solo qui, ma in tutta I'amata e nevralgica regione mediorientale, auspico
opportunita concrete di incontro: societa dove persone di diverse religioni abbiano il medesimo diritto di
cittadinanza e dove alla sola violenza, in ogni sua forma, sia tolto tale diritto.

Una convivenza fraterna, fondata sull’educazione e sulla giustizia; uno sviluppo umano, edificato sull'inclusione
accogliente e sui diritti di tutti: questi sono semi di pace, che le religioni sono chiamate a far germogliare. Ad
esse, forse come mai in passato, spetta, in questo delicato frangente storico, un compito non piu rimandabile:
contribuire attivamente a smilitarizzare il cuore delluomo. La corsa agli armamenti, I'estensione delle proprie
zone di influenza, le politiche aggressive a discapito degli altri non porteranno mai stabilita. La guerra non sa
creare altro che miseria, le armi nient’altro che morte!

La fratellanza umana esige da noi, rappresentanti delle religioni, il dovere di bandire ogni sfumatura di
approvazione dalla parola guerra. Restituiamola alla sua miserevole crudezza. Sotto i nostri occhi sono le sue
nefaste conseguenze. Penso in particolare allo Yemen, alla Siria, all'lraq e alla Libia. Insieme, fratelli nell’'unica
famiglia umana voluta da Dio, impegniamoci contro la logica della potenza armata, contro la monetizzazione
delle relazioni, I'armamento dei confini, I'innalzamento di muri, 'imbavagliamento dei poveri; a tutto questo
opponiamo la forza dolce della preghiera e I'impegno quotidiano nel dialogo. Il nostro essere insieme oggi sia un
messaggio di fiducia, un incoraggiamento a tutti gli uomini di buona volonta, perché non si arrendano ai diluvi
della violenza e alla desertificazione dell’altruismo. Dio sta con 'uomo che cerca la pace. E dal cielo benedice
ogni passo che, su questa strada, si compie sulla terra.

[1] Benedetto XVI, Discorso a nuovi Ambasciatori presso la Santa Sede, 16 dicembre 2010.

[2] Messaggio per la celebrazione della Giornata Mondiale della Pace 1° gennaio 2015, 2.

[3] Dichiarazione sulle relazioni della Chiesa con le religioni non cristiane Nostra aetate, 5.

[4] Cfr Discorso ai partecipanti alla Conferenza Internazionale per la Pace, Al-Azhar Conference Centre, Il Cairo,
28 aprile 2017.

[5] F.M. Dostoevskij, I fratelli Karamazov, Il, 2, Milano 2012, 60.

[6] Udienza Generale interreligiosa, 28 ottobre 2015.

[7] Cfr. Terenzio, Heautontimorumenosl, 1, 25.

[00174-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba

| aSule oM
225 Y1 plo¥l calall 20> oS VI dlyindy peiSo JT 2l ¢ 2axo guil] sowdl w>bo S JS (o Sl
i gaw 23umo 9 (Juld dio a5 sl elalll le uabuall claS> Sulxal oo Ul lagilals e oy il

Al
22391 o)l a2l oo dypage> Gusiy il 2liad] el Loyl L

JlawwVl e Uz DS oz a5l ol Lol U loxowl . uwloghall dludlg dialy dsanll olialul a>l
Ladg)9 J 0gaiosd il I



7

oo digo9 wla>g olay lglac uilly diSan 6,431 03® Jo> 8 lgadlw (il LoVl g lis Sl
ogiodluso 19038 dalito JILuL9 (il 21029 (oYl JI>)9 (JoS839 4l 98bbg09 ciygalnioll :oaxl 1a® J>
oSV oM gyl Lisall oMol 2 200 sl Lo sy agilg " LulgSIl cals”

ol Uil Lalsl pgdl a9l ol (8 we)l uillg 03D 8,53 aut lal gia> I pSibg o a>gil LS
asilly aslaally a9 ,80lly

20,5 b (JolsIl ladl GUakudly SVl G 38 Gl o clal dioll dginll 5 (ool 1iao 29
ol Ml 5209 (oMadl (8 de )l 6931 2o oMl e oy 2159 Ml jidnsio (0508 D J| e pall
a2l o iz b o8 138 oMl wlosl oS5

< 29290l (J9VI LBolall dady 6 0all 03D LS9 .0gj (Al Joi dolo> o alliy 65l 03B Hleds Ul
I3 0l 295 o wlb 28 Hloa)l o il bhaxs b S alll §l8 aglSUl dlo )l ey agiya] aladl caliso
A 5 8>l dbileS oo Josall dxlxy o call pul pMal e bdl (SI Layl psly .aibile go cllall 8
93V ells @il saauole)l plell )l umy o gulaiuy

ol 339 e JS 1> aigSU9 98 6> lg)l dyuinll able)l Juol o8 alll Gl BlieVl (& §MasVl dlas;
593> e 693V Luiwls i .ol 98 lxio s3I Jjiuall el (8 puits 0l olo3ly 69315 Linms ol 2
leise aol, Sl el (=un> Wil Uyuss (il sgell gl 1" gl alll balnsio (8 alilo 692" Jio (aS_iinall Liy iy
08 e ol L3V I 0eS ol 25V Sy Y ailig

1> e Guns 9@ 3,8 JSO tdin b JS9 ez JS dwd e Tadlx ol ugs @Il oS5 of Loy Y
A pox a0 6001 Lailg «iiiws jwas 6 b dp il dblel I ba Y alll Y Lall e (9 clgul

w2 UL GBI Al ks ooV e alll punY 205 98 Las] 15 iy 1S IS Lgue Goaxlly SlucVLs
i 08 Lail 3V 2o Judadly @Sl i) all puwl Jlasiswl &Y aiedl JSuol o> 3,55 G939 ol o
wielly adl, Sl gzl S OLoVI plastiw!” 31 e oz Y9 lis 0,0, oSoy chiz) 329 V8 .asw julas
693Vl dis9) " iskadly D) Yl9 A siidly il Nacl ypid alll pwl plaztiawl [91] ... acYl cuasilly <9 ails
(s

oY Clus e doll dcgaxally olil ash dae (9 a6 Ll dawl,all dcsill (@ 693Vl 69ac o
ol Loluwiall e 2wl si oluwYl s anlaally SawVl olaall > SLl wils> gia> 23g 29 99
rindll il glizy JWLY sV LixaS sl dx09 ol JS (o alll dxo e pody Laixll ol O]

suaill 8929 ozl 49ea0 B &by JS . psa39 shach L3Vl ey 6,8l dppmill oo plol e ai oY
1059 8L lxo 9 il gaa> iles Ll celowdl s dg>9 i S clacly eBaol o

Okl lg>lgo lglang dsbell a,> e asdlgall (8 Al 13d o3V s uass o, il (9 we)l Uil
oS AL 659,00 (o Lillg (_uasuidl ailayl oMel e ol dnwluVl da,nl e lad cday bl oig .adl,Slg
oB)Vly caiell lelowi lgils 0l Lo Loseis bl Nl pir Y i Lol el o «als olusl 3ax

peSWioly pgis 63Ys)l Iayly o @)l 883Vl o d920all OVSVIg ggill e Layl s AL 693V S
ol Sy 3® (9 auall w9galld JULg .ell3 e Lusi 9@ il >321JI_9 2" Sl ol leue dsulall



8

Si aS9 Toasloll dpuinll dilell LS Lasll lias, e sl wasS :lgls Lo 85 dxac dliwl aze5 U go
@S € sl lasl puwl Ginagid! le seuy 3V zlos] Joxs S Saiua> 6931 (9 o, dplai ué 6951
Celadl 2l> 0oSs ol o Yay 8931 wleid ¢eSs ol Hlasl «blall Say

OMs VI deladrg dy iyl dbile)l

oo Usl o8, s wable JS 8 WSy .ableS lale andlaoll JWL wond il dbilell 59205 (085 US o)
cdoll [d A, aiSly 3Vl elio,V lgie I3l cony Y dnasin d9® ol 1oVl 13D . i8>9 | 00, lo> JUS
2y S ol Jaw o5l o aic gy b9 iz 53 YL JolSIl GVl oiai (il (48Mis Y delaus aise
Loslg dp il abile)l eliyl a2y 0oSG Y au> B9y WY ruodl Ji8 09 (0o JS (9 cduwlwVl adga> e ATl
S S5 J ool dn> e o Y g9 sl dnl e ol bus (9 o)l ol pu o awe
panls > 0556 Ol Ay duiawdo &Y WL S Y9 > alll oS Go] lgauss Lipind Gl (Jall BT 3V
iy Golllg ul 8 Mz Vg il (9 duylang Lusis [X59 blaicl olusl JS 5> &l OI' .all
dy>9 wlaieYl iy> Sea> aic g5 b Lol lgle=s gde iwll alll 35 25 gl divisal das> asllly §,2lls
(agindl 6931 digo) "MV

6Mally lo=Jl

255 il 19,0 dio,e 98 @919l (9 ,lexdly Llsidl §ao e pos, Il Hlexl 29, (B SOWSVI delxi ol
SV Ol ipoleall GUSIl A>T cauzy . clls LuSe @iy B uaig 693 ¢les ol WlSol uald relidly @8 luall
a9 o> oo Vg alsls (5 Y iaaaxl jmai Lle 6,08l pac 1> I Ly cagdlST I (209 awas e LS,
5" 3 Wg dwsi) aslyis| olasa, 135D

oo ddll Lan Lloil §ao (39 calll oli] SV delris s lagd (g 1S 13D 3 dDe> (D S)all Ul
i 0L Gl ey Laisy Lad" i) 693V 535w sl o Lo i)l 6Nl awss le VsVl
e JS amo 0SJ9 ioSan i Y Ol 09 1893 o tpamdl kiasy J2T e las oly . Las ol Y9l lule

pels il ga> ey Ol a S calll Bpiso —0alss s JS— plailly Mo 3l Ol 02,1 10 puuary

6" 9l peli 5 &SIl il Alell lguiinys o3l 13D e lgius, ols 895

ol (Lo JSuiny bW Soy V. Jsdias JUd 095y 18 V9 2o Judiwall is Lol 3T Loy o LD L
Jled S gils Jis ol 0lboW edell ol aa) .obladly Gomidl o som> el (S alall waloll e L3
>l Balo 49,9 axlasll e 8 a8l las] e a il ablel aclus (S odWas G949 «pladly dclxing

Jawgals pMw l)lus 3llg

llaelly duy il

S eliz al cailedyy ool Jlelisy (sl S Lol oMl ol . oMl dolax) _JoVI 6 0.0l ] 135D s9259
sy dyil (>l

9 il 5,lg0ll 2 iy Laltiw ol —LoMziwYly zlziwl iz, (i dalSIl Jolo— dey il i
3leo Lagl i v ooVl 5)ls0 2wl (9 Hlaiiwl iy ¥ &l I 13D 9 s ol @i 4oV &l . uaill



9
Cluwdally caiell go LuSe cawli dylld 533919 6)laxl a9 Aaxll Sluil 5=, @l (S latwl

oles Ml e dy il 0id 5o —dalaiall (99 A 13D (S Uyl il Jlass (il del aSsilsll
il Il U1 o dolioll 48,20l

apnlall olel,eY pNuiwdl pac lgaleiy ol I o clily dulw Jilu, ag lass bo Wle el olidl glix,
o€ e8I Isalsn WY tdadVl Liolall oy allall saaill &S Igalei OY tdsuunll olS>Vlg 41,19
L] 1o logs Lude ygaSouw o p® UsigSuw .aglsa> oS led weedly Lill lgwas duwlaxll 3Vl §9a>
oo S olellig Ll 330 ag Ui b 131 Ll Giaxill o 610> olela) 813 ado Guwl ag) lioad b 13]
g liaxdl g aslidl ololaall

Al Glouw ely> elay JSTs @SS a8 ol Joby i ¥ b Wle Ll oMl Wl plisdl LD dllasl/
"o 5 Wy ol plus] IS 2 darsS 8> I Jsosl] aclil Lol Juad] 92 da> I e pilall" Jaellé
(il 893YI dia)

Ol 93 o JS3" i@l Saclall cuns guall go lasll e | s Yl alll o5 0l S Y 8 o9
(12,7 o) "eliVls Lugalill 53 13D Y g Ll il 1353 Ioladl o8, pwlll Joss

losie <90y pMadd (17 32) "l Ja=Il gio 09559" bzl (il JB Nl oMuasiy ¥ dlally oMl o)
clifly «abilell 51,81 I lnad dgzoall dlla=lld .aigS oS5 a) Ol ddsse oS dla=ll o SJ dlall oo Juasi,
lgido ol Lol e dlac B dewss bl ingog gl

Sy Wlas il )l Gaudl Gwiled olo Il> 095 wlddl Jozy aull g ol LuSidl wly layl o bball
OVl SH waly edg) zlizs (il 8Ll duwlwl sle,Vlg dilelly Hlexls clalll aclus ¥ gall leg e i
Jo 9 683V, 55 euily tehaall ils I oloVl wailg 6931 Ll wlebas] low (il o uinagall <o
plel _awlo plol 1] alwius ¥ (59 alla)l plol lgine dslus¥l 3l ¥ S Ldlw Lugdl Sl toleluall

6 usJl

i il elyall
L dlagzall ezl 8.0 (il 6,00 o pleliwdl GV 391 pMuw cllas 393V oo itz ol asy

il ehall 1liasg ,@350 lse I ehuall cloxs daSly Lol a=; Jiaayg dlld cloiw JNS9 Lo
aldd pLY bnad Ll d elall o,d 5l a8) .obbally oliladl o elall (s o)lo (2409 Luue Gzl cils
bld bl by (bl ol Jlol ad giles s3I aldl 13 o) . Jsdiuall (9 6,08 <loid lail <] 9
Srludl L8 Wodlo S5 a) il e bumdll u> gaill LlSo iy dgioing souVl Jlois o cus@lly &l
alito pol Go oY Jao 10,8 eodl oo

19 6Vl o6& gaill gile ol I 6,LuYl 39l 693Vl gac (& dsly,all cols olg .odlacl a Loyl gadl ol 2y

Liedly Loasi ,9g, ¥ sl 9 ool L=ainll saill ol .al>B o)l I 250l @8ls)l Jigxs I Joss
aclozdl JI bl 695 Jox6 6YloMI ol .o lusl 5Y Wi pas; clwlaiolly JolSioll goill 03599 .Lolxiusg
a2l JI lai Y @dlgdl (9 6YhoWl .4y pgdy SVl Jag)l Blas oo asil @Y1 19 czeudl Glas (oo asul iy il



10

Ao Jo> Llol LisT wlraize J21 o GVl w Wil J9s> saiio J91 0L 39w e uel (bl 13D 8
138 Wbl 28) . olall W1 i / 10905 9 Lad gl (5 i aic 18 (08 )l uasll 8 Jala)l dol,S
0> d odd SU9 s goall Jo> 9l sasball L9 dog) (9 ple S cuillol il AlwJl Szl

i) Lineg ooliaiy pe> ol 35319 (Jrall 138 (3 (puojiall 6oLa)l JS JWL Sl il . obolSl minig
Lee>9l JS 8 cupold)l o> dund (awodVl aWl dnasll 0i® (9 aSgilsll dwwisly oz

Blasy Lemi I oeaiiy oS LoLuY Yol «Jasll ¢o BMail (pais gaill duas o)> oid chxall LS id
289 6 ulll ug,all I aslaiall (8 a®a>lgi 5925 cudll mpmall o a2l €YD G 009 .ddkite oladizog
peibad e Lnd agila] Aol pgeo volax, e¥3d 0l g9 SVl 905 9 LD Lolgw] I9ea39 Lo, I9a29
1>9, 2ol pg aows Nall J>1 oo a9l 83kl 195 oS dagisal ¢l poluilly el ol .dsugall
o0 ,19319 Geasiall ¢Sois LS il 03 L8 loiwdl Ll gzl .o uwl gaizall le 63518l dg9x, JSuis
2ol gileig Juis dol 6,00 Loyl lasl ezl (9 cuodl il dagdas)l Jlacdl 6 0.0, laad Gud JolaisY

dwgalo 0,9 (agly dwl lauwgVl (§ il ddlnio JS (9 s bodd id L il paw ol Liail 29,1 0l
oo I 5l 13D &5 Y g s dibloall 2y dalito olbs LI Goaiy Lobubl led giaiy olraize iclall
Al grozy sl

D 03D ‘ganll §oa> ey Blinall zlodVl Ll pods s in 9o tdllawlly duill Lo 5 wso3T Uinles
oo ST Loy, o bLal ile e gay dadal a, Wl dl> o)l 03 9 Lgii ol o LLal Lo (s oM 493
Sluw Ol 2wl oo SVl b 225 S Jebb JSuiny plgwl :podl 2z 09l Sy Y L1y (a0 <89 ]
Joi ¥ ool haYl Il 8385 &« ol e sl olubudly Seall §blio 3059 @bl
logall Sow s ¥ dxluly (wddl Souw

03® a2 Lges "o ,>" dalS e asdlgall Jl auoli JS o> w2lg ooVl LLioaS Lo Lo d il 893V ol
Pl Lo 3L2llo Lysws el Lo goir SO . dogdinall lexili a3 linel plold .ausll Lgigusd I dals)]
leijor <Ml o Ao caxluol] g8l glaio Ao «alll Welis (il 62> l9)l il dblell (8 69315 lso
oMol 698 dlawlgs 490Vl 04D S axloi) telyaall wlgol 839 Glhazdl elyg 3903 e aluwdl 1o «(soLaidYl
53LY1 595 Lol gro (oning (ais Wl podl (20 Lds29 S Lol L9 Sosdl plidVl @il

wos oMl e S SVl olusYl 2o 9 allls . uell 2 plols «igll Glgb plol lgaluiuy Y S i
oV i (5 Lo VI e 35 sglas S &)l elawll

IV 95l / sasss 16 o Jow JI w5 s ctaizall a2l elpsuadd) LU dals pine udsbad]l SuiS iy 1
2010
2015 bl oeilS /a1 oMall _allel poul @l 2

538 "Upac 9" dsumall e oLl go duwiS)l ddMe 5 ol 3

I Jinl 28 6,0l @V eliasge acls oMud] J2l o Lallell_jaigall (S oS lisall _JI LI dals 1,4
2017 & buw



11

60 Lo 2012 iMuo 2 (Ll £33l (B9 lol)lS GleS VI . Sumtbugiwgs 19569 5
2015 JgVI ¢y it / 55T 28 . oLVl o Lo dololl dbliall 6
25 Lo 1 J9Vl ;21 (Heautontimorumenos awsi _ls, sil Terenzio i .8 7

[00174-AR.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Al Salamo Alaikum! La paix soit avec vous!

Je remercie de tout coeur Son Altesse le Sheikh Mohammed bin Rashid Al Maktoum et le Docteur Ahmad Al-
Tayyib, Grand Imam d’Al-Azhar, pour leurs paroles. Je suis reconnaissant au Conseil des Anciens pour la
rencontre que nous venons d’avoir, prés de la Mosquée du Sheikh Zayed.

Je salue par ailleurs cordialement Monsieur Abd Al-Fattah Al-Sisi, Président de la République Arabe d’Egypte,
terre d’Al-Azhar. Je salue cordialement les Autorités civiles et religieuses et le Corps diplomatique. Permettez-
moi aussi un remerciement sincere pour I'accueil chaleureux que tous m’ont réservé, ainsi qu’a notre délégation.

Je remercie aussi toutes les personnes qui ont contribué a rendre possible ce voyage et qui ont travaillé avec
dévouement, enthousiasme et professionnalité pour cet événement: les organisateurs, le personnel du
Protocole, celui de la sécurité et tous ceux qui de diverses maniéres ont donné leur contribution «dans les
coulisses». Un merci spécial a Monsieur Mohamed Abdel-Salam, ancien conseiller du Grand Imam.

De votre patrie je me tourne vers tous les pays de cette Péninsule, auxquels je désire adresser mon plus cordial
salut, avec amitié et estime.

Avec un esprit reconnaissant au Seigneur, en ce huiti€me centenaire de la rencontre entre Saint Frangois
d’Assise et le sultan al-Malik al-Kamil, j’ai accueilli 'opportunité de venir ici comme croyant assoiffé de paix,
comme frére qui cherche la paix avec les freres. Vouloir la paix, promouvoir la paix, étre instruments de paix:
nous sommes ici pour cela.

Le logo de ce voyage représente une colombe avec un rameau d’olivier. C’est une image qui rappelle le récit du
déluge primordial, présent en diverses traditions religieuses. Selon le récit biblique, pour préserver I'humanité de
la destruction, Dieu demande a Noé d’entrer dans I'arche avec sa famille. Nous aussi aujourd’hui, au nom de
Dieu, pour sauvegarder la paix, nous avons besoin d’entrer ensemble, comme une unique famille, dans une
arche qui puisse sillonner les mers en tempéte du monde: l'arche de la fraternité.

Le point de départ est de reconnaitre que Dieu est a I'origine de I'unique famille humaine. Lui, qui est le
Créateur de tout et de tous, veut que nous vivions en freres et sceurs, habitant la maison commune de la
création qu’il nous a donnée. Se fonde ici, aux racines de notre humanité commune, la fraternité, comme
«vocation contenue dans le dessein créateur de Dieu»[1]. Elle nous dit que nous avons tous une égale dignité et
gue personne ne peut étre patron ou esclave des autres.

On ne peut honorer le Créateur sans protéger la sacralité de toute personne humaine et de toute vie humaine:
chacun est également précieux aux yeux de Dieu. Parce qu’il ne regarde pas la famille humaine avec un regard
de préférence qui exclut mais avec un regard de bienveillance qui inclut. Par conséquent, reconnaitre a chaque
étre humain les mémes droits c’est glorifier le Nom de Dieu sur la terre. Au nom de Dieu Créateur, donc, est
condamnée sans hésitation toute forme de violence, parce que c’est une grave profanation du Nom de Dieu de
I'utiliser pour justifier la haine et la violence contre le frére. Il n’existe pas de violence qui puisse étre justifiée



12

religieusement.

Un ennemi de la fraternité est I'individualisme, qui se traduit dans la volonté de s’affirmer soi-méme et son
propre groupe au-dessus des autres. C’est un piége qui menace tous les aspects de la vie, jusqu’a la plus haute
et innée prérogative de I’'homme, c’est-a-dire I'ouverture au transcendant et la religiosité. La vraie religiosité
consiste dans le fait d’aimer Dieu de tout son cceur et le prochain comme soi-méme. La conduite religieuse a
donc besoin d’étre continuellement purifiée de la tentation récurrente de juger les autres ennemis et adversaires.
Chaque croyance est appelée a dépasser le clivage entre amis et ennemis, pour assumer la perspective du
Ciel, qui embrasse les hommes sans privileges ni discriminations.

Aussi je désire exprimer mon appréciation pour 'engagement de ce pays pour la tolérance et pour garantir la
liberté de culte, en faisant face a I'extrémisme et a la haine. En faisant ainsi, alors qu’on promeut la liberté
fondamentale de professer sa propre croyance, exigence intrinséque a la réalisation méme de ’homme, on
veille aussi a ce que la religion ne soit pas instrumentalisée et risque, en admettant la violence et le terrorisme,
de se nier elle-méme.

La fraternité certainement «exprime aussi la multiplicité et la différence qui existent entre les fréres, bien que liés
par la naissance et ayant la méme nature et la méme dignité».[2] La pluralité religieuse en est une expression.
Dans ce contexte I'attitude juste n’est ni 'uniformité forcée, ni le syncrétisme conciliant: ce que nous sommes
appelés a faire, en tant que croyants, c’est nous engager pour I'égale dignité de tous, au nom du Miséricordieux
qui nous a créés et au nom duquel doit étre cherché le reglement des oppositions et la fraternité dans la
diversité. Je voudrais ici réaffirmer la conviction de I'Eglise catholique: «Nous ne pouvons invoquer Dieu, Pére
de tous les hommes, si nous refusons de nous conduire fraternellement envers certains des hommes créés a
'image de Dieux.[3]

Diverses interrogations, cependant, s'imposent: comment nous garder réciproquement dans l'unique famille
humaine? Comment nourrir une amitié non théorique, qui se traduise en authentique_fraternité? Comment faire
prévaloir I'inclusion de I'autre sur I'exclusion au nom de sa propre appartenance? Comment, enfin, les religions
peuvent-elles étre des canaux de fraternité plutét que des barrieres de séparation?

La famille humaine et le courage de I'altérité

Si nous croyons en I'existence de la famille humaine, il en découle qu’elle doit étre protégée en tant que telle.
Comme en toute famille, cela arrive d’abord par un dialogue quotidien et effectif. Il suppose sa propre identite,
qu’il ne faut pas abdiquer pour plaire a I'autre. Mais en méme temps demande le courage de I'altérité[4], qui
comporte la pleine reconnaissance de l'autre et de sa liberté, et 'engagement qui suit a m’employer pour que
ses droits fondamentaux soient toujours affirmés, partout et par quiconque. Parce que sans liberté il n’y a plus
d’enfants de la famille humaine, mais des esclaves. Parmi les libertés je voudrais souligner la liberté religieuse.
Elle ne se limite pas a la seule liberté de culte, mais elle voit dans l'autre vraiment un frére, un fils de ma méme
humanité que Dieu laisse libre et que par conséquent aucune institution humaine ne peut forcer, pas méme en
son nom.

Le dialogue et la priere

Le courage de I'altérité est 'ame du dialogue, qui se fonde sur la sincérité des intentions. Le dialogue est en
effet compromis par la feinte, qui augmente la distance et le soupgon: on ne peut pas proclamer la fraternité et
ensuite agir en sens contraire. Selon un écrivain moderne, «celui qui se ment a lui-méme et écoute ses propres
mensonges, arrive au point de ne plus pouvoir distinguer la vérité, ni en lui-méme, ni autour de lui, et ainsi il
commence a ne plus avoir d’estime ni de lui-méme, ni des autres»[5].

En tout cela /a priére est incontournable: tandis qu’elle incarne le courage de l'altérité par rapport a Dieu, dans la
sincérité de l'intention, elle purifie le coeur du repli sur soi. La priere faite avec le coeur fortifie la fraternité. C’est
pourquoi, «pour ce qui est de I'avenir du dialogue interreligieux, la premiére chose que nous devons faire est de
prier. Et prier les uns pour les autres: nous sommes fréres! Sans le Seigneur, rien n’est possible; avec Lui, tout



13

le devient! Que notre priére — chacun selon sa propre tradition — puisse adhérer pleinement a la volonté de Dieu,
qui désire que tous les hommes se reconnaissent fréres et vivent ainsi, en formant la grande famille humaine
dans I'harmonie des diversités»[6].

Il 'y a pas d’alternative: ou bien nous construirons ensemble I'avenir ou bien il n’y aura pas de futur. Les
religions, en particulier, ne peuvent renoncer a la tache urgente de construire des ponts entre les peuples et les
cultures. Le temps est arrivé ou les religions doivent se dépenser plus activement, avec courage et audace,
sans artifice, pour aider la famille humaine a mdrir la capacité de réconciliation, la vision d’espérance et les
itinéraires concrets de paix.

L’éducation et la justice

Nous revenons ainsi a I'image initiale de la colombe de la paix. La paix aussi, pour prendre son envol, a besoin
d’ailes qui la soutiennent. Les ailes de I'éducation et de la justice.

L’éducation — en latin indique le fait d’extraire, de tirer au-dehors — c’est porter a la lumiére les ressources
précieuses de I'esprit. Il est réconfortant de constater comment en ce pays on ne s’investit pas seulement dans
I'extraction des ressources de la terre, mais aussi dans celles du cceur, dans I'éducation des jeunes. C’est un
engagement et je souhaite qu'il se poursuive et se répande ailleurs. L’éducation arrive aussi dans la relation,
dans la réciprocité. A la célébre maxime ancienne «connais-toi toi-méme» nous devons accoler «connais le
frerex: son histoire, sa culture et sa foi, parce qu’il n’y a pas de vraie connaissance de soi sans l'autre. En tant
gu’hommes, et encore plus en tant que fréres, rappelons-nous réciproquement que rien de ce qui est humain ne
peut nous demeurer étranger[7]. |l est important pour I'avenir de former des identités ouvertes, capables de
vaincre la tentation de se replier sur soi et de se raidir.

Investir dans la culture favorise une diminution de la haine et une croissance de la civilisation et de la prospérité.
Education et violence sont inversement proportionnelles. Les instituts catholiques — bien appréciés aussi en ce
pays et dans la région — promeuvent cette éducation a la paix et a la connaissance réciproque pour prévenir la
violence.

Les jeunes, souvent entourés de messages négatifs et de fake news, ont besoin d’apprendre a ne pas céder
aux séductions du matérialisme, de la haine et des préjugés; d’apprendre a réagir a l'injustice et aussi aux
douloureuses expériences du passé; d’apprendre a défendre les droits des autres avec la méme vigueur avec
laquelle ils défendent leurs propres droits. Ce seront eux, un jour, qui nous jugeront: bien, si nous leur avons
donné des bases solides pour créer de nouvelles rencontres de civilisation; mal, si nous leur avons laissé
seulement des mirages et la perspective désolée de néfastes affrontements de barbarie.

La justice est la seconde aile de la paix, laquelle souvent n’est pas compromise par des épisodes particuliers,
mais est lentement dévorée par le cancer de l'injustice.

Donc, on ne peut croire en Dieu et ne pas chercher a vivre la justice avec tous, selon la regle d’or: «Tout ce que
vous voudriez que les autres fassent pour vous, faites-le pour eux, vous aussi: voila ce que disent la Loi et les
Prophétes» (Mt 7, 12).

Paix et justice sont inséparables! Le prophéte Isaie dit: «Le fruit de la justice sera la paix» (32, 17). La paix
meurt quand elle divorce de la justice, mais la justice se trouve fausse si elle n’est pas universelle. Une justice
adressée seulement aux membres de la famille, aux compatriotes, aux croyants de la méme foi est une justice
boiteuse, c’est une injustice masquée!

Les religions ont aussi la tache de rappeler que I'avidité du profit rend le coeur inerte et que les lois du marché
actuel, exigeant tout et tout de suite, n’aident pas la rencontre, le dialogue, la famille, dimensions essentielles de
la vie qui nécessitent du temps et de la patience. Que les religions soient la voix des derniers, qui ne sont pas
des statistiques mais des freres, et qu’elles soient du coté des pauvres; qu’elles veillent comme des sentinelles



14

de fraternité dans la nuit des conflits, qu’elles soient des rappels vigilants pour que I’humanité ne ferme pas les
yeux face aux injustices et ne se résigne jamais aux trop nombreux drames du monde.

Le désert qui fleurit

Apres avoir parlé de la fraternité comme arche de paix, je voudrais maintenant m’inspirer d’'une seconde image,
celle du désert, qui nous entoure.

Ici, en peu d’années, avec clairvoyance et sagesse, le désert a été transformé en un lieu prospére et hospitalier;
le désert est devenu, d’obstacle impraticable et inaccessible, un lieu de rencontre entre les cultures et les
religions. Ici le désert est fleuri, non seulement pour quelques jours par an, mais pour de nombreuses années a
venir. Ce pays, dans lequel sable et gratte-ciels se rencontrent, continue a étre un important carrefour entre
Occident et Orient, entre Nord et Sud de la planéte, un lieu de développement, ou des espaces un temps
inhospitaliers, proposent des postes de travail a des personnes de diverses nations.

Le développement aussi, toutefois, a ses adversaires. Et si un ennemi de la fraternité était I'individualisme, je
voudrais citer comme obstacle au développement l'indifférence, qui finit par convertir les réalités fleuries en
landes désertes. En effet, un développement purement utilitariste ne donne pas de progrés réel et durable. Seul
un développement intégral et qui a de la cohésion prépare un avenir digne de 'homme. L’indifférence empéche
de voir la communauté humaine au-dela du profit et le frére au-dela du travail qu’il accomplit. L'indifférence, en
effet, ne regarde pas vers demain; elle ne fait pas attention a I'avenir de la création, elle n’a pas soin de la
dignité de I'étranger et de I'avenir des enfants.

Dans ce contexte je me réjouis que justement ici a Abu Dhabi, en novembre dernier, ait eu lieu le premier Forum
de I'Alliance interreligieuse pour des Communautés plus slres, sur le théme de la dignité de I'enfant a I'ére
numeérique. Cet événement a recueilli le message lancé, un an auparavant, a Rome au Congrés international
sur le méme théme, auquel javais donné tout mon appui et mon encouragement. Je remercie donc tous les
leaders qui s’engagent dans ce domaine et jassure mon soutien, ma solidarité et ma participation ainsi que
ceux de I'Eglise catholique a cette cause trés importante de la protection des mineurs en toutes ses
expressions.

Ici, dans le désert, s’est ouvert un chemin fécond de développement qui, a partir du travail, offre une espérance
a de nombreuses personnes de divers peuples, cultures et croyances. Parmi elles, de nombreux chrétiens
aussi, dont la présence dans la région remonte dans les siécles, ont trouvé une opportunité et apporté une
contribution significative a la croissance et au bien-étre du pays. Au-dela des capacités professionnelles, ils y
apportent la qualité de leur foi. Le respect et la tolérance qu'ils rencontrent, de méme que les lieux de culte
nécessaires ou ils prient, leur permettent cette maturation spirituelle qui bénéficie ensuite a la société tout
entiére. J'encourage a poursuivre sur ce chemin, afin que tous ceux qui vivent ici ou sont de passage
conservent non seulement I'image des grandes ceuvres élevées dans le désert, mais d’'une nation qui inclut et
embrasse quiconque.

C’est dans cet esprit que, non seulement ici, mais dans toute la bien-aimée et névralgique région moyen-
orientale, je souhaite des opportunités concrétes de rencontre: que des sociétés ou des personnes de diverses
religions aient le méme droit de citoyenneté et ou soit enlevé ce droit a la seule violence, sous toutes ses
formes.

Une cohabitation fraternelle, fondée sur I'éducation et sur la justice; un développement humain, édifié sur
l'inclusion accueillante et sur les droits de tous: ce sont la des semences de paix, que les religions sont
appelées a faire germer. A elles, peut-étre comme jamais dans le passé€, incombe, dans cette situation
historique délicate, une tache qu’on ne peut renvoyer: contribuer activement a démilitariser le cceur de ’homme.
La course aux armements, I'extension des propres zones d’influence, les politiques agressives au détriment des
autres n’apporteront jamais la stabilité. La guerre ne sait pas créer autre chose que la misére, les armes rien
d’autre que la mort!



15

La fraternité humaine exige de nous, représentants des religions, le devoir de bannir toute nuance d’approbation
du mot guerre. Rendons-le a sa misérable cruauté. Ses néfastes conséquences sont sous nos yeux. Je pense
en particulier au Yémen, a la Syrie, a I'lrak et a la Libye. Ensemble, fréres dans I'unique famille humaine voulue
par Dieu, engageons-nous contre la logique de la puissance armée, contre la monétisation des relations,
'armement des frontiéres, I'édification de murs, le baillonnement des pauvres; a tout cela opposons la douce
force de la priére et 'engagement quotidien dans le dialogue. Que le fait que nous soyons ensemble aujourd’hui
soit un message de confiance, un encouragement a tous les hommes de bonne volonté, pour qu’ils ne se
rendent pas aux déluges de la violence et a la désertification de I'altruisme. Dieu est avec 'homme qui cherche
la paix. Et du ciel il bénit tout pas qui, sur ce chemin, s’accomplit sur la terre.

[1] Benoit XVI, Discours aux nouveaux Ambassadeurs pres le Saint-Siege, 16 décembre 2010.

[2] Message pour la célébration de la Journée mondiale de la paix, 1er janvier 2015, n. 2.

[3] Déclaration sur les relations de I'Eglise avec les religions non-chrétiennes, Nostra aetate, n.5.

[4] Cf. Discours aux participants a la Conférence internationale pour la paix, Al-Azhar Conference center, Le
Caire, 28 avril 2017.

[5] F.M. Dostoievski, Les Freres Karamazov, |l, 2.

[6] Audience générale interreligieuse, 28 octobre 2015.

[7] Cf. Terence, Heautontimorumenos, 1, 1, 25.

[00174-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

As-salamu alaykum! Peace be with you!

| give heartfelt thanks to His Highness Sheikh Mohammed bin Rashid Al Maktoum and Doctor Ahmad Al-Tayyib,
Grand Imam of Al-Azhar, for their words. | am grateful to the Council of Elders for the meeting that we have just
had at the Grand Mosque of Sheikh Zayed.

| also ordially greet Mr. Abd Al-Fattah Al-Sisi, President of the Arab Republic of Egypt, land of Al-Azhar. |
cordially greet the civil and religious authorities and the Diplomatic Corps. Allow me also to thank you sincerely
for the warm welcome that you all have given to me and our delegation.

| also thank all those who have contributed to making this journey possible and who have worked with
dedication, enthusiasm and professionalism towards this event: the organizers, those in the Protocol Office, the
security personnel, and all who have made their contribution in various ways “behind the scenes”. A special
word of thanks also to Mr Mohamed Abdel Salam, former Adviser to the Grand Imam.

From your country, my thoughts turn to all the countries of this peninsula. To them | address my most cordial
greetings, with friendship and esteem.

With a heart grateful to the Lord, in this eighth centenary of the meeting between Saint Francis of Assisi and
Sultan al-Malik al Kamil, | have welcomed the opportunity to come here as a believer thirsting for peace, as a
brother seeking peace with the brethren. We are here to desire peace, to promote peace, to be instruments of
peace.

The logo of this journey depicts a dove with an olive branch. It is an image that recalls the story — present in
different religious traditions — of the primordial flood. According to the biblical account, in order to preserve
humanity from destruction, God asked Noah to enter the ark along with his family. Today, we too in the name of
God, in order to safeguard peace, need to enter together as one family into an ark which can sail the stormy
seas of the world: the ark of fraternity.



16

The point of departure is the recognition that God is at the origin of the one human family. He who is the Creator
of all things and of all persons wants us to live as brothers and sisters, dwelling in the common home of creation
which he has given us. Fraternity is established here at the roots of our common humanity, as “a vocation
contained in God’s plan of creation”.[1] This tells us that all persons have equal dignity and that no one can be a
master or slave of others.

We cannot honour the Creator without cherishing the sacredness of every person and of every human life: each
person is equally precious in the eyes of God, who does not look upon the human family with a preferential gaze
that excludes, but with a benevolent gaze that includes. Thus, to recognize the same rights for every human
being is to glorify the name of God on earth. In the name of God the Creator, therefore, every form of violence
must be condemned without hesitation, because we gravely profane God’s name when we use it to justify hatred
and violence against a brother or sister. No violence can be justified in the name of religion.

The enemy of fraternity is an individualism which translates into the desire to affirm oneself and one’s own group
above others. This danger threatens all aspects of life, even the highest innate prerogative of man, that is, the
openness to the transcendent and to religious piety. True religious piety consists in loving God with all one’s
heart and one’s neighbour as oneself. Religious behaviour, therefore, needs continually to be purified from the
recurrent temptation to judge others as enemies and adversaries. Each belief system is called to overcome the
divide between friends and enemies, in order to take up the perspective of heaven, which embraces persons
without privilege or discrimination.

| wish to express appreciation for the commitment of this nation to tolerating and guaranteeing freedom of
worship, to confronting extremism and hatred. Even as the fundamental freedom to profess one’s own beliefs is
promoted — this freedom being an intrinsic requirement for a human being’s self-realization — we need to be
vigilant lest religion be instrumentalized and deny itself by allowing violence and terrorism.

Fraternity certainly “also embraces variety and differences between brothers and sisters, even though they are
linked by birth and are of the same nature and dignity”.[2] Religious plurality is an expression of this; in such a
context the right attitude is neither a forced uniformity nor a conciliatory syncretism. What we are called to do as
believers is to commit ourselves to the equal dignity of all, in the name of the Merciful One who created us and in
whose name the reconciliation of conflicts and fraternity in diversity must be sought. Here | want to reaffirm the
conviction of the Catholic Church: “We cannot truly call on God, the Father of all, if we refuse to treat in a
brotherly way any man, created as he is in the image of God”.[3]

Various questions, however, confront us: how do we look after each other in the one human family? How do we
nourish a fraternity which is not theoretical but translates into authentic fraternity? How can the inclusion of the
other prevail over exclusion in the name of belonging to one’s own group? How, in short, can religions be
channels of fraternity rather than barriers of separation?

The human family and the courage of otherness

If we believe in the existence of the human family, it follows that it must, as such, be looked after. As in every
family, this happens above all through a daily and effective dialogue. This presupposes having one’s own
identity, not to be foregone to please the other person. But at the same time it demands the courage of
otherness,[4] which involves the full recognition of the other and his or her freedom, and the consequent
commitment to exert myself so that the other person’s fundamental rights are always affirmed, everywhere and
by everyone. Without freedom we are no longer children of the human family, but slaves. As part of such
freedom, | would like to emphasize religious freedom. It is not limited only to freedom of worship but sees in the
other truly a brother or sister, a child of my own humanity whom God leaves free and whom, therefore, no
human institution can coerce, not even in God’s name.

Dialogue and Prayer

The courage of otherness is the heart of dialogue, which is based on sincerity of intentions. Dialogue is indeed



17

compromised by pretence, which increases distance and suspicion: we cannot proclaim fraternity and then act in
the opposite way. According to a modern author, “The man who lies to himself and listens to his own lie comes
to such a pass that he cannot distinguish the truth within him, or around him, and so loses all respect for himself
and for others”.[5]

In all this, prayer is essential: while sincerely intended prayer incarnates the courage of otherness in regard to
God, it also purifies the heart from turning in on itself. Prayer of the heart restores fraternity. Consequently, “as
for the future of interreligious dialogue, the first thing we have to do is pray, and pray for one another: we are
brothers and sisters! Without the Lord, nothing is possible; with him, everything becomes so! May our prayer —
each one according to his or her own tradition — adhere fully to the will of God, who wants all men and women to
recognize they are brothers and sisters and live as such, forming the great human family in the harmony of
diversity”.[6]

There is no alternative: we will either build the future together or there will not be a future. Religions, in particular,
cannot renounce the urgent task of building bridges between peoples and cultures. The time has come when
religions should more actively exert themselves, with courage and audacity, and without pretence, to help the
human family deepen the capacity for reconciliation, the vision of hope and the concrete paths of peace.

Education and Justice

Let us return, then, to the initial image of the dove of peace. Peace, in order to fly, needs wings that uphold it:
the wings of education and justice.

Education — in Latin it means “extracting, drawing out” — is to bring to light the precious resources of the soul. It is
comforting to note how in this country investments are being made not only in the extraction of the earth’s
resources, but also in those of the heart, in the education of young people. It is a commitment that | hope will
continue and spread elsewhere. Education also happens in a relationship, in reciprocity. Alongside the famous
ancient maxim “know yourself’, we must uphold “know your brother or sister’: their history, their culture and their
faith, because there is no genuine self-knowledge without the other. As human beings, and even more so as
brothers and sisters, let us remind each other that nothing of what is human can remain foreign to us.[7] It is
important for the future to form open identities capable of overcoming the temptation to turn in on oneself and
become rigid.

Investing in culture encourages a decrease of hatred and a growth of civility and prosperity. Education and
violence are inversely proportional. Catholic schools — well appreciated in this country and in the region —
promote such education on behalf of peace and reciprocal knowledge in order to prevent violence.

Young people, who are often surrounded by negative messages and fake news, need to learn not to surrender
to the seductions of materialism, hatred and prejudice. They need to learn to object to injustice and also to the
painful experiences of the past. They need to learn to defend the rights of others with the same energy with
which they defend their own rights. One day, they will be the ones to judge us. They will judge us well, if we have
given them a solid foundation for creating new encounters of civility. They will judge us poorly, if we have left
them only mirages and the empty prospect of harmful conflicts of incivility.

Justice is the second wing of peace, which often is not compromised by single episodes, but is slowly eaten
away by the cancer of injustice.

No one, therefore, can believe in God and not seek to live in justice with everyone, according to the Golden
Rule: “So whatever you wish that men would do to you, do so to them; for this is the law and the prophets” (Mt
7:12).

Peace and justice are inseparable! The prophet Isaiah says: “And the effect of righteousness will be peace”
(32:17). Peace dies when it is divorced from justice, but justice is false if it is not universal. A justice addressed



18

only to family members, compatriots, believers of the same faith is a limping justice; it is a disguised injustice!

The world’s religions also have the task of reminding us that greed for profit renders the heart lifeless and that
the laws of the current market, demanding everything immediately, do not benefit encounter, dialogue, family —
essential dimensions of life that need time and patience. Religions should be the voice of the least, who are not
statistics but brothers and sisters, and should stand on the side of the poor. They should keep watch as
sentinels of fraternity in the night of conflict. They should be vigilant warnings to humanity not to close our eyes
in the face of injustice and never to resign ourselves to the many tragedies in the world.

The desert that flourishes

Having spoken of fraternity as an ark of peace, | now want to take inspiration from a second image, that of the
desert which surrounds us.

Here, in just a few years, with farsightedness and wisdom, the desert has been transformed into a prosperous
and hospitable place. From being an unapproachable and inaccessible obstacle, the desert has become a
meeting place between cultures and religions. Here the desert has flourished, not just for a few days in the year,
but for many years to come. This country, in which sand and skyscrapers meet, continues to be an important
crossroads between the West and East, between the North and South of the planet: a place of development,
where once inhospitable spaces supply jobs for people of various nations.

Nonetheless, development, too, has its adversaries. If the enemy of fraternity is the individualism referred to
above, | want to point to indifference as an obstacle to development, an indifference which ends up converting
flourishing realities into desert lands. In fact, a purely utilitarian development cannot provide real and lasting
progress. Only an integral and cohesive development provides a future worthy of the human person. Indifference
prevents us from seeing the human community beyond its earnings and our brothers and sisters beyond the
work they do. Indifference, in fact, does not look to the future; it does not care about the future of creation, it
does not care about the dignity of the stranger and the future of children.

In this context | am delighted that here in Abu Dhabi last November the first Forum of the Interreligious Alliance
for Safer Communities took place, whose theme was child dignity in the digital world. This event recalled a
message issued a year before in Rome during an international congress on the same theme, a congress to
which | had given my complete support and encouragement. | thank, therefore, all the leaders who are engaged
in this field, and | assure them of my support, solidarity and participation and that of the Catholic Church, in this
very important cause of the protection of minors in all its forms.

Here, in the desert, a way of fruitful development has been opened which, beginning from the creation of jobs,
offers hope to many persons from a variety of nations, cultures and beliefs. Among them, many Christians too,
whose presence in the region dates back centuries, have found opportunities and made a significant contribution
to the growth and well-being of the country. In addition to professional skills, they bring you the genuineness of
their faith. The respect and tolerance they encounter, as well as the necessary places of worship where they
pray, allow them a spiritual maturity which then benefits society as a whole. | encourage you to continue on this
path, so that those who either live here or are passing through may preserve not only the image of the great
works erected in the desert, but also the image of a nation that includes and embraces all.

It is with this spirit that | look forward to concrete opportunities for meeting, not only here but in the entire
beloved region, a focal point of the Middle East. | look forward to societies where people of different beliefs have
the same right of citizenship and where only in the case of violence in any of its forms is that right removed.

A fraternal living together, founded on education and justice; a human development built upon a welcoming
inclusion and on the rights of all: these are the seeds of peace which the world’s religions are called to help
flourish. For them, perhaps as never before, in this delicate historical situation, it is a task that can no longer be
postponed: to contribute actively to demilitarizing the human heart. The arms race, the extension of its zones of
influence, the aggressive policies to the detriment of others will never bring stability. War cannot create anything



19

but misery, weapons bring nothing but death!

Human fraternity requires of us, as representatives of the world’s religions, the duty to reject every nuance of
approval from the word “war”. Let us return it to its miserable crudeness. lts fateful consequences are before our
eyes. | am thinking in particular of Yemen, Syria, Iraq and Libya. Together, as brothers and sisters in the one
human family willed by God, let us commit ourselves against the logic of armed power, against the monetization
of relations, the arming of borders, the raising of walls, the gagging of the poor; let us oppose all this with the
sweet power of prayer and daily commitment to dialogue. Our being together today is a message of trust, an
encouragement to all people of good will, so that they may not surrender to the floods of violence and the
desertification of altruism. God is with those who seek peace. From heaven he blesses every step which, on this
path, is accomplished on earth.

[1] Benedict XVI, Address to the New Ambassadors to the Holy See, 16 December 2010.

[2] Message for the Celebration of the World Day of Peace, 1 January 2015, 2.

[3] Second Vatican Ecumenical Council, Declaration on the Relation of the Church to Non-Christian Religions
Nostra Aetate, 5.

[4] Cf. Address to Participants at the International Conference for Peace, Al-Azhar Conference Centre, Cairo, 28
April 2017.

[5] F. M. Dostoyevsky, The Brothers Karamazov, |l, 2.

[6] Interreligious General Audience, 28 October 2015.

[7] Cf. Terence, Heautontimorumenos (The Self~-Tormentor) 1, 1, 25.

[00174-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Al Salamo Alaikum! Der Friede sei mit euch!

Ich danke Seiner Hoheit Scheich Mohammed bin Rashid Al Maktoum und dem Grof3imam von Al-Azhar Dr.
Ahmad Al-Tayyib von Herzen fiir inre Worte. Ich bin dem Altestenrat dankbar fiir das Treffen, das wir gerade in
der Scheich-Zayid-Moschee hatten.

Herzlich begriiRe Ich auch den Herrn Abd Al-Fattah Al-Sisi, Préasident der Arabischen Republik Agypten, Land
von Al-Azhar Herzlich begriif3e ich die Vertreter des zivilen und religiésen Lebens und das Diplomatische Korps.
Gestatten Sie mir auch einen aufrichtigen Dank fur den freundlichen Empfang, der mir und unserer Delegation
allenthalben zuteilwurde.

Ich mdchte auch allen danken, die zur Erméglichung dieser Reise beigetragen haben und die mit Engagement,
Enthusiasmus und Professionalitat fiir dieses Ereignis gearbeitet haben: den Organisatoren, den Mitgliedern des
Protokolls, den Sicherheitsleuten und all denen, die auf verschiedene Weise ,hinter den Kulissen® inren Beitrag
geleistet haben. Ein besonderer Dank gilt dem ehemaligen Berater des GroRimams Herrn Mohamed Abdel
Salam.

Von Ilhrem Heimatland aus wende ich mich an alle Lander dieser Halbinsel, an die ich in Freundschaft und
Wertschatzung meinen herzlichsten Gruf3 richten méchte.

Mit dankbarem Herzen gegeniliber dem Herrn habe ich die Gelegenheit genutzt, zum achthundertsten Jahrestag
des Treffens zwischen dem heiligen Franz von Assisi und Sultan al-Malik al-Kamil als nach Frieden dirstender
Glaubender hierher zu kommen, als Bruder, der zusammen mit seinen Briidern den Frieden sucht. Den Frieden



20

wollen, den Frieden férdern, Werkzeuge des Friedens sein: daflir sind wir hier.

Das Logo dieser Reise zeigt eine Taube mit einem Olivenzweig. Es ist ein Bild, das an die Geschichte der
Sintflut erinnert, die in verschiedenen religidsen Traditionen vorkommt. Nach dem biblischen Bericht bittet Gott
Noah, mit seiner Familie in die Arche zu gehen, um die Menschheit vor der Zerstérung zu bewahren. Auch heute
mussen wir im Namen Gottes, um den Frieden zu sichern, gemeinsam als eine einzige Familie in eine Arche
eintreten, die die stiirmischen Meere der Welt befahren kann: die Arche der Briiderlichkeit.

Ausgangspunkt ist dabei die Erkenntnis, dass Gott der Ursprung der einen Menschheitsfamilie ist. Er, der
Schoépfer von allem und allen, will, dass wir als Briider und Schwestern leben und das gemeinsame Haus der
Schopfung bewohnen, das er uns geschenkt hat. Hier, an den Wurzeln des uns gemeinsamen Menschseins,
liegt die Bruderlichkeit begriindet als Berufung, »die in dem Schoépfungsplan Gottes enthalten ist«[1]. Sie sagt
uns, dass wir alle die gleiche Wiirde haben und dass niemand der Herr oder Sklave anderer sein kann.

Man kann den Schépfer nicht ehren, ohne die Heiligkeit jedes Menschen und jedes menschlichen Lebens zu
bewahren: Jeder Einzelne ist in den Augen Gottes gleichermalen kostbar. Denn er blickt auf die
Menschheitsfamilie ohne jemanden zu bevorzugen oder auszuschlielRen, sein gutiger Blick schlief3t alle ein.
Deshalb bedeutet die Anerkennung der gleichen Rechte fir alle Menschen, den Namen Gottes auf Erden zu
verherrlichen. Im Namen Gottes des Schopfers sind daher alle Formen der Gewalt unweigerlich zu verurteilen,
denn es ist eine schwere Entweihung des Namens Gottes, ihn zur Rechtfertigung von Hass und Gewalt gegen
den Bruder zu missbrauchen. Es gibt keine Gewalt, die religids gerechtfertigt werden kann.

Ein Feind der Briderlichkeit ist der Individualismus, der sich in dem Wunsch ausdriickt, sich selbst und die
eigenen Leute Uber andere zu stellen. Dies ist eine Gefahr, die alle Aspekte des Lebens bedroht, auch den
héchsten, dem Menschen angeborenen Vorzug, namlich seine Offenheit auf das Transzendente hin und die
Religiositat. Wahre Religiositat besteht darin, Gott von ganzem Herzen zu lieben und den Nachsten wie sich
selbst. Religidses Verhalten muss daher standig von der immer wiederkehrenden Versuchung gereinigt werden,
andere fir Feinde und Gegner zu halten. Jedes Glaubensbekenntnis ist aufgerufen, die Kluft zwischen Freund
und Feind zu Uberwinden, um die Perspektive des Himmels einzunehmen, welche alle Menschen ohne
Bevorzugung und Diskriminierung umfasst.

Deshalb mdchte ich meine Anerkennung fiir das Engagement dieses Landes zum Ausdruck bringen, die freie
Auslibung der Religion zu tolerieren und zu garantieren sowie Extremismus und Hass zu bekdmpfen. Auf diese
Weise fordert man die grundlegende Freiheit, den eigenen Glauben zu bekennen, die eine unerlassliche
Voraussetzung fir die Verwirklichung des Menschen darstellt, man stellt damit aber zugleich sicher, dass die
Religion nicht missbraucht wird und in Gefahr steht, Gewalt und Terrorismus zuzulassen und damit sich selbst
zu verleugnen.

Die Bruderlichkeit driickt sicherlich »auch die Vielfalt und den Unterschied aus, der unter den Geschwistern
besteht, obwohl sie durch die Geburt verbunden sind und die gleiche Natur und die gleiche Wirde besitzen«[2]
Religidse Pluralitat ist ein Ausdruck davon. In diesem Zusammenhang ist die richtige Haltung weder
erzwungene Einheitlichkeit noch konzilianter Synkretismus: Als Glaubige sollen wir uns fur die gleiche Wirde
aller engagieren, im Namen des Barmherzigen, der uns geschaffen hat und in dessen Namen ein Miteinander
von Gegensatzen und eine Briderlichkeit bei aller Verschiedenheit gesucht werden muss. Ich mdchte hier die
Uberzeugung der katholischen Kirche bekréftigen: »Wir kénnen aber Gott, den Vater aller, nicht anrufen, wenn
wir irgendwelchen Menschen, die ja nach dem Ebenbild Gottes geschaffen sind, die briiderliche Haltung
verweigern.«[3]

Allerdings stellen sich verschiedene Fragen: Wie kénnen wir uns gegenseitig in der einen Menschheitsfamilie
beschiitzen? Wie konnen wir eine nicht-theoretische Briderlichkeit fordern, damit sie zu echter briiderlicher
Zuneigung wird? Wie kann man erreichen, dass die Einbeziehung des anderen Vorrang vor einer Ausgrenzung
im Namen der eigenen Zugehdrigkeit hat? Wie also kdnnen die Religionen Kanale der Briuderlichkeit sein statt
Barrieren der Trennung?



21

Die Menschheitsfamilie und der Mut zur Andersheit

Wenn wir an die Existenz der Menschheitsfamilie glauben, folgt daraus, dass sie als solche bewahrt werden
muss. Wie in jeder Familie geschieht dies vor allem durch einen taglichen und wirklichen Dialog. Dies setzt die
eigene ldentitat voraus, die man nicht aufgegeben muss, um dem anderen zu gefallen. Aber gleichzeitig
erfordert es den Mut zur Andersheif{4], was die volle Anerkennung des anderen und seiner Freiheit
miteinschliel3t, und das daraus folgende Bemihen, mich so einzusetzen, dass seine Grundrechte immer und
Uberall und von allen anerkannt werden. Denn ohne Freiheit ist man nicht mehr Kind der Menschheitsfamilie,
sondern Sklave. Unter den Freiheiten mdchte ich die Religionsfreiheit hervorheben. Sie beschrankt sich nicht
nur auf die freie Ausiibung der Religion, sondern sieht im anderen wirklich einen Bruder und eine Schwester,
einen Sohn und eine Tochter derselben Menschheit, denen Gott Freiheit gewahrt und die daher keine
menschliche Institution zwingen kann, auch nicht in seinem Namen.

Der Dialog und das Gebet

Der Mut zur Andersheit ist die Seele des Dialogs, der auf der Lauterkeit der Absichten beruht. In der Tat wird
Dialog durch die Verstellung beeintrachtigt, die Distanz und Misstrauen wachsen lasst: Man kann nicht
Bruderlichkeit verkiinden und dann entgegengesetzt handeln. Ein moderner Schriftsteller schrieb: »Wer sich
selbst bellgt und der eigenen Luge traut, kommt soweit, dass er gar keine Wahrheit mehr, weder in sich selbst
noch in seiner Umgebung, erkennt, und er gelangt schliellich dazu, weder sich selbst noch andere mehr zu
achten«[5].

Bei alledem ist das Gebet unerlasslich: Wahrend es den Mut der Andersheit gegenliber Gott verkdrpert, reinigt
es bei aufrichtiger Absicht das Herz von seiner Selbstbezogenheit. Das Gebet, das mit dem Herzen verrichtet
wird, begriindet die Briiderlichkeit immer wieder von neuem. Man kann also sagen, »was die Zukunft des
interreligidsen Dialogs betrifft, so ist das Erste, was wir tun missen: beten. Und flreinander beten: Wir sind
Brider! Ohne den Herrn ist nichts moglich; mit ihm wird alles mdglich! Mége unser Gebet — jeder seiner eigenen
Tradition gemal —, moége es dem Willen Gottes vollkommen treu sein, der wiinscht, dass alle Menschen
einander als Briider erkennen und als solche leben und in der Eintracht der Vielfalt die groRe Menschheitsfamilie
bilden«]6].

Es gibt keine Alternative: Entweder wir bauen die Zukunft gemeinsam oder es gibt keine Zukunft. Vor allem die
Religionen kdnnen nicht auf die dringende Aufgabe verzichten, Briicken zwischen Vélkern und Kulturen zu
bauen. Die Zeit ist gekommen, dass die Religionen sich aktiver, mutig, kiihn und aufrichtig, dafiir einsetzen, der
Menschheitsfamilie zu helfen, ihre Fahigkeit zur Verséhnung, ihre Vision der Hoffnung und konkrete Wege zum
Frieden weiterzuentwickeln.

Bildung und Gerechtigkeit

So kommen wir wieder auf das Bild der Friedenstaube zuriick. Auch der Frieden braucht flir seinen Aufstieg
Flagel, die ihn tragen. Die Fligel der Bildung und der Gerechtigkeit.

Das lateinische Wort flr Bildung ,educatio” bedeutet so viel wie ,herausziehen®, ,extrahieren” — das heifdt, die
wertvollen Ressourcen der Seele ans Licht zu bringen. Es ist erfreulich zu sehen, dass in diesem Land nicht nur
in die Gewinnung von Erdressourcen investiert wird, sondern auch in die Ressourcen des Herzens, in die
Bildung junger Menschen. Es ist ein Engagement, das, wie ich hoffe, fortgesetzt wird und auch anderswo
Verbreitung findet. Auch Bildung geschieht in Beziehungen, in Gegenseitigkeit. Zu der berihmten alten Maxime
»Erkenne dich selbst* missen wir noch hinzufiigen ,Erkenne deinen Bruder: seine Geschichte, seine Kultur und
seinen Glauben, denn es gibt keine wahre Selbsterkenntnis ohne den anderen. Als Menschen, und noch mehr
als Briider und Schwestern, wollen wir uns gegenseitig daran erinnern, dass nichts, was menschlich ist, uns
fremd bleiben kann[7]. Fir die Zukunft ist es wichtig, offene Identitaten zu bilden, die in der Lage sind, die
Versuchung zu lGiberwinden, sich auf sich selbst zuriickzuziehen und zu erstarren.

In die Kultur zu investieren férdert einen Riickgang des Hasses und ein Wachstum der Zivilisation und des



22

Wohlstands. Bildung und Gewalt verhalten sich umgekehrt proportional. Katholische Einrichtungen — die auch in
diesem Land und in der Region sehr geschéatzt werden — férdern eine solche Erziehung zum Frieden und zum
gegenseitiges Kennenlernen, um Gewalt zu verhindern.

Junge Menschen, die oft von negativen Botschaften und Fake News umgeben sind, missen lernen, den
Verfiihrungen von Materialismus, Hass und Vorurteilen nicht nachzugeben; sie miissen lernen, auf
Ungerechtigkeit und auch auf die schmerzhaften Erfahrungen der Vergangenheit zu reagieren sowie die Rechte
anderer mit der gleichen Kraft zu verteidigen wie ihre eigenen. Sie werden uns eines Tages beurteilen: gut,
wenn wir ihnen solide Grundlagen gegeben haben, um neuen kulturellen Austausch zu schaffen; schlecht, wenn
wir ihnen nur Trugbilder und die desolate Aussicht auf unheilvolle Auseinandersetzungen einer Unkultur
hinterlassen haben.

Gerechtigkett ist der zweite Fllgel des Friedens, der oft nicht durch einzelne Ereignisse beeintrachtigt wird,
sondern langsam vom Krebs der Ungerechtigkeit zerfressen wird. Man kann daher nicht an Gott glauben ohne
zu versuchen, gerecht mit allen nach der goldenen Regel zusammenzuleben: »Alles, was ihr wollt, dass euch
die Menschen tun, das tut auch ihnen! Darin besteht das Gesetz und die Propheten« (Mt 7,12).

Frieden und Gerechtigkeit sind nicht voneinander zu trennen! Der Prophet Jesaja sagt: »Das Werk der
Gerechtigkeit wird Friede sein« (32,17). Der Frieden stirbt, wenn er sich von der Gerechtigkeit 16st, aber die
Gerechtigkeit erweist sich als falsch, wenn sie nicht universell ist. Eine Gerechtigkeit, die nur fur
Familienmitglieder, Landsleute und Glaubige desselben Glaubens gilt, ist eine hinkende Gerechtigkeit, sie ist
verschleierte Ungerechtigkeit!

Die Religionen haben auch die Aufgabe, daran zu erinnern, dass die Profitgier das Herz trage macht und dass
die Gesetze des gegenwartigen Marktes, die alles und zwar sofort fordern, nicht férderlich sind fiir die
Begegnung, den Dialog, die Familie — wesentliche Dimensionen des Lebens, die Zeit und Geduld brauchen.
Mdégen die Religionen den Geringsten eine Stimme verleihen — denn sie sind keine Statistik, sondern Briider und
Schwestern — und mogen sie an der Seite der Armen stehen; sie seien Wachter der Briderlichkeit in der Nacht
des Konflikts, sie seien wachsame Mahner, damit die Menschheit ihre Augen nicht vor den Ungerechtigkeiten
verschlielt und sich nie mit den allzu vielen Dramen der Welt abfindet.

Die Wiiste, die bliiht

Nachdem ich von der Brtiderlichkeit als einer Arche des Friedens gesprochen habe, méchte ich mich nun von
einem zweiten Bild inspirieren lassen, dem der Wiiste, die uns umgibt.

Wo wir uns hier befinden, hat man die Wiste innerhalb weniger Jahre mit Weitsicht und Weisheit in einen
bliihenden und gastfreundlichen Ort verwandelt; die Wiste ist von einem undurchdringlichen und
unzuganglichen Hindernis zu einem Ort der Begegnung zwischen Kulturen und Religionen geworden. Hier ist
die Wiste aufgebliht, nicht nur fiir ein paar Tage im Jahr, sondern auf viele Jahre hin. Dieses Land, wo Sand
und Wolkenkratzer aufeinander treffen, ist weiterhin ein wichtiger Knotenpunkt zwischen West und Ost, Nord
und Sid des Planeten, ein Ort der Entwicklung, wo einst unwirtliche Lebensrdume nun den Menschen ganz
unterschiedlicher Nationen Arbeitsplatze bescheren.

Doch auch die Entwicklung hat ihre Gegner. Und wie der Individualismus der Feind der Briderlichkeit war,
mochte ich die Gleichgultigkeit als Hindernis fir die Entwicklung hervorheben, die blihende Landschaften
letztlich in Wisten verwandelt. Tatsachlich bringt eine rein utilitaristische Entwicklung keinen echten und
dauerhaften Fortschritt. Nur eine ganzheitliche und koharente Entwicklung kann eine menschenwirdige Zukunft
ermoglichen. Die Gleichgiiltigkeit hindert uns daran, die menschliche Gemeinschaft Gber ihr Gewinnpotential
und den Bruder Uber seine geleistete Arbeit hinaus zu sehen. In der Tat blickt Gleichgiiltigkeit nicht in die
Zukunft; sie achtet nicht auf die Zukunft der Schdpfung, sie kiimmert sich nicht um die Wiirde des Fremden und
die Zukunft der Kinder.

In diesem Zusammenhang freue ich mich, dass im vergangenen November hier in Abu Dhabi das erste Forum



23

der Interreligiésen Allianz fiir sicherere Gemeinschaften tber die Wirde der Kinder im digitalen Zeitalter
stattgefunden hat. Bei dieser Veranstaltung wurde die Botschaft eines Internationalen Kongresses zu dem
gleichen Thema wiederaufgenommen, der ein Jahr zuvor in Rom stattgefunden hatte und zu dem ich all meine
Unterstlitzung und Ermutigung gegeben hatte. Deshalb danke ich allen mafigeblichen Verantwortlichen, die sich
in diesem Bereich engagieren, und ich verspreche die Unterstiitzung, die Solidaritat und Teilnahme meinerseits
sowie der katholischen Kirche in dieser sehr wichtigen Sache des Jugendschutzes in all seinen Formen.

Hier in der Wiste hat sich ein fruchtbarer Weg der Entwicklung aufgetan, der ausgehend von den hier
entstandenen Arbeitsplatzen, vielen Menschen verschiedener Vélker, Kulturen und Glaubensiiberzeugungen
Hoffnung gibt. Unter ihnen haben auch viele Christen, die seit Jahrhunderten in der Region prasent sind, hier
gute Mdglichkeiten gesehen und einen wesentlichen Beitrag zum Wachstum und Wohlstand des Landes
geleistet. Uber ihre beruflichen Fahigkeiten hinaus bringen sie ihren aufrichtigen Glauben mit ein. Der Respekt
und die Toleranz, der sie begegnen, sowie die notwendigen Gottesdienstorte, an denen sie beten, erlauben
ihnen jene geistliche Reife, die dann der gesamten Gesellschaft zugutekommt. Ich ermutige dazu, diesen Weg
fortzusetzen, damit diejenigen, die hier leben oder auch nur fur kurze Zeit hier sind, nicht nur das Bild der
grolden, in der Wiste errichteten Bauwerke bewahren kénnen, sondern auch das Bild einer Nation, die alle
einbezieht und annimmt.

Mit diesem Geist hoffe ich nicht nur hier, sondern in der ganzen geliebten und sensiblen Region des Nahen
Ostens auf konkrete Begegnungsmaglichkeiten: Gesellschaften, in denen Menschen unterschiedlicher
Religionen das gleiche Heimatrecht genieen und in denen nur der Gewalt in all ihren Formen dieses Recht
abgesprochen wird.

Ein briderliches Zusammenleben, das auf Bildung und Gerechtigkeit beruht; eine menschliche Entwicklung, die
auf einer bereitwilligen Inklusion und auf gleichen Rechten aller beruht: Das sind Samen des Friedens, die
aufkeimen zu lassen, die Religionen aufgerufen sind. Wie vielleicht nie zuvor haben sie in dieser heiklen
geschichtlichen Situation eine Aufgabe, die nicht mehr aufgeschoben werden kann: einen aktiven Beitrag zur
Entmilitarisierung des menschlichen Herzens zu leisten. Das Wettristen, die Ausweitung der eigenen
Einflussbereiche und eine aggressive Politik zum Nachteil anderer werden nie Stabilitdt bringen. Krieg schafft
nichts als Elend, Waffen nichts als Tod!

Die Briderlichkeit aller Menschen verlangt von uns als Vertreter der Religionen die Verpflichtung, jegliche Form
der Billigung des Wortes Krieg zuriickzuweisen. Uberlassen wir es seiner erbarmlichen Grobheit. Wir haben
seine katastrophalen Folgen vor unseren Augen. Ich denke dabei insbesondere an Jemen, Syrien, Irak und
Libyen. Lasst uns gemeinsam, liebe Briider und Schwestern in der einen von Gott gewollten Menschheitsfamilie,
gegen die Logik bewaffneter Macht eintreten, gegen die Monetarisierung von Beziehungen, die Aufristung der
Grenzen, die Errichtung von Mauern, die Knebelung der Armen; all dem setzen wir die sanfte Kraft des Gebets
und ein tagliches Bemuiihen im Dialog entgegen. Unser heutiges Zusammensein sei eine Botschaft des
Vertrauens, eine Ermutigung fiir alle Menschen guten Willens, damit sie sich nicht mit der Flut an Gewalt und
der Austrocknung des Altruismus abfinden. Gott ist bei jedem Menschen, der den Frieden sucht. Und vom
Himmel aus segnet er jeden Schritt, der hier auf Erden auf diesem Weg gegangen wird.

[1] Benedikt XVI., Ansprache an die neuen Botschafter beim Heiligen Stuhl, 16. Dezember 2010.

[2] Botschaft zur Feier des Weltfriedenstages, 1. Januar 2015, 2.

[3] Erklarung Nostra aetate Gber das Verhaltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen, 5.

[4] Val.: Ansprache an die Teilnehmer an der Internationalen Friedenskonferenz, Al-Azhar Conference Centre,
Kairo, 28. April 2017.

[5] F.M. Dostojewski, Die Briider Karamasov, Il, 2.

[6] Interreligiése Generalaudienz, 28. Oktober 2015.

[7]1 Val. Terenz, Heautontimorumenos |, 1, 25.

[00174-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]



24

Traduzione in lingua spagnola

Al Salamo Alaikum! La paz esté con vosotros.

Agradezco sinceramente a Su Alteza el Jeque Mohammed bin Rashid Al Maktoum y al Dr. Ahmad Al-Tayyib,
Gran Iman de Al-Azhar, por sus palabras. Doy las gracias al Consejo de los Ancianos por el encuentro que
acabamos de tener en la Mezquita Sheikh Zayed.

También saludo cordialmente al Sr. Abd Al-Fattah Al-Sisi, Presidente de la Republica Arabe de Egipto, tierra de
Al-Azhar.

Saludo cordialmente a las autoridades civiles y religiosas y al cuerpo diplomatico. Permitanme ademas un
sincero agradecimiento por la calida bienvenida que nos han dispensado a mi y a mi delegacion.

También doy las gracias a todas las personas que contribuyeron a hacer posible este viaje y que han trabajado
en este evento con dedicacion, entusiasmo y profesionalismo: a los organizadores, al personal de Protocolo, al
de Seguridad y a todos aquellos que “entre bambalinas” han colaborado de diversas maneras. Agradezco de
forma especial al seiior Mohamed Abdel Salam, exconsejero del Gran Iman.

Desde vuestra patria me dirijo a todos los paises de la Peninsula, a quienes deseo enviarles mi mas cordial
saludo, con amistad y aprecio.

Con gratitud al Sefior, en el octavo centenario del encuentro entre san Francisco de Asis y el sultan al-Malik al-
Kamil, he aceptado la ocasion para venir aqui como un creyente sediento de paz, como un hermano que busca
la paz con los hermanos. Querer la paz, promover la paz, ser instrumentos de paz: estamos aqui para esto.

El logo de este viaje representa una paloma con una rama de olivo. Es una imagen que recuerda la historia del
diluvio universal, presente en diferentes tradiciones religiosas. De acuerdo con la narracion biblica, para
preservar a la humanidad de la destruccion, Dios le pide a Noé que entre en el arca con su familia. También
hoy, en nombre de Dios, para salvaguardar la paz, necesitamos entrar juntos como una misma familia en un
arca que pueda navegar por los mares tormentosos del mundo: el arca de la fraternidad.

El punto de partida es reconocer que Dios esta en el origen de la familia humana. El, que es el Creador de todo
y de todos, quiere que vivamos como hermanos y hermanas, habitando en la casa comun de la creacion que él
nos ha dado. Aqui, en las raices de nuestra humanidad comun, se fundamenta la fraternidad como una
«vocacion contenida en el plan creador de Dios».[1] Nos dice que todos tenemos la misma dignidad y que nadie
puede ser amo o esclavo de los demas.

No se puede honrar al Creador sin preservar el caracter sagrado de toda persona y de cada vida humana: todos
son igualmente valiosos a los ojos de Dios. Porque él no mira a la familia humana con una mirada de
preferencia que excluye, sino con una mirada benevolente que incluye. Por lo tanto, reconocer los mismos
derechos a todo ser humano es glorificar el nombre de Dios en la tierra. Por lo tanto, en el nombre de Dios
Creador, hay que condenar sin vacilacién toda forma de violencia, porque usar el nombre de Dios para justificar
el odio y la violencia contra el hermano es una grave profanacion. No hay violencia que encuentre justificacion
en la religion.

El enemigo de la fraternidad es el individualismo, que se traduce en la voluntad de afirmarse a si mismo y al
propio grupo por encima de los demas. Es una insidia que amenaza a todos los aspectos de la vida, incluso la
prerrogativa mas alta e innata del hombre, es decir, la apertura a la trascendencia y a la religiosidad. La
verdadera religiosidad consiste en amar a Dios con todo nuestro corazén y al préjimo como a nosotros mismos.
Por lo tanto, la conducta religiosa debe ser purificada continuamente de la tentacion recurrente de juzgar a los
demas como enemigos y adversarios. Todo credo esta llamado a superar la brecha entre amigos y enemigos,
para asumir la perspectiva del Cielo, que abraza a los hombres sin privilegios ni discriminaciones.



25

Por eso, quisiera expresar mi aprecio por el compromiso con que este pais tolera y garantiza la libertad de
culto, oponiéndose al extremismo y al odio. De esta manera, al mismo tiempo que se promueve la libertad
fundamental de profesar la propia fe, que es una exigencia intrinseca para la realizacion del hombre, también se
vigila para que la religion no sea instrumentalizada y corra el peligro, al admitir la violencia y el terrorismo, de
negarse a si misma.

La fraternidad ciertamente «expresa también la multiplicidad y diferencia que hay entre los hermanos, si bien
unidos por el nacimiento y por la misma naturaleza y dignidad».[2] Su expresion es la pluralidad religiosa. En
este contexto, la actitud correcta no es la uniformidad forzada ni el sincretismo conciliatorio: lo que estamos
llamados a hacer, como creyentes, es comprometernos con la misma dignidad de todos, en nombre del
Misericordioso que nos cred y en cuyo nhombre se debe buscar la recomposicién de los contrastes y la
fraternidad en la diversidad. Aqui me gustaria reafirmar la conviccion de la Iglesia Catolica: «No podemos
invocar a Dios, Padre de todos, si nos negamos a conducirnos fraternalmente con algunos hombres, creados a
imagen de Dios».[3]

Sin embargo, se nos presentan varias cuestiones: ; Como protegernos mutuamente en la Unica familia
humana? ; Como alimentar una fraternidad no tedrica que se traduzca en auténtica fraternidad? ; Como hacer
para que prevalezca la inclusion del otro sobre la exclusion en nombre de la propia pertenencia de cada uno?
¢, Como pueden las religiones, en definitiva, ser canales de fraternidad en lugar de barreras de separacion?

La familia humana y la valentia de la alteridad

Si creemos en la existencia de la familia humana, se deduce que esta, en si misma, debe ser protegida. Como
en todas las familias, esto ocurre principalmente a través de un dialogo cotidiano y efectivo. Presupone la propia
identidad, de la que no se debe abdicar para complacer al otro. Pero, al mismo tiempo, pide la valentia de la
alteridad,[4] que implica el pleno reconocimiento del otro y de su libertad, y el consiguiente compromiso de
empefarme para que sus derechos fundamentales sean siempre respetados por todos y en todas partes.
Porque sin libertad ya no somos hijos de la familia humana, sino esclavos. De entre las libertades me gustaria
destacar la religiosa. Esta no se limita solo a la libertad de culto, sino que ve en el otro a un verdadero hermano,
un hijo de mi propia humanidad que Dios deja libre y que, por tanto, ninguna institucion humana puede forzar, ni
siquiera en su nombre.

Dialogo y oracion

La valentia de la alteridad es el alma del dialogo, que se basa en la sinceridad de las intenciones. El didlogo
esta de hecho amenazado por la simulacion, que aumenta la distancia y la sospecha: no se puede proclamar la
fraternidad y después actuar en la direccidon opuesta. Segun un escritor moderno, «quien se miente a si mismo
y escucha sus propias mentiras, llega al punto en el que ya no puede distinguir la verdad, ni dentro de si mismo
ni a su alrededor, y asi comienza a no tener ya estima ni de si mismo ni de los demas».[5]

Para todo esto la oracion es indispensable: mientras encarna la valentia de la alteridad con respecto a Dios, en
la sinceridad de la intencion, purifica el corazon del replegarse en si mismo. La oracidon hecha con el corazén es
regeneradora de fraternidad. Por eso, «en lo referente al futuro del dialogo interreligioso, la primera cosa que
debemos hacer es rezar. Y rezar los unos por los otros: jsomos hermanos! Sin el Sefior, nada es posible; con
él, jtodo se vuelve posible! Que nuestra oracion —cada uno segun la propia tradicion— pueda adherirse
plenamente a la voluntad de Dios, quien desea que todos los hombres se reconozcan hermanos y vivan como
tal, formando la gran familia humana en la armonia de la diversidad».[6]

No hay alternativa: o construimos el futuro juntos o no habra futuro. Las religiones, de modo especial, no
pueden renunciar a la tarea urgente de construir puentes entre los pueblos y las culturas. Ha llegado el
momento de que las religiones se empefien mas activamente, con valor y audacia, con sinceridad, en ayudar a
la familia humana a madurar la capacidad de reconciliacién, la vision de esperanza y los itinerarios concretos de
paz.



26

La educacion y la justicia

Volvemos entonces a la imagen inicial de la paloma de la paz. También la paz para volar necesita alas que la
sostengan. Las alas de la educacion y la justicia.

Educar —en latin significa extraer, sacar— es descubrir los preciosos recursos del alma. Es confortador
observar que en este pais no solo se invierte en la extraccion de los recursos de la tierra, sino también en los
del corazoén, en la educacién de los jovenes. Es un compromiso que espero continle y se extienda a otros
lugares. También la educacién acontece en la relacion, en la reciprocidad. Junto a la famosa maxima antigua
“condcete a ti mismo”, debemos colocar “conoce a tu hermano”: su historia, su cultura y su fe, porque no hay un
verdadero conocimiento de si mismo sin el otro. Como hombres, y mas aun como hermanos, recordémonos
que nada de lo que es humano nos puede ser extrafio.[7] Es importante para el futuro formar identidades
abiertas, capaces de superar la tentacion de replegarse sobre si mismos y volverse rigidos.

Invertir en cultura ayuda a que disminuya el odio y aumente la civilizacion y la prosperidad. La educacién y la
violencia son inversamente proporcionales. Las instituciones catdlicas —muy apreciadas en este pais y en la
region— promueven dicha educacion para la paz y el entendimiento mutuo para prevenir la violencia.

Los jévenes, rodeados con frecuencia por mensajes negativos y noticias falsas, deben aprender a no rendirse a
las seducciones del materialismo, del odio y de los prejuicios; aprender a reaccionar ante la injusticia y también
ante las experiencias dolorosas del pasado; aprender a defender los derechos de los demas con el mismo vigor
con el que defienden sus derechos. Un dia ellos nos juzgaran: bien, si les hemos dado bases solidas para crear
nuevos encuentros de civilizacién; mal, si les hemos proporcionado solo espejismos y la desolada perspectiva
de conflictos perjudiciales de incivilidad.

La justicia es la segunda ala de la paz, que a menudo no se ve amenazada por episodios individuales, sino que
es devorada lentamente por el cancer de la injusticia.

Por lo tanto, uno no puede creer en Dios y no tratar de vivir la justicia con todos, de acuerdo con la regla de oro:
«Todo lo que querais que haga la gente con vosotros, hacedlo vosotros con ella; pues esta es la Ley y los
Profetas» (Mt 7,12).

La paz y la justicia son inseparables! El profeta Isaias dice: «La obra de la justicia sera la paz» (32,17). La paz
muere cuando se divorcia de la justicia, pero la justicia es falsa si no es universal. Una justicia dirigida solo a
miembros de la propia familia, compatriotas, creyentes de la misma fe es una justicia que cojea, es una
injusticia disfrazada.

Las religiones tienen también la tarea de recordar que la codicia del beneficio vuelve el corazén inerte y que las
leyes del mercado actual, que exigen todo y de forma inmediata, no favorecen el encuentro, el didlogo, la
familia, las dimensiones esenciales de la vida que necesitan de tiempo y paciencia. Que las religiones sean la
voz de los ultimos, que no son estadisticas sino hermanos, y estén del lado de los pobres; que vigilen como
centinelas de fraternidad en la noche del conflicto, que sean referencia solicita para que la humanidad no cierre
los ojos ante las injusticias y nunca se resigne ante los innumerables dramas en el mundo.

El desierto que florece

Después de haber hablado de la fraternidad como arca de paz, me gustaria inspirarme en una segunda imagen,
la del desierto que nos rodea.

Aqui, en pocos afos, con vision de futuro y sabiduria, el desierto se ha transformado en un lugar prospero y
hospitalario; el desierto ha pasado de ser un obstaculo intransitable e inaccesible a un lugar de encuentro entre
culturas y religiones. Aqui el desierto ha florecido, no solo por unos pocos dias al afio, sino para muchos afos
venideros. Este pais, en el que la arena y los rascacielos se dan la mano, sigue siendo una importante



27

encrucijada entre el Occidente y el Oriente, entre el Norte y el Sur del planeta, un lugar de desarrollo, donde los
espacios, en otro tiempo inhospitos, ofrecen puestos de trabajo para personas de diversas naciones.

Sin embargo, el desarrollo tiene también sus adversarios. Y si el enemigo de la fraternidad era el individualismo,
me gustaria sefalar a la indiferencia como un obstaculo para el desarrollo, que termina convirtiendo las
realidades florecientes en tierras desiertas. De hecho, un desarrollo meramente utilitario no ofrece un progreso
real y duradero. Solo un desarrollo integral e integrador favorece un futuro digno del hombre. La indiferencia
impide ver a la comunidad humana mas alla de las ganancias y al hermano mas alla del trabajo que realiza. La
indiferencia no mira hacia el futuro; no le interesa el futuro de la creacion, no le importa la dignidad del forastero
y el futuro de los nifios.

En este contexto, me alegro de que, en el pasado mes de noviembre, haya tenido lugar aqui en Abu Dhabi el
primer Foro de la Alianza Interreligiosa para Comunidades mas seguras, sobre el tema de la dignidad del nifio
en la era digital. Este evento acogi6 el mensaje publicado un afio antes en Roma en el Congreso Internacional
sobre el mismo tema, al que le di todo mi apoyo y aliento. Por lo tanto, agradezco a todos los lideres
comprometidos en este ambito y les aseguro mi apoyo, solidaridad y colaboracién, como también la de la
Iglesia Catdlica, en esta causa importante de la proteccion de los menores en todos sus aspectos.

Aqui, en el desierto, se ha abierto un camino de desarrollo fecundo que, a partir del trabajo, ofrece esperanzas
a muchas personas de diferentes pueblos, culturas y credos. Entre ellos, también muchos cristianos, cuya
presencia en la region se remonta a siglos atras, han encontrado oportunidades y han contribuido de manera
significativa al crecimiento y bienestar del pais. Ademas de las habilidades profesionales, os brindan la
autenticidad de su fe. El respeto y la tolerancia que encuentran, asi como los lugares de culto necesarios donde
rezan, les permiten esa maduracion espiritual que luego beneficia a toda la sociedad. Los animo a que
continden en este camino, para que aquellos que viven o estan de paso preserven no solo la imagen de las
grandes obras construidas en el desierto, sino también de una nacién que incluye y abarca a todos.

En este mismo espiritu deseo que, no solo aqui, sino en toda la amada y neuralgica region de Oriente Medio,
haya oportunidades concretas de encuentro: una sociedad donde personas de diferentes religiones tengan el
mismo derecho de ciudadania y donde solo se le quite ese derecho a la violencia, en todas sus formas.

Una convivencia fraterna basada en la educacién y la justicia; un desarrollo humano, construido sobre la
inclusién acogedora y sobre los derechos de todos: estas son semillas de paz, que las religiones estan
llamadas a hacer brotar. A ellos les corresponde, quizas como nunca antes, en esta delicada situacion historica,
una tarea que ya no puede posponerse: contribuir activamente a la desmilitarizacion del corazén del hombre. La
carrera armamentistica, la extension de sus zonas de influencia, las politicas agresivas en detrimento de lo
demas nunca traeran estabilidad. La guerra no sabe crear nada mas que miseria, las armas nada mas que
muerte.

La fraternidad humana nos exige, como representantes de las religiones, el deber de desterrar todos los
matices de aprobacion de la palabra guerra. Devolvamosla a su miserable crudeza. Ante nuestros ojos estan
sus nefastas consecuencias. Estoy pensando de modo particular en Yemen, Siria, Irak y Libia. Juntos,
hermanos de la unica familia humana querida por Dios, comprometamonos contra la Iégica del poder armado,
contra la mercantilizaciéon de las relaciones, los armamentos de las fronteras, el levantamiento de muros, el
amordazamiento de los pobres; a todo esto nos oponemos con el dulce poder de la oracion y con el empeio
diario del dialogo. Que nuestro estar juntos hoy sea un mensaje de confianza, un estimulo para todos los
hombres de buena voluntad, para que no se rindan a los diluvios de la violencia y la desertificacion del
altruismo. Dios esta con el hombre que busca la paz. Y desde el cielo bendice cada paso que, en este camino,
se realiza en la tierra.

[1] Benedicto XVI, Discurso a los nuevos Embajadores ante la Santa Sede, 16 diciembre 2010.
[2] Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz, 2015, 2.



28

[3] Decl. Nostra aetate, sobre las relaciones de la Iglesia con las religiones no cristianas, 5.

[4] Cf. Discurso a los participantes en la Conferencia Internacional para la paz, Al-Azhar Conference Centre, El
Cairo, 28 abril 2017.

[5] F.M. Dostoievski, Los hermanos Karamazov, Il, 2.

[6] Audiencia General, 28 octubre 2015.

[7] Cf. Terencio, Heautontimorumenos |, 1, 25.

[00174-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Al Salamo Alaikum! A paz esteja convosco!

De coragéo agradeco a Sua Alteza o Xeque Mohammed bin Rashid Al Maktoum e ao Doutor Ahmad Al-Tayyib,
Grande Ima de Al-Azhar, pelas suas palavras. Estou grato ao Conselho dos Ancidos pelo encontro que
acabamos de ter na Mesquita do Xeque Zayed.

Saudo também cordialmente o Senhor Abd Al-Fattah Al-Sisi, Presidente da Republica Arabe do Eqgito, terra de
Al-Azhar. Saudo cordialmente as Autoridades civis e religiosas e o Corpo Diplomatico. Permitam-me também
um sincero obrigado pela calorosa recegéo que todos reservaram a mim e a nossa delegagéao.

Agradego também a todas as pessoas que contribuiram para tornar possivel esta viagem e que trabalharam
com dedicagédo, entusiasmo e profissionalismo para este evento: os organizadores, o pessoal do Protocolo, o
da Seguranca e todos aqueles que, nos «bastidores», de varias maneiras deram a sua contribuicdo. Um
agradecimento particular ao Senhor Mohammed Abdel Salam, ex-conselheiro do Grande Ima.

Daqui, da vossa patria, dirijo-me a todos os paises desta Peninsula, saudando-os cordialmente com respeito e
amizade.

De animo reconhecido ao Senhor, aproveitei o ensejo do VIII centenario do encontro entre Sdo Francisco de
Assis e o sultdo al-Malik al-Kamil para vir aqui como crente sedento de paz, como irmao que procura a paz com
os irméos. Desejar a paz, promover a paz, ser instrumentos de paz: para isto, estamos aqui.

O logotipo desta viagem representa uma pomba com um ramo de oliveira. E uma imagem que nos traz &
memoria a narragao do diluvio primordial, presente em varias tradigdes religiosas. Segundo a narragao biblica,
para preservar a humanidade da destruigdo, Deus pede a Noé para entrar na arca com a sua familia. Hoje
também nos, em nome de Deus, para salvaguardar a paz, precisamos de entrar juntos, como uma unica
familia, numa arca que possa sulcar os mares tempestuosos do mundo: a arca de fraternidade.

O ponto de partida é reconhecer que Deus esta na origem da unica familia humana. Criador de tudo e de todos,
quer que vivamos como irmaos e irmas, morando nesta casa comum da criagdo que Ele nos deu. Funda-se
aqui, nas raizes da nossa humanidade comum, a fraternidade como «vocacao contida no designio criador de
Deus».[1] Esta fraternidade diz-nos que todos temos igual dignidade, pelo que ninguém pode ser dono ou
escravo dos outros.

Nao se pode honrar o Criador sem salvaguardar a sacralidade de cada pessoa e de cada vida humana: cada
um é igualmente precioso aos olhos de Deus. Com efeito, Ele n&o olha a familia humana com um olhar de
preferéncia que exclui, mas com um olhar de benevoléncia que inclui. Por isso, reconhecer os mesmos direitos
a todo o ser humano ¢ glorificar o Nome de Deus na terra. Assim, em nome de Deus Criador, é preciso
condenar, decididamente, qualquer forma de violéncia, porque seria uma grave profanagdo do Nome de Deus
utiliza-Lo para justificar o 6dio e a violéncia contra o irmao. Religiosamente, nao ha violéncia que se possa
justificar.



29

Inimigo da fraternidade € o individualismo, que se traduz na vontade de eu mesmo e 0 meu proprio grupo nos
sobrepormos aos outros. Trata-se duma insidia que ameaga todos os aspetos da vida, mesmo a mais alta e
inata prerrogativa do homem que € a abertura ao transcendente e a religiosidade. A verdadeira religiosidade
consiste em amar a Deus de todo o coracao e ao préximo como a si mesmo. Por isso, a conduta religiosa
precisa de ser continuamente purificada duma tentagéo frequente: considerar os outros como inimigos e
adversarios. Cada credo € chamado a superar o desnivel entre amigos e inimigos, assumindo a perspetiva do
Céu que abraga os homens sem privilégios nem discriminagoes.

Desejo, pois, expressar apreco pelo compromisso deste pais em tolerar e garantir a liberdade de culto,
contrapondo-se ao extremismo e ao 6dio. Assim procedendo, ao mesmo tempo que se promove a liberdade
fundamental de professar o préprio credo, exigéncia intrinseca na propria realizagdo do homem, vela-se
também para que a religido ndo seja instrumentalizada e corra o risco de, admitindo violéncia e terrorismo, se
negar a si mesma.

Ecerto que, «apesar de os irm&os estarem ligados por nascimento e possuirem a mesma natureza e a mesma
dignidade, a fraternidade exprime também a multiplicidade e a diferenga que existe entre eles».[2] Expressao
disso mesmo ¢é a pluralidade religiosa. Neste contexto, a atitude correta ndo é a uniformidade forgada nem o
sincretismo conciliador: o que estamos chamados a fazer como crentes é trabalhar pela igual dignidade de
todos em nome do Misericordioso, que nos criou € em cujo Nome se deve buscar a composi¢ao dos contrastes
e a fraternidade na diversidade. Gostaria, aqui, de reiterar a convicgao da Igreja Catolica, segundo a qual «nao
podemos invocar Deus como Pai comum de todos, se nos recusamos a tratar como irm&os alguns homens,
criados a sua imagemy».[3]

No entanto, varias questdes se impdem: Como salvaguardar-nos mutuamente na unica familia humana? Como
alimentar uma fraternidade que nao seja tedrica, mas se traduza em auténtica uniao? Como fazer prevalecer a
inclusdo do outro sobre a exclusdo em nome da proépria afiliagdo? Enfim, como podem as religides ser canais
de fraternidade em vez de barreiras de separagao?

A familia humana e a coragem da alteridade

Se acreditamos na existéncia da familia humana, segue-se dai que a mesma, enquanto tal, deve ser
salvaguardada. Como se verifica em cada familia, consegue-se isso, antes de mais nada, através dum dialogo
diario e efetivo. Isto pressupde a propria identidade, a que n&o se deve abdicar para agradar ao outro; mas, ao
mesmo tempo, requer a coragem da alteridade,[4] que supde o pleno reconhecimento do outro e da sua
liberdade com o consequente compromisso de me gastar para que os seus direitos fundamentais sejam
respeitados sempre, em toda parte e por quem quer que seja. Com efeito, sem liberdade, ja ndo se é filho da
familia humana, mas escravo. E. dentre as liberdades, gostaria de salientar a liberdade religiosa. Esta ndo se
limita @ mera liberdade de culto, mas vé no outro verdadeiramente um irmao, um filho da minha mesma
humanidade, que Deus deixa livre e, por conseguinte, nenhuma instituicdo humana pode for¢car, nem mesmo
em nome d’Ele.

O dialogo e a oragéo

A coragem da alteridade é a alma do dialogo, que se baseia na sinceridade de intengdes. Com efeito, o dialogo
€ comprometido pelo fingimento, que aumenta a distancia e a suspeita: ndo se pode proclamar a fraternidade e,
depois, agir em sentido oposto. Segundo um escritor moderno, «quem mente a si mesmo e escuta as proprias
mentiras, chega ao ponto de ja ndo ser capaz de distinguir a verdade dentro de si mesmo nem ao seu redor e,
assim, comeca a perder a estima por si mesmo e pelos outros».[5]

Em tudo isto, é indispensavel a oracao: esta, ao mesmo tempo que encarna a coragem da alteridade em
relacdo a Deus, na sinceridade da intencao, purifica o coracado de fechar-se em si mesmo. A oragao feita com o
coragao € um restaurador de fraternidade. Por isso, «quanto ao futuro do dialogo inter-religioso, a primeira coisa
que devemos fazer € rezar. E rezar uns pelos outros: somos irmaos! Sem o Senhor, nada € possivel; com Ele,
tudo se torna possivel! Possa a nossa oragao — cada um segundo a sua tradigdo — aderir plenamente a vontade



30

de Deus, o Qual deseja que todos os homens se reconhe¢cam irmaos e vivam como tais, formando a grande
familia humana na harmonia das diversidades».[6]

N&o ha alternativa: ou construiremos juntos o futuro ou ndo havera futuro. De modo particular, as religides nao
podem renunciar a tarefa impelente de construir pontes entre os povos e as culturas. Chegou o tempo de as
religibes se gastarem mais ativamente, com coragem e ousadia e sem fingimento, por ajudar a familia humana
a amadurecer a capacidade de reconciliagdo, a visdo de esperanca e os itinerarios concretos de paz.

A educacgdo e a justica

E voltamos, assim, a imagem inicial da pomba da paz. Também a paz, para levantar voo, precisa de asas que a
sustentem: as asas da educacgao e da justica.

A educacéo — educere, em latim, significa extrair, tirar fora — € trazer a luz os preciosos recursos da alma. E
consolador verificar como, neste pais, ndo se investe apenas na extragdo dos recursos da terra, mas também
nos recursos do coracgdo, na educacéo dos jovens. E um compromisso que almejo possa continuar e difundir-se
por outros lados. A propria educacgéo tem lugar na relagéo, na reciprocidade. A famosa maxima antiga
«conhece-te a ti mesmo», devemos juntar «conhece o irmao»: a sua historia, a sua cultura e a sua fé, porque,
sem o outro, ndo ha verdadeiro conhecimento de si mesmo. Como homens e mais ainda como irmaos,
lembremos uns aos outros que nada do que € humano nos pode ficar alheio.[7] Em ordem ao futuro, é
importante formar identidades abertas, capazes de vencer a tentagdo de se fechar em si mesmas e empedernir-
se.

Investir na cultura favorece a diminuicdo do édio € 0 aumento da civilidade e prosperidade. Educacgao e
violéncia s&do inversamente proporcionais. As instituicdes catélicas — apreciadas também neste pais e na regido
— promovem tal educagao para a paz e compreensao mutua para prevenir a violéncia.

Cercados frequentemente por mensagens negativas e noticias falsas, os jovens precisam de aprender a nao
ceder as sedugdes do materialismo, do 6dio e dos preconceitos, a reagir a injustica e também as experiéncias
dolorosas do passado e a defender os direitos dos outros com o mesmo vigor com que defendem os proprios.
Um dia, serdo eles a julgar-nos: bem, se Ihes tivermos dado bases soélidas para criar novos encontros de
civilidade; mal, se lhes tivermos deixado apenas miragens e a desoladora perspetiva de nefastos conflitos de
incivilidade.

A justica é a segunda asa da paz; com frequéncia, esta ndo € comprometida por episédios individuais, mas &
lentamente devorada pelo cancer da injustica.

Portanto, ndo se pode crer em Deus sem procurar viver a justica com todos, como diz a regra de ouro: «O que
quiserdes que vos fagam os homens, fazei-o também a eles, porque isto é a Lei e os Profetas» (Mt 7, 12).

Paz e justica sdo inseparaveis! Diz o profeta Isaias: «A paz sera obra da justiga» (32, 17). A paz morre, quando
se divorcia da justi¢ca, mas a justica revela-se falsa se nao for universal. Uma justi¢a circunscrita apenas aos
familiares, aos compatriotas, aos crentes da mesma fé € uma justi¢a claudicante... uma injustica disfargada!

As religides tém também a tarefa de lembrar que a ganancia do lucro torna néscio o coragao e que as leis do
mercado atual, ao exigir tudo e subito, ndo ajudam o encontro, o dialogo, a familia: dimensdes essenciais da
vida que precisam de tempo e paciéncia. Que as religides sejam voz dos ultimos — estes ndo sao estatisticas,
mas irmaos — e estejam da parte dos pobres; velem como sentinelas de fraternidade na noite dos conflitos,
sejam apelos diligentes a humanidade para que nao feche os olhos perante as injustigas e nunca se resigne
com os dramas sem conta no mundo.

O deserto que floresce



31

Depois de ter falado da fraternidade como arca de paz, gostaria agora de me inspirar numa segunda imagem: o
deserto, que nos envolve.

Aqui, com clarividéncia e sabedoria, em poucos anos o deserto foi transformado num lugar préspero e
hospitaleiro; de obstaculo impérvio e inacessivel que era, o deserto tornou-se lugar de encontro entre culturas e
religides. Aqui o deserto floresceu, nao apenas durante alguns dias no ano, mas para muitos anos vindouros.
Este pais, em que se tocam areia e arranha-céus, continua a ser uma importante encruzilhada entre o Ocidente
e o Oriente, entre o Norte e o Sul do planeta, um lugar de desenvolvimento, onde espagos outrora indspitos
proporcionam empregos a pessoas de varias nagoes.

Mas o desenvolvimento também tem os seus adversarios. E, se o inimigo da fraternidade € o individualismo,
como obstaculo ao desenvolvimento apontaria a indiferenca, que acaba por converter as realidades
florescentes em zonas desertas. De facto, um desenvolvimento puramente utilitarista ndo gera progresso real e
duradouro. S6 um desenvolvimento integral e coeso prepara um futuro digno do homem. A indiferenga impede
de ver a comunidade humana para além dos lucros, e ver o irmao para além do trabalho que faz. Com efeito, a
indiferenca nao olha para o amanha; nao se importa com o futuro da criagao, nao cuida da dignidade do
forasteiro nem do futuro das criangas.

Neste contexto, alegro-me com o facto de se ter realizado precisamente aqui em Abu Dhabi, em novembro
passado, o primeiro Férum da Aliancga inter-religiosa por Comunidades mais seguras, dedicado ao tema da
dignidade da crianga na era digital. Este evento retomou a mensagem langada um ano antes, em Roma, no
Congresso internacional sobre o mesmo tema, ao qual dei todo o meu apoio e encorajamento. Agradego, pois,
a todos os lideres que estdo empenhados neste campo e asseguro 0 apoio, a solidariedade e a participagao da
Igreja Catdlica nesta causa importantissima da prote¢cdo dos menores em todas as suas expressoes.

Aqui, no deserto, abriu-se um caminho de fecundo desenvolvimento que, a partir do trabalho, da esperanca a
muitas pessoas de varios povos, culturas e credos. E, entre elas, contam-se também muitos cristdos, cuja
presenga na regiao remonta séculos atras tendo contribuido significativamente para o crescimento e bem-estar
do pais. Além das proprias capacidades profissionais, trazem-vos a genuinidade da sua fé. O respeito e a
tolerancia que encontram, bem como os necessarios lugares de culto onde rezam, permitem-lhes aquele
amadurecimento espiritual que se traduz em beneficio para a sociedade inteira. Encorajo-vos a continuar por
este caminho, para que quantos vivem aqui ou estdo de passagem conservem a imagem nao so6 das grandes
obras erguidas no deserto, mas também duma nacgao que inclui e abraca a todos.

Ecom este espirito que almejo, ndo sé aqui mas em toda a amada e nevralgica regido do Médio Oriente,
oportunidades concretas de encontro: sociedades onde pessoas de diferentes religides tenham o mesmo direito
de cidadania e onde s6 a violéncia, em todas as suas formas, se tire tal direito.

Uma convivéncia fraterna, fundada na educagéo e na justiga, € um desenvolvimento humano, construido sobre
a inclusédo acolhedora e sobre os direitos de todos, constituem sementes de paz, que as religides séo
chamadas a fazer germinar. Cabe a elas neste delicado momento histérico, talvez como nunca antes, uma
tarefa que nao se pode adiar mais: contribuir ativamente para desmilitarizar o coragdo do homem. A corrida aos
armamentos, o alargamento das respetivas zonas de influéncia, as politicas agressivas em detrimento dos
outros nunca trarao estabilidade. A guerra nada mais pode criar sendo miséria; as armas nada mais, senao
morte!

A fraternidade humana impde-nos, a nds representantes das religides, o dever de banir toda a nuance de
aprovagao da palavra guerra. Restituamo-la a sua miseravel crueza. Estdo sob os nossos olhos as suas
consequéncias nefastas. Penso em particular no Iémen, na Siria, no Iraque e na Libia. Juntos, irmaos na unica
familia humana querida por Deus, comprometamo-nos contra a légica da forga armada, contra a monetarizagao
das relagbes, o armamento das fronteiras, o levantamento de muros, o0 amordagamento dos pobres;
oponhamos a tudo isto a forga suave da oragao e o empenho diario no dialogo. Que o nosso estar juntos hoje
seja uma mensagem de confianga, um encorajamento a todos os homens de boa vontade para que nao se
rendam aos dilivios da violéncia nem a desertificagdo do altruismo. Deus estda com o0 homem que procura a



32

paz. E, do céu, abencoa cada passo que se realiza, neste caminho, sobre a terra.

[1] Bento XVI, Discurso aos novos Embaixadores junto da Santa Sé (16/X11/2010).

[2] Francisco, Mensagem para o Dia Mundial da Paz de 2015 (8/X11/2014), 2.

[3] Conc. Ecum. Vat. Il, Decl. sobre as relagbes da Igreja com as religides nao-cristas Nostra aetate, 5.
[4] Cf. Francisco, Discurso aos participantes na Conferéncia Internacional pela Paz (Al-Azhar Conference
Centre, Cairo, 28/1V/2017).

[5] F. Dostoiévski, Os irmaos Karamazov, I, 2 (Mildao 2012), 60.

[6] Francisco, Audiéncia Geral inter-religiosa (28/X/2015).

[7] Cf. Teréncio, Heautontimorumenos I, 1, 25.

[00174-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqua polacca

Al Salamo Alaikum! Pokoj wam!

Serdecznie dziekuje Jego Wysokosci Szejkowi Mohammed bin Rashid Al Maktoum i dr. Ahmadowi Al-
Tayyibowi, Wielkiemu Imamowi z Al-Azhar za ich stowa. Jestem wdzieczny Radzie Starszych za spotkanie,
ktore wiasnie odbyliSmy w meczecie Szejka Zajida.

Pozdrawiam tez serdecznie Pana Abd Al-Fattah Al-Sisi, Prezydent Arabskiej Republiki Egiptu, ziemi Al-Azhar.
Pozdrawiam serdecznie wtadze cywilne i religijne oraz korpus dyplomatyczny. Pozwole sobie réwniez
serdecznie podziekowac za ciepte powitanie, jakie wszyscy zgotowali mnie i naszej delegacji.

Dziekuje réwniez wszystkim osobom, ktore przyczynity sie do umozliwienia tej podrozy, i ktére pracowaty z
poswieceniem, entuzjazmem i profesjonalizmem na rzecz tego wydarzenia: organizatorom, pracownikom
protokotu, bezpieczenstwa i tym wszystkim, ktérzy na rézne sposoby wniesli swoéj wkiad ,za kulisami”.
Szczegolne podzigkowanie kieruje do p. Mohameda Abdel-Salama, bytego radcy Wielkiego Imama.

Z waszej ojczyzny zwracam sie do wszystkich krajow tego potwyspu, do ktérych pragne skierowaé moje
najserdeczniejsze pozdrowienia, z przyjaznig i szacunkiem.

Z wdziecznoscig Panu, w osiemsetng rocznice spotkania Franciszka z Asyzu i suttana Malika al-Kamila, z
zadowoleniem przyjatem mozliwos¢ przybycia tutaj, jako cztowiek wierzgcy spragniony pokoju, jako brat, ktory
szuka pokoju z braémi. Pragnienie pokoju, promowanie pokoju, bycie narzedziami pokoju: po to tutaj jestesmy.

Logo tej podrézy przedstawia gotebice z gatazkg oliwna. Jest to obraz przypominajacy opis pierwotnego potopu,
obecny w réznych tradycjach religijnych. Wedtug historii biblijnej, aby ocali¢ ludzkos¢ przed zniszczeniem, Bog
prosi Noego, by wszedt do arki wraz ze swojg rodzing. My tez dzisiaj, w imie Boga, aby zachowac pokdj,
potrzebujemy wejs¢ razem, jako jedna rodzina, do arki, ktéra mogtaby poptyng¢ po wzburzonym morzu swiata:
arki braterstwa.

Punktem wyjscia jest uznanie, ze Bog jest poczatkiem jedynej ludzkiej rodziny. On, ktory jest Stwoércg
wszystkiego i wszystkich, chce, abysmy zyli jak bracia i siostry, zamieszkujac we wspélnym domu stworzenia,
ktéry On nam dat. Tutaj, u korzeni naszego wspolnego cztowieczenstwa, ma swe podstawy braterstwo jako
.powotanie zawarte w stworczym planie Boga”[1]. Méwi nam ono, ze wszyscy mamy rowng godnos¢ i ze nikt nie
moze by¢ panem ani niewolnikiem innych.

Nie mozemy czci¢ Stworcy nie strzegac swietosci kazdej osoby i kazdego zycia ludzkiego: kazdy jest rownie



33

cenny w oczach Boga. Nie patrzy On bowiem na rodzine ludzkg spojrzeniem preferenciji, ktéra wyklucza, ale ze
spojrzeniem zyczliwosci, ktéra integruje. Dlatego uznanie tych samych praw przystugujgcych kazdej istocie
ludzkiej jest uwielbianiem imienia Boga na ziemi. Zatem w imie Boga Stworcy trzeba bez wahania potepi¢
wszelkg forme przemocy, poniewaz powazng profanacjg Imienia Boga jest uzywanie Go do usprawiedliwienia
nienawisci i przemocy wobec brata. Nie ma przemocy, ktéra moze by¢ uzasadniona religijnie.

Wrogiem braterstwa jest indywidualizm, ktéry przektada sie na wole postawienia siebie i swojej grupy nad
innymi. Jest to putapka, ktéra zagraza wszystkim aspektom zycia, nawet najwznioslejszej i nadprzyrodzonej
prerogatywie cztowieka, czyli otwartosci na transcendencje i religijnos¢. Prawdziwa religijnos¢ polega na
mitowaniu Boga catym sercem i blizniego, jak siebie samego. Praktykowanie religii powinno by¢ zatem stale
oczyszczane z powracajacej pokusy osgdzania innych jako wrogdw i przeciwnikéw. Kazda wiara jest powotana
do przezwyciezania dystansu miedzy przyjaciotmi a nieprzyjaciotmi, aby przyja¢ perspektywe Nieba, ktore
ogarnia ludzi bez przywilejow i dyskryminaciji.

Dlatego chciatbym wyrazi¢ uznanie dla wysitkdw tego kraju na rzecz tolerancji i zapewnienia wolnoéci kultu,
zwalczajgc ekstremizm i nienawis¢. W ten sposob, krzewigc podstawowg swobode wyznawania swojej wiary,
bedaca nieodigcznym wymogiem realizacji swego cziowieczenstwa, czuwa sie takze, aby religia nie byta
instrumentalizowana i by, dopuszczajac przemoc i terroryzm, nie grozito jej zaprzeczenie samej sobie.

Braterstwo z pewno$cig ,wyraza takze réznorodnos¢ i roznice istniejgcg miedzy bracmi, cho¢ sg oni zwigzani
przez narodzenie i majg te sama nature oraz te samg godnosc’[2]. Pluralizm religijny jest tego wyrazem. W tym
kontekscie wlasciwg postawg nie jest ani wymuszona jednolitosc, ani tez ugodowy synkretyzm: to, do czego
czynienia jestedmy powotani jako ludzie wierzacy, to podejmowanie wysitkdw na rzecz réwnej godnosci
wszystkich, w imie Mitosiernego, ktory nas stworzyt i w imie ktérego trzeba szukac pojednania sprzecznosci i
braterstwa w ré6znorodnosci. Tutaj chciatbym potwierdzi¢ przekonanie Kosciota katolickiego: ,Nie mozemy
wzywac Boga jako na Ojca wszystkich, jesli wobec niektorych ludzi, stworzonych na obraz Bozy, nie chcemy
postepowaé po bratersku’[3].

Narzucajg sie jednak rézne pytania: jak chronic siebie nawzajem w jednej rodzinie ludzkiej? Jak umacnia¢
braterstwo nie-teoretyczne, ktére przektadatoby sie na autentyczne braterstwo? Jak sprawié, by pierwszenstwo
miata integracja przed wykluczeniem w imie wtasnej przynaleznosci? Podsumowujgc: w jaki sposob religie mogg
by¢ kanatami braterstwa, a nie murami oddzielenia?

Rodzina ludzka a odwaga innosci

Jesli wierzymy w istnienie rodziny ludzkiej, to wynika z tego, ze nalezy strzec rodziny jako takiej. Podobnie jak w
kazdej rodzinie, dzieje sie to przede wszystkim poprzez codzienny i skuteczny dialog. Zaktada on wtasng
tozsamos¢, z ktorej nie wolno rezygnowac, zeby zadowoli¢ drugiego. Ale jednoczesnie wymaga on odwagi
innosci[4], co pocigga za sobg petne uznanie drugiego i jego wolnosci, oraz wyptywajace stgd zaangazowanie,
by poswiecac sie, aby jego prawa podstawowe byly uznawane zawsze, wszedzie i przez kazdego. Bez wolnosci
nie jestedmy juz bowiem dzie¢mi rodziny ludzkiej, lecz niewolnikami. W$réd wolnosci chciatbym podkreslic
wolnos¢ religijna. Nie ogranicza sie ona jedynie do swobody kultu, ale doprawdy dostrzega w drugim brata, syna
tego samego mojego cztowieczenstwa, ktérego Bog obdarza wolnoscig i ktérego zatem zadna ludzka instytucja
nie moze przymuszac, rowniez w Jego imie.

Dialog i modlitwa

Odwaga innosci jest duszg dialogu, opartego na szczerosci intencji. Dialog jest bowiem zagrozony przez
udawanie, ktore powieksza dystans i podejrzenia: nie mozna gtosi¢ braterstwa, a nastepnie dziata¢ w
odwrotnym kierunku. Zdaniem wielkiego pisarza, ,ten, kto sam przed sobg ktamie i wlasnego ktamstwa stucha,
prawdy zadnej juz nie widzi ani w sobie, ani dokota siebie, a przeto szacunek traci dla siebie i dla innych”[5].

W tym wszystkim niezbedna jest modlitwa: ona, ucielesSniajgc odwage innosci w odniesieniu do Boga, w
szczerosci intencji, oczyszcza serce z zamkniecia sie w sobie. Modlitwa wznoszona z sercem umachnia



34

braterstwo. Dlatego ,jesli chodzi o przyszto$¢ dialogu miedzyreligijnego, to pierwsza rzecza, jakg musimy robic,
jest modli¢ sie. | modli¢ sie za siebie wzajemnie: jestesmy bra¢mi! Bez Pana nic nie jest mozliwe; z Nim
wszystko staje sie mozliwe! Oby nasza modlitwa — kazdego zgodnie z jego tradycja — mogta by¢ w petni
zgodna z wolg Boga, ktory pragnie, by wszyscy ludzie uznali sie za braci i zyli jak bracia, tworzac wielkg rodzine
ludzkg w harmonii réznorodnosci”[6].

Nie ma alternatywy: albo wspdlnie zbudujemy przysztosc¢, albo nie bedzie przysztosci. Zwlaszcza religie nie
moga zrezygnowac z pilnego zadania budowania mostéw miedzy narodami i kulturami. Nadszedt czas, kiedy
religie powinny aktywniej poswiecac sie, z odwagg i Smiatoscig, bez udawania, by dopomaéc rodzinie ludzkiej w
dojrzewaniu zdolnosci do pojednania, wizji nadziei i konkretnych drég pokoju.

Edukacja i sprawiedliwosc

Powracamy zatem do poczgtkowego obrazu gotebicy pokoju. Takze pokdj, aby wznosi¢ sie do lotu potrzebuje
skrzydet, ktére go wspieraja. Skrzydet edukaciji i sprawiedliwosci.

Edukacja - po tacinie oznacza wydobywanie, wyciaganie — to ujawnianie cennych zasobow duszy. Cieszy fakt,
ze w tym kraju inwestuje sie nie tylko w wydobywanie zasobdw ziemi, ale takze zasobdw serca, w edukacje
miodych ludzi. Jest to trud, ktory, mam nadzieje, bedzie kontynuowany i rozpowszechniany gdzie indziej. Takze
edukacja dokonuje sie w relacji, we wzajemnosci. Do stynnej starozytnej maksymy ,poznaj samego siebie”
musimy doda¢ ,poznaj twojego brata’: jego historie, jego kulture i wiare, poniewaz nie ma prawdziwego
poznania siebie bez drugiego. Jako ludzie, a tym bardziej jako bracia, przypomnijmy sobie nawzajem, ze nic z
tego, co ludzkie, nie moze pozosta¢ dla nas obce[7]. Wazne jest dla przysztosci formowanie tozsamosci
otwartych, zdolnych do przezwyciezenia pokusy, by zamykac sie w sobie i stac sie upartymi.

Inwestowanie w kulture sprzyja takze zmniejszeniu nienawisci oraz wzrostowi uprzejmosci i dobrobytu. Edukacja
i przemoc sg odwrotnie proporcjonalne. Instytuty katolickie — bardzo cenione takze w tym kraju i w tym regionie -
promujg takg edukacje dla pokoju i na rzecz wzajemnego poznania, aby zapobiega¢ przemocy.

Mtodziez, czesto otoczona przestaniami negatywnymi i fatszywymi wiadomosciami (fake news), musi sie
nauczyc, by nie dawac wiary pokusom materializmu, nienawisci i uprzedzen; nauczy¢ sie reagowac na
niesprawiedliwosc, a takze na bolesne doswiadczenia z przeszitosci; nauczy¢ sie broni¢ praw innych osob
rownie stanowczo, jak broni wtasnych praw. To oni ktéregos$ dnia nas osgdzg: dobrze, jesli daliSmy im solidne
podstawy do tworzenia nowych spotkan réznych kultur; Zle, jesli zostawiliSmy im tylko ztudzenia i przygnebiajaca
perspektywe niszczacych konfliktow prymitywnosci.

Sprawiedliwosc jest drugim skrzydtem pokoju, ktéry czesto nie jest zagrozony przez pojedyncze epizody, ale
powoli zzerany przez raka niesprawiedliwosci.

Nie mozna zatem wierzy¢ w Boga i nie starac sie zy¢ sprawiedliwie ze wszystkimi, zgodnie ze ztotg zasada:
~Wszystko wiec, co byscie chcieli, zeby wam ludzie czynili, i wy im czyhcie! Albowiem na tym polega Prawo i
Prorocy” (Mt 7, 12).

Pokoj i sprawiedliwos¢ sg nieroztgczne! Prorok Izajasz méwi: ,Dzietem sprawiedliwosci bedzie pokoj” (32,17).
Pokdj umiera, gdy odstepuje od sprawiedliwosci, ale sprawiedliwos¢ okazuje sie fatszywa, jesli nie jest
powszechna. Sprawiedliwos¢ skierowana tylko do cztonkéw rodziny, rodakéw, wiernych wyznajgcych te samg
wiare jest kulawg sprawiedliwoscia, jest ukrytg niesprawiedliwoscig!

Zadaniem religii jest rowniez przypominanie, ze chciwos$¢ zysku czyniserce bezczynnym, a aktualne prawa
rynku, wymagajac wszystkiego i natychmiast, nie stuzg spotkaniu, dialogowi, rodzinie, istotnym wymiarom zycia,
ktore potrzebujg czasu i cierpliwosci. Niech religie bedg gtosem ostatnich, ktérzy nie sg danymi statystycznymi,
lecz bra¢mi, i niech stajg po stronie ubogich; nich czuwajg jako straznicy braterstwa w nocy konfliktdw, niech
beda czujng uwaga, aby ludzkos¢ nie zamykata oczu w obliczu niesprawiedliwosci i nigdy nie poddata sie wobec



35

zbyt wielu dramatéw Swiata.
Pustynia, ktora rozkwita

Powiedziawszy o braterstwie jako o arce pokoju, chciatbym teraz zaczerpna¢ inspiracje z drugiego obrazu, jakim
jest otaczajaca nas pustynia.

Tutaj, w ciggu niewielu lat, z dalekowzrocznoscig i madroscig, pustynia zostata przeksztatcona w miejsce
zasobne i goscinne; z nieosiggalnej i niedostepnej przeszkody, pustynia stata sie miejscem spotkan miedzy
kulturami i religiami. Tutaj pustynia zakwitta, nie tylko przez kilka dni w roku, ale na wiele nastepnych lat. Ten
kraj, w ktdorym spotykajg sie piasek i drapacze chmur, pozostaje waznym skrzyzowaniem drég miedzy
Wschodem a Zachodem, miedzy Pétnocg a Potudniem planety, migjscem rozwoju, gdzie przestrzenie niegdys
niegoscinne przeznaczajg miejsca pracy dla osob réznych narodowosci.

Jednak takze rozwoj ma swoich nieprzyjaciét. A jesli wrogiem braterstwa byt indywidualizm, to chciatbym
wskazac jako przeszkode w rozwoju obojetnos¢, ktéra doprowadza do przeksztatcania tego, co kwitngce w
ziemie pustynne. Rozwdj czysto utylitarny nie daje bowiem rzeczywistego i trwatego postepu. Tylko rozwdj
integralny i spojny stanowi przysztos¢ godng cztowieka. Obojetnos¢ uniemozliwia widzenie wspolnoty ludzkiej
poza zyskami a brata poza praca, ktdrg wykonuje. Obojetnos¢ nie patrzy w istocie w przysztos$é; nie dba o
przysztos¢ stworzenia, nie troszczy sie o godnos¢ cudzoziemca i 0 przyszitosc dzieci.

W tym kontekscie ciesze sie, ze wlasnie tutaj, w Abu Zabi, w listopadzie ubiegtego roku miato miejsce pierwsze
Forum Miedzyreligijnego Aliansu na rzecz Bezpieczniejszych Wspodlnot, dotyczace kwestii godnosci dziecka w
erze cyfrowej. To wydarzenie podjeto przestanie wystosowane rok wczesniej w Rzymie podczas
Miedzynarodowego Kongresu na ten sam temat, ktéremu udzielitem petnego poparcia i zachety. Dziekuje zatem
wszystkim przywddcom zaangazowanym w tej dziedzinie i zapewniam wsparcie, solidarnosc¢ i udziat méj oraz
Kosciota katolickiego w tej bardzo waznej sprawie ochrony matoletnich we wszystkich jej przejawach.

Tutaj, na pustyni, otworzyta sie ptodna droga rozwoju, ktéra, wychodzac od pracy, daje nadzieje wielu ludziom
réoznych narodow, kultur i wyznan. Wsrdd nich jest takze wielu chrzescijan, ktdrych obecnosé w tym regionie
siega wielu wiekow. Znalezli oni nowe mozliwosci i wniesli znaczacy wkiad w rozwdj i dobrobyt kraju. Oprocz
umiejetnosci zawodowych, przynoszg autentyzm swej wiary. Szacunek i tolerancja, jakie napotykaja, a takze
niezbedne miejsca kultu, w ktérych sie modlg, pozwalajg im na to dojrzewanie duchowe, ktére przynosi
nastepnie korzysci catemu spoteczenstwu. Zachecam was do kontynuowania tej drogi, aby ci, ktérzy tu zyjg lub
przebywajg tymczasowo, zachowali nie tylko obraz wielkich dziet zbudowanych na pustyni, ale takze narodu
wiaczajacego i ogarniajgcego wszystkich.

W tym duchu, nie tylko tutaj, ale w catym ukochanym i newralgicznym regionie Bliskiego Wschodu pragne
konkretnych mozliwosci spotkania: spoteczenstw, w ktérych ludzie réznych religii majg takie samo prawo
obywatelstwa i gdzie samej przemocy, we wszystkich jej przejawach, to prawo bedzie odbierane.

Braterskie wspdtistnienie oparte na edukaciji i sprawiedliwosci; rozwoj ludzki oparty na goscinnym wigczeniu i na
prawach wszystkich: to sg ziarna pokoju, do ktérych rozwijania powofane sg religie. Ich obowigzkiem, by¢ moze,
w tej delikatnej sytuacji historycznej, jak nigdy przedtem, jest zadanie, ktérego nie mozna juz odkfadac na
poznej: aktywnie przyczynia¢ sie do demilitaryzacji ludzkiego serca. Wyscig zbrojen, rozszerzenie wtasnych stref
wplywow, agresywna polityka ze szkodg dla innych nigdy nie przyniosg stabilnosci. Wojna nie moze stworzy¢
niczego innego jak nedze, a bron - tylko Smierc!

Ludzkie braterstwo wymaga od nas, przedstawicieli religii, obowigzku usuniecia wszelkich odcieni akceptacji dla
stowa ,wojna”. Zwréémy je ich nieszczesnej bezwzglednosci. Mamy przed oczyma jego nikczemne
konsekwencje. Mysle zwtaszcza o Jemenie, Syrii, Iraku i Libii. Razem, bracia w jedynej ludzkiej rodzinie, jakiej
chce Bog, starajmy sie przeciwstawi¢ logice sity zbrojnej, spieniezeniu relacji, uzbrojeniu granic, wznoszeniu
murow, kneblowaniu ubogich; temu wszystkiemu przeciwstawiamy stodkg moc modlitwy i codzienne
zaangazowanie w dialog. Nasze bycie razem niech bedzie przestaniem ufnosci, zachetg dla wszystkich ludzi



36

dobrej woli, aby nie poddawali sie potopom przemocy i pustynnieniu altruizmu. Bég jest z cziowiekiem, ktéry
dazy do pokoju. | z nieba btogostawi kazdy krok, ktory na tej drodze jest podejmowany na ziemi.

[1] BENEDYKT XVI, Discorso a nuovi Ambasciatori presso la Santa Sede, 16 dicembre 2010.

[2] Oredzie na obchody Swiatowego Dnia Pokoju, 1 stycznia 2015, 2.

[3] Deklaracja o stosunku Kosciota do religii niechrzescijanskich Nostra aetate, 5.

[4] Por. Przemowienie do uczestnikow miedzynarodowej konferencji pokojowej. Centrum Konferencyjne Al-
Azhar. Kair, 28 kwietnian2017, w: ,L’'Osservatore Romano”, wyd. pl. n. 5 (392)/2017, s. 5.

[5] Fiodor Dostojewski, Bracia Karamazow, Il, 2, Warszawa, 1959 s. 55.

[6] Audiencja generalna 28 pazdziernika 2015, w: L’'Osservatore Romano, wyd. pl. n. 11 (377)/2015, s. 38.
[7] Por. TERENCJUSZ, Heautontimorumenos, 1,1,25

[00174-PL.02] [Testo originale: Italiano]

[B0096-XX.02]



