SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0063
Venerdi 25.01.2019

Viaggio Apostolico di Papa Francesco a Panama in occasione della XXXIV Giornata Mondiale
della Gioventu (23-28 gennaio 2019) — Liturgia penitenziale con i giovani detenuti a Pacora

Liturgia Penitenziale con i giovani detenuti a Pacora

Omelia del Santo Padre

Traduzione in linqua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Questa mattina, dopo aver celebrato la Santa Messa in privato nella Nunziatura Apostolica, alla presenza di
fedeli e collaboratori dell’Arcidiocesi di Panama, il Santo Padre Francesco si & recato presso il Collegio “Las
Esclavas”, situato nei pressi della Nunziatura, dove ha incontrato in privato un gruppo di 450 giovani cubani
pellegrini della GMG. Il Papa, arrivato al Collegio alla fine della Messa, ha impartito la benedizione e ha rivolto
un breve saluto ai presenti. All'incontro hanno preso parte, oltre ai giovani, anche due vescovi cubani. Al termine
il Papa si e trasferito in auto al Centro de Cumplimiento de Menores Las Garzas de Pacora, Centro di reclusione
per giovani detenuti.

Al suo arrivo il Papa é stato accolto dall’Arcivescovo di Panama, S.E. Mons. José Domingo Ulloa Mendieta,



2

0.S.A,, e dalla Direttrice del Centro, Sig.ra Emma Alba Tejada. Quindi alle ore 10.30 locali (16.30 ora di Roma)
ha avuto luogo la Liturgia Penitenziale con i giovani detenuti.

Dopo il canto iniziale e la testimonianza di uno dei giovani ospiti della struttura, si € svolta la liturgia penitenziale.
Dopo la lettura di un brano evangelico, il Papa ha pronunciato 'omelia.

Al termine hanno avuto luogo le confessioni e le assoluzioni individuali di 12 ragazzi e, dopo la benedizione
conclusiva del Santo Padre e il saluto di ringraziamento della Direttrice del Centro, lo scambio dei doni.

Quindi Papa Francesco, dopo aver salutato i 30 giovani detenuti, a bordo di un elicottero militare, € partito alla
volta dell’aeroporto Marcos A. Gelabert di Panama. Al suo arrivo € rientrato alla Nunziatura Apostolica.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa ha pronunciato nel corso della liturgia penitenziale:

Omelia del Santo Padre

«Este recibe a los pecadores y come con ellos» acabamos de escuchar en el evangelio (Lc 15,2). Y eso es lo
que murmuraban algunos fariseos, escribas, doctores de la ley, bastante escandalizados, bastante molestos por
el modo como se comportaba Jesus.

Con esa expresion pretendian descalificarlo, desvalorizarlo delante de todos, pero lo Unico que consiguieron fue
sefalar una de las actitudes de Jesus mas comunes, mas distintivas, mas lindas: «Este recibe a los pecadores
y come con ellosy. Y todos somos pecadores, todos, y por eso nos recibe Jesus con carifio, a todos los que
estamos aca, y si alguno no se siente pecador —de todos los que estamos aqui- sepa que Jesus no lo va a
recibir, se pierde lo mejor.

Jesus no tiene miedo de acercarse a aquellos que, por un monton de razones, cargaban sobre sus espaldas
con el odio social como eran los publicanos —recordemos que los publicanos se enriquecian en base a saquear
a su mismo pueblo; ellos provocaban mucha pero mucha indignacion— o también tenian el odio social porque
habian tenido algun error en su vida, errores y equivocaciones, alguna culpa, y asi los llamaban pecadores.
Jesus lo hace porque sabe que en el cielo hay mas fiesta por uno solo de los que se equivocan, de los
pecadores convertidos, que por noventa y nueve justos que permanecen bien (cf. Lc 15,7).

Y mientras esta gente se limitaba a murmurar o a indignarse porque Jesus se juntaba con la gente sefalada por
algun error social, algun pecado, y cerraban las puertas de la conversion, del dialogo con Jesus, Jesus se
acerca y se compromete, Jesus pone en juego su reputacion e invita siempre a mirar un horizonte capaz de
hacer nueva la vida, de hacer nueva la historia. Todos, todos, tenemos un horizonte, todos. “Yo no lo tengo”,
puede decir alguno. Abri la ventana y lo vas a encontrar, abri la ventana de tu corazon, abri la ventana del amor
que es Jesus y lo vas a encontrar. Todos tenemos un horizonte. Son dos miradas bien diferentes que se
contraponen, la de JesUs y la de estos doctores de la ley. Una mirada estéril e infecunda —la de la murmuracion
y el chisme, el que siempre esta hablando mal de los otros y se siente justo— y otra que invita a la
transformacion y a la conversién —que es la del Sefior-, a una vida nueva como vos expresaste recién.

La mirada de la murmuracion y del chisme

Y esto no es de aquella época, es de hoy también. Muchos no toleran y no les gusta esta opcion de Jesus, es
mas, entre dientes al principio y con gritos al final, manifiestan su disgusto buscando desacreditar este
comportamiento de Jesus y de todos los que estan con él. No aceptan, rechazan esta opcion de estar cerca 'y
ofrecer nuevas oportunidades. Esta gente condena de una vez para siempre, descalifica de una vez para
siempre y se olvidan que a los ojos de Dios ellos estan descalificados y necesitan ternura, necesitan de amor y
de comprension, pero no lo quieren aceptar. Con la vida de la gente parece mas facil poner rétulos y etiquetas
que congelan y estigmatizan no solo el pasado sino también el presente y el futuro de las personas. Les

[SI ]

ponemos etiquetas a la gente: “este es asi”, “este hizo esto, y ya esta”, y tiene que cargar con eso por el resto



3

de sus dias. Asi son esta gente que murmura —los chismosos—, son asi. Y rétulos en definitiva, lo Unico que
logran es dividir: aca estan los buenos y alla estan los malos; aca estan los justos y alla los pecadores. Y eso
Jesus no lo acepta, eso es la cultura del adjetivo, nos encanta adjetivar a la gente, nos encanta: “; Vos como te
llamas? Me llamo bueno”. No, ese es un adjetivo. ; Como te llamas? —ir al nombre de la persona—, ;quién sos?,
¢, qué hacés?, s qué ilusiones tenés?,  como siente tu corazéon? A los chismosos no le interesa, buscan rapido
una etiqueta para sacarselos de encima. La cultura del adjetivo que descalifica a las personas. Piensen en eso
para no caer en esto que se nos ofrece tan facilmente en la sociedad.

Esta actitud contamina todo porque levanta un muro invisible que hace creer que, marginando, separando,
aislando, se resolveran magicamente todos los problemas. Y cuando una sociedad o comunidad se permite
esto y lo unico que hace es cuchichear, chismear y murmurar, entra en un circulo vicioso de divisiones,
reproches y condenas. Curioso, esta gente que no acepta a Jesus asi, y lo que nos ensefa Jesus, es gente que
esta peleada siempre entre ellos, se estan condenando entre ellos, entre los que se llaman justos. Y ademas es
una actitud de marginacién y exclusién, de confrontacién que le hace decir irresponsablemente como Caifas:
«Mejor que se muera uno por el pueblo, y que no perezca la nacion entera» (Jn 11,50). Mejor que estén
guardados todos alli, que no vengan a molestar, nosotros queremos vivir tranquilos. Es duro esto y con esto se
tuvo que enfrentar Jesus y con esto nos enfrentamos nosotros hoy. Normalmente el hilo se corta por la parte
mas fina: la de los pobres y la de los indefensos. Y son los que mas sufren estas condenas sociales, que no
permiten levantarse.

Qué dolor genera ver cuando una sociedad concentra sus energias mas en murmurar e indignarse que en
luchar y luchar para crear oportunidades y transformacion.

La mirada de la conversion, la otra mirada

En cambio, todo el evangelio estd marcado por esta otra mirada que no es nada mas y nada menos que la que
nace del corazén de Dios. Dios nunca te va a echar, Dios no echa a nadie, Dios te dice: “veni”. Dios te espera y
te abraza y, si no sabés el camino, te va a buscar, como hizo este pastor con las ovejas. En cambio, la otra
mirada rechaza. El Sefior quiere hacer fiesta cuando ve a sus hijos que retornan a casa (cf. Lc 15,11-32). Y asi
lo testimoni6 Jesus manifestando hasta el extremo el amor misericordioso del Padre. Tenemos Padre —lo dijiste
vos, me gusto esa confesion tuya—, tenemos Padre. Yo tengo un Padre que me quiere: cosa linda. Un amor, el
de Jesus, que no tiene tiempo para murmurar, sino que busca romper el circulo de la critica superflua e
indiferente, neutra y aséptica. Te doy gracias Sefor —decia aquel doctor de la Ley—, porque no soy como ese,
no soy como ese. Estos, que creen que tienen el alma purificada diez veces en una ilusién de vida aséptica que
no sirve para nada. Una vez le escuché decir a un campesino una cosa que me llegé: ¢ El agua mas pura cual
es? Si, el agua destilada —decia él-. Usted sabe padre que cuando la tomo no tiene sabor a nada, asi es la vida
de los que estan criticando y chismeando, y separandose de los demas: se sienten tan puros, tan asépticos,
que no tienen sabor a nada; son incapaces de convocar a alguien; viven para cuidarse, para hacerse la cirugia
estética en el alma y no para tender la mano a otros y ayudarlos a crecer, que es lo que hace Jesus, que acepta
la complejidad de la vida y de cada situacion; el amor de Jesus, el amor de Dios, el amor del Padre Dios —que
dijiste vos—, es un amor que inaugura una dinamica capaz de inventar caminos, ofrecer oportunidades de
integracion y de transformacion, oportunidades de sanacion, perdon, y salvacion. Y comiendo con los
publicanos y los pecadores, Jesus rompe la logica que separa, que excluye, que aisla, que divide falsamente
entre “buenos y malos”. Y no lo hace por decreto o con buenas intenciones, tampoco con voluntarismos o
sentimentalismo. ¢ Cémo lo hace Jesus? Creando vinculos, vinculos capaces de posibilitar nuevos procesos;
apostando y celebrando cada paso posible. Por eso Jesus cuando Mateo se convierte —lo van a ver en el
Evangelio—, no le dice: “Bueno, esta bien, te felicito, veni conmigo”. No, le dice: “Hagamos fiesta en tu casa” e
invita a todos sus amigos, que eran como Mateo condenados por la sociedad, a hacer fiesta. El chismoso, el
gue separa, no sabe hacer fiesta porque tiene el corazén amargado.

Crear vinculos, hacer fiesta, es lo que hace Jesus y de esa manera rompe con otra murmuracion nada facil de
detectar y que “taladra los suefios” porque repite como susurro continuo: “No vas a poder, no vas a poder”.
Cuantas veces ustedes la han sentido: “No vas a poder”. Cuidado, eso es como la polilla, que te va comiendo
por dentro. Cuando vos sentis “no vas a poder”, date un cachetazo: “Si, voy a poder y te lo voy a demostrar”. Es
el cuchicheo interior, el chisme interior que aparece en quien, habiendo llorado su pecado y consciente de su



4

error no cree que pueda cambiar. Y esto sucede cuando se cree interiormente que el que nacié “publicano”
tiene que morir “publicano”; y esto no es verdad, el Evangelio nos dice todo lo contrario. Once de los doce
apostoles eran pecadores pesados, porque cometieron el peor de los pecados: abandonaron a su Maestro,
otros renegaron de él, otros se escaparon lejos. Traicionaron, los apostoles, y Jesus les fue buscando uno a
uno, y son los que cambiaron el universo. A ninguno se le ocurrio decir: “No vas a poder”, porque habiendo visto
el amor de Jesus después de esa traicion, “voy a poder porque vos me vas a dar la fuerza”. Cuidado con la
polilla del “no vas a poder”, mucho cuidado.

Amigos: Cada uno de nosotros es mucho mas que los rétulos que nos ponen, es mucho mas que los adjetivos
qgue nos quieren poner, es mucho mas de la condena que nos impusieron. Y asi JesUs nos ensefia y nos lo
invita a creer. La mirada de Jesus nos desafia a pedir y buscar ayuda para transitar los caminos de la
superacion. Hay veces que la murmuracién parece ganar, pero no la crean, no la escuchen. Busquen y
escuchen las voces que impulsan a mirar hacia delante y no las que los tiran abajo. Escuchen las voces que le
abren la ventana y le hacen ver el horizonte: “Si, pero esta lejos”. “Pero vas a poder. Miralo bien y vas a poder”.
A cada vez que viene la polilla con el “no vas a poder”, vos contestale desde adentro: “Voy a poder”, y miren el
horizonte.

La alegria y la esperanza del cristiano —de todos nosotros, y también del Papa— nace de haber experimentado
alguna vez esta mirada de Dios que nos dice: “vos sos parte de mi familia y no te puedo dejar a la intemperie”,
eso es lo que nos dice Dios a cada uno, porque Dios es Padre —lo dijiste vos—: “Vos sos parte de mi familia y no
te voy a dejar a la intemperie, no te voy a dejar tirado en la cuneta, no, no puedo perderte en el camino —nos
dice Dios, a cada uno, con nombre y apellido—, yo estoy aqui contigo”. ¢ Aqui? Si, Sefior. Esto es haber sentido
como lo compartiste vos, Luis, que en aquellos momentos que parecia que todo se habia acabado algo te dijo:
“iNo! Todo no ha terminado”, porque tenés un proposito grande que te permite comprender que el Padre Dios
estaba y esta con todos nosotros y nos regala personas con las que caminar y ayudarnos a alcanzar nuevas
metas.

Y asi Jesus transforma la murmuracién en fiesta y nos dice: “jAlegrate conmigo, vamos a hacer fiesta!”. En la
parabola del hijo prodigo —me gustd una vez que encontré una traduccion—, dice que el padre cuando vio que el
hijo ya volvia a la casa, dice: “Vamos a hacer fiesta”, y ahi empezo la fiesta. Y una traduccién decia: “Y ahi
empez6 el baile”. La alegria, la alegria con que somos recibidos por Dios con el abrazo del Padre; empez6 el
baile.

Hermanos: Ustedes son parte de la familia, ustedes tienen mucho para compartir, ayudennos a saber cual es la
mejor manera para estar y acompanar el proceso de transformacion que, como familia, todos necesitamos.

Una sociedad se enferma cuando no es capaz de hacer fiesta por la transformacién de sus hijos, una
comunidad se enferma cuando vive de la murmuracion aplastante, condenatoria e insensible, el chisme. Una
sociedad es fecunda cuando logra generar dinamicas capaces de incluir e integrar, de hacerse cargo y luchar
para crear oportunidades y alternativas que den nuevas posibilidades a sus hijos, cuando se ocupa en crear
futuro con comunidad, educacién y trabajo. Esa comunidad es sana. Y si bien puede experimentar la impotencia
de no saber el como, no se rinde y lo vuelve a intentar. Y todos tenemos que ayudarnos para aprender, en
comunidad, a encontrar estos caminos, a intentarlo de nuevo y a intentarlo de nuevo. Es una alianza que
tenemos que animarnos a realizar: ustedes, chicos, chicas, los responsables de la custodia y las autoridades
del Centro y el Ministerio, todos y sus familias, asi como los agentes de Pastoral. Todos, peleen y peleen, pero
no entre ustedes por favor, peleen, ¢ para qué? para encontrar y buscar los caminos de insercion y de
transformacion. Y esto el Senor lo bendice, esto el Sefor lo sostiene y esto el Sefior lo acompana.

En breve continuaremos con la celebracién penitencial donde todos podremos experimentar la mirada del
Sefor, que no mira un adjetivo nunca, mira un nombre, mira a los 0jos, mira el corazén, no mira un rétulo ni una
condena, sino que mira hijos. Mirada de Dios que desmiente las descalificaciones y nos da la fuerza para crear
esas alianzas necesarias que nos ayudan a todos a desmentir las murmuraciones, esas alianzas fraternas que
permiten que nuestras vidas sean siempre una invitacion a la alegria de la salvacion, a la alegria de tener un
horizonte adelante, a la alegria de la fiesta de hijo. Vayamos por este camino. Gracias.



[00114-ES.02] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua italiana

«Costui accoglie i peccatori € mangia con loro» (Lc 15,2), abbiamo appena ascoltato nel Vangelo. E cid che
mormoravano alcuni farisei, scribi, dottori della legge, piuttosto scandalizzati, piuttosto infastiditi dal modo in cui
Gesu si comportava.

Con questa espressione cercavano di squalificarlo, screditarlo davanti a tutti, ma non fecero che evidenziare
uno degli atteggiamenti di Gesu piu comuni, piu distintivi, piu belli: «Costui accoglie i peccatori e mangia con
lorox». E tutti siamo peccatori, tutti, e per questo Gesu ci accoglie con affetto, tutti noi che siamo qui; e se
qualcuno non si sente peccatore, tra tutti noi che siamo qui, sappia che Gesu non lo ricevera, si perdera il
meglio.

Gesu non ha paura di avvicinarsi a coloro che, per mille ragioni, portavano il peso dell'odio sociale, come nel
caso dei pubblicani — ricordiamo che i pubblicani si arricchivano derubando il loro stesso popolo; essi
suscitavano molta, molta indignazione —, oppure portavano I'odio sociale perché avevano fatto alcuni errori nella
loro vita, degli errori e degli sbagli, qualche colpa, e cosi li chiamavano peccatori. Gesu lo fa perché sa che nel
Cielo si fa piu festa per un solo di quelli che sbagliano, dei peccatori convertiti, che per novantanove giusti che
continuano bene (cfr Lc 15,7).

E mentre queste persone si limitavano a mormorare o a sdegnarsi, perché Gesu si incontrava con le persone
segnate da qualche errore sociale, da qualche peccato, e chiudevano le porte della conversione, del dialogo con
Gesu, Gesu si avvicina e si compromette, Gesu mette in gioco la sua reputazione e invita sempre a guardare un
orizzonte capace di rinnovare la vita, di rinnovare la storia. Tutti, tutti abbiamo un orizzonte. Tutti. Qualcuno puo
dire: “lo non ce I'ho”. Apri la finestra, e lo troverai. Apri la finestra del tuo cuore, apri la finestra dell’amore che &
Gesu, e lo troverai. Tutti abbiamo un orizzonte. Sono due sguardi ben diversi che si contrappongono: quello di
Gesu e quello di questi dottori della legge. Uno sguardo sterile e infecondo — quello della mormorazione e del
pettegolezzo, che sempre parla male degli altri e si sente giusto —, e un altro — che & quello del Signore — che
chiama alla trasformazione e alla conversione, a una vita nuova, come tu hai detto poco fa [rivolto al giovane
che ha fatto la testimonianzal.

Lo sguardo della mormorazione e del pettegolezzo

E questo non vale solo per quei tempi, vale anche per oggi! Molti non sopportano e non amano questa scelta di
Gesu, anzi, prima a mezza voce e alla fine gridando manifestano il loro disappunto cercando di screditare
questo comportamento di Gesu e di tutti coloro che stanno con Lui. Non accettano, rifiutano questa scelta di
stare vicino e di offrire nuove opportunita. Questa gente condanna una volta per tutte, scredita una volta per
tutte e si dimentica che agli occhi di Dio loro stessi sono screditati e hanno bisogno di tenerezza, hanno bisogno
di amore e di comprensione, ma non vogliono accettare. Non I'accettano. Con la vita della gente sembra piu
facile dare titoli e etichette che congelano e stigmatizzano non solo il passato ma anche il presente e il futuro
delle persone. Mettiamo etichette alle persone: questo € cosi, quello ha fatto questo e ormai c’e e deve portarlo
per il resto dei suoi giorni. Cosi & questa gente che mormora, i pettegoli, sono cosi. Etichette che, alla fine, non
fanno altro che dividere: di qua i buoni, di la i cattivi; di qua i giusti, di la i peccatori. E questo, Gesu non lo
accetta. Questa € la cultura dell’aggettivo: ci piace tanto “aggettivare” la gente, ci piace tanto. “Tu, come ti
chiami?” — “Mi chiamo buono” — “No, questo € un aggettivo. Come ti chiami?”. Andare al nome della persona: chi
sei, cosa fai, quali sogni hai, cosa sente il tuo cuore... Ai pettegoli questo non interessa; cercano subito
un’etichetta per toglierseli di mezzo. La cultura dell’aggettivo che scredita la persona. Pensateci, per non cadere
in questo [atteggiamento] che con tanta facilita ci viene offerto nella societa.

Questo atteggiamento inquina tutto perché alza un muro invisibile che fa pensare che emarginando, separando
e isolando si risolveranno magicamente tutti i problemi. E quando una societa o una comunita si permette
questo, e non fa altro che bisbigliare, spettegolare e mormorare, entra in un giro vizioso di divisioni, rimproveri e
condanne. E interessante: queste persone che non accettano Gesu e quello che Gesu ci insegna, sono persone



che litigano sempre tra loro, si condannano a vicenda, tra quelli che si chiamano giusti. E inoltre &€ un
atteggiamento di emarginazione e di esclusione, di opposizione che fa dire irresponsabilmente come Caifa: «E
conveniente che un solo uomo muoia per il popolo, e non vada in rovina la nazione intera» (Gv 11,50). Meglio
che stiano custoditi tutti [i, che non vengano a dare fastidio, noi vogliamo vivere in pace. E duro questo, e questo
ha dovuto affrontare Gesu, e questo affrontiamo anche noi oggi. Normalmente il filo si spezza nel punto piu
sottile: quello dei poveri e degli indifesi. E sono quelli che soffrono di piu per queste condanne sociali, che non
permettono di rialzarsi.

Come fa male vedere una societa che concentra le sue energie nel mormorare e nello sdegnarsi piuttosto che
nellimpegnarsi, impegnarsi per creare e opportunita e trasformazione!

Lo sguardo della conversione: I'altro sguardo

Invece, tutto il Vangelo & segnato da quest’altro sguardo che nasce né piu né meno che dal cuore di Dio. Dio
non ti abbandona mai. Dio non abbandona nessuno. Dio ti dice: “Vieni”. Dio ti aspetta e ti abbraccia, e se non
sai la strada viene a cercarti, come ha fatto il pastore con le pecore. Invece, I'altro sguardo rifiuta. Il Signore
vuole fare festa quando vede i suoi figli che ritornano a casa (cfr Lc 15,11-32). Cosi ha testimoniato Gesu
manifestando fino all’estremo I'amore misericordioso del Padre. Abbiamo un Padre. Lo hai detto tu: mi € piaciuta
questa tua confessione: abbiamo un Padre. lo ho un Padre che mi ama. E una cosa bella. Un amore, quello di
Gesu, che non ha tempo per mormorare, ma cerca di rompere il cerchio della critica inutile e indifferente, neutra
e asettica. “Ti ringrazio, Signore — diceva quel dottore della legge —, perché non sono come quello”. Non sono
come quello. Questi che pensano di avere I'anima purificata dieci volte in un’illusione di vita asettica che non
serve a niente. Una volta ho sentito un contadino che diceva una cosa che mi ha colpito: “L’acqua piu pulita qual
€? Si, 'acqua distillata — diceva -. Lei sa, padre, che quando la bevo non sa di niente”. Cosi ¢ la vita di quelli
che criticano e spettegolano e si separano dagli altri: si sentono tanto puliti, tanto asettici che non sanno di
niente, sono incapaci di invitare qualcuno, vivono curandosi di sé stessi, per farsi la chirurgia estetica nel’anima
e non per tendere la mano agli altri e aiutarli a crescere. Che € quello che fa Gesu, che accetta la complessita
della vita e di ogni situazione; 'amore di Gesu, I'amore di Dio, 'amore di Dio Padre — come hai detto tu — & un
amore che inaugura una dinamica capace di inventare strade, offrire opportunita di integrazione e
trasformazione, opportunita di guarigione, di perdono, di salvezza. E mangiando con pubblicani e peccatori,
Gesu rompe la logica che separa, che esclude, che isola, che divide falsamente tra “buoni e cattivi’. E non lo fa
per decreto o solo con buone intenzioni, nemmeno con volontarismi o sentimentalismo. Come lo fa Gesu?
Creando legami, legami capaci di permettere nuovi processi; scommettendo e festeggiando ad ogni passo
possibile. Per questo Gesu, quando Matteo si converte — lo troverete nel Vangelo — non gli dice: “Bene,
d’accordo, complimenti, vieni con me”. No, gli dice: “Andiamo a festeggiare a casa tua”, e invita tutti i suoi amici,
che erano, come Matteo, condannati dalla societa, a fare festa. Il pettegolo, colui che divide, non sa fare festa
perché ha il cuore amaro.

Creare legami, fare festa, € quello che fa Gesu. E in questo modo rompe con un’altra mormorazione non facile
da scoprire e che “perfora i sogni” perché ripete come un sussurro continuo: “Non ce la farai, non ce la farai”.
Quante volte voi avete sentito questo: “Non ce la farai”. Attenzione, attenzione: questo &€ come il tarlo che ti si
mangia da dentro. Quando tu senti “non ce la farai”, datti uno schiaffone: “si, ce la faro e te lo dimostrerd”. E la
mormorazione interiore, il pettegolezzo interiore, che emerge in chi, avendo pianto il proprio peccato, e
consapevole del proprio errore, non crede di poter cambiare. E questo succede quando si € intimamente
convinti che chi € nato “pubblicano” deve morire “pubblicano”; e questo non & vero. Il Vangelo ci dice tutto il
contrario. Undici dei dodici apostoli erano peccatori gravi, perché hanno commesso il peggiore dei peccati:
hanno abbandonato il loro Maestro, altri lo hanno rinnegato, altri sono scappati via. Hanno tradito, gli apostoli, e
Gesu € andato a cercarli a uno a uno, e sono quelli che hanno cambiato il mondo. A nessuno & capitato di dire:
“non ce la farai”, perché avendo visto 'amore di Gesu dopo il tradimento, [dice]: “Ce la fard, perché Tu mi darai
la forza”. Attenzione al tarlo del “non ce la farai”! Ci vuole molta attenzione.

Amici, ognuno di noi & molto di piu delle “etichette” che gli mettono; € molto di piu degli aggettivi che vogliono
darci, € molto di piu della condanna che ci hanno imposto. Cosi Gesu ci insegna e ci chiama a credere. Lo
sguardo di Gesu ci provoca a chiedere e cercare aiuto per percorrere le vie del superamento. A volte la
mormorazione sembra vincere, ma non credeteci, non ascoltatela. Cercate e ascoltate le voci che spingono a



7

guardare avanti e non quelle che vi tirano verso il basso. Ascoltate le voci che vi aprono la finestra e vi fanno
vedere I'orizzonte. “Ma € lontano!” — “Si, ma ce la farai”. Guardalo bene e ce la farai! Ogni volta che viene il tarlo
con il “non ce la farai”, rispondetegli da dentro: “Ce la far0”, e guardate I'orizzonte.

La gioia e la speranza del cristiano — di tutti noi, e anche del Papa — nasce dall’aver sperimentato qualche volta
questo sguardo di Dio che ci dice: “tu fai parte della mia famiglia e non posso abbandonarti alle intemperie”.
Questo & quello che Dio dice a ciascuno di noi, perché Dio & Padre - I'hai detto tu. “Tu sei parte della mia
famiglia e non ti abbandonero alle intemperie, non ti lascero a terra sulla strada, no, non posso perderti per
strada” - ci dice Dio, ad ognuno di noi, con nome e cognome — “io sono qui con te”. Qui? Si, qui. Questo & aver
sentito, come I'hai condiviso tu, Luis, che in quei momenti in cui sembrava che tutto fosse finito qualcosa ti ha
detto: no!, non & tutto finito, perché hai uno scopo grande che ti permette di comprendere che Dio Padre era ed
€ con tutti noi e ci dona persone con cui camminare e aiutarci a raggiungere nuove mete.

E cosi Gesu trasforma la mormorazione in festa e ci dice: “Rallegrati con me! (cfr Lc 15,6), andiamo a
festeggiare”. Nella parabola del figliol prodigo mi € piaciuto una volta che ho trovato una traduzione che diceva
che il padre, quando vide il figlio che tornava a casa, disse: “Andiamo a festeggiare”, e li € iniziata la festa. E
una traduzione diceva: “E li inizio il ballo”. La gioia, la gioia con la quale siamo accolti da Dio con I'abbraccio del
Padre. “Inizio il ballo”.

Fratelli, voi fate parte della famiglia, voi avete molto da condividere. Aiutateci a sapere qual € il modo migliore
per vivere e accompagnare il processo di trasformazione di cui, come famiglia, tutti abbiamo bisogno. Tutti!

Una societa si ammala quando non € capace di far festa per la trasformazione dei suoi figli; una comunita si
ammala quando vive la mormorazione che schiaccia e condanna, senza sensibilita, il pettegolezzo. Una societa
€ feconda quando sa generare dinamiche capaci di includere e integrare, di farsi carico e lottare per creare
opportunita e alternative che diano nuove possibilita ai suoi figli, quando si impegna a creare futuro con
comunita, educazione e lavoro. Questa comunita & sana. E anche se puo sperimentare I'impotenza di non
sapere come, non si arrende e ritenta di nuovo. E tutti dobbiamo aiutarci per imparare, in comunita, a trovare
queste strade, a tentare ritentare ancora. E un patto che dobbiamo avere il coraggio di fare: voi, ragazzi,
ragazze, i responsabili della vigilanza e le autorita del Centro e del Ministero, tutti, e le vostre famiglie, come
pure gli operatori pastorali. Tutti, lottate, lottate — ma non tra di voi, per favore! —, per che cosa?, per cercare e
trovare strade di inserimento e di trasformazione. E questo il Signore lo benedice. Questo il Signore lo sostiene
e questo il Signore lo accompagna.

Tra poco proseguiremo con la celebrazione penitenziale, in cui tutti potremo sperimentare lo sguardo del
Signore, che non vede un aggettivo, mai: vede un nome, guarda gli occhi, guarda il cuore. Non vede un’etichetta
né una condanna, ma vede dei figli. Sguardo di Dio che smentisce le squalifiche e ci da la forza di creare quei
patti necessari per aiutarci tutti a smentire le mormorazioni, quei patti fraterni che permettono alla nostra vita di
essere sempre un invito alla gioia della salvezza, alla gioia di avere un orizzonte davanti, alla gioia della festa
del figlio. Andiamo su questa strada. Grazie.

[00114-IT.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua francese

« Cet homme fait bon accueil aux pécheurs, et il mange avec eux », venons-nous d’entendre dans I'évangile (Lc
15,2). C’est ce que murmuraient quelques pharisiens, quelques scribes, docteurs de la loi, plutdt scandalisés et
trés en colére par la fagon dont se comportait Jésus.

Avec cette expression, ils cherchaient a le disqualifier et a le dévaloriser devant tous, mais la seule chose qu’ils
ont obtenue a été de souligner 'une des attitudes de Jésus les plus communes, les plus distinctives, les plus
belles : « cet homme fait bon accueil aux pécheurs, et il mange avec eux ». Et tous, nous sommes des
pécheurs, tous, et c’'est pourquoi Jésus nous accueille avec tendresse, nous tous qui sommes ici, et si quelqu’un
ne se sent pas pécheur — parmi nous tous qui sommes ici — qu’il sache que Jésus ne va pas l'accueillir, et qu'il



va rater le meilleur.

Jésus n’a pas peur de s’approcher de ceux qui, pour une infinité de raisons, portaient sur leurs épaules la haine
sociale du fait qu’ils étaient publicains — rappelons-nous que les publicains s’enrichissaient en pillant leur propre
peuple ; ils provoquaient beaucoup, mais beaucoup de colére — ou également de ceux qui portaient le poids de
la haine sociale, parce qu’ils avaient fait certaines erreurs dans leur vie, des fautes et des erreurs, quelques
fautes, et qu’on appelait donc des pécheurs. Il le fait parce qu’il sait qu’au ciel il y a plus de joie pour un seul
pécheur converti que pour quatre-vingt-dix-neuf justes qui restent bien (cf. Lc 15,7).

Et tandis que ces gens se contentaient de murmurer ou de s’indigner, parce que Jésus se joignait a ces
personnes marquées par quelques fautes sociales, par quelques péchés, et qu’ils fermaient les portes de la
conversion, du dialogue avec Jésus, Jésus s’approche, et se compromet, Jésus met en jeu sa réputation et il
invite toujours a regarder un horizon capable de renouveler la vie, de renouveler I'histoire. Tous, tous, nous
avons un horizon, tous. "Moi, je n’en ai pas", pourrait dire quelqu’un. Ouvre la fenétre et tu le trouveras, ouvre la
fenétre de ton cceur, ouvre la fenétre a 'amour qu’est Jésus et tu le trouveras. Tous, nous avons un horizon. Ce
sont deux regards bien différents qui s’opposent, celui de Jésus et celui de ces docteurs de la loi. Une regard
stérile et improductif — celui de la médisance et du commérage, celui qui toujours parle mal des autres et qui se
croit juste — et I'autre qui invite a la transformation et a la conversion — c’est celui du Seigneur -, a une vie
nouvelle comme vous I'avez exprimé récemment.

Le regard de la médisance et du commeérage

Et cela ne vaut pas seulement pour cette époque, mais également pour aujourd’hui. Beaucoup ne tolérent pas
et n"aiment pas ce choix de Jésus, bien plus, entre les dents au début et avec des cris a la fin, ils expriment leur
mécontentement en cherchant a discréditer ce comportement de Jésus et de tous ceux qui sont avec lui. lls
n’acceptent pas, ils rejettent ce choix d’étre proche et d’offrir de nouvelles opportunités. Ces gens condamnent
une fois pour toutes, ils discréditent une fois pour toutes, et ils oublient qu’aux yeux de Dieu, ils sont eux-mémes
disqualifiés, qu’ils ont besoin de tendresse, qu'ils ont besoin d’amour et de compréhension, mais cela ils ne
veulent pas I'accepter. Avec la vie des gens, il semble plus facile de mettre des pancartes et des étiquettes qui
figent et stigmatisent non seulement le passé mais aussi le présent et 'avenir des personnes. On met des
étiquettes aux personnes : "celui-ci est comme ¢a", "celui-la a fait ¢a et c’est tout", et il doit le porter pour le
restant de ces jours. Ainsi sont les gens qui marmonnent — les commeéres -, elles sont ainsi. Et les étiquettes, en
définitive, ne font que diviser : ici il y a les bons et la-bas les mauvais ; ici les justes et |a-bas les pécheurs. Et
cela Jésus ne I'accepte pas, ¢a, c’est la culture de I'adjectif, on aime "qualifier par un adjectif" les personnes, on
adore : "Toi, comme t'appelles-tu ? Moi, je m’appelle bon". Non, ¢a, c’est un adjectif. Comment est-ce que tu
t'appelles ? — aller au nom de la personne — Qui es-tu ? Que fais-tu ? Quels sont tes réves ? Qu’est-ce que tu
ressens dans ton cceur ? Cela n’intéresse pas les cancaniers, ils cherchent rapidement une étiquette, pour s’en
débarrasser. La culture de I'adjectif qui discrédite les personnes. Pensez a cela pour ne pas tomber dans ce
que la société nous offre si facilement.

Cette attitude pollue tout parce qu’elle éléve un mur invisible qui laisse croire qu’en marginalisant, en séparant,
ou en isolant, se résoudront magiquement tous les problémes. Et quand une société ou une communauté se
permet cela et que tout ce qu’elle fait, c’est chuchoter, cancaner et murmurer, elle entre dans un cercle vicieux
de divisions, de récriminations et de condamnations. C’est curieux, ces gens qui n'acceptent pas Jésus, et ce
qu’il nous enseigne, ce sont des gens qui se disputent toujours entre eux, qui se condamnent mutuellement,
entre ceux qui s’appellent justes. Et en plus, c’est une attitude de marginalisation et d’exclusion, de confrontation
qui leur fait dire, de maniere irresponsable, comme Caiphe : « C’est mieux qu'un seul homme meure pour le
peuple, et que 'ensemble de la nation ne périsse pas » (Jn 11,50). C’est mieux qu’ils soient tous placés la-bas,
gu’ils ne viennent pas nous déranger, nous voulons vivre tranquilles. C’est dur cela, et c’est cela que Jésus a di
affronter, c’est cela que nous affrontons nous aussi aujourd’hui. Normalement le fil se coupe par la partie la plus
ténue : celle des pauvres et des sans-défense. Et ce sont ceux qui souffrent le plus de ces condamnations
sociales, qui ne permettent pas de se relever.

Quelle douleur on peut voir quand une société concentre ses énergies plus a murmurer et a s’indigner qu’a lutter



et lutter pour créer des opportunités et pour transformer.

Le regard de la conversion, 'autre regard

En revanche, tout I'évangile est marqué par cet autre regard qui n’est rien de plus et rien de moins que celui qui
nait du cceur de Dieu. Dieu jamais ne va te rejeter, Dieu ne rejette personne, Dieu te dit : "viens". Dieu t'attend et
il te prend dans ses bras, et si tu ne connais pas le chemin, il vient te chercher, comme le berger I'a fait avec ses
brebis. En revanche, I'autre regard rejette. Le Seigneur veut faire la féte quand il voit ses enfants qui reviennent
a la maison (cf. Lc 15,11-32). Et ainsi Jésus a témoigné de cela, en manifestant jusqu’a I'extréme I'amour
miséricordieux du Pére. Nous avons un Pére — tu I'as dit, ta confession m’a plu — nous avons un Pére. J’ai un
Pére qui m’aime : une chose magnifique. Un amour, celui de Jésus, qui n’a pas le temps de murmurer, mais qui
cherche a briser le cercle de la critique inutile et indifférente, neutre et aseptisée. "Je te rends grace Seigneur —
disait ce docteur de la loi -, parce que je ne suis pas comme celui-la". Je ne suis pas comme celui-la. Ceux, qui
pensent avoir le cceur purifié dix fois plus dans l'illusion d’'une vie aseptisée qui ne sert a rien. Une fois, j'ai
entendu dire par un paysan une chose qui m’est restée : "quelle est I'eau la plus pure ? Oui, I'eau distillée —
disait-il -. Vous savez, pére, quand je la bois, elle n’a go(t de rien". Ainsi est la vie de ceux qui critiquent et qui
cancanent, en se séparant des autres : ils se sentent tellement purs, tellement aseptisés, qu’ils n'ont plus golt
de rien ; ils sont incapables d’inviter quelqu’un ; ils vivent pour prendre soin d’eux, pour faire de la chirurgie
esthétique dans leur cceur, et non pas pour tendre la main aux autres et les aider a grandir, ce que fait Jésus,
qui accepte la complexité de la vie et de chaque situation ; 'amour de Jésus, 'amour de Dieu, 'amour de Dieu
le Pére — comme tu I'as dit — est un amour qui inaugure une dynamique capable d’inventer des chemins, d’offrir
des opportunités d’intégration et de transformation, des opportunités de guérison, de pardon, et de salut. En
mangeant avec les publicains et les pécheurs, Jésus brise la logique qui sépare, qui exclut, qui isole, qui divise
faussement entre "bons et mauvais". Et il ne le fait pas par décret ou avec de bonnes intentions, encore moins
par volontarisme ou par sentimentalisme. Comment le fait Jésus ? En créant des relations, des relations
capables de favoriser de nouveaux processus ; en misant sur chaque pas possible et en le célébrant. C’est
pourquoi Jésus, quand Matthieu se convertit- vous le verrez dans I'Evangile — ne lui dit pas : "bien, trés bien, je
te félicite, viens avec moi". Non, il lui dit : "faisons une féte dans ta maison", et il invite tous ses amis, qui étaient,
comme Matthieu, condamnés par la société, a faire la féte. Le cancanier, celui qui divise, ne sait pas faire la
féte, parce qu’il a un cceur endurci.

Créer des relations, faire la féte, c’est ce que Jésus fait et de cette maniére, il rompt avec une autre médisance
tout a fait facile a détecter et qui "détruit les réves" parce qu’elle répéte comme un chuchotement continu : "tu ne
vas pas pouvoir, tu ne vas pas pouvoir". Que de fois vous I'avez entendu : "tu ne vas pas pouvoir". Attention,
c’est comme le ver qui te ronge de l'intérieur. Quand tu entends "tu ne vas pas pouvoir", donne-toi une gifle : "si,
je vais pouvoir et je vais te le prouver". C’est le murmure intérieur, le cancan intérieur qui surgit en celui qui,
ayant pleuré son péché et conscient de son erreur, ne croit pas qu'il puisse changer. Et cela arrive quand on
croit intérieurement que celui qui est né "publicain” doit mourir "publicain" ; et ce n’est pas vrai, 'Evangile nous
dit tout le contraire. Onze des douze apdtres étaient de graves pécheurs, parce qu’ils ont commis le pire des
péchés : ils ont abandonné leur Maitre, d’autres I'ont renié, d’autres se sont enfuis loin. lls ont trahi, les apbtres,
et Jésus est allé les chercher un par un, et ce sont eux qui ont changé le monde. A aucun d’eux, il n’est arrivé
de dire : "tu ne vas pas pouvoir", parce que, en ayant vu 'amour de Jésus apres cette trahison, ils disent : "je
vais pouvoir parce que tu vas me donner la force". Attention au ver du "tu ne vas pas pouvoir". Faites trés
attention.

Chers amis : chacun de nous est beaucoup plus que les étiquettes qu’on nous met, est beaucoup plus que les
adjectifs que I'on veut nous mettre, beaucoup plus que la condamnation qu’on nous a imposée. Et c’est ce que
Jésus nous enseigne et nous invite a le croire. Le regard de Jésus nous défie de demander et de chercher de
I'aide pour emprunter les chemins du perfectionnement. Il y a des temps ou la médisance semble gagner, mais
ne la croyez pas, ne I'écoutez pas. Cherchez et écoutez les voix qui encouragent a regarder vers I'avenir et non
pas celles qui vous tirent vers le bas. Ecoutez les voix qui vous ouvrent |la fenétre et qui vous font voir I'horizon :
"oui, mais il est loin. Mais tu vas pouvoir". Regarde-le bien et tu vas pouvoir. A chaque fois que revient le ver
avec le "tu ne vas pas pouvoir", vous, répondez-lui : "je vais y arriver", et regardez I’horizon.

La joie et 'espérance du chrétien — de nous tous et également du Pape — naissent d’avoir fait 'expérience un



10

jour de ce regard de Dieu qui nous dit : "tu fais partie de ma famille et je ne peux pas te laisser a I'extérieur”,
c’est ce que Dieu nous dit, a chacun de nous, parce que Dieu est Pére — comme tu 'as dit - : "tu fais partie de
ma famille et je ne peux pas te laisser a I'extérieur, je ne vais pas te laisser, étendu dans le caniveau, non, je ne
peux pas te perdre en chemin — nous dit Dieu, a chacun de nous, avec nos prénoms et nos noms -, moi, je suis
ici avec toi". Ici ? Oui, Seigneur. C’est d’avoir ressenti comme tu I'as partage, Luis, que dans ces moments ou il
semblait que tout était fini, quelque chose t'a dit : Non ! Tout n’est pas fini, parce que tu as un grand objectif qui
te permet de comprendre que Dieu le Pére était et est avec nous tous et qu'’il nous offre des personnes avec
lesquelles cheminer et qui nous aident a atteindre de nouveaux objectifs.

Et ainsi Jésus transforme la médisance en féte et il nous dit : "Réjouissez-vous avec moi, nous allons faire la
féte ! ". Dans la parabole du fils prodigue — j'ai bien aimé un jour une traduction que j'ai trouvée -, il dit que le
pére, quand il a vu son fils revenir a la maison a dit : "Nous allons faire une féte", et la féte a commencé. Et une
traduction dit : "Et le bal a commencé". La joie, la joie avec laquelle nous sommes accueillis par Dieu avec
'embrassade du Pére ; "le bal a commenceé".

Freres : vous faites partie de la famille, vous avez beaucoup a partager, aidez-nous a savoir quelle est la
meilleure maniére de trouver et d’'accompagner le processus de conversion dont, en tant que famille, nous
avons tous besoin.

Une société tombe malade quand elle n’est plus capable de faire la féte pour la conversion de ses enfants, une
communauté tombe malade quand elle vit de la médisance étouffante, condamnatoire et insensible, le cancan.
Une société est féconde quand elle réussit a engendrer des dynamiques capables d’inclure et d’intégrer, de
prendre en charge et de lutter pour créer des opportunités et des alternatives qui donnent de nouvelles
possibilités a ses enfants, quand elle s’emploie a créer un avenir par la communauté, I'éducation et le travail.
Cette communauté est en bonne santé. Et si 'on peut éprouver I'impuissance de ne pas savoir comment, on
n’abandonne pas et on essaie a nouveau. Et tous nous devons nous entraider, en communauté, pour apprendre
a trouver ces chemins, a commencer de nouveau et a recommencer de nouveau. C’est une alliance que nous
devons nous encourager a réaliser : vous, les jeunes, les responsables de la prison et les autorités du Centre et
du Ministére, tous et vos familles, ainsi que les agents pastoraux. Tous, battez-vous et battez-vous, - mais non
pas entre vous, s’il vous plait -, "pour quoi ?", pour chercher et trouver les chemins de l'insertion et de la
transformation. Et cela le Seigneur le bénit, cela le Seigneur le soutient et cela le Seigneur 'accompagne.

Dans un instant, nous continuerons avec la célébration pénitentielle ou tous nous pourrons faire I'expérience du
regard du Seigneur, qui ne voit jamais un adjectif, mais qui voit un nom, regarde dans les yeux, regarde le cceur,
et qui ne voit pas une étiquette ni une condamnation, mais qui voit ses enfants. Regard de Dieu qui dément
I'exclusion et nous donne la force pour créer ces alliances nécessaires qui nous aident tous a réfuter les
médisances, ces alliances fraternelles qui permettent que nos vies soient toujours une invitation a la joie du
salut, a la joie d’avoir un horizon devant soi, a la joie de la féte du fils. Allons par ce chemin. Merci.

[00114-FR.02] [Texte original: Espagnol]

Traduzione in lingua inglese

“He receives sinners and eats with them”. We just heard this in the Gospel reading (Lk 15:2). They are the words
muttered by some of the Pharisees and scribes, doctors of the law, who were greatly upset and scandalized by
the way Jesus was behaving.

With those words, they tried to discredit and dismiss Jesus in the eyes of everyone. But all they managed to do
was point out one of his most ordinary, most distinctive, most beautiful ways of relating to others: “He receives
sinners and eats with them”. Now we are all sinners, all of us, and for that reason Jesus receives with care all of
us who are here, and if anyone does not feel that they are sinners — among all of us who are here - they should
know that Jesus is not going to receive them, and they would miss out on the best part.

Jesus is not afraid to approach those who, for countless reasons, were the object of social hatred, like the



11

publicans — we know that tax collectors grew rich by exploiting their own people and they caused great
resentment —or those on the receiving end of social hatred because they had made an error in their lives,
because of their errors and mistakes, some fault, and now they were called sinners. Jesus does this because he
knows that in heaven there is more joy for a single one of those who make mistakes, for a single converted
sinner, than for ninety-nine righteous people who remain good (Lk 15:7).

And whereas these people were content to grumble or complain because Jesus was meeting people who were
marked by some kind of social error, some sin, and closed the doors on conversion, on dialogue with him —
Jesus approaches and engages, Jesus puts his reputation at risk. He asks us, as he always does, to lift our eyes
to a horizon that can renew our life, that can renew our history. All of us, all have a horizon. All of us. Someone
may say: “l do not have one”. Open the window and you will find it, open the window of love which is Jesus and
you will find him. We all have a horizon. They are two very different, contrasting approaches, Jesus’ one, and
that of the doctors of the law. A sterile, fruitless approach — that of complaining and gossip, the person who is
always speaking badly about others and is self-righteous — and another, one that invites us to change and to
conversion, which is the Lord’s approach, a new life as you have just said a short while ago [turning to the young
man who gave testimony].

The approach of complaining and of gossip

Now this is not something from a long time ago, it is current. Many people do not tolerate this attitude of Jesus;
they don't like it. First by complaining under their breath and then by shouting, they make known their
displeasure, seeking to discredit Jesus’ way of acting and that of all those who are with him. They do not accept
and they reject this option of drawing near to others and giving them another chance. These people condemn
once and for all, they discredit once and for all and forget that in God’s eyes they are disqualified and need
tenderness, need love and understanding, but do not wish to accept it. Where people’s lives are concerned, it
seems easier to attach signs and labels that petrify and stigmatize not only people’s past but also their present
and future. We put labels on people: “this one is like that”, “this one did that thing, and that’s it”, and he has to
bear this for the rest of his days. That's how people are who mutter — the gossips — they are like this. And labels
ultimately serve only to divide: good people over here, and bad ones over there; the righteous over here and
sinners over there. And this Jesus does not accept; this is the culture of the adjective; we delight in
“adjectivizing” people, it gives us delight: “What is your name? My name is ‘good”. No, that is an adjective.
“What is your name?” Go to the person’s name: Who are you? What do you do? What dreams do you have?
What does your heart feel? Gossips are not interested in this; they are quickly looking for a label to knock
someone down off their pedestal. The culture of the adjective which discredits people. Think about that so as not
to fall into what society so easily offers us.

This attitude spoils everything, because it erects an invisible wall that makes people think that, if we marginalize,
separate and isolate others, all our problems will magically be solved. When a society or community allows this,
and does nothing more than complain, gossip and backbite, it enters into a vicious circle of division, blame and
condemnation. Strange that these people who do not accept Jesus, and what Jesus is teaching us, are people
who are always on bad terms with each other, among those who call themselves righteous. And what’s more, it
is an attitude of discrimination and exclusion, of confrontation leading people to say irresponsibly, like Caiaphas:
“It is better that one man should die for the people, and that the whole nation should not perish” (Jn 11:50).
Better that they should all be kept over there, so that they will not give trouble; we want to live in peace. This is
hard-hearted, and Jesus had to confront this; and we are also confronted with this today. Normally the thread is
cut at the thinnest part: that of the poor and the defenceless. And it is they who suffer the most from this social
disapproval that does allow them to raise themselves up.

How painful it is to see a society concentrate its energies more on complaining and backbiting than on fighting
tirelessly to create opportunities and change.

The approach of conversion: the other approach

The Gospel, on the other hand, is completely characterized by this other approach, which is nothing more or less



12

than that of God’s own heart. God never chases you away, God never chases anyone away; God says to you:
“Come”. God waits for you and embraces you, and if you do not know the way, he is going to show you, as this
shepherd did with the sheep. The other approach, however, excludes. The Lord wants to celebrate when he
sees his children returning home (Lk 15:11-31). And Jesus testified to this by showing to the very end the
merciful love of the Father. We have a Father — you said it yourself — | enjoyed your testimony: we have a
Father. | have a Father who loves me, a beautiful thing. A love, Jesus’ love, that has no time for complaining, but
seeks to break the circle of useless, needless, cold and sterile criticism. “I give you thanks, Lord — said that
doctor of the law — that | am not like that one, | am not like him. The ones who believe they have a soul ten times
purified in the illusion of a sterile life that is no good for anything. | once heard a country farmer saying
something that struck me: “What is the purest water? Yes, distilled water”, he said; “You know, Father, that when
| drink it, it has no flavour at all”. This is how life is for those who criticize and gossip and separate themselves
from others: they feel so pure, so sterile, that they have no flavour at all; they are incapable of inviting someone;
they live to take care of themselves, to have cosmetic surgery done on their souls and not to hold out their hand
to others and help them to grow, which is what Jesus does; he accepts the complexity of life and of every
situation. The love of Jesus, the love of God, the love of God our Father — as you said to us — is a love that
initiates a process capable of inventing ways, offering means for integration and transformation, healing,
forgiveness and salvation. By eating with tax collectors and sinners, Jesus shatters the mentality that separates,
that excludes, that isolates, that falsely separates “the good and the bad”. He does not do this by decree, or
simply with good intentions, or with slogans or sentimentality. How does Jesus do it? By creating bonds,
relationships capable of enabling new processes; investing in and celebrating every possible step forward.
That's why Jesus does not say to Matthew when he converts — you will see it in the Gospel: “Well, this is good, |
congratulate you, come with me”. No, he says to him: “Let us celebrate in your home”, and he invites all his
friends, who with Matthew had been condemned by the society, to celebrate. The gossipmonger, the one who
separates, does not know how to celebrate because he has an embittered heart.

Creating relationships, celebrating. This is what Jesus does, and that way he breaks with another form of
complaining, one even harder to detect, one that “stifles dreams” because it keeps whispering: “you can’t do it,
you can’t do it”. How many times you have heard this: “you can’t do it”. Watch out! This is like a woodworm that
eats you from the inside out. Watch out when you feel “you can’t do it”, give yourself a slap: “Yes, | can and | will
show you”. The whisper, the interior whisper that haunts those who repent of their sin and acknowledge their
mistakes, but don’t think that they can change. And this happens when they think that those who are born
publicans will always die publicans; and that is not true. The Gospel tell us quite the opposite. Eleven of the
twelve disciples were bad sinners, because they committed the worst sin: they abandoned their Master, others
disowned him, others ran far away. The Apostles betrayed him, and Jesus went to look for them one by one, and
they are the ones who changed the whole world. It did not occur to any of them to say: “you can’t do it”, because
having seen Jesus’ love after their betrayal, “| am going to be able to do it, because you give me the strength”.
Watch out for the “you-can’t-do-it” woodworm, be very careful.

Friends, each of us is much more than our labels which people attach to us; each is much more than the
adjectives that they want to give us, each is much more than the condemnation foisted on us. And that is what
Jesus teaches us and asks us to believe. Jesus’ approach challenges us to ask and seek help when setting out
on the path of improvement. There are times when complaining seems to have the upper hand, but don’t believe
it, don’t listen to it. Seek out and listen to the voices that encourage you to look ahead, not those that pull you
down. Listen to the voices that open the window for you and let you see the horizon: “Yes, but it's far off”. “But
you can do it. Focus on it carefully and you will be able to do it”. And every time the woodworm comes with “you
can’t do it”, answer it from within: “| can do it”, and focus on the horizon.

The joy and hope of every Christian — of all of us, and the Pope too — comes from having experienced this
approach of God, who looks at us and says, “You are part of my family and | cannot leave you at the mercy of
the elements”; this is what God says to each one of us, because God is Father — you said it yourself: “You are
part of my family and | am not going to leave you to the mercy of the elements, | am not going to leave you lying
in the ditch, no, | cannot lose you along the way — God says to us, to each of us, by name and surname — | am
here at your side”. Here? Yes, Lord. It is that feeling that you, Luis, described at those times when it seemed it
was all over, yet something said: “No! It is not all over”, because you have a bigger purpose that lets you see
that God our Father is always with us. He gives us people with whom we can walk, people to help us achieve



13

new goals.

So Jesus turns complaining into celebration, and tells us: “Rejoice with me, we are going to celebrate!” In the
parable of the prodigal son — | like a translation | found once - it says that the father said, when he saw his son
who had returned home: “We are going to celebrate”, and then the feast began. And one translation said: “And
then the dance began”. The joy, the joy with which God receives us, with the Father's embrace; the dance
began.

Brothers and sisters: You are part of the family; you have a lot to share with others. Help us to discern how best
to live and to accompany one another along the path of change that we, as a family, all need.

A society grows sick when it is unable to celebrate change in its sons and daughters. A community grows sick
when it lives off relentless, negative and heartless complaining, gossip. But a society is fruitful when it is able to
generate processes of inclusion and integration, of caring and trying to create opportunities and alternatives that
can offer new possibilities to the young, to build a future through community, education and employment. Such a
community is healthy. Even though it may feel the frustration of not knowing how to do so, it does not give up, it
keeps trying. We all have to help each other to learn, as a community, to find these ways, to try again and again.
It is a covenant that we have to encourage one another to keep: you, young men and women, those responsible
for your custody and the authorities of the Centre and the Ministry, and all your families, as well as your pastoral
assistants. Keep fighting, all of you — but not among yourselves, please —fighting for what? — to seek and find the
paths of integration and transformation. And this the Lord blesses, this the Lord sustains and this the Lord
accompanies.

Shortly we will continue with the penitential service, where we will all be able to experience the Lord’s gaze,
which never looks at adjectives, but looks at a name, looks into our eyes, looks at our heart; he does not look at
labels and condemnation, but at his sons and daughters. That is God’s approach, his way of seeing things,
which rejects exclusion and gives us the strength to build the covenants needed to help us all to reject
complaining: those fraternal covenants that enable our lives to be a constant invitation to the joy of salvation, to
the joy of keeping a horizon open before us, to the joy of the son’s feast. Let us go this way. Thank you.

[00114-EN.02] [Original text: Spanish]

Traduzione in lingua tedesca

»Dieser nimmt Stinder auf und isst mit ihnen« (Lk 15,2). So hiel3 es eben im Evangelium. Dieser Satz gibt das
Norgeln einiger Phariséer, Schriftgelehrter und Gesetzeslehrer wieder, die das Verhalten Jesu als ziemlich
argerlich und anst6Rig empfanden.

So versuchten sie, ihn vor allen schlechtzumachen und zu diskreditieren, hoben damit aber nur eine der
haufigsten, typischsten und schénsten Verhaltensweisen Jesu besonders hervor: »Dieser nimmt Stnder auf und
isst mit ihnen.« Wir alle sind Siinder, alle, und deshalb nimmt uns Jesus mit Zuneigung auf, uns alle, die wir hier
sind; und wenn einer von uns allen, die wir hier sind, sich nicht als Siinder fihlt, dann mdge er wissen, dass
Jesus ihn nicht empfangen wird und er das Beste verpasst.

Jesus hat keine Angst, sich denen zu nahern, die aus einer Menge von Griinden den Hass der Gesellschaft zu
splren bekamen, wie etwa die Zéllner — denken wir daran, dass die Zoliner sich bereicherten, indem sie ihr
eigenes Volk beraubten; sie erregten sehr viel Empdrung —, oder den Hass der Gesellschaft auf sich zogen, weil
sie in ihrem Leben manchen Fehler begangen hatten, Fehler und Vergehen, so manche Schuld, und so nannte
man sie Suinder. Jesus tut dies, weil er weil3, dass es im Himmel ein grélReres Fest fir einen einzigen, der sich
verirrt hatte, flr einen einzigen bekehrten Siinder gibt als fir neunundneunzig Gerechte, die sich nichts zu
Schulden kommen lassen (vgl. Lk 15,7).

Und wahrend diese Leute sich darauf beschrankten, zu nérgeln oder sich zu entriisten, weil Jesus sich mit



14

Menschen traf, denen ein gesellschaftlicher Makel, irgendeine Siinde anhaftete, und dabei jede Tur der
Bekehrung, des Dialogs mit Jesus schlossen, geht Jesus auf die Menschen zu und kompromittiert sich. Jesus
setzt seinen Ruf aufs Spiel und lenkt den Blick immer auf einen Horizont, der das Leben und die Geschichte
erneuern kann. Alle, alle haben wir eine Perspektive. Alle. Jemand sagt vielleicht: ,Ich habe keine.“ Offne das
Fenster und du wirst eine finden. Offne das Fenster deines Herzens, éffne das Fenster der Liebe, die Jesus ist,
und du wirst sie finden. Alle haben wir eine Perspektive. Das sind zwei sehr unterschiedliche Sichtweisen, die
einander gegenulberstehen: die Sichtweise Jesu und jene dieser Gesetzeslehrer. Ein steriler und unfruchtbarer
Blick — der Blick der Norgelei und des Klatsches, der immer schlecht Gber die anderen spricht und sich im Recht
fuhlt — und ein anderer Blick — der des Herrn —, der zu Verwandlung und Bekehrung ruft, zu einem neuen Leben,
wie du gerade gesagt hast [an den Jugendlichen gerichtet, der ein Zeugnis gegeben hatte].

Der Blick der Nérgelei und des Klatsches

Und das war nicht nur damals so, das gilt auch fir heute! Viele tolerieren und lieben diese Option Jesu nicht, im
Gegenteil. Sie zeigen ihren Unmut — zunachst hinter vorgehaltener Hand und schlieRlich mit lauter Stimme — und
versuchen, dieses Verhalten Jesu und all derer, die bei ihm sind, in Verruf zu bringen. Sie akzeptieren diese
Option nicht, sie weigern sich, dem anderen nahe zu sein und neue Chancen zu geben. Diese Leute verurteilen
jemanden ein fur alle Mal, bringen ihn ein fir alle Mal in Misskredit und vergessen dabei, dass sie selbst in den
Augen Gottes in Misskredit stehen und Zartlichkeit, Liebe und Verstandnis brauchen. Aber das wollen sie nicht
akzeptieren. Sie akzeptieren es nicht. Es scheint einfacher zu sein, dem Leben der Menschen Bezeichnungen
und Etiketten zu verpassen, die nicht nur die Vergangenheit, sondern auch die Gegenwart und Zukunft der
Menschen ein fur alle Mal stigmatisieren. Wir verpassen den Menschen Etiketten: der ist so, jener hat dies getan
und das ist nun mal so — und das muss er ein Leben lang mit sich herumtragen. So sind diese Leute, die
norgeln, die Klatschmauler, so sind sie. Bezeichnungen, die letztlich nichts anderes tun als spalten: auf der
einen Seite die Guten, auf der anderen die Schlechten; auf der einen Seite die Gerechten, auf der anderen die
Sinder. Und das akzeptiert Jesus nicht. Dies ist die Kultur des Adjektivs: Wir lieben es, die Menschen mit
Adjektiven zu versehen, das tun wir sehr gerne. ,Wie heillt du?” — ,Ich heil’e gut.“ — ,Nein, das ist ein Adjektiv.
Wie heil’t du?“ Richten wir unseren Blick auf den Namen der Person: wer bist du, was machst du, welche
Traume hast du, was fihlt dein Herz ... Die Klatschmauler interessiert das nicht; sie suchen sofort ein Etikett,
um sich den anderen vom Leib zu halten. Die Kultur des Adjektivs ist menschenverachtend. Denkt daran, dass
ihr nicht in diese [Haltung] verfallt, die uns die Gesellschaft so einfach nahelegt.

Diese Haltung verdirbt alles, weil sie eine unsichtbare Mauer errichtet, die einen glauben macht, dass durch
Ausgrenzung, Trennung und Isolierung alle Probleme auf magische Weise zu I6sen sind. Und wenn eine
Gesellschaft oder Gemeinschaft dies zulasst und nichts anderes tut als tuscheln, klatschen und nérgeln, gerat
sie in einen Teufelskreis aus Spaltung, Vorwirfen und Verurteilungen. Es ist interessant: Diese Menschen, die
Jesus und das, was Jesus uns lehrt, nicht akzeptieren, sind Menschen, die sich rechtschaffen nennen, aber
untereinander immer streiten und sich gegenseitig verurteilen. Auflerdem ist es ein ausgrenzendes und
ausschliellendes Verhalten, eine Gegnerschaft, dem unverantwortlichen Ausspruch des Kajaphas ahnlich, der
sagte, »dass es besser [...] ist, wenn ein einziger Mensch flir das Volk stirbt, als wenn das ganze Volk zugrunde
geht« (Joh 11,50). Es ist besser, sie dort alle unter Kontrolle zu haben, damit sie nicht kommen und Arger
machen, wir wollen in Frieden leben. Das ist hart, und Jesus musste dem begegnen und auch wir missen dem
begegnen. Normalerweise reifdt der Faden an der diinnsten Stelle: da, wo die Armen und Wehrlosen sind. Und
das sind die, die am meisten unter diesen gesellschaftlichen Verurteilungen leiden, die es ihnen unmdéglich
machen, sich wieder aufzurichten.

Wie schmerzlich ist es, eine Gesellschaft zu sehen, die ihre Energien darauf verwendet zu nérgeln und zu
verachten, anstatt zu kdmpfen und sich dafiir einzusetzen, neue Méglichkeiten und Veranderungen zu schaffen!

Der Blick der Bekehrung: der andere Blick

Im Gegensatz dazu ist das ganze Evangelium von diesem anderen Blick gepragt, der direkt aus dem Herzen
Gottes kommt. Gott verlasst dich nie. Gott verlasst niemanden. Gott sagt zu dir: ,Komm!* Gott erwartet dich und
umarmt dich, und wenn du den Weg nicht weif3t, kommt er und sucht dich, wie es der Hirte mit den Schafen



15

getan hat. Der andere Blick hingegen ist ablehnend. Der Herr will feiern, wenn er seine Kinder nach Hause
zuriickkehren sieht (vgl. Lk 15,11-32). So bezeugte es Jesus und offenbarte bis zum AuBersten die barmherzige
Liebe des Vaters. Wir haben einen Vater. Das hast du gesagt und dein Bekenntnis hat mir gefallen: Wir haben
einen Vater. Ich habe einen Vater, der mich liebt. Das ist etwas Schones. Eine Liebe, die Liebe Jesu, hat keine
Zeit fir Norgelei, sondern versucht, den Kreislauf der nutzlosen und gleichgiltigen, neutralen und kuhlen Kritik
zu durchbrechen. ,Ich danke, dir Herr* — sagte jener Gesetzeslehrer —, ,weil ich nicht so bin wie dieser da.” Ich
bin nicht wie dieser da. Diese Leute meinen ihre Seele zehnfach gereinigt zu haben, sie unterliegen der lllusion
eines keimfreien Lebens, das zu nichts niitze ist. Einmal sagte ein Bauer etwas zu mir, das mich betroffen
gemacht hat: ,Welches ist das reinste Wasser? Ja, das destillierte Wasser®, sagte er. ,Wissen Sie, Pater, wenn
ich es trinke, schmeckt es nach nichts.” So ist das Leben derer, die herumkritisieren und tratschen und sich von
den anderen lossagen: sie flhlen sich so rein, so keimfrei, dass sie nach nichts schmecken; sie sind unfahig
jemanden einzuladen, sie verbringen ihr Leben damit, sich um sich selbst zu kiimmern, um ihre Seele einer
Schdnheitsoperation zu unterziehen, aber nicht, um anderen die Hand zu reichen und ihnen weiterzuhelfen. Das
aber tut Jesus, der die Komplexitat des Lebens und jeder Situation akzeptiert; die Liebe Jesu, die Liebe Gottes,
die Liebe Gottes des Vaters — wie du gesagt hast — ist eine Liebe, die zu einer Dynamik fiihrt, die in der Lage ist,
neue Wege zu erfinden, Moglichkeiten flr Integration und Transformation zu bieten, Mdglichkeiten der Heilung,
der Vergebung, der Erlésung. Und durch das Mahlhalten mit Zéllnern und Stindern bricht Jesus mit der Logik,
die trennt, die ausschliel3t, die isoliert und die auf falsche Weise zwischen ,Guten und Schlechten®
unterscheidet. Und er tut dies nicht per Dekret oder mit Absichtserklarungen, auch nicht, um einfach etwas
Gutes zu tun, oder aus Sentimentalitat. Wie macht es Jesus? Er schafft Bindungen, Bindungen, die neue
Prozesse ermdglichen; er setzt auf jeden méglichen Schritt, und jedes Mal freut er sich, wenn ein solcher Schritt
gelingt. Bei der Bekehrung des Matthaus — ihr findet das im Evangelium — sagt Jesus deswegen zu ihm nicht:
,Gut, einverstanden, Kompliment, komm mit.“ Nein, er sagt zu ihm: ,Lass uns zu dir nach Hause gehen und
feiern®, und er Iadt zu diesem Fest alle Freunde des Matthaus ein, die wie er von der Gesellschaft verurteilt
wurden. Das Klatschmaul, derjenige der spaltet, kann nicht feiern, denn er hat ein verbittertes Herz.

Verbindungen schaffen, feiern — das ist es, was Jesus tut. Und auf diese Weise bricht er mit einer anderen Art
von Noérgelei, die man leicht Gbersehen kann und die ,Trdume durchléchert”, weil sie einem immer neu
einflistert: das kannst du nie, das schaffst du nie ... Wie oft habt ihr diesen Satz schon gehért: ,Das schaffst du
nie.“ Vorsicht, aufgepasst: das ist wie ein Holzwurm, der dich von innen her auffrisst. Wenn du fiihist, dass du
etwas ,hicht schaffst®, dann verpass dir eine Ohrfeige: ,Und ob ich das schaffe und ich werde es dir beweisen.*
Das ist das innere Raunen, ein inneres Gerede, das in denen entsteht, die, nachdem sie ihre Stinde beweint
haben und sich ihres Fehlers bewusst sind, nicht glauben, dass sie sich &ndern kénnen. Und das passiert, wenn
man fest davon Uberzeugt ist, dass derjenige, der als ,Zollner geboren wurde, notwendig auch als ,ZolIner*
sterben muss; und das ist nicht wahr. Das Evangelium sagt uns das komplette Gegenteil. Elf der zwolf Apostel
waren schwere Sinder, denn sie hatten die schlimmste aller Stinden begangen: sie hatten ihren Meister
verlassen, einige verleugneten ihn, andere liefen davon. Sie haben ihn verraten, die Apostel, und Jesus machte
sich auf, jeden einzelnen von ihnen zu suchen, und so wurden sie zu denen, die die Welt veranderten. Keinem
von ihnen ist es passiert, dass er sagte: ,Das schaffst du nicht®, denn als er nach dem Verrat die Liebe Jesu
sah, [sagte er]: ,Ich werde das schaffen, weil du mir die Kraft dazu geben wirst.“ Gebt acht auf den Holzwurm
des ,Das schaffst du nicht“! Da muss man sehr aufpassen.

Liebe Freunde, jeder von uns ist viel mehr als die Etiketten, die man ihm verpasst; und viel mehr als die
Adjektive, die man uns anheften will, und viel mehr als das Urteil, das man tber uns verhangt hat. So lehrt Jesus
es uns und ruft uns zum Glauben auf. Der Blick Jesu fordert uns auf, um Hilfe zu bitten und nach Unterstiitzung
zu suchen, um die Wege der Uberwindung zu gehen. Manchmal scheint diese Nérgelei zu gewinnen, aber
glaubt nicht daran, hort nicht darauf. Sucht und hoért auf die Stimmen, die euch anspornen, nach vorne zu
schauen, und nicht auf die, die euch nach unten ziehen. Hort auf die Stimmen, die euch das Fenster 6ffnen und
euch den Horizont sehen lassen. ,Das ist aber weit weg!“ — ,Ja, aber du schaffst das.” Schau gut auf diesen
Horizont und du wirst es schaffen! Jedes Mal, wenn der Holzwurm kommt mit seinem ,Das schaffst du nicht®,
dann antwortet ihm aus eurem Inneren: ,Ich schaffe das®, und blickt auf den Horizont.

Die Freude und Hoffnung des Christen — von uns allen, und auch vom Papst — kommt daher, dass wir so
manches Mal diesen Blick Gottes erlebt haben, der uns sagt: ,Du gehdrst zu meiner Familie, und ich kann dich
nicht den Unbilden Uberlassen.“ Das ist es, was Gott zu einem jeden von uns sagt, weil Gott Vater ist — du hast



16

das gesagt. ,Du gehorst zu meiner Familie, und ich werde dich nicht den Unbilden tberlassen, ich werde dich
nicht am Boden liegen lassen, nein, ich kann dich nicht auf dem Weg verlieren® — so sagt Gott zu uns, zu einem
jeden von uns, mit Vor- und Nachname. ,Ich bin hier mit dir.“ Hier? Ja, hier. Das ist so, wie du es uns mitgeteilt
hast, Luis, dass in jenen Momenten, in denen es so schien, als ware alles vorbei, eine Stimme zu dir sagte:
Nein, es ist nicht alles vorbei, denn du hast ein grol3es Ziel, das dich verstehen lasst, dass Gott, der Vater, bei
uns allen war und ist und uns Menschen an die Seite stellt, mit denen wir gehen kénnen und die uns helfen,
neue Ziele zu erreichen.

Und so verwandelt Jesus die Norgelei in ein Fest und sagt zu uns: ,Freu dich mit mir! (vgl. Lk 15,6), lasst uns
feiern.“ Einmal habe ich eine Ubersetzung des Gleichnisses vom verlorenen Sohn gefunden, die hat mir
gefallen. Der Vater, als er den Sohn nach Hause zuriickkommen sah, sagte: ,Lasst uns feiern“ und da begann
das Fest. Und die Ubersetzung lautete: ,Und da begann der Tanz.“ Die Freude, die Freude, in der wir von Gott
mit einer vaterlichen Umarmung willkommen geheilten werden. ,Da begann der Tanz.”

Brider und Schwestern, ihr gehoért zur Familie, ihr habt viel beizutragen. Helft uns herauszufinden, auf welche
Weise man am besten lebt und den Verwandlungsprozess begleitet, den wir als Familie alle brauchen. Alle!

Eine Gesellschaft erkrankt, wenn sie nicht in der Lage ist, sich lber die Verwandlung ihrer Glieder zu freuen;
eine Gemeinschaft erkrankt, wenn sie in ein Norgeln verfallt, das ohne jedes Gesplr erdriickt und verurteilt — der
Klatsch. Eine Gesellschaft ist fruchtbar, wenn sie eine Dynamik zu erzeugen weil3, die in der Lage ist,
aufzunehmen und zu integrieren; wenn sie sich bemiiht und daftir kdmpft, Chancen und Alternativen zu
schaffen, die ihren Gliedern neue Mdglichkeiten eréffnen; wenn sie sich dafiir einsetzt, eine Zukunft mit
Gemeinschaft, Bildung und Arbeit zu schaffen. Und auch wenn sie sich vielleicht hilflos fiihlt und nicht weil}, wie
das geschehen soll, gibt sie nicht auf und versucht es erneut. Wir alle miissen uns gegenseitig helfen, in der
Gemeinschaft zu lernen, wie man diese Wege findet. Das missen wir versuchen und immer wieder versuchen.
Wir sollten den Mut haben, eine solche Abmachung zu treffen: ihr jungen Manner und Frauen, die Leitung des
Wachpersonals und die Verantwortlichen dieser Einrichtung und des Ministeriums, alle, und eure Familien wie
auch die pastoralen Mitarbeiter. |hr alle, kdmpft, kampft — aber bitte nicht miteinander! Und woflir kdmpfen?
Dafiir, dass Wege der Eingliederung und der Verwandlung gesucht und gefunden werden. Und solches
Bemiihen segnet der Herr. Dies unterstitzt der Herr und dies begleitet der Herr.

Bald werden wir mit der Bul¥feier fortfahren, in der wir alle den Blick des Herrn erleben kénnen, der nicht ein
Adjektiv sieht, niemals, sondern einen Namen. Er schaut den Menschen in die Augen, er sieht das Herz. Er
schaut nicht auf Etiketten und Urteile, sondern er sieht Séhne und Téchter. Das ist der Blick Gottes, der die
Anschuldigungen nicht beachtet und uns die Kraft gibt zu solchen Abmachungen, die uns allen helfen, der
Nd&rgelei zu widersprechen, zu solchen briderlichen Abmachungen, die es unserem Leben ermdéglichen, immer
eine Einladung zur Freude Uber die Erlésung zu sein, zur Freude dartber, dass wir eine Perspektive haben, zur
Festfreude des Sohnes. Gehen wir auf diesem Weg. Danke.

[00114-DE.02] [Originalsprache: Spanisch]

Traduzione in lingua portoghese

«Este acolhe os pecadores e come com eles» (Lc 15, 2), acabamos de ouvir no Evangelho. Assim murmuravam
alguns fariseus, escribas e doutores da lei, muito escandalizados e incomodados com o modo como Jesus Se
comportava.

Pretendiam, com esta afirmagao, denegri-Lo, desacredita-Lo a vista de todos, mas tudo o que conseguiram
fazer foi destacar um dos procedimentos de Jesus mais comuns, mais carateristicos, mais belos: «Este acolhe
os pecadores e come com eles». E todos somos pecadores, todos; por isso Jesus acolhe, com carinho, a todos
nos que estamos aqui; e se alguém, dentre todos nés que estamos aqui, ndo se sentir pecador, saiba que
Jesus néo o recebera, perdera o melhor.

Jesus ndo tem medo de Se aproximar daqueles que, por inumeras razdes, carregavam o peso do 6dio social,



17

como no caso dos publicanos — lembremo-nos que os publicanos se enriqueciam roubando o seu proprio povo,
suscitando muita, mas muita indignagao — ou carregavam o peso do 6édio social porque cometeram alguns erros
na sua vida, erros e enganos, qualquer culpa, e dai chamar-lhes pecadores. Jesus fa-lo porque sabe que, no
Céu, ha mais alegria por um s6 daqueles que erram, dos pecadores convertidos do que por noventa € nove
justos que se sentem bem (cf. Lc 15, 7).

E enquanto estas pessoas se limitavam a murmurar ou a indignar-se porque Jesus Se encontrava com as
pessoas assinaladas por algum erro social, por algum pecado, e fechavam as portas da converséao, do dialogo
com Jesus, Este aproxima-Se, compromete-Se, Jesus coloca em risco a sua reputagdo e sempre convida a
fixar um horizonte capaz de renovar a vida, de renovar a histéria. Todos, todos temos um horizonte. Todos.
Alguém pode dizer: «Eu n&o o tenho». Abre a janela e encontra-lo-as. Abre a janela do teu coracdo, abre a
janela do amor que é Jesus, e encontra-lo-as. Todos temos um horizonte. Sdo dois olhares muito diferentes,
que se contrapdem: o de Jesus e o daqueles doutores da lei. Um olhar estéril e infecundo — o da murmuragéao e
bisbilhotice — que fala sempre mal dos outros e sempre se sente justo, e o outro (que é o do Senhor) que
convida a transformacgéo e conversao, a uma vida nova, como tu [dirigindo-se ao jovem que deu o testemunho]
disseste ha pouco.

O olhar da murmuracao e da bisbilhotice

Isto ndo valia s6 para aqueles tempos, vale também para hoje! Muitos ndo suportam nem gostam desta opgao
de Jesus; antes, manifestam o seu descontentamento, inicialmente por entre dentes mas no final aos gritos,
procurando desacreditar este comportamento de Jesus e de quantos estdo com Ele. Ndo aceitam, rejeitam esta
opcao de estar proximo e oferecer novas oportunidades. Tais pessoas condenam duma vez para sempre,
desacreditam duma vez para sempre, esquecendo-se de que, aos olhos de Deus, elas préprias estao
desacreditadas e precisam de ternura, precisam de amor e compreensao, mas nao querem aceitar. Nao o
aceitam. Sobre a vida do povo, parece-lhes mais facil colocar etiquetas e rétulos que congelam e estigmatizam
nao so6 o passado, mas também o presente e o futuro das pessoas. Colocam roétulos nas pessoas: este é assim,
aquele fez isto e agora esta feito e deve carrega-lo pelo resto dos seus dias. Sdo assim as pessoas que
murmuram, os bisbilhoteiros, sdo assim. Rétulos que, no fim de contas, nada mais fazem senao dividir: aqui os
bons, além os maus; aqui os justos, além os pecadores. E isto, Jesus nao o aceita. Esta é a cultura do adjetivo:
gostamos tanto de «adjetivar» as pessoas; gostamos muito! «Tu, como te chamas?» - «Chamo-me bom» -
«Nao! Isto é um adjetivo. Como te chamas?» Temos de ir ao nome da pessoa: quem és, que fazes, que sonhos
tens, que sente o teu coragéo... Isto, aos bisbilhoteiros, ndo interessa; procuram imediatamente um rétulo para
se livrar dele. E a cultura do adjetivo que desacredita a pessoa. Estai atentos para ndo cair nesta atitude como
tao facilmente nos convida a fazer a sociedade.

Este procedimento contamina tudo, porque levanta um muro invisivel que faz pensar que marginalizando,
separando e isolando resolver-se-d0, magicamente, todos os problemas. E, quando uma sociedade ou
comunidade se decide por isso, limitando-se a criticar, bisbilhotar e murmurar, entra num circulo vicioso de
divisdes, censuras e condenacdes. E interessante observar: estas pessoas que nio aceitam Jesus nem o que
Ele nos ensina, sdo pessoas que estdo sempre a lutar entre si, condenam-se mutuamente, entre aqueles que
se chamam justos. Além disso, € uma atitude de marginalizacdo e exclusdo, de oposi¢ao que leva a dizer
irresponsavelmente como Caifas: «Convém que morra um sé homem pelo povo, e ndo perega a nagao inteira»
(Jo 11, 50). E melhor que todos sejam guardados |4, que n&o nos venham incomodar; queremos viver em paz.
Ouvir isto custa! Mas isto, teve que enfrentar Jesus, e isto enfrentamos também nés hoje. Normalmente, a
corda quebra pelo ponto mais fraco: o dos pobres e dos indefesos.

Que pena faz ver uma sociedade que concentra as suas energias mais em murmurar e indignar-se do que em
comprometer-se, empenhar-se por criar oportunidades e transformacao!

O olhar da convers&o: o outro olhar

Ao invés, todo o Evangelho esta marcado pelo outro olhar que nasce precisamente do coragdo de Deus. Deus
nunca te abandona. Deus ndo abandona ninguém. Deus convida-te: «Vem». Deus espera-te e abraca-te! E, se



18

nao conheceres a estrada, sai a tua procura, como fez o pastor com as ovelhas. O outro olhar, pelo contrario,
rejeita. O Senhor quer fazer festa quando vé os seus filhos que regressam a casa (Lc 15, 11-32). Assim o
testemunhou Jesus, levando até ao extremo a manifestagao do amor misericordioso do Pai. Temos um Pai.
Assim no-lo disseste tu. Gostei desta tua confissdo: temos um Pai. Eu tenho um Pai que me ama. E estupendo!
Um amor, o de Jesus, que ndo tem tempo para murmurar, mas procura romper o circulo da critica inutil e
indiferente, neutra e assética. «Dou-Te gragas, Senhor — dizia aquele doutor da lei —, porque ndo sou como
aquele». Nao sou como aquele. Pensam ter purificado a alma dez vezes numa ilusdo de vida assética que nao
serve para nada. Uma vez ouvi um agricultor dizer algo que me impressionou: «Qual é a agua mais limpa? Sim,
a agua destilada - dizia ele. Sabe, Padre, que, quando a bebo, ndo sabe a nada». Assim é a vida daqueles que
criticam, murmuram e se separam dos outros: sentem-se tdo limpos, tao asséticos que ndo sabem a nada; séo
incapazes de convidar alguém, vivem para cuidar de si mesmos fazendo-se a cirurgia estética na alma e nao
para estender a mao aos outros e ajuda-los a crescer, como faz Jesus que aceita a complexidade da vida e de
cada situacdo. O amor de Jesus, o amor de Deus, o amor de Deus Pai — como disseste tu — € um amor que
inaugura uma dinamica capaz de inventar caminhos e oferecer oportunidades de integragao e transformagao,
oportunidades de cura, de perdao, de salvagao. E comendo com publicanos e pecadores, Jesus quebra a logica
gue separa, que exclui, que isola, que divide falsamente entre «bons e maus». E fa-lo, ndo por decreto ou sé
com boas intengdes, nem com voluntarismos ou sentimentalismo. Como faz Jesus? Criando vinculos, vinculos
capazes de permitir novos processos; apostando e fazendo festa em cada passo possivel. Por isso Jesus,
quando Mateus se converte — encontrais isso no Evangelho —, ndo lhe diz: «Combinado! Congratulagées; vem
comigoy». Mas disse-lhe: «Vamos festejar em tua casa» e, para a festa, convida todos os seus amigos que
eram, como Mateus, proscritos pela sociedade. O bisbilhoteiro, aquele que divide, ndo sabe fazer festa porque
possui um coragao amargo.

Criar vinculos, festejar é o que faz Jesus, E deste modo quebra com outra murmuragao dificil de detetar, que
«fura os sonhos» pois repete como sussurro continuo: «Nao conseguiras, ndo conseguiras». Quantas vezes ja
ouviste isto: «Nao conseguirasy». Atencao! Cuidado! Isso € como o caruncho que te roi dentro. Quando ouvires
«n&o conseguiras», da um tabefe em ti mesmo: «Sim que o conseguirei e to demonstrarei». E a murmuragéo
interior, a bisbilhotice interior que brota em quem, tendo chorado o seu pecado e consciente do proprio erro,
nao cré que possa mudar. Isto acontece quando se esta intimamente convencido que aquele que nasceu
«publicano» tem que morrer «publicanoy; e isto ndo é verdade! O Evangelho diz-nos o contrario. Onze dos
doze apostolos eram pecadores graves, porque cometeram o pior dos pecados: abandonaram o seu Mestre,
uns negaram-No, outros fugiram. Os apéstolos trairam e Jesus foi procura-los um por um, e foram aqueles que
mudaram o mundo. A nenhum veio a vontade de dizer: «N&o conseguirei», porque, tendo visto o amor de Jesus
depois da trai¢cao, exclama para Jesus: «Conseguirei, porque Vés me dareis a forga». Cuidado com o caruncho
do «n&o conseguiras» E precisa muita atengao!

Amigos, cada um de nos € muito mais do que os rétulos que nos dao; € muito mais do que os adjetivos que nos
querem atribuir, € muito mais do que a condenacgao que nos impuseram. Assim Jesus no-lo ensina e convida a
acreditar. O olhar de Jesus desafia-nos a pedir e procurar ajuda para percorrer os caminhos da superagao. Por
vezes a murmuragao parece vencer, mas nao acrediteis, ndo Ihe presteis ouvidos. Procurai e ouvi as vozes que
impelem a olhar para diante e ndo aquelas que vos desencorajam. Ouvi as vozes que vos abrem a janela e
fazem ver o horizonte. «Mas é longe!» - «Sim, mas conseguiras!» Fixa-o bem e conseguiras! Sempre que vier o
caruncho com 0 «nao conseguirasy, retorqui-lhe intimamente: «Conseguirei», e fixai o horizonte.

A alegria e a esperanga do cristdo — de todos nés, também do Papa — nasce de ter experimentado alguma vez
este olhar de Deus que nos diz: tu fazes parte da minha familia e ndo posso abandonar-te as intempéries. Isto é
o que Deus diz a cada um de nés, porque Deus ¢ Pai (foste tu que o disseste!): «Tu fazes parte da minha
familia e ndao te abandonarei as intempéries, nao te deixarei caido por terra no caminho, ndo posso perder-te
pelo caminho — diz Deus a cada um de nés, chamando-nos por nome e cognome — Eu estou contigo aqui».
Aqui? Sim, aqui. Isto nasce de ter sentido — como partilhaste tu, Luis — que, naqueles momentos em que tudo
parecia ter acabado, algo te disse: Nao! Nao esta tudo acabado, porque tens uma finalidade grande que te
permite entender que Deus Pai estava e esta com todos nds e nos da pessoas para caminhar connosco e
ajudar-nos a alcangar novas metas.

E, assim, Jesus transforma a murmuracéo em festa e diz-nos: «Alegrai-vos comigo» (Lc 15, 6), vamos festejar».



19

Uma vez encontrei uma tradugdo interessante da parabola do filho prédigo, pois dizia que o pai; quando viu que
o filho regressava a casa, exclamou: «Vamos festejar» e ali comecgou a festa. Mas a tradugéo dizia: «E ali
comegou a dangay. A alegria, a alegria com que somos acolhidos por Deus com o abrago do Pai. «Comegou a
danca».

Irmaos, vos fazeis parte da familia, tendes muito para partilhar. Ajudai-nos a saber qual € a melhor maneira
para viver e acompanhar o processo de transformacao de que todos, como familia, temos necessidade. Todos.

Uma sociedade adoece quando nao é capaz de fazer festa pela transformacao dos seus filhos, uma
comunidade adoece quando vive a murmuragédo que esmaga e condena, sem sensibilidade. Uma sociedade é
fecunda quando consegue gerar dindmicas capazes de incluir e integrar, assumir e lutar para criar
oportunidades e alternativas que deem novas possibilidades aos seus filhos, quando se preocupa por criar
futuro com comunidade, instrugao e trabalho. E embora possa experimentar a impoténcia de ndo saber como,
nem por isso se arrende, mas tenta de novo. Todos nos devemos ajudar para aprender, em comunidade, a
encontrar estes caminhos, a tentar uma vez e outra. E uma alianga que temos de nos animar a realizar: vos,
rapazes, meninas, 0s responsaveis pela custddia e as autoridades do Centro e do Ministério, todos, e as vossas
familias, bem como os agentes pastorais. Todos juntos, lutai sem cessar — ndo entre voés, por favor! Entéo por
que coisa? — por procurar € encontrar caminhos de insercao e transformacao. E isto, o Senhor o sustenta; isto,
o Senhor 0 acompanha.

Em breve, continuaremos a Celebragao Penitencial, na qual todos poderemos experimentar o olhar do Senhor,
que nunca vé um adjetivo: vé um nome, fixa os olhos, olha o coragao. V&, ndo um rétulo ou uma condenacao,
mas filhos. Olhar de Deus que desmente as desqualificacoes e nos da a forca para criar as aliangas
necessarias que nos ajudem a desmentir as murmuragdes, aquelas aliangas fraternas que permitam a nossa
vida ser sempre um convite a alegria da salvagao, a alegria de ter um horizonte aberto a nossa frente, a alegria
da festa do filho. Caminhemos por este caminho. Obrigado!

[00114-P0O.02] [Texto original: Espanhol]

Traduzione in linqua polacca

»1€en przyjmuje grzesznikow i jada z nimi” (£k 15,2) ustyszelismy przed chwilg w Ewangelii. Tak szemrali
niektérzy faryzeusze, uczeni w PiSmie, znawcy Prawa, do$¢ zgorszeni i dos¢ poirytowani sposobem zachowania
Jezusa.

Wyrazajgc sie w ten sposob, starali sie Go zdyskredytowaé¢, zdezawuowaé w oczach wszystkich, ale jedynym,
co osiggneli, bylo wskazanie jednej najczestszych i najbardziej charakterystycznych i najpiekniejszych postaw
Jezusa: ,Ten przyjmuje grzesznikéw i jada z nimi”. A wszyscy jestesmy grzesznikami, wszyscy, i dlatego Jezus
przyjmuje nas z uczuciem, wszystkich jak tu jestesmy; i jesli kto$ z nas nie czuje sie grzesznikiem, posréd nas tu
obecnych, niech wie, ze Jezus go nie przyjmie i straci to, co najlepsze.

Jezus nie boi sie zblizy¢ do tych, ktérzy z niezliczonych powodéw niesli na swoich barkach ciezar nienawisci
spotecznej, jak w przypadku celnikow - pamietamy, ze poborcy podatkowi bogacili sie tupigc swoich rodakéw;
wywotywali oni bardzo wiele oburzenia - lub niesli na sobie nienawi$¢ spoteczng, bo popetnili jakie$ btedy w
swoim zyciu, btedy i pomytki, jakas wine, i dlatego nazywano ich grzesznikami. Jezus czyni to, poniewaz wie, ze
w niebie jest wiecej radosci z powodu jednego z tych, ktorzy btgdza, z nawrdéconych grzesznikow, niz
dziewiecdziesieciu dziewieciu sprawiedliwych, ktorzy kontynuujg dobrze (por. £k 15,7).

| podczas gdy ci ludzie ograniczali sie do szemrania lub oburzenia, z powodu tego, ze Jezus spotykat sie z
osobami naznaczonymi jakims$ btedem spotecznym, jakim$ grzechem, i zamykali drzwi do nawrécenia, do
dialogu z Jezusem, Jezus sie przybliza, angazuje sie, Jezus naraza na szwank swojg reputacje, i zawsze
zacheca do poszukiwania perspektywy, ktéra moze odnowi¢ zycie i odnowi¢ historie. Wszyscy, wszyscy mamy
perspektywe. Wszyscy. Ktos moze powiedziec: ,,Ja nie mam”. Otworz okno i jg znajdziesz. Otwdrz okno twojego
serca, otworz okno mitosci, ktorg jest Jezus, i jg znajdziesz. Wszyscy mamy perspektywe. Sg dwa bardzo rézne



20

spojrzenia, ktére sie Scierajg: to Jezusowe i to owych uczonych w Prawie. Jedno jest spojrzeniem jatowym i
bezowocnym — to szemrania i plotki, ktére zawsze méwi zle o innych i czuje sie sprawiedliwym, oraz drugie —
spojrzenie Pana, ktére wzywa do przemiany i nawrocenia, do nowego zycia, jak chwile temu powiedziates
[zwraca sie do mtodego cztowieka, ktdry dawat Swiadectwo].

Spojrzenie szemrania i plotki

Odnosi sie to nie tylko do tamtych czasow, ale takze do dzis! Wielu nie toleruje i nie lubi tej decyzji Jezusa, a
wrecz najpierw poétgtosem, a w koncu wotajac, okazujg swoje niezadowolenie, starajgc sie zdyskredytowac to
zachowanie Jezusa oraz tych wszystkich, ktdrzy sg z Nim. Nie akceptujg i odrzucajg te decyzje bycia blisko i
oferowania nowych szans. Ci ludzie skazujg raz na zawsze, dyskredytujg raz na zawsze i zapominajg, ze w
oczach Bozych oni sami sg zdyskredytowani i potrzebujg czutosci, potrzebujg mitosci i wyrozumiatosci, ale nie
chcg przyjac. Nie przyjmuija jej. W zyciu ludzi tatwiejsze wydaje sie nadawanie tytutdw i etykietek, ktére
zamrazajq i pietnuja nie tylko przesztosc, ale takze terazniejszosc¢ i przysztos¢ osob. Nadajemy osobom
etykietki: ten jest taki, tamten zrobit to i to juz jest, i musi to nies¢ do konca swoich dni. Tacy sg ludzie, ktérzy
szemrzg, plotkarze, tacy sg. Etykietki, ktére w ostatecznym rachunku stwarzajg jedynie podzialy: z tej strony
dobrzy, a z tej Zli: z tej sprawiedliwi, a tam grzesznicy. A tego Jezus nie akceptuje. To jest kultura przymiotnika:
lubimy ,przymiotnikowac” ludzi, bardzo lubimy. , Ty, jak sie nazywasz?” — ,Nazywam sie dobry” — ,Nie, to jest
przymiotnik. Jak sie nazywasz?”. IS¢ ku imieniu osoby: kim jestes, co robisz, jakie masz marzenia, co czuje
twoje serce... Plotkarzy to nie interesuje; poszukujg od razu etykiety, zeby sie tym nie przejmowac. Kultura
przymiotnika, ktéra dyskredytuje osobe. Pomysicie, aby nie popasc¢ w te postawe, ktdéra z takg tatwoscig jest
nam poddawana w spoteczenstwie.

Ta postawa zatruwa wszystko, poniewaz wznosi niewidzialny mur, sugerujacy, ze poprzez usuwanie na
margines, rozdzielanie lub izolowanie magicznie zostang rozwigzane wszystkie problemy. A kiedy
spoteczenstwo lub wspdlnota na to sobie pozwala i ogranicza sie jedynie do plotkowania i szemrania, to
wkracza w btedne koto podziatdéw, ostrych stow i potepien. To ciekawe: te osoby, ktére nie akceptujg Jezusa i
tego, czego nas uczy Jezus, sg osobami, ktore zawsze ktdcag sie miedzy soba, oskarzajg sie nawzajem,
pomiedzy tymi, ktérzy nazywajq siebie sprawiedliwymi. A ponadto jest to postawa marginalizacji, wykluczenia i
starcia, ktéra pozwala nieodpowiedzialnie mowi¢ jak Kajfasz: ,bedzie korzystniej, jesli jeden cztowiek umrze za
lud, niz gdyby miat zgina¢ caty nar6d” (J 11,50). Lepiej, zebysmy byli tu bezpieczni, zeby nie przychodzili nam
przeszkadzac, chcemy zy¢ w spokoju. To ciezkie, i z tym musiat zmierzy¢ sie Jezus, i z tym musimy zmierzy¢
sie my dzisiaj. Zwykle ni¢ zrywa sie w miejscu najcienszym: ubogich i bezbronnych. To ci, ktérzy najbardziej
cierpig z powodu tych spotecznego potepienia, ktore nie pozwala sie podniesc.

Jakze boli, gdy widzimy spoteczenstwo koncentrujgce swoje energie bardziej na szemraniu i okazywaniu
wzburzenia, niz na zmaganiach i walce o stworzenie szans i transformacje!

Spojrzenie nawrdcenia: inne spojrzenie

Natomiast cata Ewangelia naznaczona jest tym innym spojrzeniem, ktére rodzi sie nie z czego innego, jak z
serca Boga. Bog nigdy cie nie opuszcza. Bog nie opuszcza nikogo. Bég mowi ci: ,Chodz”. Bog na ciebie
oczekuje i obejmuje, a jesli nie znasz drogi, przychodzi i szuka cie, jak zrobit pasterz owiec. Tymczasem inne
spojrzenie odrzuca. Pan pragnie swietowac, kiedy widzi, jak jego dzieci powracajg do domu (por. £k 15, 11-32).
Tak to zaswiadczyt Jezus, ukazujgc az do kohca mitosierng mitos¢ Ojca. Mamy Ojca. Ty to powiedziates:
spodobato mi sie twoje wyznanie: mamy Ojca. Ja mam Ojca, ktéry mnie kocha. To piekna rzecz. Mitos¢, mitos¢
Jezusa, ktéra nie ma czasu na szemranie, ale stara sie przetamac krag zbytecznej i obojetnej, neutralnej i
jatowej. ,Panie, dziekuje Ci — méwit uczony w Prawie — ze nie jestem jak tamten”. Nie jestem jak tamten. Ci,
ktérzy myslg, ze majg dusze dziesie¢ razy oczyszczong w iluzji jatowego zycia, ktére niczemu nie stuzy.
Pewnego razu styszatem rolnika, ktéry mowit co$, co mnie uderzyto: ,Jaka jest najczystsza woda? Tak, woda
destylowana — mowit. Wiesz, ojcze, kiedy ja pije, jest bez smaku”. Takie jest zycie tych, ktorzy krytykuja i
plotkujg i oddzielajg sie od innych: czujg sie czysci, tak jatowi, ze bez smaku, niezdolni, zeby kogos zaprosic,
zyja zajmujac sie tylko sobg, zeby stosowac sobie chirurgie plastyczng duszy, a nie by podac reke innym i
pomagac im we wzrastaniu. To jest to, co robi Jezus, ktory przyjmuje, biorac na siebie ztozonos¢ zycia i kazdej



21

sytuacji; mitos¢ Jezusa, mitos¢ Boga, mitos¢ Boga Ojca — jak powiedziates — to mito$¢, ktora zapoczatkowuje
dynamike zdolng do odkrycia drog i zaoferowania szans integracji i transformaciji, szans uzdrowienia,
przebaczenia, zbawienia. Jedzac z celnikami i grzesznikami, Jezus przetamuje logike, ktéra oddziela, wyklucza,
izoluje i fatszywie dzieli miedzy ,dobrymi a ztymi”. | nie czyni tego na mocy dekretu lub dobrych intenciji, ani tez z
woluntaryzmem, czy sentymentalizmem. Jak to robi Jezus? Stwarzajgc wiezi, wiezi umozliwiajgce nowe
procesy; ryzykujac i swietujgc kazdy mozliwy krok. Dlatego Jezus, gdy nawraca sie Mateusz — znajdziecie to w
Ewangelii — nie méwi mu: ,Dobrze, zgadzam sie, gratuluje, chodz ze mng”. Nie, On méwi: ,Chodzmy do twojego
domu $wietowac”, i zaprasza do swietowania wszystkich jego przyjacidt, ktoérzy byli jak Mateusz skazani przez
spotecznosc. Plotkarz, ktory dzieli, nie potrafi Swietowac, bo ma zgorzkniate serce.

Tworzenie wiezow, swietowanie, to wtadnie robi Jezus. W ten sposob zrywa z kolejnym szemraniem, ktore nie
jest tatwe do wykrycia, a ktore ,przebija marzenia”, poniewaz nieustannie podszeptuje: ,Nie dasz rady, nie dasz
rady”. lle razy styszeliscie to: ,Nie dasz rady”. Uwaga, uwaga: to jest jak kornik, ktéry cie drazy od srodka. Kiedy
styszysz ,nie dasz rady” uderz sie w policzek: ,tak, dam rade i pokaze ci to”. Jest to szemranie wewnetrzne,
wewnetrzna plotka, jakie pojawiajg sie u tych, ktorzy optakujgc swoj grzech i Swiadomi swojego btedu, nie
wierza, ze moga sie zmienic. Dzieje sie tak, kiedy jesteSmy wewnetrznie przekonani, ze ten, ktéry urodzit sie
jako ,celnik”, musi umrze¢ jako ,celnik”; a to nieprawda. Ewangelia méwi nam cos zupetnie przeciwnego.
Jedenastu z dwunastu apostotéw byto ciezkimi grzesznikami, bo popetnili najgorszy grzech: opuscili ich Mistrza,
jedni zaparli sie, inni uciekli. Apostotowie zdradzili, a Jezus poszedt, aby ich szukac jednego po drugim, i to oni
zmienili $wiat. Zadnemu nie zdarzyto sie powiedzieé: ,nie dasz rady”, bo widzac mito$é Jezusa po zdradzie,
mowili: ,Dam rade, bo Ty dasz mi site”. Uwaga na kornika ,nie dasz rady”! Trzeba by¢ bardzo uwaznym.

Przyjaciele: kazdy z nas to znacznie wiecej niz ,etykietki”, jakie mu przylepiajg; o wiele wiecej od przymiotnikow,
jakimi chcg nas okresli¢, i o wiele wiecej od potepienia, jakim nas naznaczono. Tak uczy nas Jezus i zacheca do
wiary. Wzrok Jezusa prowokuje nas do proszenia i szukania pomocy, by kroczy¢ drogami poprawy. Czasami
zdaje sie zwyciezac szemranie, ale nie wierzcie w to, nie stuchajcie tego. Szukajcie i stuchajcie gtoséw, ktore
pobudzajg do patrzenia w przysztos¢, a nie tych, ktére was przygnebiajg. Stuchajcie gtoséw, ktére otwierajg
wam okno i pozwalajg wam zobaczy¢ perspektywy. ,Ale to daleko!” — ,Tak, ale dasz rade”. Popatrz dobrze, a
dasz rade! Za kazdym razem, gdy przychodzi kornik ,nie dam rady”, w wnetrza odpowiadajcie mu: ,Dam rade” i
patrzcie w strone perspektywy.

Rados¢ i nadzieja chrzescijanina - nas wszystkich, réwniez papieza - rodzi sie z doswiadczenia niekiedy tego
spojrzenia Boga, ktére nam moéwi: ,nalezysz do mojej rodziny i nie moge cie zostawi¢ na dworze”. To wiasnie
mowi Bog kazdemu z nas, bo Bog jest Ojcem — ty to powiedziates. ,Jestes czescig mojej rodziny i nie moge
zostawi¢ cie na dworze, nie zostawie cie lezgcego na drodze, nie, nie moge cie straci¢ w drodze” — méwi nam
Bog, kazdemu z nas, z imieniem i nazwiskiem — ,jestem tu z tobg”. Tutaj? Tak, tutaj. To znaczy ustyszeé, jak
powiedziates$ Luisie, ze w tych chwilach, kiedy wydawato sie, ze wszystko sie skonczyto, cos moéwito tobie: nie!
Nie wszystko sie skonczyto, poniewaz masz wielki cel, ktéry pozwala ci zrozumie¢, ze Ojciec Bog byt i jest z
nami wszystkimi i daje nam ludzi, z ktérymi mozemy i$¢ i ktorzy mogg nam pomagac w osiggnieciu nowych
celéw.

| w ten sposdb Jezus przemienia szemranie w $wieto i méwi nam: ,Cieszcie sie ze mng” (£k 15,6), chodzmy
swietowac”. W przypowiesci o marnotrawnym synu spodobato mi sie kiedys, gdy znalaztem ttumaczenie, ktére
mowito, ze ojciec, kiedy zobaczyt syna wracajgcego do domu, powiedziat: ,Chodzmy swietowac”, i od tego
rozpoczeto sie swieto. Pewne ttumaczenie méwito: ,| zaczat sie taniec”. Rados$¢, radosé, za jakg zostalismy
przyjeci przez Boga z usciskiem Ojca. ,Zaczat sie taniec”.

Bracia: jestescie czescig rodziny, macie wiele do przekazania. Pomozcie nam dowiedziec¢ sig, jaki jest najlepszy
sposob, aby towarzyszy¢ procesowi transformaciji, ktérego wszyscy potrzebujemy jako rodzina. Wszyscy!

Spoteczenstwo zaczyna chorowac, gdy nie jest w stanie swietowa¢ z powodu przemiany swoich dzieci.
Wspolnota zaczyna chorowaé, gdy zyje w przyttaczajgcym, potepiajacym i nieczutym szemraniu, w plotkach.
Spoteczenstwo jest ptodne, gdy potrafi wytworzy¢ dynamizmy mogace wigczac i integrowac, zajgc sie i walczyc,
by stworzy¢ szanse i alternatywy, ktore przyniosg nowe mozliwosci dla jego dzieci, gdy podejmowane sg



22

starania, by tworzy¢ przysztos¢ ze wspolnotg, edukacjg i pracg. Ta wspdlnota jest zdrowa. | chociaz moze
doswiadczy¢ niemocy, ze nie wie, jak to uczynic, nie poddaje sie i probuje ponownie. Wszyscy musimy pomagac
sobie nawzajem, aby we wspolnocie nauczy¢ sie odnajdywac te drogi. Jest to przymierze, jakie powinnismy
mie¢ odwage zawrzec¢: wy, chtopcy i dziewczeta, odpowiedzialni za nadzér i wiadze Osrodka oraz Ministerstwa,
wszyscy, wasze rodziny, jak réwniez pracownicy duszpasterscy. Wszyscy, walczcie, walczcie — ale nie miedzy
soba, prosze! — o co?, aby szukac i odnajdywac drogi integraciji i transformacji. Pan to btogostawi. Pan to
wspiera i temu Pan towarzyszy.

Wkrétce bedziemy kontynuowaé nabozenstwo pokutne, w ktérym wszyscy mozemy doswiadczy¢ spojrzenia
Pana, ktéry nie widzi przymiotnika, nigdy: widzi imie, patrzy w oczy, patrzy w serce. Nie widzi etykietki ani
potepienia, ale widzi swoje dzieci. Spojrzenia Boga, ktdry odpiera oskarzenia i daje nam site do tworzenia tych
przymierzy niezbednych, by pomdc nam wszystkim w odparciu tych szemran, tych przymierzy braterskich, ktore
pozwalajg naszemu zyciu by¢ zawsze zaproszeniem do radosci zbawienia, do radosci z posiadania przed sobg
perspektyw, do radosci synowskiego swieta. Idzmy tg droga. Dziekuje.

[00114-PL.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua araba

U2y 4 ok o 138 . Yl L8 oill olizaw 1d) (2 (15 o)) "lageo JST9 cuibo Bl iy > )1 132" ol
o Jolu o (w2509 (090 l6ilS il dsy il cloleg ausUly oy )l

21 5] o b Ioles, o) pgiS) c@aad] plol aidlaasy 19SKing 09asiuy Ol usill 13 e uslolx leils
Wiy 149 or0> 5l (osa> Wily " pgmo 9 Guilolll Judians” Ul [aai9 Loguiv goun a5l50 ST
ol pled Ld 92000l oso> iy oo bl &l ey ¥ asl oIS wlo (d cuog9>g0ll o2 LS caoy gouy

owliusll go JII 98 oS gaixall &BLS Jas wolanis comw @V il gl o LLBYI o goumy Sl Y
peY gainall dLS Ji5 oo o1 bl o S 09 1051 tpngusiv 8y Lo 35 oy linell ol 19 S
o9 .6las pagisau 15559 Lol jas, wdLlasy pglas] Jis agls (9 clbsYl Jas, lg9,:dl
LI e iy dmuiiy ain ST Ggu00 lasy wsllasy il elosl 8 258 JUd o pley aY gl
(7 159 1)) axllo dsy ln; pgiume Lol

s dcgdaall Lol Ll oS gou Y eVl 91 soidl GoaiSs lgils LolwVl V8D Ul > S
ity Eomy OIS Eou go )lo> Slo dei dl plol ool Gomlng, leilsy Llaxll jasy dscloi>Yl ellas Y
lizsoz g Wl s e sladl aazs Jle 506 381 I laidl I 9> 9e9 (aimauw Sl goun) (ixiss
28l s Yl @idl .oax Bguwg (Jluidl zadl B8] ol Y LI" 1 aSasl Joi, 18 Lz (251 llos liwa>
Eouy 8,05 10lioleig dlel) Glialise bk JUD 1881 dlas LS .0 Bow9 Eomy @ il dxall Il
s2ing o3Vl o8 el plS il Gasidl s dasailly digiigll 6 k- doic &,k dsy il elale 8lai9
lial) Lg2gio] Sl i e oS o2z s> ) dsgilly il ] sen (il -0l 6plai- 31 6,ka9 )L wil
Jaislgis p28 sl

dosnil9 dississl] b

gy Y9 13D gouy L3 weloziy ¥ 9,488 13D liogy Lle layl gubaiy Jb Jasd Glojll Ils Lo 13 gubaiy ¥



23

MSisall J5 o Ji2llo Jadlly Ginagll of i (o n€ Dl in aY i J5 &ol Sl 130
618 iginglly dniailly Juagll Sow Jois V9 i bo dclox 9l bo gaizo dwi) pouy, loaics .o dd, o,
Eouy Ushidy ¥ il LoVl eV8d 1 plaidW o 138 1LYl pollls wlobwisVl (o 48 480 6,5l (S S5
ol pgil w9y (il lawg (amdl pgiasy Goinng (agisr owd 09> 9> Ly LoLil aB gouy liale, log
Soar Ol @S 53" LS Jio J9duo u& JSiy oy alezy (aio)leog cladly Lineg Jos ail dsl &>l 09
ol s 0% agxei Vs 1D gaxll Loz ol 3 (50 A1 5y) "Bl @Y1 Al Vg il e 1>y )
Sy b 8oleg Loyl o2 podl ag2los Lo 1389 cag2loy ol goumy ool bo 13D dylell uld 1399 . oMy L
2o ¥ Lill agl goizall B> o iV Goiley cuill p®9 clasially clyaall dlass ol dnall sic Lol
3o Bsdlly pgl

Ll Jlo wosall 35 ) G=adls (Jasdl oo Yoy eVl Loidl e aildlb 55,5, oo & ol lialgs oS
S5V 6 4ail d,e0l 6 4

Al clie Lxa ¥ alls . JST Yo LisTY calll L8 o guis il 5,3V 6,kail 0ig goidas 68 alols, Jusudl oS
o il ogd ol s Y wuS olg welileyg oy alll "Jles” il alll Jgs, Ll asl e lxg Y alll
cadl 09392 oclil s loaie Jais V1 a o)l i 3V 6 kil o S) .Gl 2o (el gio S wlic
real aild 2a) .ol W .das )l QY1 dzo > _wadl I Delas oy o) 2giv b 1idg (32 -11 .15 o) .1,)

ol c8gll Ly Gud & (D9 (Eouy dxo o o> ol 13D .y ol J Ul Lol W ieldlicl Lixelg
Y -l ds il plle JB- o) b ISl . daaslly (adboMly 635180l davasll agill 6,505 Luss ol Jobxs
Sl pazs Y dnsic 8L> pDgy wlio uiue i 19 pg>9) wl Lgilry il eY5d Lalio cud " J2 1 13D Jio cud
el ~JB- 6 lasoll cloll (J21 €D bo @bVl eloll” : iiadsl Ui Jody cuc)liall a1 650 0ld coww .o,e
(oYl e Osbhasig U9 sh9 K9 (il dilsl Bl B 135D Mg el V gl boaie (il (il e
o LS9 (AR Sl 8903 e D ué a9 ag) asbo W IV (usino da> bl agl 09 iy pgd
Jiasd ouu azicy b sl .gaill _le p@9aclus (W e I9a0s S Y (aguisil Iloy S pguisl dile,
elal e 8508 aSuolis ziass daxo (@ (LYl Al o calll dxo (Egun do 10 209 I Miwi9 Sl Adss
oobiusll go JSb 3] gsun ol .uoMR G wlaslls claill Lo,9 Lusilly louW Los9 adis G b

Y 929 " LiVlg HuVI" oy Wbl puudy Sl (Ji2s SUI9 oesiny S3l9 Juad s3I laiall S, slaxlly
S5 Joby S . dablgall e ol Leglaill Jasll IS oo > V9 > moliay 10id ol pom ey 3 Joi,
o wudl 9 13® g 2,2,9 &S dglas JS e @1, 98 63,02 ohlus Jod e 6,5 laylg, clisl e
" 1 Jody Jr Y "Lzl sl s s 1) Joiy Y - Jisu ¥l LS ai9azi-_io Wb bosic gouy o
SV daiadl wolo Ji>W (gaixall pguy (o Jis J9ilS uill wiBaol gia> g9 "Jjiall (3 Jaixig
add Wos 6,5l O Jaizy S 9,2, V .« puud,

19 LedLiST Jeudl o Lud 5,31 dogad ddy o)l 0igy 13> g9 .Eguy aivay b 13 (Jlai>Vlg Jaylg )l sl
pigow 6,0 o pS "3 e [ cud (s e 1ol cuwd" 16 aiws dingisy Jio S lgl "eM>VI g iss"
15508 cand" goui bosic . 311 o ST il 65901 awiy 138 o sl cawl "> _le 31 cud" 1 Josl] 13
vasill (8 el Ll a1l dsiadl a1l 655,31 Ll el aigl Bguwg o8 Ll J>I" by gawol M3 e
ISy Laiigo o)l G9S) osic Saxy 1389 sl aiSay &l (08 Y collas J)a, 989 aiidas Sy ol A=y (s3I
a2l oSl W Jody Juu¥l o) .awmo ue 139 Hlie” wooy ol vy "hlie" Jgy sl ol 349
09,55 09,315 pgalzo (e ol aa) Lol lowl 19S5l pgd Sl 19ilS e (VI Judl o 0 Jsaw)



24

il olaall o LSy ST W sk, il "o bowidl" o Sy ST L Lo a>lg JS dod o clBao)l Ll
a9 eyl | boeng gouy lialsy 135D lle Bgio,6 _il &Yl (o LSy ST el W B3lac] 9,
i gl59 bVl Loy (9 disivgll 915 lgde (il Juw (9 s oS lgllog sacluall Guladl e lixs
il b 1Y gl Is2oly eVl I gliaill pS2835 Ll ooVl (8 loixl L] losas ¥ (1Dgd2as V¥ (,SUs
le 5ol sy (S - "ausy aisU" . 39V pS, 59 8381 oS miss il wleol I ls2ol . JawW oS, s
B LI aSUS D o lguzl Mls e 1o " J1 6395 led b 6,0 JS 8 lasaxs Bguwg > jlail "ells
Yl Hg,laily "ells e

A9 i JB o ol aild col- Ol all oY o JSU Joiy sl alll ¢g0 @il .cawolgell &S 5l ol iiSoy Y9 i
aouwly Lo JSU call W Jgi, -" gudall (8 dsuol ol gadaiwl ¥ NS . go,k)l (5 Lol el o) wawolgell S il
b 8 W JB b Dol ol (gl W aild oS 2iisi bosic o8 138 D ass Tl "doo id Li" caibile awlg

oS OVl alll ol pgis <l o 6,u8 @le i) Y e JS @iy o) 1Y ol ailSy e i JS |y Loaic olaxll
630> Bl _Jl Jowooll pgeo o9leig s Lobunl lidagyg Llizo JIj by [2sa> lizo

o> 6,0 Old o "JiW i (6 1560 L) | o 280" (W Jgiye me Il oidl gouy Joxy 135D
I L9 " Jaizsg @il 1B (Jiall J sgxy ail VI ) beaic &l Jois (JLall I Jiad 40> 5 waz9
"oad " OVl Blie go alll oy Uiy sl 2,8l 2,8l "Lad )l by " (s3] dax 5 By . Jlai> Y

ddac dadl 09 inel dayb Jiadl e Lyacly .a; LS, Lisd LSl aSunls el JBI (o pisl 693V gl
L2u0> .62>19 6,uwlS s> lezlizs (il Joill

w9 S il 6,581 Giuss baie daclozdl 0,059 tailyl jazi Jlais Y galoiuy Y bosic o0y gaizall ol
JolSillg zlosYl e 6,508 olSuolips Mgy S 2y boaic oo gaizall (oS, -dowoill Lol duwlus> 09>
Pk loxics (@l 632> Lilsel Llass (o3 Hlglxl (o Jlailly Jilally Lo,all $I5 adgpums (Joi oo
«a8y,lall 49,20 (€ 03%E i 29 OIS U9 > . puduw 98 Raixoll 13D . Jac9 du 59 gaixe wd Jubiuwo §l%
01D % S (gaizall L9 alei LS Jamdl liag 61clus (eia> lle w9 .5,31 650 J9ls pluius Y 569
ccnd pinoll9 i) Ll pwly tasaz S ackuidy xi ol woy age 98 .dglaall usi9 Jolb casS (8 ol
0o 931> 9B pSsuax . omoell Jlasll > (pSiWles (grecly il wlalully &S,ell clalully
aadly LIy (Jasl 133 pen o)l (Jasdl 13D I)ly B uzilly 2losM §ub sl S

Lol S5 Il cdsuo 555 Y Ll ol 6,k [l o 2aex GSaiiw > cdygidll uy Jai> Yl 8 aey (s liwiaw
a9 >lesiawdl a9y (il all 65k eVl s Ll (il] ol dsounsi 535 Y ] I lais eVl 9 slaiig
0S5 Ol Wl pows (il ag3Vl sggell b Loiidl a8, e (e Wiacluo) a9 uall soe=ll clisy 692l
DS .oyl 03 Az VL JaisVl 2,8 I islol 351 5929 2,8 I (Lol Jlg 2,all I 6gc Ll

[00114-AR.01] [Testo originale: Spagnolo]

[B0063-XX.02]



