2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0060
Giovedi 24.01.2019

Viaggio Apostolico di Papa Francesco a Panama in occasione della XXXIV Giornata Mondiale
della Gioventu (23-28 gennaio 2019) — Incontro con i Vescovi dell’America Centrale nella chiesa di
San Francisco de Asis di Panama

Incontro con i Vescovi dell’America Centrale nella chiesa di San Francisco de Asis di Panaméa

Discorso del Santo Padre

Traduzione in linqua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Alle ore 11.15 locali (17.15 ora di Roma), il Santo Padre Francesco ha incontrato i Vescovi del’America Centrale
nella chiesa di San Francisco de Asis.

Al Suo arrivo & stato accolto all'ingresso della chiesa da S.E. Mons. José Domingo Ulloa Mendieta, O.S.A.,
Arcivescovo di Panama, e da S.E. Mons. José Luis Escobar Alas, Arcivescovo di San Salvador e Presidente del
Segretariato episcopale dellAmerica Centrale (SEDAC), che riunisce i Vescovi delle Conferenze Episcopali di
Panama, El Salvador, Costa Rica, Guatemala, Honduras e Nicaragua.



Dopo l'indirizzo di benvenuto del Presidente del SEDAC, Papa Francesco ha pronunciato il Suo discorso.

Al termine dell'incontro, dopo aver salutato i Cardinali e i cinque Arcivescovi del SEDAC e dopo la foto di
gruppo, il Papa € rientrato alla Nunziatura Apostolica.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Santo Padre ha pronunciato nel corso dell'incontro con i Vescovi
dell’America Centrale:

Discorso del Santo Padre

Queridos hermanos:

Gracias Mons. José Luis Escobar Alas, arzobispo de San Salvador, por las palabras de bienvenida que me
dirigid en nombre de todos, entre los cuales aqui presentes encuentro un amigo de travesuras juveniles, es muy
lindo eso. Me alegra poder encontrarlos y compartir de manera mas familiar y directa sus anhelos, proyectos e
ilusiones de pastores a quienes el Sefior confid el cuidado del pueblo santo. Gracias por la fraterna acogida.

Poder encontrarme con ustedes es también “regalarme” la oportunidad de poder abrazar y sentirme mas cerca
de vuestros pueblos, poder hacer mios sus anhelos, también sus desanimos y, sobre todo, esa fe “corajuda”
qgue sabe alentar la esperanza y agilizar la caridad. Gracias por permitirme acercarme a esa fe probada pero
sencilla del rostro pobre de vuestra gente que sabe que «Dios esta presente, no duerme, esta activo, observa y
ayuda» (S. Oscar Romero, Homilia, 16 diciembre 1979).

Este encuentro nos recuerda un evento eclesial de gran relevancia. Los pastores de esta region fueron los
primeros que crearon en América un organismo de comunion y participacién que ha dado —y sigue dando
todavia— abundantes frutos. Me refiero al Secretariado Episcopal de América Central, el SEDAC. Un espacio
de comunidn, de discernimiento y de compromiso que nutre, revitaliza y enriquece vuestras Iglesias. Pastores
que supieron adelantarse y dar un signo que, lejos de ser un elemento solamente programatico, indico como el
futuro de América Central —y de cualquier region en el mundo— pasa necesariamente por la lucidez y
capacidad que se tenga para ampliar la mirada, unir esfuerzos en un trabajo paciente y generoso de escucha,
comprension, dedicacion y entrega, y poder asi discernir los horizontes nuevos a los que el Espiritu nos esta
llevando[1] (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 235).

En estos 75 afios desde su fundacién, el SEDAC se ha esforzado por compartir las alegrias, las tristezas, las
luchas y las esperanzas de los pueblos de Centroamérica, cuya historia se entrelazé y forjo con la historia de
vuestra gente. Muchos hombres y mujeres, sacerdotes, consagrados, consagradas y laicos, han ofrecido su
vida hasta derramar su sangre por mantener viva la voz profética de la Iglesia frente a la injusticia, el
empobrecimiento de tantas personas y el abuso de poder. Recuerdo que, siendo un cura joven, el apellido de
algunos de ustedes era mala palabra, y la constancia de ustedes mostro el camino, gracias. Ellos nos
recuerdan que «quien de verdad quiera dar gloria a Dios con su vida, quien realmente anhele santificarse para
que su existencia glorifique al Santo, esta llamado a obsesionarse, desgastarse y cansarse intentando vivir las
obras de misericordia» (Exhort. ap. Gaudete et exsultate, 107). Y esto, no como limosna sino como vocacion.

Entre esos frutos proféticos de la Iglesia en Centroamérica me alegra destacar la figura de san Oscar Romero,
a quien tuve el privilegio de canonizar recientemente en el contexto del Sinodo de los Obispos sobre los
jévenes. Su vida y ensefianza son fuente de inspiracién para nuestras Iglesias y, de modo particular, para
nosotros obispos, él también fue mala palabra, sospechado, excomulgado en los cuchicheos privados de tantos
obispos.

El lema que escogid para su escudo episcopal y que preside su lapida expresa de manera clara su principio
inspirador y lo que fue su vida de pastor: “Sentir con la Iglesia”. Brujula que marcé su vida en fidelidad, incluso
en los momentos mas turbulentos.



3

Este es un legado que puede transformarse en testimonio activo y vivificante para nosotros, también llamados a
la entrega martirial en el servicio cotidiano de nuestros pueblos, y en este legado me gustaria basarme para
esta reflexion, sentir con la Iglesia. La reflexion que quiero compartir con ustedes bajo la figura de Romero. Sé
gue entre nosotros hay personas que lo conocieron de primera mano —como el cardenal Rosa Chavez, de
quien el cardenal Quarracino me dijo que era candidato al premio Nobel de fidelidad— asi que, Eminencia, si
considera que me equivoco con alguna apreciacion me puede corregir, no hay problema. Apelar a la figura de
Romero es apelar a la santidad y al caracter profético que vive en el ADN de vuestras Iglesias particulares.

Sentir con la Iglesia
1. Reconocimiento y gratitud

Cuando san Ignacio propone las reglas para sentir con la Iglesia — perdonen la publicidad— busca ayudar al
ejercitante a superar cualquier tipo de falsas dicotomias o antagonismos que reduzcan la vida del Espiritu a la
habitual tentacion de acomodar la Palabra de Dios al propio interés. Asi posibilita al ejercitante la gracia de
sentirse y saberse parte de un cuerpo apostoélico mas grande que él mismo y, a la vez, con la consciencia real
de sus fuerzas y posibilidades: ni débil, ni selectivo o temerario. Sentirse parte de un todo, que sera siempre
mas que la suma de las partes (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 235) y que esta hermanado por una
Presencia que siempre lo va a superar (cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate, 8).

De ahi que me gustaria centrar este primer Sentir con la Iglesia, de la mano de san Oscar, como accién de
gracias, o sea gratitud por tanto bien recibido, no merecido. Romero pudo sintonizar y aprender a vivir la Iglesia
porque amaba entrafiablemente a quien lo habia engendrado en la fe. Sin este amor de entranas sera muy
dificil comprender su historia y su conversion, ya que fue este Unico amor el que lo guio hasta la entrega
martirial; ese amor que nace de acoger un don totalmente gratuito, que no nos pertenece y que nos libera de
toda pretension y tentacion de creernos sus propietarios o los unicos intérpretes. No hemos inventado la Iglesia,
ella no nace con nosotros y seguira sin nosotros. Tal actitud, lejos de abandonarnos a la desidia, despierta una
insondable e inimaginable gratitud que lo nutre todo. El martirio no es sinébnimo de pusilanimidad o de la actitud
de alguien que no ama la vida y no sabe reconocer el valor que tiene. Al contrario, el martir es aquel que es
capaz de darle carne y hacer vida esta accion de gracias.

Romero sinti6 con la Iglesia porque, en primer lugar, amé a la Iglesia y como madre que lo engendré en la fe y
se sintid miembro y parte de ella.

2. Un amor con sabor a pueblo

Este amor, adhesion y gratitud, lo llevé a abrazar con pasion, pero también con dedicacion y estudio, todo el
aporte y renovacion magisterial que el Concilio Vaticano Il proponia. Alli encontraba la mano segura en el
seguimiento de Cristo. No fue idedlogo ni ideoldgico; su actuar nacié de una compenetracion con los
documentos conciliares. lluminado desde este horizonte eclesial, sentir con la Iglesia es para Romero
contemplarla como Pueblo de Dios. Porque el Sefor no quiso salvarnos aisladamente sin conexion, sino que
quiso constituir un pueblo que lo confesara en la verdad y lo sirviera santamente (cf. Const. dogm. Lumen
gentium, 9). Todo un Pueblo que posee, custodia y celebra la «uncién del Santo» (ibid., 12) y ante el cual
Romero se ponia a la escucha para no rechazar la inspiracién (cf. S. Oscar Romero, Homilia, 16 julio 1978). Asi
nos muestra que el pastor, para buscar y encontrarse con el Sefor, debe aprender y escuchar los latidos de su
pueblo, percibir “el olor” de los hombres y mujeres de hoy hasta quedar impregnado de sus alegrias y
esperanzas, de sus tristezas y angustias (cf. Const. past. Gaudium et spes, 1) y asi escudrifiar la Palabra de
Dios (cf. Const. dogm. Dei Verbum, 13). Escucha del pueblo que le fue confiado, hasta respirar y descubrir a
través de él la voluntad de Dios que nos llama (cf. Discurso durante el encuentro para la familia, 4 octubre
2014). Sin dicotomias o falsos antagonismos, porque solo el amor de Dios es capaz de integrar todos nuestros
amores en un mismo sentir y mirar.

Para él, en definitiva, sentir con la Iglesia es tomar parte en la gloria de la Iglesia, que es llevar en sus entrafias
toda la kénosis de Cristo. En la Iglesia Cristo vive entre nosotros y por eso tiene que ser humilde y pobre, ya



4

gue una Iglesia altanera, una Iglesia llena de orgullo, una Iglesia autosuficiente, no es la Iglesia de la kénosis,
nos decia €l en una homilia del 1 de octubre del 78.

3. Llevar en sus entranas la kénosis de Cristo

Esta no es solo la gloria de la Iglesia, sino también una vocacioén, una invitacion para que sea nuestra gloria
personal y camino de santidad. La kénosis de Cristo no es cosa del pasado sino garantia presente para sentir y
descubrir su presencia actuante en la historia. Presencia que no podemos ni queremos callar porque sabemos y
hemos experimentado que solo El es “Camino, Verdad y Vida”. La kénosis de Cristo nos recuerda que Dios
salva en la historia, en la vida de cada hombre, que esta es también su propia historia y alli nos sale al
encuentro (cf. S. Oscar Romero, Homilia, 7 diciembre 1978). Es importante, hermanos, que no tengamos miedo
de acercarnos y tocar las heridas de nuestra gente, que también son heridas nuestras, y esto hacerlo al estilo
del Senor. El pastor no puede estar lejos del sufrimiento de su pueblo; es mas, podriamos decir que el corazén
del pastor se mide por su capacidad de dejarse conmover frente a tantas vidas dolidas y amenazadas. Hacerlo
al estilo del Sefor significa dejar que ese sufrimiento golpee, marque nuestras prioridades y nuestros gustos,
golpee y marque el uso del tiempo y del dinero e incluso la forma de rezar, para poder ungirlo todo y a todos
con el consuelo de la amistad de Jesucristo en una comunidad de fe que contenga y abra un horizonte siempre
nuevo que dé sentido y esperanza a la vida (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 49). La kénosis de Cristo implica
abandonar la virtualidad de la existencia y de los discursos para escuchar el ruido y la cantinela de gente real
que nos desafia a crear lazos. Permitanme decirlo: las redes sirven para crear vinculos, pero no raices, son
incapaces de darnos pertenencia, de hacernos sentir parte de un mismo pueblo. Sin este sentir, todas nuestras
palabras, reuniones, encuentros, escritos seran signo de una fe que no ha sabido acompaniar la kénosis del
Sefior, una fe que se quedd a mitad camino, cuando, peor [aun] —me recuerdo un pensador latinoamericano—
no termina siendo una religion de un Dios sin Cristo, de un Cristo sin Iglesia y de una Iglesia sin pueblo.

La kénosis de Cristo es joven

Esta Jornada Mundial de la Juventud es una oportunidad Unica para salir al encuentro y acercarse ain mas a la
realidad de nuestros jovenes. Realidad llena de esperanzas y deseos, pero también hondamente marcada por
tantas heridas. Con ellos podremos leer de modo renovado nuestra época y reconocer los signos de los
tiempos porque, como afirmaron los padres sinodales, los jovenes son uno de los “lugares teoldgicos” en los
que el Sefior nos da a conocer algunas de sus expectativas y desafios para construir el manana (cf. Sinodo
sobre los Jovenes, Doc. final, 64). Con ellos podemos visualizar como hacer mas visible y creible el Evangelio
en el mundo que nos toca vivir; ellos son como termémetro para saber dénde estamos como comunidad y
sociedad.

Ellos portan consigo una inquietud que debemos valorar, respetar, acompafar, y que tanto bien nos hace a
todos porque desinstala y nos recuerda que el pastor nunca deja de ser discipulo y siempre esta en camino.
Esa sana inquietud nos pone en movimiento y nos primerea. Asi lo recordaron los padres sinodales al decir:
«los jovenes, en ciertos aspectos, van por delante de los pastores» (ibid., 66). El pastor en relacion a su rebafio
no siempre va adelante; por momentos tiene que ir adelante para indicar el camino; por momentos tiene que
estar en el medio para olfatear lo que pasa, para entender el rebafo; por momentos tiene que estar detras para
custodiar a los ultimos, que no quede ningun rezagado y sea material descartable. Nos tiene que llenar de
alegria comprobar como la siembra no ha caido en saco roto. Muchas de esas inquietudes e intuiciones de los
jévenes han crecido en el seno familiar alimentadas por alguna abuela o catequista. Hablando de las abuelas,
ya es la segunda vez que la veo, la vi ayer y la vi hoy, una viejita asi, flacucha, de mi edad o mas todavia, con
una mitra, se habia puesto una mitra que habia hecho con cartén y un cartel que decia: “Santidad, las abuelas
también hacemos lio”. jUna maravilla de pueblo! Y, los jévenes aprendieron las cosas con la familia o en la
parroquia o en la pastoral educativa o juvenil. Esas inquietudes que crecieron en una escucha del Evangelio y
en comunidades con fe viva, y ferviente que encuentra tierra donde germinar. Cémo no agradecer tener
joévenes inquietos por el Evangelio! Por supuesto que cansa, por supuesto que a veces molesta. Me viene al
pensamiento esa frase que decia un filésofo griego, de si mismo la decia, yo la digo de los jévenes: Son como
un tabano sobre el lomo de un noble caballo, para que no se duerma (cf. Platén, Apologia de Socrates]. El
caballo somos nosotros, ¢no? Esta realidad nos estimula a un mayor compromiso para ayudarlos a crecer
ofreciéndoles mas y mejores espacios que los engendren al sueio de Dios. La Iglesia por naturaleza es Madre



5

y como tal engendra e incuba vida protegiéndola de todo aquello que amenace su desarrollo. Gestacion en
libertad y para la libertad. Los exhorto pues, a promover programas y centros educativos que sepan acompanar,
sostener y potenciar a sus jovenes; por favor, “rébenselos” a la calle antes de que sea la cultura de muerte la
que, “vendiéndoles humo” y magicas soluciones se apodere y aproveche de su inquietud y de su imaginacion. Y
haganlo no con paternalismo, que no lo toleran, no de arriba hacia abajo, porque eso no es tampoco lo que el
Sefior nos pide, sino como padres, como hermanos a hermanos. Ellos son rostro de Cristo para nosotros y a
Cristo no podemos llegar de arriba a abajo, sino de abajo a arriba, nos decia Romero el 2 de septiembre del 79
(cf. S. Oscar Romero, Homilia, 2 septiembre 1979).

Son muchos los jovenes que dolorosamente han sido seducidos con respuestas inmediatas que hipotecan la
vida. Y tantos otros a quienes se les ha dado una ilusion cortoplacista en algunos movimientos y que después,
si, los hacen o pelagianos o suficientes de si mismos y quedan abandonados a mitad de camino. Nos decian
los padres sinodales: por constriccion o falta de alternativas los jovenes se encuentran sumergidos en
situaciones altamente conflictivas y de no rapida solucion: violencia doméstica, feminicidios —qué plaga que
vive nuestro continente en esto, bandas armadas, criminales, trafico de droga, explotacion sexual de menores y
de no tan menores, etc., y duele constatar que en la raiz de muchas de estas situaciones se encuentran
experiencias de orfandad fruto de una cultura y una sociedad que se fue “desmadrando”, sin madre, los dejo
huérfanos. Hogares resquebrajados tantas veces por un sistema econémico que no tiene como prioridad las
personas y el bien comun y que hizo de la especulacién “su paraiso” desde donde seguir “engordando” sin
importar a costa de quién. Asi nuestros jévenes sin hogar, sin familia, sin comunidad, sin pertenencia, quedan a
la intemperie del primer estafador.

No nos olvidemos que «el verdadero dolor que sale del hombre, pertenece en primer lugar a Dios» (Georges
Bernanos, Diario de un cura rural, 74). No separemos lo que El ha querido unir en su Hijo.

El mafiana exige respetar el presente dignificando y empefiandose en valorar las culturas de vuestros pueblos.
En esto también se juega la dignidad: en la autoestima cultural. Vuestros pueblos no son el “patio trasero” de la
sociedad ni de nadie. Tienen una historia rica que ha de ser asumida, valorada y alentada. Las semillas del
Reino fueron plantadas en estas tierras. Estamos obligados a reconocerlas, cuidarlas y custodiarlas para que
nada de lo bueno que Dios planté se seque por intereses espurios que por doquier siembran corrupcion y
crecen con la expoliacion de los mas pobres. Cuidar las raices es cuidar el rico patrimonio histérico, cultural y
espiritual que esta tierra durante siglos ha sabido “mestizar”. Empéfiense y levanten la voz contra la
desertificacion cultural y contra la desertificacion espiritual de vuestros pueblos, que provoca una indigencia
radical ya que deja sin esa indispensable inmunidad vital que sostiene la dignidad en los momentos de mayor
dificultad. Y los felicito por la iniciativa de que esta Jornada Mundial de la Juventud se haya comenzado con la
Jornada de la Juventud Indigena, creo que en la diécesis de David y con la Jornada de la Juventud de origen
africana, ese fue un buen paso para hacer ver este plurifacetismo de nuestro pueblo.

En la Ultima carta pastoral, ustedes afirmaban: «Ultimamente nuestra region ha sido impactada por la migracién
hecha de manera nueva, por ser masiva y organizada, y que ha puesto en evidencia los motivos que hacen una
migracion forzada y los peligros que conlleva para la dignidad de la persona humana» (SEDAC, Mensaje al
Pueblo de Dios y a todas las personas de buena voluntad, 30 noviembre 2018).

Muchos de los migrantes tienen rostro joven, buscan un bien mayor para sus familias, no temen arriesgar y
dejar todo con tal de ofrecer el minimo de condiciones que garanticen un futuro mejor. En esto no basta solo la
denuncia, sino que debemos también anunciar concretamente una “buena noticia”. La Iglesia, gracias a su
universalidad, puede ofrecer esa hospitalidad fraterna y acogedora para que las comunidades de origen y las de
destino dialoguen, contribuyan a superar miedos y recelos, y consoliden los lazos que las migraciones, en el
imaginario colectivo, amenazan con romper. “Acoger, proteger, promover e integrar’ pueblos pueden ser los
cuatro verbos con los que la Iglesia, en esta situacion migratoria, conjugue su maternidad en el hoy de la
historia (cf. Sinodo sobre los Jovenes, Doc. final, 147). El Vicario general de Paris, Mons. Benoist de Sinety
acaba de sacar un libro que tiene como subtitulo: “Acoger [a] los migrantes, un llamado al coraje” (cf. Il faut que
des voix s'élévent. Accueil des migrants, un appel au courage, Paris 2018). Una joya ese libro, él esta aqui en la
Jornada.



Todos los esfuerzos que puedan realizar tendiendo puentes entre comunidades eclesiales, parroquiales,
diocesanas, asi como por medio de las Conferencias Episcopales seran un gesto profético de la Iglesia que en
Cristo es «signo e instrumento de la unién intima con Dios y de la unidad de todo el género humano» (Const.
dogm. Lumen gentium, 1). Y asi la tentacion de quedarnos en la sola denuncia se disipa y se hace anuncio de
la Vida nueva que el Sefior nos regala.

Recordemos la exhortacion de san Juan: «Si alguien vive en la abundancia, y viendo a su hermano en la
necesidad, le cierra su corazon, ;como permanecera en él el amor de Dios? Hijitos mios, no amemos
solamente con la lengua y de palabra, sino con obras y de verdad» (7 Jn 3,17-18).

Todas estas situaciones plantean preguntas, son situaciones que nos llaman a la conversion, a la solidaridad y
a una accion educativa incisiva en nuestras comunidades. No podemos quedar indiferentes (cf. Sinodo sobre
los Jovenes, Doc. final, 41-44). El mundo descarta, el espiritu del mundo descarta, lo sabemos y padecemos; la
kénosis de Cristo no, la hemos experimentado y la seguimos experimentando en propia carne por el perdon y la
conversion. Esta tension nos obliga a preguntarnos continuamente: s dénde queremos pararnos?

La kénosis de Cristo es sacerdotal

Es conocida la amistad y el impacto que gener6 el asesinato del P. Rutilio Grande en la vida de Mons. Romero.
Fue un acontecimiento que marco a fuego su corazon de hombre, sacerdote y pastor. Romero no era un
administrador de recursos humanos, no gestionaba personas ni organizaciones, Romero sentia, sentia con
amor de padre, amigo y hermano. Una vara un poco alta, pero vara al fin para evaluar nuestro corazon
episcopal, una vara ante la cual podemos preguntarnos: ¢ Cuanto me afecta la vida de mis curas? ¢ Cuanto soy
capaz de dejarme impactar por lo que viven, por llorar sus dolores, asi como festejar y alegrarme con sus
alegrias? El funcionalismo y clericalismo eclesial —tan tristemente extendido, que representa una caricatura y
una perversion del ministerio— empieza a medirse por estas preguntas. No es cuestién de cambios de estilos,
maneras o lenguajes importantes ciertamente— sino sobre todo es cuestion de impacto y capacidad de que
nuestras agendas episcopales tengan espacio para recibir, acompafnar y sostener a nuestros curas, tengan
“espacio real” para ocuparnos de ellos. Y eso hace de nosotros padres fecundos.

En ellos normalmente recae de modo especial la responsabilidad de que este pueblo sea el pueblo de Dios.
Ellos estan en la linea de fuego. Ellos llevan sobre sus espaldas el peso del dia y del calor (cf. Mt 20,12), estan
expuestos a un sinfin de situaciones diarias que los pueden dejar mas vulnerables y, por tanto, necesitan
también de nuestra cercania, de nuestra comprension y aliento, ellos necesitan de nuestra paternidad. El
resultado del trabajo pastoral, la evangelizacion en la Iglesia y la mision no se basa en la riqueza de los medios
y recursos materiales, ni en la cantidad de eventos o actividades que realicemos sino en la centralidad de la
compasion:. uno de los grandes distintivos que como Iglesia podemos ofrecer a nuestros hermanos. Me
preocupa como la compasion ha perdido centralidad en la Iglesia, incluso en grupos catolicos, o esta perdiendo,
para no ser tan pesimistas. Incluso en medios de comunicacion catolicos la compasion no esta, el cisma, la
condena, el ensafiamiento, la valoracion de si mismo, la denuncia de la herejia... No se pierda en nuestra
Iglesia la compasion y que no se pierda en el obispo la centralidad de la compasion. La kénosis de Cristo es la
expresion maxima de la compasion del Padre. La Iglesia de Cristo es la Iglesia de la compasion, y eso empieza
por casa. Siempre es bueno preguntarnos como pastores: ;Cuanto impacta en mi la vida de mis sacerdotes?
¢, Soy capaz de ser padre o me consuelo con ser mero ejecutor? ; Me dejo incomodar? Recuerdo las palabras
de Benedicto XVI al inicio de su pontificado hablandole a sus compatriotas: «Cristo no nos ha prometido una
vida cémoda. Quien busca la comodidad con El se ha equivocado de camino. El nos muestra la senda que lleva
hacia las cosas grandes, hacia el bien, hacia una vida humana auténtica» (Benedicto XVI, Discurso a los
peregrinos alemanes, 25 abril 2005). El obispo tiene que crecer todos los dias en la capacidad de dejarse
incomodar, de ser vulnerable a sus curas. Estoy pensado en uno, ex obispo de una diocesis grande, muy
trabajador, tenia las audiencias en la mafana y era bastante, bastante frecuente que cuando terminaba las
audiencias en la mafiana y ya no veia la hora de ir a comer, habia dos curas ahi que no estaban en la agenda
esperandolo, y este volvia atras y los atendia como si tuviera toda la mafana por delante. Dejarse incomodar y
dejar que los fideos se pasen y que la chuleta se enfrie. Dejarse incomodar por los curas.



7

Sabemos que nuestra labor, en las visitas y encuentros que realizamos —sobre todo en las parroquias— tiene
una dimension y componente administrativo que es necesario desarrollar. Asegurar que se haga si, pero eso no
es ni seria sindbnimo de que seamos nosotros los que lo tenemos que hacer y utilizar el escaso tiempo en tareas
administrativas. En las visitas, lo fundamental y lo que no podemos delegar es “el oido”. Hay muchas cosas que
hacemos a diario que deberiamos confiarlas a otros. Lo que no podemos encomendar, en cambio, es la
capacidad de escuchar, la capacidad de seguir la salud y vida de nuestros sacerdotes. No podemos delegar en
otros la puerta abierta para ellos. Puerta abierta que cree condiciones que posibiliten la confianza mas que el
miedo, la sinceridad mas que la hipocresia, el intercambio franco y respetuoso mas que el mondlogo
disciplinador.

Recuerdo esas palabras de beato Rosmini—acusado de hereje y hoy beato—: «No hay duda de que solo los
grandes hombres pueden formar a otros grandes hombres [...]. En los primeros siglos, la casa del obispo era el
seminario de los sacerdotes y diaconos. La presencia y la vida santa de su prelado, resultaba ser una leccién
candente, continua, sublime, en la que se aprendia conjuntamente la teoria en sus doctas palabras y la practica
en asiduas ocupaciones pastorales. Y asi se veia crecer a los jovenes Atanasios junto a los Alejandros»
(Antonio Rosmini, Las cinco llagas de la santa Iglesia, 63).

Es importante que el cura encuentre al padre, al pastor en el que “mirarse”, no al administrador que quiere
“pasar revista de las tropas”. Es fundamental que, con todas las cosas en las que discrepamos e inclusive los
desacuerdos y discusiones que puedan existir (y es normal y esperable que existan), los curas perciban en el
obispo a un hombre capaz de jugarse, y dar la cara por ellos, de sacarlos adelante y ser mano tendida cuando
estan empantanados. Un hombre de discernimiento que sepa orientary encontrar caminos concretos y
transitables en las distintas encrucijadas de cada historia personal. Cuando estaba en Argentina a veces
escuchaba gente que decia: “Llamé al obispo —curas, ,no?—, y la secretaria me dijo que tenia la agenda llena
y que llamara dentro de veinte dias, y no me pregunté qué queria, nada” —“Quiero ver al obispo. No puede, asi
que yo lo anoto en la lista”—. Claro, después ya no llamé mas el cura y siguio con lo que queria consultarle
—bueno o malo— dentro de si. Esto es, no un consejo sino una cosa que digo del corazoén, que tengan la
agenda llena, bendito sea Dios, asi van a comer tranquilos porque se ganaron el pan, pero si ustedes ven un
llamado de un cura hoy, a mas tardar mafana llamenlo: “Che, vos me llamaste, qué pasa, ¢ podés esperar
hasta tal dia o no?”. Ese cura desde ese momento sabe que tiene padre.

La palabra autoridad etimolégicamente viene de la raiz latina augere que significa aumentar, promover, hacer
progresar. La autoridad en el pastor radica especialmente en ayudar a crecer, en promover a sus presbiteros,
mas que en promoverse a si mismo —eso lo hace un solterén no un padre—. La alegria del padre/pastor es ver
que sus hijos crecieron y que fueron fecundos. Hermanos, que esa sea nuestra autoridad y el signo de nuestra
fecundidad.

Y el dltimo punto: La kénosis de Cristo es pobre

Sentir con la Iglesia es sentir con el pueblo fiel, el pueblo sufriente y esperanzador de Dios. Es saber que
nuestra identidad ministerial nace y se entiende a la luz de esta pertenencia unica y constituyente de nuestro
ser. En este sentido quisiera recordar con ustedes lo que san Ignacio nos escribia a los jesuitas: «la pobreza es
madre y muro», engendra y contiene. Madre porque nos invita a la fecundidad, a la generatividad, a la
capacidad de donacién que seria imposible en un corazén avaro o que busca acumular. Y muro porque nos
protege de una de las tentaciones mas sutiles que enfrentamos los consagrados, la mundanidad espiritual: ese
revestir de valores religiosos y “piadosos” el afan de poder y protagonismo, la vanidad e incluso el orgullo y la
soberbia. Muro y madre que nos ayuden a ser una Iglesia que sea cada vez mas libre porque esta centrada en
la kénosis de su Sefor. Una Iglesia que no quiere que su fuerza esté —como decia Mons. Romero— en el
apoyo de los poderosos o de la politica, sino que se desprende con nobleza para caminar unicamente tomada
de los brazos del crucificado, que es su verdadera fortaleza. Y esto se traduce en signos concretos, en signos
evidentes, y esto nos cuestiona y nos impulsa a un examen de conciencia sobre nuestras opciones y
prioridades en el uso de los recursos, en el uso de las influencias y posicionamientos. La pobreza es madre y
muro porque custodia sobre todo nuestro corazon para que no se deslice en concesiones y compromisos que
debilitan la libertad y parresia a la que el Sefior nos llama.



8

Hermanos, antes de terminar pongamonos bajo el manto de la Virgen, recemos juntos para que ella custodie
nuestro corazon de pastores y nos ayude a servir mejor al Cuerpo de su Hijo, el santo Pueblo fiel de Dios que
camina, vive y reza aqui en Centroamérica. Recémosle a la Madre.

[Oracion]

Que Jesus los bendiga, y la Virgen los cuide. Y, por favor, no se olviden de rezar por mi para que cumpla todo
lo que dije.

Muchas gracias.

[1] Quiero hacer presente la memoria de pastores que, movidos por su celo pastoral y su amor a la Iglesia,
dieron vida a este organismo eclesial, como Monsefior Luis Chavez y Gonzalez, arzobispo de San Salvador, y
Monsenor Victor Sanabria, arzobispo de San José de Costa Rica, entre otros.

[00112-ES.02] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua italiana

Cari Fratelli!

Ringrazio Mons. José Luis Escobar Alas, Arcivescovo di San Salvador, per le parole di benvenuto che mi ha
rivolto a nome di tutti. Incontro qui degli amici di gioventu: questo & molto bello. Sono felice di potervi incontrare
e condividere in modo piu familiare e diretto i vostri desideri, progetti € sogni di Pastori ai quali il Signore ha
affidato la cura del suo popolo santo. Grazie per I'accoglienza fraterna.

Potermi incontrare con voi significa anche “regalarmi” I'opportunita di abbracciare e sentirmi piu vicino alla vostra
gente, fare miei i loro desideri, anche il loro scoraggiamento e, soprattutto, quella fede coraggiosa che sa
animare la speranza e smuovere la carita. Grazie per avermi permesso di avvicinarmi alla fede provata ma
semplice del volto povero della vostra gente che sa che «Dio € presente, non dorme, € attivo, osserva e aiuta»
(S. Oscar Romero, Omelia, 16 dicembre 1979).

Questo incontro ci ricorda un evento ecclesiale di grande rilevanza. | Pastori di questa regione furono i primi a
creare in America un organismo di comunione e partecipazione che ha dato - e continua a dare - frutti
abbondanti. Mi riferisco al Segretariato Episcopale dellAmerica Centrale, il SEDAC. Uno spazio di comunione,
di discernimento e di impegno che nutre, rivitalizza e arricchisce le vostre Chiese. Pastori che hanno saputo fare
passi avanti e dare un segnale che, lungi dall’essere solo un elemento programmatico, ha indicato come il futuro
del’America Centrale — e di qualunque altra regione del mondo — passa necessariamente attraverso la lucidita e
la capacita di ampliare la visione, di unire gli sforzi in un lavoro paziente e generoso di ascolto, comprensione,
dedizione e impegno, e di poter cosi discernere i nuovi orizzonti verso i quali lo Spirito ci sta conducendo (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 235).[1]

In questi 75 anni dalla sua fondazione, il SEDAC ha cercato di condividere le gioie e le tristezze, le lotte e le
speranze dei popoli dell’America Centrale, la cui storia € stata intrecciata e forgiata con la storia della vostra
gente. Molti uomini e donne, sacerdoti, consacrati, consacrate e laici hanno offerto la vita fino a spargere il loro
sangue per mantenere viva la voce profetica della Chiesa di fronte all’ingiustizia, allimpoverimento di tante
persone e all’'abuso di potere. Ricordo che, quando ero giovane sacerdote, il nome di alcuni di voi era
considerato una brutta parola, e la vostra costanza ha indicato la strada: grazie. Essi ci ricordano che «chi
desidera veramente dare gloria a Dio con la propria vita, chi realmente anela a santificarsi perché la sua
esistenza glorifichi il Santo, &€ chiamato a tormentarsi, spendersi e stancarsi cercando di vivere le opere di
misericordia» (Esort. ap. Gaudete et exsultate, 107). E questo, non come elemosina ma come vocazione.



9

Tra i frutti profetici della Chiesa in America Centrale sono lieto di evidenziare la figura di Sant’‘Oscar Romero,
che ho avuto il privilegio di canonizzare di recente nel contesto del Sinodo dei Vescovi sui giovani. La sua vita e
il suo insegnamento sono fonte costante di ispirazione per le nostre Chiese e, in modo particolare, per noi
Vescovi. Anche il suo nome venne considerato una brutta parola: sospettato, scomunicato nelle chiacchiere
private di tanti vescovi.

Il motto che ha scelto per il suo stemma episcopale e che sormonta la sua tomba esprime chiaramente il suo
principio ispiratore e cid che € stata la sua vita di Pastore: “Sentire con la Chiesa”. Bussola che ha segnato la
sua vita nella fedelta, anche nei momenti piu turbolenti.

Questa € un’eredita che puo diventare una testimonianza attiva e vivificante per noi, chiamati a nostra volta alla
dedizione martiriale nel servizio quotidiano alla nostra gente; e su questa eredita vorrei basarmi per questa
riflessione che desidero condividere con voi: “sentire con la Chiesa”. La riflessione che voglio condividere con
voi, sulla figura di Romero. So che tra noi ci sono persone che lo hanno conosciuto in prima persona — come il
Cardinale Rosa Chavez... Il cardinale Quarracino diceva che era candidato al Premio Nobel per la fedelta! E
quindi, Eminenza, se pensa che io mi sbagli in qualche osservazione mi pud correggere, non c’é problema.
Appellarsi alla figura di Romero significa appellarsi alla santita e al carattere profetico che vive nel DNA delle
vostre Chiese particolari.

Sentire con la Chiesa

1. Riconoscenza e gratitudine

Quando S. Ignazio propone le regole per sentire con la Chiesa — scusate la pubblicita — cerca di aiutare
I'esercitante a superare qualsiasi tipo di false dicotomie o antagonismi che possano ridurre la vita dello Spirito
alla abituale tentazione di adattare la Parola di Dio al proprio interesse. Cosi permette all’esercitante la grazia di
sentirsi e sapersi parte di un corpo apostolico piu grande di lui e, nello stesso tempo, con la consapevolezza
reale delle sue forze e delle sue possibilita: né debole né selettivo o temerario. Sentirsi parte di un tutto, che
sara sempre piu della somma delle parti (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 235) e che € accompagnato da una
Presenza che sempre lo superera (cfr Esort. ap. Gaudete et exsultate, 8).

Quindi vorrei concentrare questo primo “Sentire con la Chiesa”, ricevuto da Sant’‘Oscar, come ringraziamento,
ossia gratitudine per il tanto bene ricevuto e non meritato. Romero ha potuto sintonizzarsi e imparare a vivere la
Chiesa perché amava intimamente chi lo aveva generato nella fede. Senza questo amore intimo sara molto
difficile comprendere la sua storia e la sua conversione, poiché ¢ stato questo medesimo unico amore a guidarlo
fino a donarsi nel martirio; quell’amore che nasce dall’accogliere un dono totalmente gratuito, che non ci
appartiene e che ci libera da ogni pretesa e tentazione di crederci i suoi proprietari o gli unici interpreti. Non
abbiamo inventato la Chiesa, non & nata con noi e andra avanti senza di noi. Tale atteggiamento, lungi
dall’'abbandonarci all'apatia, suscita un’insondabile e inimmaginabile gratitudine che da nutrimento a tutto. II
martirio non € sinonimo di pusillanimita o I'atteggiamento di qualcuno che non ama la vita e non sa riconosce il
suo valore. Al contrario, il martire € colui che € in grado di incarnare e tradurre in vita questo rendimento di
grazie.

Romero ha sentito con la Chiesa perché, prima di tutto, ha amato la Chiesa come madre che lo ha generato
nella fede e si & sentito membro e parte di essa.

2. Un amore che sa di popolo

Questo amore, fatto di adesione e gratitudine, lo ha portato ad abbracciare con passione, ma anche con
dedizione e studio, tutto I'apporto e il innovamento magisteriale che il Concilio Vaticano Il proponeva. Li trovava
la mano sicura per seguire Cristo. Non €& stato ideologo né ideologico; la sua azione € nata da una
compenetrazione con i documenti conciliari. llluminato da questo orizzonte ecclesiale, sentire con la Chiesa
significa per Romero contemplarla come Popolo di Dio. Perché il Signore non ha voluto salvarci ciascuno isolato
e separato, ma ha voluto costituire un popolo che lo confessasse nella verita e lo servisse nella santita (cfr Cost.



10

dogm. Lumen gentium, 9). Un Popolo intero che possiede, custodisce e celebra I'unzione del Santo” (ibid., 12)
e davanti al quale Romero si poneva in ascolto per non rifiutare la sua ispirazione (cfr S. Oscar Romero, Omelia,
16 luglio 1978). Cosi ci mostra che il Pastore, per cercare e incontrare il Signore, deve imparare e ascoltare il
battito del cuore del suo popolo, sentire I'“odore” degli uomini e delle donne di oggi fino a rimanere impregnato
delle sue gioie e speranze, delle sue tristezze e angosce (cfr Cost. past. Gaudium et spes, 1) e cosi
comprendere in profondita la Parola di Dio (cfr Cost. dogm. Dei Verbum, 13). Ascolto del popolo a lui affidato,
fino a respirare e scoprire per mezzo di esso la volonta di Dio che ci chiama (cfr Discorso nella veglia in
preparazione al Sinodo sulla famiglia, 4 ottobre 2014). Senza dicotomie o falsi antagonismi, perché solo 'amore
di Dio & capace di armonizzare tutti i nostri amori in un medesimo sentire e guardare.

Per lui, insomma, sentire con la Chiesa & prendere parte alla gloria della Chiesa, che consiste nel portare nel
proprio intimo tutta la kenosis di Cristo. Nella Chiesa Cristo vive tra di noi, e percio essa dev’essere umile e
povera, perché una Chiesa arrogante, una chiesa piena di orgoglio, una Chiesa autosufficiente non € la Chiesa
della kenosis (cfr S. Oscar Romero, Omelia, 1° ottobre 1978).

3. Portare dentro di sé la kenosis di Cristo

Questa non ¢ solo la gloria della Chiesa, ma anche una vocazione, un invito affinché sia nostra gloria personale
e via di santita. La kenosis di Cristo non & una cosa del passato ma una garanzia attuale per sentire e scoprire
la sua presenza operante nella storia. Presenza che non possiamo e non vogliamo tacere perché sappiamo e
abbiamo sperimentato che solo Lui € “Via, Verita e Vita”. La kenosis di Cristo ci ricorda che Dio salva nella
storia, nella vita di ogni uomo, che questa & anche la sua storia e |i ci viene incontro (cfr Id., Omelia, 7 dicembre
1978). E importante, fratelli, che non abbiamo paura di accostare e toccare le ferite della nostra gente, che sono
anche le nostre ferite, e questo farlo nello stile del Signore. Il pastore non pu0 stare lontano dalla sofferenza del
suo popolo; anzi, potremmo dire che il cuore del pastore si misura dalla sua capacita di commuoversi di fronte a
tante vite ferite e minacciate. Farlo nello stile del Signore significa lasciare che questa sofferenza colpisca e
contrassegni le nostre priorita e i nostri gusti, colpisca e contrassegni 'uso del tempo e del denaro e anche |l
modo di pregare, per poter ungere tutto e tutti con la consolazione dell’amicizia di Gesu in una comunita di fede
che contenga e apra un orizzonte sempre nuovo che dia senso e speranza alla vita (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 49). La kenosis di Cristo esige di abbandonare la virtualita dell’esistenza e dei discorsi per ascoltare il
rumore e il richiamo costante di persone reali che ci provocano a creare legami. E, lasciatemelo dire, le reti
servono a creare contatti ma non radici, non sono in grado di darci appartenenza, di farci sentire parte di uno
stesso popolo. Senza questo sentire, tutto il nostro parlare, riunirci, incontrarci, scrivere sara segno di una fede
che non ha saputo accompagnare la kenosis del Signore, una fede che é rimasta a meta strada, quando, peggio
ancora — mi ricordo un pensatore latinoamericano — non finisce per essere una religione con un Dio senza
Cristo, un Cristo senza Chiesa e una Chiesa senza popolo.

La kenosis di Cristo e giovane

Questa Giornata Mondiale della Gioventu &€ un’occasione unica per andare incontro e avvicinarsi ancora di piu
alla realta dei nostri giovani, realta piena di speranze e desideri, ma anche profondamente segnata da tante
ferite. Con loro potremo leggere in modo rinnovato la nostra epoca e riconoscere i segni dei tempi perché, come
hanno affermato i Padri sinodali, i giovani sono uno dei “luoghi teologici” in cui il Signore ci fa conoscere alcune
delle sue aspettative e delle sue sfide per costruire domani (cfr Sinodo sui Giovani, Documento finale, 64). Con
loro possiamo vedere meglio come rendere il Vangelo piu accessibile e credibile nel mondo in cui viviamo; essi
sono come un termometro per sapere a che punto siamo come comunita e come societa.

Essi portano dentro una inquietudine che dobbiamo apprezzare, rispettare, accompagnare; e quanto bene fa a
tutti noi, perché ci smuove e ci ricorda che il Pastore non smette mai di essere un discepolo ed € sempre in
cammino. Questa sana inquietudine ci mette in movimento e ci precede. Questo hanno ricordato i Padri sinodali
quando hanno detto: «l giovani, per certi aspetti, precedono i Pastori» (ibid., 66). Il Pastore, rispetto al suo
gregge, non sempre cammina davanti: a volte deve andare avanti per indicare la strada; a volte deve stare in
mezzo per “fiutare” cosa succede, per capire il gregge; a volte deve stare indietro per proteggere gli ultimi, che
nessuno resti indietro e diventi materiale di scarto. A volte deve riempirci di gioia constatare che la semina non &



11

andata a vuoto. Molte di quelle aspirazioni e intuizioni dei giovani si sono sviluppate in seno alla famiglia, nutrite
da una nonna o da una catechista. Parlando delle nonne, gia € la seconda volta che la vedo: I'ho vista ieri e la
vedo oggi, una vecchietta, magrolina, della mia eta o anche di piu, con mitra, si era messa una mitra che si era
fatta col cartone, e un cartello che diceva: “Santita, anche le nonne fanno chiasso”. Una meraviglia di gente! E i
giovani hanno imparato le cose in famiglia o nella parrocchia, nella pastorale educativa o giovanile. Desideri che
sono cresciuti nell’ascolto del Vangelo e in comunita con fede viva e fervente che trova terra per germogliare.
Come non ringraziare di avere giovani desiderosi di Vangelo! Certo che stancano, certo che a volte danno
fastidio. Mi viene in mente questa frase che diceva un filosofo greco, la diceva di sé stesso, a proposito dei
giovani: “[I giovani] sono come un tafano sulla groppa di un nobile cavallo, perché non si addormenti” (cfr
Platone, Apologia di Socrate). |l cavallo siamo noi! Questa realta ci stimola a un maggiore impegno per aiutarli a
crescere offrendo loro spazi maggiori € migliori che li generino al sogno di Dio. La Chiesa per sua natura &
Madre e come tale genera e incuba la vita proteggendola da tutto cid che pud minacciare il suo sviluppo.
Gestazione nella liberta e per la liberta. Vi esorto pertanto a promuovere programmi e centri educativi che
sappiano accompagnare, sostenere e responsabilizzare i vostri giovani; per favore, “rubateli” alla strada prima
che sia la cultura della morte che, “vendendo loro fumo” e soluzioni magiche, catturi e sfrutti la loro inquietudine
e la loro immaginazione. E fatelo non con paternalismo, perché non lo sopportano, non dall’alto in basso, perché
non &€ nemmeno questo che il Signore ci chiede, ma come padri, come fratelli verso fratelli. Essi sono volto di
Cristo per noi e a Cristo non possiamo arrivare dall’alto in basso, ma dal basso in altro (cfr S. Oscar Romero,
Omelia, 2 settembre 1979).

Sono molti i giovani che purtroppo sono stati sedotti con risposte immediate che ipotecano la vita. E tanti altri ai
quali & stata data un’illusione di corto respiro in alcuni movimenti, e che poi li rendono o pelagiani o convinti di
bastare a sé stessi, e poi li abbandonano a meta strada. Ci dicevano i Padri sinodali: per costrizione o
mancanza di alternative essi i giovani si trovano immersi in situazioni fortemente conflittuali e senza rapida
soluzione: violenza domestica, femminicidio — che piaga vive il nostro continente in questo senso! — bande
armate e criminali, traffico di droga, sfruttamento sessuale di minori e non piu minori, e cosi via; e fa male
vedere che, alla base di molte di queste situazioni, ¢’é un’ ci sono esperienze di orfanezza frutto di una cultura e
di una societa che € “impazzita” [se fue “desmadrando’] — senza madre, li ha resi orfani. Famiglie molto spesso
logorate da un sistema economico che non mette al primo posto le persone e il bene comune e che ha fatto
della speculazione il suo “paradiso” dove continuare a ingrassare non importa a spese di chi. E cosi i nostri
giovani senza il calore di una casa, senza famiglia, senza comunita, senza appartenenza, sono lasciati in balia
del primo truffatore.

Non dimentichiamo che «un vero dolore che esce dall’'uomo, appartiene anzitutto a Dio» (G. Bernanos, Diario di
un curato di campagna, Milano 1998, 72). Non separiamo cid che Egli ha voluto unire nel suo Figlio!

Il futuro esige che si rispetti il presente riconoscendo la dignita delle culture dei vostri popoli € impegnandosi a
valorizzarle. Anche in questo si gioca la dignita: nell’autostima culturale. La vostra gente non € la “serie B” della
societa e di nessuno. Ha una storia ricca che va accettata, apprezzata e incoraggiata. | semi del Regno sono
stati piantati in queste terre. Abbiamo il dovere di riconoscerli, prendercene cura e proteggerli perché niente di
quello che Dio ha piantato di buono si secchi a causa di interessi falsi che diffondono dappertutto la corruzione e
crescono spogliando i piu poveri. Avere cura delle radici € tutelare il ricco patrimonio storico, culturale e
spirituale che questa terra per secoli ha saputo amalgamare. Impegnatevi e alzate la voce contro la
desertificazione culturale, e contro la desertificazione spirituale dei vostri popoli, che produce un’indigenza
radicale perché lascia senza quella indispensabile immunita vitale che mantiene la dignita nei momenti di
maggiore difficolta. E mi congratulo con voi per l'iniziativa di iniziare questa Giornata Mondiale della Gioventu
con la Giornata della gioventu indigena — credo nella diocesi di David — e con la Giornata della gioventu di
origine africana: questo & stato un buon passo per mostrare le molte sfaccettature del nostro popolo.

Nell'ultima lettera pastorale, voi affermate: «Ultimamente la nostra regione & stata colpita dalla migrazione fatta
in un modo nuovo, essendo di massa e organizzata, e cid ha messo in evidenza i motivi che causano una
migrazione forzata e i pericoli che essa comporta per la dignita della persona umana» (SEDAC, Messaggio al
Popolo di Dio e a tutti gli uomini di buona volonta, 30 novembre 2018).

Molti dei migranti hanno volto giovane, cercano qualcosa di meglio per le loro famiglie, non temono di rischiare e



12

lasciare tutto pur di offrire le condizioni minime che garantiscano un futuro migliore. Su questo non basta solo la
denuncia, ma dobbiamo anche annunciare concretamente una “buona notizia”. La Chiesa, grazie alla sua
universalita, puo offrire quell’'ospitalita fraterna e accogliente in modo che le comunita di origine e quelle di arrivo
dialoghino e contribuiscano a superare paure e diffidenze e rafforzino i legami che le migrazioni,
nell’immaginario collettivo, minacciano di spezzare. “Accogliere, proteggere, promuovere e integrare” la gente
possono essere i quattro verbi con cui la Chiesa, in questa situazione migratoria, coniuga la sua maternita
nell’oggi della storia (cfr Sinodo sui Giovani, Documento finale, 147). |l Vicario generale di Parigi, Mons. Benoist
de Sinety, ha appena pubblicato un libro che ha come sottotitolo: “Accogliere i migranti, un appello al coraggio”
(cfr Il faut que des voix s’élévent. Accueil des migrants, un appel au courage, Paris 2018). E una gioia, questo
libro. Lui € qui, alla Giornata.

Tutti gli sforzi che potrete compiere gettando ponti tra comunita ecclesiali, parrocchiali, diocesane, come pure
mediante le Conferenze episcopali saranno un gesto profetico della Chiesa che in Cristo € «segno e strumento
dell'intima unione con Dio e dell’'unita di tutto il genere umano» (Cost. dogm. Lumen gentium, 1). E cosi la
tentazione di limitarsi alla mera denuncia svanisce e si attua I'annuncio della Vita nuova che il Signore ci dona.

Ricordiamo I'esortazione di San Giovanni: «Se uno ha ricchezze di questo mondo e, vedendo il suo fratello in
necessita, gli chiude il proprio cuore, come rimane in lui 'amore di Dio? Figlioli, non amiamo a parole né con la
lingua, ma con i fatti e nella verita» (7 Gv 3,17-18).

Tutte queste situazioni pongono domande, sono situazioni che ci chiamano alla conversione, alla solidarieta e a
un’azione educativa incisiva nelle nostre comunita. Non possiamo rimanere indifferenti (cfr Sinodo sui Giovani,
Documento finale, 41-44). 1l mondo scarta, lo spirito del mondo scarta, lo sappiamo e ne soffriamo; la kenosis di
Cristo no, I'abbiamo sperimentato e continuiamo a sperimentarlo nella nostra stessa carne con il perdono € la
conversione. Questa tensione ci costringe a chiederci continuamente: da che parte vogliamo stare?

La kenosis di Cristo é sacerdotale

Sono ben noti I'amicizia di Mons. Romero con il P. Rutilio Grande e I'impatto che I'assassinio di quest’ultimo
ebbe sulla sua vita. E stato un avvenimento che ha marchiato a fuoco il suo cuore di uomo, di sacerdote e di
pastore. Romero non era un amministratore di risorse umane, non gestiva persone o organizzazioni, Romero
sentiva, sentiva con amore di padre, amico e fratello. Una misura un po’ alta, ma una misura utile per valutare il
nostro cuore episcopale, una misura davanti alla quale possiamo chiederci: quanto mi tocca la vita dei miei
preti? Quanto riesco a lasciarmi colpire da cid che vivono, dal piangere i loro dolori, dal festeggiare e gioire per
le loro gioie? Il funzionalismo ecclesiale e il clericalismo — cosi tristemente diffuso, che rappresenta una
caricatura e una perversione del ministero — si comincia a misurarlo con queste domande. Non & questione di
cambiamenti negli stili, nelle maniere o nel linguaggio — tutte cose certamente importanti —, ma soprattutto € una
questione di impatto e della capacita che i nostri programmi episcopali abbiano spazio per ricevere,
accompagnare e sostenere i nostri sacerdoti, abbiano “spazio reale” per occuparci di loro. Questo fa di noi dei
padri fecondi.

Su di loro normalmente ricade in modo speciale la responsabilita che questo popolo sia il popolo di Dio. Loro
sono in prima linea. Portano sulle spalle il peso della giornata e il caldo (cfr Mt 20,12), sono esposti a una serie
di situazioni quotidiane che possono renderli pit vulnerabili e, pertanto, hanno anche bisogno della nostra
vicinanza, della nostra comprensione e dell'incoraggiamento, hanno bisogno della nostra paternita. Il risultato
del lavoro pastorale, dell’evangelizzazione nella Chiesa e della missione non si basa sulla ricchezza dei mezzi e
sulle risorse materiali, o sulla quantita di eventi o attivita che realizziamo, ma sulla centralita della compassione:
una delle grandi caratteristiche che come Chiesa possiamo offrire ai nostri fratelli. Mi preoccupa come la
compassione abbia perso la sua centralita nella Chiesa. Anche i gruppi cattolici I'hanno persa — o la stanno
perdendo, per non essere pessimisti. Anche nei mezzi di comunicazione cattolici, la compassione non c’e. C’¢e lo
scisma, la condanna, la cattiveria, I'accanimento, la sopravvalutazione di s€, la denuncia dell’'eresia... Che non
si perda nella nostra Chiesa la compassione, e non si perda nel vescovo la centralita della compassione. La
kenosis di Cristo € I'espressione massima della compassione del Padre. La Chiesa di Cristo € la Chiesa della
compassione, e questo inizia a casa. E sempre buona cosa chiederci come pastori: quanto mi tocca la vita dei



13

miei sacerdoti? Sono capace di essere un padre o mi consolo con I'essere un mero esecutore? Mi lascio
scomodare? Ricordo le parole di Benedetto XVI all'inizio del suo pontificato parlando ai suoi connazionali:
«Cristo non ci ha promesso una vita comoda. Chi cerca la comodita con Lui ha sbagliato strada. Egli ci mostra il
percorso che porta alle cose grandi, al bene, a una vita umana autentica» (Discorso ai pellegrini tedeschi, 25
aprile 2005). Il vescovo deve crescere ogni giorno nella capacita di lasciarsi scomodare, di essere vulnerabile
per i suoi preti. Penso a un vescovo, un vescovo emerito di una diocesi grande, gran lavoratore, faceva le
udienze tutti i giorni al mattino e spesso, molto spesso, quando finiva le udienze del mattino e non vedeva I'ora
di andare a mangiare, c’erano li due preti che non erano nelllagenda ad aspettarlo. E lui tornava indietro e li
ascoltava come se avesse tutta la mattina davanti. Lasciarsi scomodare e lasciare che la pasta si scuocia e che
la bistecca si raffreddi. Lasciarsi scomodare dai sacerdoti.

Sappiamo che il nostro lavoro, nelle visite e negli incontri che svolgiamo, specialmente nelle parrocchie, ha una
dimensione e una componente amministrativa che € necessario portare avanti. Bisogna assicurarsi che venga
fatto, ma questo non significa che spetti a noi utilizzare il poco tempo che abbiamo in adempimenti
amministrativi. Nelle visite, la cosa fondamentale e che non possiamo delegare & I'ascolto. Ci sono tante cose
che facciamo ogni giorno che dovremmo affidare ad altri. Quello che non possiamo delegare, invece, € la
capacita di ascoltare, la capacita di seguire la salute e la vita dei nostri sacerdoti. Non possiamo delegare ad
altri la porta aperta per loro. Porta aperta per creare le condizioni che rendano possibile la fiducia piu che la
paura, la sincerita piu che l'ipocrisia, lo scambio franco e rispettoso piu che il monologo disciplinare.

Ricordo le parole del beato Rosmini — accusato di eresia e oggi beato —: «Certo, solo grandi uomini possono
formare altri grandi uomini [...]. Nei primi secoli, la casa del vescovo era il seminario dei preti e dei diaconi; la
presenza e la santa conversazione del loro prelato era un’infuocata lezione, continua, sublime, dove si
apprendeva la teoria nelle sue dotte parole, congiunta alla pratica nelle sue assidue occupazioni pastorali. E in
tal modo accanto agli Alessandri si vedevano allora crescere bellamente i giovani Atanasi» (Delle cinque piaghe
della santa Chiesa, Brescia 1966, 40).

Eimportante che il sacerdote trovi il padre, il pastore in cui “rispecchiarsi” € non 'amministratore che vuole
“passare in rivista le truppe”. E fondamentale che, con tutte le cose in cui ci differenziamo e anche quelle in cui
non siamo d’accordo e le discussioni che possono esserci (ed € normale e auspicabile che ci siano), i preti
vedano nel vescovo un uomo capace di spendersi ed esporsi per loro, di farli andare avanti e tendere loro la
mano quando si trovano impantanati. Un uomo di discernimento che sappia orientare e trovare vie concrete e
praticabili nei diversi incroci di ogni storia personale. Quando ero in Argentina, a volte sentivo persone che
dicevano: “Ho chiamato il vescovo — preti — e la segretaria mi ha detto che aveva I'agenda piena, che
richiamassi tra venti giorni, adesso era tutto pieno; e non mi ha chiesto cosa volevo, niente”. “Vorrei vedere |l
Vescovo” — “Non puo, la metto in lista”. E chiaro che dopo il prete non ha chiamato pitl, ed & andato avanti con
quello che voleva chiedergli — bene o male — dentro di sé. Questo & non un consiglio, ma una cosa vi dico dal
cuore: se avete I'agenda piena, ringraziamo Dio, cosi mangerete tranquilli perché vi siete guadagnati il pane; ma
se vedete la chiamata di un prete, oggi, al massimo domani dovete chiamarlo e dirgli: “Mi hai chiamato, che
succede? Puoi aspettare fino al tal giorno o no?”. Quel prete da quel momento sa che ha un padre.

La parola autorita deriva etimologicamente dalla radice latina augere che significa aumentare, promuovere, far
progredire. L’autorita del Pastore consiste in particolare nell’aiutare a crescere, nel promuovere i suoi presbiteri,
piuttosto che nel promuovere sé stesso — questo lo fa uno scapolo, non un padre —. La gioia del padre/pastore &
vedere che i suoi figli sono cresciuti e sono stati fecondi. Fratelli, che sia questa la nostra autorita e il segno
della nostra fecondita.

L’ultimo punto: la kenosis di Cristo e povera

Fratelli, Sentire con la Chiesa & sentire con il popolo fedele, il popolo di Dio che soffre e spera. E sapere che la
nostra identita ministeriale nasce e si capisce alla luce di questa appartenenza unica e costitutiva del nostro
essere. In questo senso, vorrei ricordare con voi cid che Sant’lgnazio scriveva a noi gesuiti: «la poverta € madre
e muroy, genera e sostiene. Madre, perché ci chiama alla fecondita, alla generativita, alla capacita di donazione
che sarebbe impossibile in un cuore avaro o che cerca di accumulare. E muro, perché ci protegge da una delle



14

tentazioni piu sottili che noi consacrati dobbiamo affrontare, la mondanita spirituale: il rivestire di valori religiosi e
“pii” la sete di potere e di protagonismo, la vanita e persino I'orgoglio e la superbia. Muro e madre che ci aiutano
ad essere una Chiesa sempre piu libera perché centrata nella kenosis del suo Signore. Una Chiesa che non
vuole che la sua forza stia — come diceva Mons. Romero — nell’'appoggio dei potenti o della politica, ma che si
svincoli con nobilta per camminare sorretta unicamente dalle braccia del Crocifisso, che € la sua vera forza. E
questo si traduce in segni concreti ed evidenti; questo ci interroga e ci spinge ad un esame di coscienza sulle
nostre scelte e priorita nell’'uso delle risorse, nell'uso delle influenze e delle posizioni. La poverta € madre e muro
perché custodisce il nostro cuore perché non scivoli in concessioni e compromessi che indeboliscono la liberta e
la parresia a cui il Signore ci chiama.

Fratelli, Prima di concludere, mettiamoci sotto il manto della Vergine, preghiamo insieme perché ella custodisca i
nostri cuori di Pastori e ci aiuti a servire meglio il Corpo di suo Figlio, il santo Popolo fedele di Dio che cammina,
vive e prega qui in America Centrale. Preghiamo la Madre.

[Ave o Maria...]

Gesu vi benedica e la Vergine Maria vi protegga. E, per favore, non dimenticatevi di pregare per me, perché
possa fare tutto quello che ho detto.

Grazie!

[1] Voglio tener presente la memoria di Pastori che, spinti dal loro zelo pastorale e dal loro amore per la Chiesa,
hanno dato vita a questo organismo ecclesiale, come Mons. Luis Chavez y Gonzalez, Arcivescovo di San
Salvador, e Mons. Victor Sanabria, arcivescovo di San José di Costa Rica, tra gli altri.

[00112-IT.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua francese

Chers fréres :

Merci a Mgr José Luis Escobar Alas, archevéque de San Salvador, pour les paroles de bienvenue qu’il m'a
adressées au nom de tous, parmi lesquels ici présents, je retrouve un ami de jeunesse : c’est trés beau. Je me
réjouis de pouvoir vous rencontrer et échanger avec vous, de maniére plus familiére et directe, sur les
aspirations, les projets et les idées des pasteurs a qui le Seigneur a confié le soin du peuple saint. Merci pour
I'accueil fraternel.

Pouvoir me retrouver avec vous est aussi "m’offrir" 'opportunité de pouvoir étreindre et me sentir plus proche de
vos peuples, de pouvoir faire miens leurs désirs, leurs découragements aussi et, surtout, cette foi "courageuse”
qui sait stimuler I'espérance et faciliter la charité. Merci de me permettre de me rapprocher de cette foi éprouvée
mais simple du visage pauvre de votre peuple qui sait que « Dieu est présent, qu'’il ne dort pas, qu’il agit,
observe et aide » (Saint Oscar Romero, Homélie, 16 décembre 1979).

Cette rencontre nous rappelle un évenement ecclésial de grande importance. Les pasteurs de cette région
furent les premiers a créer en Amérique un organisme de communion et de participation qui a donné — et
continue toujours a donner — des fruits abondants. Je fais référence au Secrétariat Episcopal d’Amérique
Centrale, le SEDAC. Un espace de communion, de discernement et d’engagement qui nourrit, revitalise et
enrichit vos Eglises. Des pasteurs qui ont su anticiper et donner un signe qui, loin d’étre un élément seulement
programmatique, a indiqué comment I'avenir de ’Amérique Centrale — et de n'importe quelle région dans le
monde — passe nécessairement par la lucidité et la capacité a élargir le regard, a unir les efforts dans un travail
patient et généreux d’écoute, de compréhension, de dévouement et de don, et a pouvoir ainsi discerner les



15

nouveaux horizons vers lesquels I'Esprit nous conduit[1] (cf. Exhort. Ap. Evangelii gaudium, n.235).

Durant les 75 années depuis sa fondation, le SEDAC s’est efforcé de partager les joies, les tristesses, les luttes
et les espérances des peuples d’Amérique Centrale, dont 'histoire est liée a celle de votre peuple fideéle et I'a
forgée. Beaucoup d’hommes et de femmes, de prétres, de personnes consacrées et de laics ont offert leur vie
jusqu’a verser leur sang pour maintenir vive la voix prophétique de I'Eglise face a I'injustice, a 'appauvrissement
de tant de personnes et a 'abus de pouvoir. Je me rappelle que, étant jeune prétre, le nom de certains d’entre
vous était considéré comme un mauvais mot, et votre constance a montré le chemin : merci. lls nous rappellent
que « celui qui veut vraiment rendre gloire a Dieu par sa vie, celui qui désire réellement se sanctifier pour que
son existence glorifie le Saint, est appelé a se consacrer, a s’employer, et a s’évertuer a essayer de vivre les
ceuvres de miséricorde » (Exhort. ap. Gaudete et exsultate, n.107). Et cela, non pas comme une aumdne mais
comme une vocation.

Parmi les fruits prophétiques de I'Eglise en Amérique Centrale, je me réjouis de mentionner la figure de saint
Oscar Romero, que j’ai eu le privilége de canoniser récemment dans le contexte du Synode des Evéques sur
les jeunes. Sa vie et son enseignement sont une source d’inspiration pour nos Eglises et, d’'une maniére
particuliere, pour nous-mémes, évéques, mais furent aussi considérés comme une mauvaise parole : il fut
suspecté, excommunié, dans les messes basses de nombreux évéques.

La devise qu’il a choisie pour son blason épiscopal et qui se trouve sur sa pierre tombale, exprime de maniére
claire son principe inspirateur et ce qu’a été sa vie de pasteur : "Sentir avec I'Eglise". Une boussole qui a orienté
sa vie dans la fidélité, y compris dans les moments les plus troublés.

C’est un héritage qui peut se transformer en témoignage actif et vivifiant pour nous-mémes, également appelés
au don du martyr dans le service quotidien de nos peuples, et je voudrais m’appuyer sur cet héritage pour cette
réflexion, "sentir avec I'Eglise". La réflexion que je veux partager avec vous sur la figure de Romero. Je sais qu'il
en est parmi nous qui I'ont connu en personne — comme le cardinal Rosa Chavez, dont le cardinal Quarracino
m’a dit qu’il était candidat au prix Nobel de la fidélité - — c’est pourquoi, Eminence, si vous pensez que je me
trompe avec telle ou telle appréciation, vous pouvez me corriger, ce n’est pas un probléme. Recourir a la figure
de Romero, c’est invoquer la sainteté et le caractére prophétique qui vit dans I’ADN de vos Eglises particuliéres.

Sentir avec I'Eglise
1. Reconnaissance et gratitude

Quand saint Ignace propose les principes pour sentir avec I'Eglise — pardonnez-moi pour la publicité -, il cherche
a aider celui qui fait les Exercices a dépasser tout type de fausses dichotomies ou d’antagonismes qui réduisent
la vie de I'Esprit a la tentation habituelle d’adapter la Parole de Dieu a son intérét personnel. Ainsi il rend
possible pour celui qui fait les Exercices la grace de se sentir et de se savoir faire partie d’un corps apostolique
plus grand que lui-méme et, en méme temps, avec la conscience réelle de ses forces et de ses potentialités : ni
faible, ni sélectif ou téméraire. Se sentir partie d’un tout, qui sera toujours plus que la somme des parties (cf.
Exhort. ap. Evangelii gaudium, n.235) et qui est uni a une Présence qui toujours va le dépasser (cf. Exhort. ap.
Gaudete et exsultate, n.8).

D’ou le fait que je souhaite axer ce premier Sentir avec I'Eglise de saint Oscar, comme une action de grace,
autrement dit une reconnaissance pour tant de bien regu, non mérité. Romero a pu rejoindre et apprendre a
vivre I'Eglise parce qu’il aimait tendrement celle qui I'avait engendré dans la foi. Sans cet amour venu de ses
entrailles, il serait plus difficile de comprendre son histoire et sa conversion, puisque ce fut ce méme amour qui
I'a conduit jusqu’au don du martyr ; cet amour qui nait de I'accueil d’'un don totalement gratuit, qui ne nous
appartient pas et qui nous libére de toute prétention et de toute tentation de nous en croire propriétaires et
uniques interprétes. Nous n’avons pas inventé I'Eglise, elle n’est pas née avec nous et elle continuera sans
nous. Une telle attitude, loin de nous abandonner a la paresse, éveille une insondable et inimaginable
reconnaissance qui nourrit tout. Le martyre n’est pas synonyme de pusillanimité ou de I'attitude de celui qui
n’aime pas la vie et qui ne sait pas reconnaitre la valeur de celle-ci. Au contraire, le martyr est celui qui est



16

capable de lui donner chair et de vivre concretement cette action de grace.

Romero a senti avec 'Eglise parce que, en premier lieu, il a aimé I'Eglise comme une mére qui I'a engendré
dans la foi et qu'’il s’est senti membre et partie d’elle.

2. Un amour au godt de peuple

Cet amour, adhésion et reconnaissance, I'a conduit a étreindre avec passion, mais également avec dévouement
et réflexion, tout I'apport et le renouveau magistériel que le Concile Vatican Il a proposé. La, il a trouvé
I'assurance de vivre la suite du Christ. Il ne fut ni idéologue ni idéologique ; son action est née d’une intégration
des documents conciliaires. llluminé par cet horizon ecclésial, sentir avec I'Eglise est pour Romero la
contempler comme Peuple de Dieu. Parce que le Seigneur n’a pas voulu nous sauver isolément hors de tout
lien mutuel, mais il a voulu former un peuple qui le confesse en vérité et le serve dans la sainteté (cf. Const.
Dogm. Lumen Gentium, n.9). Un Peuple qui posséde, garde et célébre « I'onction du Saint » (ibid. n.12) et
aupres duquel Romero se mettait a I'écoute pour ne pas repousser l'inspiration (cf. S. Oscar Romero, Homélie,
16 juillet 1978). Ainsi il nous montre que le pasteur, pour chercher et trouver le Seigneur, doit apprendre a
écouter le pouls de son peuple, sentir "'odeur" des hommes et des femmes d’aujourd’hui jusqu’a rester
imprégné de leurs joies et de leurs espérances, de leurs tristesses et de leurs angoisses (cf. Const. dogm.
Gaudium et spes, n.1) et ainsi scruter la Parole de Dieu (cf. Const. dogm. Dei Verbum, n.13). Une écoute du
peuple qui lui a été confié, jusqu’a respirer et découvrir a travers lui la volonté de Dieu qui nous appelle (cf.
Discours durant la rencontre pour les familles, 4 octobre 2014). Sans dichotomie ou faux antagonismes, parce
que seul I'amour de Dieu est capable d'intégrer tous nos amours dans un méme sentir et un méme regard.

Pour lui, en définitive, sentir avec I'Eglise, c’est participer a la gloire de I'Eglise qui est de porter dans ses
entrailles toute la kénose du Christ. Dans I'Eglise, le Christ vit parmi nous et, pour cette raison, elle doit étre
humble et pauvre, parce qu’une Eglise hautaine, une Eglise pleine d’orgueil, une Eglise autosuffisante, n’est pas
I’Eglise de la kénose, comme il nous le disait dans une homélie du 1er octobre 1978.

3. Porter dans ses entrailles la kénose du Christ

Cela n’est pas seulement la gloire de I'Eglise, mais aussi une vocation, une invitation & étre notre gloire
personnelle et notre chemin de sainteté. La kénose du Christ n’est pas de I'histoire ancienne mais une garantie
actuelle pour sentir et découvrir sa présence agissante dans I'histoire. Présence que nous ne pouvons pas ni ne
voulons taire, parce nous savons et nous avons fait 'expérience que Lui seul est "Chemin, Vérité et Vie". La
kénose du Christ nous rappelle que Dieu sauve dans I'histoire, dans la vie de chaque homme, que c’est
€galement sa propre histoire et que la il vient a notre rencontre (cf. S. Oscar Romero, Homélie, 7 décembre
1978). C’est important, fréres, que nous n’ayons pas peur de toucher et de nous approcher des blessures de
notre peuple, qui sont aussi nos blessures, et de le faire a la maniére du Seigneur. Le pasteur ne peut pas rester
éloigné de la souffrance de son peuple ; de plus, nous pourrions dire que le cceur du pasteur se juge a sa
capacité a se laisser toucher face a tant de vies blessées et menacées. Le faire a la maniére du Seigneur
signifie laisser cette souffrance frapper, marquer nos priorités et nos préférences, frapper et marquer I'emploi du
temps et I'utilisation de I'argent, y compris la maniére de prier, pour pouvoir oindre tout et tous avec la
consolation de I'amitié de Jésus-Christ, dans une communauté de foi qui contient et ouvre un horizon toujours
nouveau qui donne sens et espérance a la vie (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n.49). La kénose du Christ
implique d’abandonner la virtualité de I'existence et des discours pour écouter le bruit et la rengaine des
personnes réelles qui nous défie de créer des liens. Permettez-moi de vous le dire : les réseaux servent a créer
des liens mais pas des racines, ils sont incapables de nous donner une appartenance, de nous faire sentir partie
d’'un méme peuple. Sans ce sentir, toutes nos paroles, nos réunions, nos rencontres, et nos écrits seront le
signe d’une foi qui n’a pas su accompagner la kénose du Seigneur, une foi qui est restée a mi-chemin, quand,
plus grave encore, - je me rappelle un penseur latino-américain — elle ne finit pas par étre une religion avec un
Dieu sans Christ, avec un Christ sans Eglise et avec une Eglise sans peuple.

La kénose du Christ est jeune



17

Ces Journées Mondiales de la Jeunesse sont une occasion unique pour sortir a la rencontre et s’approcher
davantage de la réalité de nos jeunes. Une réalité pleine d’espérance et de désirs, mais aussi profondément
marquée par tant de blessures. Avec eux, nous pourrons déchiffrer, de maniére renouvelée, notre époque et
reconnaitre les signes des temps parce que, comme l'ont affirmé les péres synodaux, les jeunes sont un des
"lieux théologiques" dans lesquels le Seigneur nous donne a connaitre certaines de ses attentes et de ses défis
pour construire demain (cf. Synode sur les Jeunes, doc. fin., n.64). Avec eux, nous pouvons imaginer comment
rendre plus visible et plus crédible 'Evangile dans le monde ol nous devons vivre ; ils sont comme un
thermomeétre pour savoir ou nous en sommes comme communauté et comme société.

lls portent avec eux une inquiétude que nous devons valoriser, respecter, accompagner, et qui nous fait tant de
bien a tous parce qu’elle nous désinstalle et nous rappelle que le pasteur ne cesse jamais d’étre disciple et qu'il
est toujours en chemin. Cette saine inquiétude nous met en mouvement et nous devance. Comme l'ont rappelé
les péres synodaux en disant : « les jeunes, a certains égards, sont en avance sur leurs pasteurs » (ibid., n.66).
Le pasteur en relation avec son peuple ne passe pas toujours devant ; parfois il doit passer devant pour indiquer
le chemin ; parfois il doit &tre au milieu pour sentir ce qui se passe, pour comprendre le peuple ; parfois il doit
rester a l'arriere, pour protéger les derniers et pour que personne ne soit laissé pour compte et ne devienne un
matériel jetable. Nous devons étre comblés de joie de constater comment le semis n’est pas tombé dans l'oreille
d’un sourd. Beaucoup des préoccupations et des intuitions des jeunes ont grandi dans le cadre familial,
alimentées par une grand-meére ou une catéchiste. En parlant des grands-méres, c’est la deuxiéme fois que je la
vois, je I'ai vue hier et je I'ai vue aujourd’hui, une vieille femme, maigre, de mon &ge ou plus encore, avec une
mitre, elle s’était mis une mitre qu’elle avait faite avec du carton et une pancarte qui disait : "Saintete, les
grands-meéres aussi font du vacarme". Une merveille du peuple ! Et, les jeunes ont appris ces choses avec la
famille ou dans le cadre de la paroisse, de la pastorale éducative ou des jeunes. Ces préoccupations qui ont
grandi dans une écoute de I'Evangile et dans des communautés a la foi vive, fervente qui trouve une terre ou
germer. Comment ne pas remercier les jeunes soucieux pour 'Evangile ! Bien évidemment que ¢a fatigue, bien
évidemment que parfois ¢a dérange. Il me vient a I'esprit ce qu’a dit un philosophe grec, ce qu’il I'a dit de lui-
méme, je le dis des jeunes : ils sont comme une mouche sur la croupe d’un noble cheval, pour qu’il ne
s’endorme pas (cf. Platon, Apologie de Socrate). Nous sommes le cheval, non ? Cette réalité nous stimule a un
plus grand engagement pour les aider a grandir, en leur offrant plus et de meilleurs espaces qui les engendrent
au réve de Dieu. L’Eglise par nature est Mére et comme telle, elle engendre et fait éclore la vie en la protégeant
de tout ce qui menace son développement. Gestation de la liberté et pour la liberté. Je vous invite donc a
promouvoir des programmes et des centres éducatifs qui sachent accompagner, soutenir et renforcer vos
jeunes ; s’il vous plait, des jeunes "récupérés"” dans la rue, avant que la culture de mort, "en leur vendant de la
fumée" et des solutions magiques, ne s’empare et ne profite de leur inquiétude et de leur esprit. Et faites-le non
pas avec paternalisme, qu’ils ne tolérent pas, non pas du haut vers le bas, parce que ce n’est pas non plus ce
que le Seigneur nous demande, mais comme des péres, comme de fréres a freres. lls sont le visage du Christ
pour nous, et nous ne pouvons pas aller au Christ du haut vers le bas, mais du bas vers le haut, nous disait
Romero le 2 septembre 1979 (cf. S. Oscar Romero, Homélie, 2 septembre 1979).

lls sont nombreux les jeunes qui ont été douloureusement séduits par des réponses immédiates qui
hypothequent la vie. Et tant d’autres auxquels a été donnée une illusion a court terme dans certains
mouvements, qui ensuite en ont fait des pélagiens ou des convaincus de se suffire a eux-mémes et qui les
abandonnent a mi-chemin. Les péres synodaux nous 'ont dit : par durcissement ou par manque d’alternatives,
les jeunes se trouvent plongés dans des situations trés conflictuelles qui n’ont pas de solution a court terme :
violence domestique, homicides contre les femmes — quel fléau vit notre continent a ce sujet ! —, bandes armées,
criminelles, trafic de drogue, exploitation sexuelle des mineurs et de non mineurs, etc., et ¢a fait mal de
constater qu’a la racine de beaucoup de ces situations, se trouvent des expériences d’orphelin, fruit d’'une
culture et d’'une société qui est partie "dans tous les sens", sans mere, et les laisse orphelins. Des foyers brisés
tant de fois par un systéme économique qui n’a pas comme priorité les personnes et le bien commun et qui a
fait de la spéculation "son paradis" d’ou il continue a "s’engraisser", sans se soucier aux dépens de qui. Ainsi
nos jeunes sans domicile, sans famille, sans communauté, sans appartenance, sont a découvert pour le premier
escroc.

N’oublions pas que « la véritable souffrance qui sort de ’homme appartient en premier lieu a Dieu » (Georges
Bernanos, Journal d’'un curé de campagne). Ne séparons pas ce que Lui a voulu unir en son Fils.



18

Demain exige de respecter le présent, en rendant dignes et en s’obstinant a valoriser les cultures de vos
peuples. La aussi se joue la dignité : dans la fierté culturelle. Vos peuples ne sont pas "l'arriere-cour" de la
société, ni de personne. lls ont une histoire riche qui doit étre assumée, valorisée et confortée. Les semences du
Royaume ont été plantées dans cette terre. Nous avons le devoir de les reconnaitre, de veiller sur elles, de les
protéger, pour que rien de ce que Dieu a planté de bon ne se desseche a cause d’intéréts illégitimes qui, en
tous lieux, sement la corruption et se développent avec I'exploitation des plus pauvres. Prendre soin des
racines, c’est prendre soin du riche patrimoine historique, culturel et spirituel que cette terre durant des siécles a
su "métisser". Obstinez-vous et élevez la voix contre la désertification culturelle et contre la désertification
spirituelle de vos peuples, qui provoque une indigence radicale puisqu’elle les laisse sans cette indispensable
immunité vitale qui soutient la dignité dans les moments de plus grande difficulté. Et je vous félicite pour
l'initiative de commencer ces Journées Mondiales de la Jeunesse par les Journées de la Jeunesse indigéne, je
crois dans le diocése de David, et par les Journées de la Jeunesse d’ascendance africaine, ¢a a été une bonne
initiative pour faire voir les nombreuses facettes de notre peuple.

Dans votre derniére lettre pastorale, vous avez affirmé : « Derniérement, notre région a été impactée par la
migration vécue d’une maniére nouvelle, parce qu’elle est massive et organisée, et qu’elle a mis en évidence les
raisons qui en font une migration forcée avec les risques qu’elle implique pour la dignité de la personne
humaine » (SEDAC, Message au Peuple de Dieu et a toutes les personnes de bonne volonté, 30 novembre
2018).

Beaucoup de migrants ont un visage jeune, ils recherchent un bien plus grand pour leurs familles, ils n’ont pas
peur de risquer et de tout laisser, afin de leur offrir le minimum de conditions qui leur garantissent un avenir
meilleur. A ce sujet, il ne suffit pas seulement de dénoncer, mais nous devons aussi annoncer concrétement une
"bonne nouvelle". L’Eglise, grace a son universalité, peut offrir cette hospitalité fraternelle et accueillante, pour
que les communautés d’origine et celles d’accueil dialoguent et contribuent a dépasser les peurs et les
méfiances, et consolident les liens que les migrations, dans I'imaginaire collectif, menacent de rompre.
"Accueillir, protéger, promouvoir et intégrer" les peuples, peuvent étre les quatre verbes avec lesquels I'Eglise,
dans cette situation migratoire, conjugue sa maternité dans I'aujourd’hui de I'histoire (cf. Synode sur les jeunes,
Doc. fin., n.147). Le Vicaire général de Paris, Mgr Benoist de Sinety, vient de publier un livre qui a comme sous-
titre : "Accueillir les migrants, un appel au courage" (cf. Il faut que des voix s’élevent. Accueil des migrants, un
appel au courage, Paris 2018). Ce livre est une joie. Lui est ici, aux Journées.

Tous les efforts que vous pouvez accomplir pour jeter des ponts entre les communautés ecclésiales,
paroissiales, diocésaines, ainsi que par I'intermédiaire des Conférences épiscopales, seront un geste
prophétique de I'Eglise qui dans le Christ est « le signe et le moyen de I'union intime avec Dieu et de I'unité de
tout le genre humain » (Cons. dogm. Lumen gentium, n.1). Et ainsi la tentation d’en rester a la seule
dénonciation se dissipe et se fait annonce de la Vie nouvelle que le Seigneur nous offre.

Rappelons-nous I'exhortation de saint Jean : « Celui qui a de quoi vivre en ce monde, s'il voit son frere dans le
besoin sans faire preuve de compassion, comment I'amour de Dieu pourrait-il demeurer en lui ? Petits enfants,
n’aimons pas en paroles ni par des discours, mais par des actes et en vérité » (7 Jn 3, 17-18).

Toutes ces situations posent des questions, elles sont des situations qui nous appellent a la conversion, a la
solidarité et a une action éducative qui pénétre dans nos communautés. Nous ne pouvons pas rester indifférents
(cf. Synode sur les jeunes, Doc. fin., n.41-44). Le monde exclut, I'esprit du monde exclut, nous le savons et nous
en souffrons ; la kénose du Christ n’exclut pas, nous en avons fait I'expérience et nous continuons d’en faire
I'expérience dans notre propre chair avec le pardon et la conversion. Cette tension nous oblige a nous interroger
continuellement : ou voulons-nous nous arréter ?

La kénose du Christ est sacerdotale

L’impact qu’a eu le meurtre du P. Rutilio Grande dans la vie de Mgr Romero est connu, ainsi que I'amitié qu’il lui
portait. Ce fut un événement qui a marqué au fer son cceur d’homme, de prétre et de pasteur. Romero n’était
pas un administrateur de ressources humaines, il ne gérait pas des personnes ni des organismes, Romero



19

sentait, il sentait avec 'amour d’un pére, d’'un ami et d'un frere. Une barre un peu haute, mais une barre dans le
but d’évaluer notre cceur épiscopal, une barre face a laquelle nous pouvons nous interroger : quand est-ce que
je suis affecté par la vie de mes prétres ? Quand suis-je capable de me laisser toucher par ce qu’ils vivent, de
pleurer de leurs souffrances, ainsi que de féter leurs joies et de m’en réjouir ? Le fonctionnalisme et le
cléricalisme ecclésial — si tristement répandus et qui représentent une caricature et une perversion du ministére
— commencent a étre évalués par ces questions. |l n’est pas question de changement de style, de maniére ou de
langage —cela est important certainement —, mais surtout, il est question de I'impact et de la capacité de nos
agendas épiscopaux a avoir de I'espace pour recevoir, accompagner et soutenir nos prétres, un "espace réel"
pour nous occuper d’eux. Et c’est ce qui fait de nous des péres féconds.

C’est a eux normalement qu’'incombe de maniére spéciale la responsabilité de faire que ce peuple soit le peuple
de Dieu. lls sont sur la ligne de tir. lls portent sur leurs épaules le poids du jour et de la chaleur (cf. Mt 20,12), ils
sont exposés a une multitude de situations quotidiennes qui peuvent les rendre plus vulnérables et, pour cette
raison, ils ont besoin également de notre proximité, de notre compréhension et de notre encouragement, ils ont
besoin de notre paternité. Le résultat du travail pastoral, de I'évangélisation dans I'Eglise et de la mission, ne
repose pas sur la richesse des ressources et des moyens mateériels, ni sur le nombre d’événements ou
d’activités que nous réalisons, mais sur la centralité de la compassion : une des plus grandes marques
distinctives que nous puissions offrir comme Eglise & nos fréres. Je suis inquiet de ce que la compassion ait
perdu une place centrale dans I'Eglise, notamment dans des groupes catholiques, ou qu’elle soit en train de la
perdre, pour ne pas étre trop pessimiste. Méme dans les moyens de communication catholiques, il n’y a plus de
compassion, mais il y a le schisme, la condamnation, I'acharnement, la valorisation de soi-méme, la
dénonciation de I'hérésie... Que ne se perde pas dans notre Eglise la compassion, et que ne se perde pas dans
I'évéque la place centrale de la compassion. La kénose du Christ est 'expression maximale de la compassion
du Pére. L’Eglise du Christ est 'Eglise de la compassion, et cela commence & la maison. Il est toujours bon de
nous interroger comme pasteurs : quel impact a en moi la vie de mes prétres ? Suis-je capable d’étre un pére ou
bien est-ce que je me console d’étre un simple exécutant ? Est-ce que je me laisse déranger ? Je me rappelle
les paroles de Benoit XVI au début de son pontificat, s’adressant a ses compatriotes : « Le Christ ne nous a pas
promis une vie facile. Celui qui cherche la facilité avec Lui, s’est trompé de chemin. Lui, il nous montre la voie
qui nous conduit vers de grandes choses, vers le bien, vers une vie humaine authentique » (Benoit XVI,
Discours aux pélerins allemands, 25 avril 2005). L’évéque doit grandir chaque jour dans la capacité a se laisser
déranger, a étre sensible a ses prétres. Je pense a un évéque, évéque émérite d’un grand diocése, grand
travailleur, qui avait les audiences chaque jour le matin, et il arrivait souvent, trés souvent, que, ayant terminé
les audiences du matin, sans avoir vu I'’heure d’aller manger, il y eut la deux prétres qui n’étaient pas sur son
agenda et qui I'attendaient, et il revenait en arriére et il les écoutait comme s’il avait toute la matinée devant lui.
Se laisser déranger et laisser les pates et la cotelette se refroidir. Se laisser déranger par les prétres.

Nous savons que notre travail, dans les visites et les rencontres que nous accomplissons — surtout dans les
paroisses — ont une dimension et une composante administrative qu’il est nécessaire de réaliser. S’assurer que
cela se fait, oui, mais cela ne veut pas et ne voudrait pas dire que nous devions le faire et utiliser le temps limité
en taches administratives. Dans les visites, I'essentiel et ce que nous ne pouvons pas déléguer, c’est "l'oreille”.
Il y a beaucoup de choses que nous faisons tous les jours et que nous devrions confier a d’autres. Ce que nous
ne pouvons pas confier, en revanche, c’est la capacité d’écouter, la capacité de suivre I'état de santé et la vie de
nos prétres. Nous ne pouvons pas déléguer a d’autres la porte ouverte a leur intention. Porte ouverte qui crée
les conditions permettant la confiance plus que la peur, la sincérité plus que I'’hypocrisie, 'échange franc et
respectueux plus que le monologue disciplinaire.

Je me rappelle ces paroles du bienheureux Rosmini — accusé d’hérésie et aujourd’hui bienheureux - : « Il ne fait
aucun doute que seuls les grands hommes peuvent former d’autres grands hommes [...] Dans les premiers
siécles, la maison de I'évéque c’était le séminaire des prétres et des diacres. La présence et la vie sainte de leur
prélat s’avérait étre une lecon bridlante, continue, sublime, dans laquelle on apprenait conjointement la théorie
dans ses doctes paroles et la pratique dans ses occupations pastorales assidues. Et ainsi on voyait grandir le
jeune Athanase auprés d’Alexandre » (Antonio Rosmini, Les cinq plaies de la sainte Eglise, p.63).

Il est important que le prétre trouve le pére, le pasteur dans lequel "se regarder”, non pas I'administrateur qui
veut "passer les troupes en revue ". |l est fondamental, avec toutes les choses sur lesquelles nous sommes en



20

désaccord, y compris les différends et les débats qui peuvent exister (et il est normal et attendu gqu'ils existent),
que les prétres pergoivent dans I'évéque un homme capable de se risquer et de s’engager pour eux, de les faire
avancer et d’étre une main tendue quand ils sont enlisés. Un homme de discernement qui sache orienter et
trouver des chemins concrets et praticables aux différents carrefours de chaque histoire personnelle. Quand
j'étais en Argentine, j'entendais parfois des personnes qui disaient : "J’ai appelé I'évéque — des prétres, non ? —
et la secrétaire m’a dit qu’il avait 'agenda rempli et de rappeler d’ici vingt jours ; et elle ne m’a pas demandé ce
que je voulais, rien". "Je voudrais voir I'évéque. Il ne peut pas, donc je vous inscris sur la liste". C’est clair, aprés
cela, le prétre n’a plus appelé, et il a continué avec celui qui voulait bien l'interroger — bien ou mal — sur lui-
méme. Ce n’est pas un conseil, mais quelque chose que je vous dis avec le cceur : si vous avez I'agenda rempli,
béni soit Dieu, ainsi vous allez manger tranquilles parce que vous avez gagneé votre pain ; mais si vous voyez
gu’un prétre vous a appelé, aujourd’hui, pas plus tard que demain, appelez-le : "tu m’as appelé, qu’est-ce qui se
passe ? Peux-tu attendre jusqu’a tel jour ou pas ?". Ce prétre, a partir de ce moment, sait qu’il a un pére.

Le mot autorité étymologiquement vient de la racine latine augere qui signifie augmenter, promouvoir, faire
progresser. L’autorité du pasteur consiste en particulier a aider a grandir, a promouvoir ses prétres, plus qu’a se
promouvoir lui-méme — cela un célibataire le fait, pas un pére —. La joie du pére/pasteur est de voir que ses fils
ont grandi et qu’ils ont été féconds. Fréres, que cela soit notre autorité et le signe de notre fécondité.

La kénose du Christ est pauvre

Sentir avec I'Eglise, c’est sentir avec le peuple fidele, le peuple souffrant et espérant en Dieu. C’est savoir que
notre identité ministérielle nait et se comprend a la lumiére de cette appartenance unique et constitutive de notre
étre. Dans ce sens, j'aimerais vous rappeler ce que saint Ignace nous écrivait aux jésuites : « la pauvreté est
une mére et un mur », elle engendre et elle contient. Mére parce qu’elle nous invite a la fécondité, a engendrer,
a étre capables de donner, chose impossible d’un coeur avare et qui cherche a accumuler. Et un mur parce
gu’elle nous protége de I'une des tentations les plus subtiles a laquelle nous sommes confrontés, nous les
consacrés, a savoir la mondanité spirituelle : c’est-a-dire, revétir de valeurs religieuses et "pieuses" 'appat du
pouvoir et le fait de vouloir se mettre en avant, la vanité, y compris I'orgueil et 'arrogance. Un mur et une mére
qui nous aident a étre une Eglise qui soit toujours plus libre parce qu’elle est centrée sur la kénose de son
Seigneur. Une Eglise qui ne veut pas que sa force soit — comme I'a dit Mgr Romero — dans le soutien des
puissants ou de la politique, mais résulte de la noblesse a cheminer uniquement dans les bras du crucifié, qui
est sa véritable force. Et cela se traduit en signes concrets, en signes visibles, cela nous remet en question et
nous pousse a un examen de conscience sur nos options et nos priorités dans I'utilisation des ressources, dans
I'utilisation des influences et des positionnements. La pauvreté est une mére et une barriére parce qu’elle garde
en particulier notre coeur pour qu’il ne glisse pas vers des concessions et des engagements qui affaiblissent la
liberté et la "parresia” de ce a quoi le Seigneur nous appelle.

Freres, avant de terminer, mettons-nous sous le manteau de la Vierge, prions ensemble pour qu’elle garde notre
cceur de pasteurs et nous aide a mieux servir le Corps de son Fils, le saint Peuple fidéle de Dieu qui chemine,
vit et prie ici en Amérique Centrale. Prions la Mére.

[Ave Maria.. ]

Que Jésus vous bénisse et que la Vierge vous garde. Et, s’il vous plait, n’oubliez pas de prier pour moi, pour
que je me conforme a tout ce que jai dit.

Merci beaucoup.

[1] Je veux rendre présente la mémoire de pasteurs qui, mus par leur zéle pastoral et leur amour de I'Eglise, ont
donné vie a cet organisme ecclésial, comme Mgr Luis Chavez y Gonzalez, archevéque de San Salvador, et Mgr
Victor Sanabria, archevéque de San José de Costa Rica, parmi d’autres.



21
[00112-FR.02] [Texte original: Espagnol]

Traduzione in lingua inglese

Dear Brothers,

| thank Archbishop José Luis Escobar Alas of San Salvador for his words of welcome in the name of all, among
whom | find also present a friend of impish antics in youth, which is something good. | find here some old
friends: this is a wonderful thing. | am happy to be able to be with you and to share in a closer and more direct
way your hopes, projects and dreams as pastors to whom the Lord has entrusted the care of the holy people.
Thank you for your fraternal welcome.

Meeting with you also gives me the opportunity to embrace your peoples and feel closer to them, to make my
own their aspirations, but also their disappointments, and above all the unshakable faith that restores hope and
encourages charity. Thank you for letting me be close to that tested yet simple faith seen on the faces of your
people, who, though poor, know that “God is here; he is not sleeping, he is active, he watches and helps”
(SAINT OSCAR ROMERO, Homily, 16 December 1979).

This meeting reminds us of an important ecclesial event. The bishops of this region were the first in America to
create a means of communion and participation that continues to bear rich fruit: the Episcopal Secretariat of
Central America (SEDAC). It has provided a forum for sharing, discernment and agreement that nurtures,
revitalizes and enriches your Churches. Farsighted bishops gave a sign that, far from being merely
programmatic, showed that the future of Central America — or of any area of the world — necessarily depends on
clear thinking and the ability to broaden horizons and to join in a patient and generous effort to listen,
understand, engage and involve. And, as a result, to discern the new horizons to which the Spirit is leading us
(cf. Evangelii Gaudium, 235).[1]

In the seventy-five years since its establishment, SEDAC has sought to share in the joys and sorrows, the
struggles and the dreams of the peoples of Central America, whose history has been interwoven with and forged
by the history of your own faithful. Many men and women, priests, consecrated and lay, have devoted their lives
and even shed their blood to keep the Church’s prophetic voice alive in the face of injustice, the spread of
poverty, and the abuse of power. | remember as a young priest how some of your surnames were a bad word,
and how your perseverance indicated the way: thank you! They remind us that “those who really wish to give
glory to God by their lives, who truly long to grow in holiness, are called to be single-minded and tenacious in
their practice of the works of mercy” (Gaudete et Exsultate, 107). And this, not simply as almsgiving, but as a
true vocation.

Among these prophetic fruits of the Church in Central America, | am happy to mention Saint Oscar Romero,
whom | recently had the privilege of canonizing during the Synod on Young People. His life and his teachings
remain a source of inspiration for our Churches and, in a special way, for us as bishops. He too was a bad
word, suspected, excommunicated by the secretive gossip of many bishops. His episcopal motto, inscribed on
his tombstone, clearly expresses the principle that guided his life as a pastor: to think with the Church. It was
the compass for his life and fidelity, even in times of great turmoil.

His legacy can become an active and life-giving witness for us, who are likewise called to the daily martyrdom of
serving our people, and on it, | would like to base the reflection, thinking with the Church. It is a reflection that |
wish to share with you with the figure of Romero very much in mind. | know that some among us knew
Archbishop Romero personally, like Cardinal Rosa Chavez, of whom Cardinal Quarracino told me of his
candidature for the Nobel Prize for Fidelity! Your Eminence, if you think that | am mistaken in any of my
assessments, you can correct me, without hesitation. To appeal to the figure of Romero is to appeal to the
holiness and prophetic character present in the DNA of your particular Churches.

Thinking with the Church



22

1. Recognition and gratitude

When Saint Ignatius sets out the rules for thinking with the Church - forgive the publicity - he tries to help the
retreatant overcome any type of false dichotomy or antagonism that would reduce the life of the Spirit to the
habitual temptation to make God’s word serve our own interest. This can give the retreatant the grace to
recognize that he is part of an apostolic body greater than himself, while at the same time being aware of his
own strengths and abilities: an awareness that is neither feeble nor selective or rash. To feel part of a whole that
is always more than the sum of its parts (cf. Evangelii Gaudium, 235), and is linked to a Presence that will
always transcend him (cf. Gaudete et Exsultate, 8).

So | would like to focus this preliminary thinking with the Church, along with Saint Oscar, on thanksgiving, or
rather gratitude, for all the unmerited blessings we have received. Romero instinctively knew how to understand
and appreciate the Church, because he loved her deeply as the wellspring of his faith. Without this deep love, it
would be difficult to understand the story of his conversion. It was that same love that led him to martyrdom: a
love born of receiving an utterly free gift, one that does not belong to us but instead frees us from any pretension
or temptation to think that we are its proprietors or its sole interpreters. We did not invent the Church; she was
not born with us and she will carry on without us. This attitude, far from encouraging sloth, awakens and
sustains boundless and unimaginable gratitude. Martyrdom has nothing to do with faintheartedness or the
attitude of those who do not love life and cannot recognize its value. On the contrary, the martyr is one who is
capable of incarnating and living fully this act of thanksgiving.

Romero “thought with the Church”, because before all else he loved the Church as a mother who had brought
him to birth in the faith. He felt a member and a part of her.

2. A love flavoured by people

This love, loyalty and gratitude brought him to embrace passionately but also with hard work and study, the
currents of renewal authoritatively proposed by the Second Vatican Council. There he found a firm guide for
Christian discipleship. He was neither an ideologue nor ideological; his actions were born of a thorough
familiarity with the Council documents. Against this ecclesial horizon, thinking with the Church meant, for
Romero, contemplating her as the People of God. For the Lord did not want to save us alone and apart from
others, but to establish a people who would profess him in truth and serve him in sanctity (cf. Lumen Gentium,
9). A people that as a whole possesses, guards and celebrates the “anointing of the Holy One” (ibid., 12), and to
whom Romero carefully listened, so as not to be deprived of the inspiration (cf. SAINT OSCAR ROMERO,
Homily, 16 July 1978). In this way, Romero showed us that the pastor, in order to seek and discover the Lord,
must learn to listen to the heartbeat of his people. He must smell the “odour” of the sheep, the men and women
of today, until he is steeped in their joys and hopes, their sorrows and their anxieties (cf. Gaudium et Spes, 1),
and in so doing ponder the word of God (cf. Dei Verbum, 13). His must be an approach that listens to the
people entrusted to his care, to the point of identifying with them and discovering from them the will of God who
calls us (cf. Address at the Meeting on the Family, 4 October 2014). An approach free of dichotomies or false
antagonisms, for only the love of God is capable of integrating all our loves in a single feeling and gaze.

For Romero, in a word, to think with the Church means to take part in the Church’s glory, which is to live, heart
and soul, the kenosis of Christ. In the Church, as the saint expressed in his homily of 1 October 1978, Christ
lives among us, and so she must be humble and poor, since an aloof, prideful and self-sufficient Church is not
the Church of kenosis.

3. Living, heart and soul, the kenosis of Christ

This is not only the Church’s glory, but also a vocation, a summons to make it our personal glory and our path of
holiness. Christ’s kenosis is not a thing of the past, but a present pledge that we can sense and discover his
presence at work in history. A presence that we neither can nor want to silence, since we know from experience
that he alone is “the Way, the Truth and the Life”. Christ’'s kenosis reminds us that God saves in history, in the
life of each person, and that this is also his own history, from which he comes forth to meet us (cf. SAINT



23

OSCAR ROMERO, Homily, 7 December 1978). It is important, brothers, that we not be afraid to draw near and
touch the wounds of our people, which are our wounds too, and to do this in the same way that the Lord himself
does. A pastor cannot stand aloof from the sufferings of his people; we can even say that the heart of a pastor
is measured by his ability to be moved by the many lives that are hurting or threatened. To do this as the Lord
does, means allowing this suffering to have an impact on our priorities and our preferences, influencing
vigorously the use of our time and money, and even our way of praying. In this way, we will be able to anoint
everything and everyone with the consoling friendship of Jesus Christ within a community of faith that contains
and opens a constantly new horizon that gives meaning and hope to life (cf. Evangelii Gaudium, 49). Christ’s
kenosis involves giving up “virtual” ways of living and speaking, in order to listen to the sounds and repeated
cries of real people who challenge us to build relationships. Allow me to say this: networks help to build
relationships, but not roots; they are incapable of giving us a sense of belonging, of making us feel part of a
single people. Without this sense, all our words, meetings, gatherings and writings will be the sign of a faith that
failed to accompany the Lord’s kenosis, a faith that stopped halfway along the road. Where, even worse —
recalling the words of a Latin-American author — we will be the sign of a faith in God without Christ, a Christ
without a church, a church without a people.

Christ’s kenosis is young

This World Youth Day is a unique opportunity to go out to encounter and draw even closer to the experiences of
our young people, so full of hope and desires, but also many hurts and scars. With them, we can interpret our
world in a new way and recognize the signs of the times. For as the Synod Fathers affirmed, young people are
one of the “theological sources” in which the Lord makes us know some of his expectations and challenges for
the shaping of the future (cf. SYNOD ON YOUNG PEOPLE, Final Document, 64). With them, we can envision
how to make the Gospel more visible and credible in the world in which we live. They are like a barometer for
knowing where we stand as a community and as a society.

Young people bring with them a restlessness that we need to appreciate, respect and accompany. This is good
for us, because it unsettles us and reminds us that a pastor never stops being a disciple and a wayfarer. This
healthy restlessness both prods and precedes us. The Synod Fathers recognized this: “Young people, in certain
aspects, go ahead of their pastors” (ibid., 66). The pastor in relation to his flock does not always go ahead;
sometimes he must do so to indicate the way to the faithful; sometimes he must stay in the middle to appreciate
what is happening, to understand his own; sometimes he must stay at the rear to protect the vulnerable so that
none are left behind in danger of becoming disposable material. We should rejoice to see how the seed sown
has not fallen on deaf ears. Many of the concerns and insights of young people took root in the family,
encouraged by a grandmother or a catechist. Speaking of grandmothers, it's already the second time | see her,
yesterday and today, an elderly lady, thin, around my age, who had put on a mitre made of cardboard and with a
sign that said “Holiness, we grandmothers also know how to “make a mess”. What a wonderful people! Young
people learned much in the family as too in the parish and in educational and youth programmes. They then
grew through hearing the Gospel within lively and fervent faith communities that provided rich soil in which they
could flourish. How can we not be grateful to have young people concerned with the Gospel! Of course this is
tiring and at times testing. A phrase from a Greek philosopher comes to mind which he himself applied to young
people: “they are like horseflies on the back of a noble horse, preventing the horse from sleeping” (cf. Plato, The
Apology of Socrates). Aren’t we the horses? This reality encourages us to help them grow by providing them
with more and better opportunities to be part of God’s dream. The Church is naturally a Mother, and as such,
she engenders life, bears it in her womb and protects it from all that threatens its growth: a “gestation” that takes
place in freedom and for freedom. So | urge you to promote programmes and educational centres that can
accompany, support and empower your young people. Please, snatch them from the streets before the culture
of death can entice their young minds, taking advantage of their restlessness, selling them its smoke and
mirrors, or offering its chimerical “solutions” to all their problems. Do so not paternalistically, looking down from
on high — which they hate — because that is not what the Lord asks of us, but as true fathers and brothers to all.
Young people are the face of Christ for us, and, as Romero said in his homily of 2 September 1979, we cannot
reach Christ by descending from above, but by rising up from below.

Sadly, many young people have been taken in by easy answers that end up costing dearly. And there are so
many others who have been offered short-sighted illusions within some movements that convert them into



24

Pelagianists or self-sufficient individuals only to be abandoned halfway on the journey. As the Synod Fathers
noted, young people find themselves boxed in and lacking opportunities, amid highly conflictual situations with
no quick solution: domestic violence, the killing of women — our continent is experiencing a plague of this —
armed gangs and criminals, drug trafficking, the sexual exploitation of minors and young people, and so on. ltis
painful to observe that at the root of many of these situations are experiences of being “orphaned”; without a
mother, they are orphaned as the fruit of a culture and a society run amok. Often families have been broken by
an economic system that did not prioritize persons and the common good, but made speculation its “paradise”,
without worrying about who would end up paying the price. And so we see our young people without a home,
without a family, without a community, without a sense of belonging, easy prey to the first charlatan who comes
along.

Let us not forget that “man’s true pain belongs first to God” (George Bernanos, Diary of a Country Priest). Let us
not separate what he wanted to unite in his Son.

The future demands that we respect the present, by ennobling it and working to value and preserve the cultures
of your peoples. Here too, dignity is at stake: in cultural self-esteem. Your peoples are not the “backyard” of
society or of anyone. They have a rich history that needs to be appropriated, valued and encouraged. The
seeds of the Kingdom were sown in these lands. We must recognize them, care for them and watch over them,
so that none of the good that God has planted will languish, prey to spurious interests that sow corruption and
grow rich by plundering the poor. Caring for these roots means caring for the rich historical, cultural and spiritual
heritage that this land has for centuries been able to harmonize. Continue to speak out against the cultural and
spiritual desertification of your towns that causes a radical poverty, since it weakens their power of resistance,
the necessary and vital immunity that preserves their dignity at times of great difficulty. | congratulate you for the
initiative whereby this World Youth Day started with the Day of Indigenous Youth — in the Diocese of David |
believe — and with the Day of Youth for those of African descent. That was a good step in showing the
multifaceted nature of our people.

In your most recent Pastoral Letter, you pointed out that, “our region has recently been affected by a new kind of
migration, massive and organized. This has called attention to the reasons for forced migration and to the
dangers it entails for the dignity of the human person” (SEDAC, Message to the People of God and All Persons
of Good Will, 30 November 2018).

Many migrants have young faces; they are seeking a better life for their families. Nor are they afraid to take
risks and to leave everything behind in order to offer them the minimum conditions for a better future. Realizing
this is not enough; we need also to clearly proclaim a message that is “good news”. The Church, by virtue of her
universality, can provide the fraternal hospitality and acceptance that can enable the communities of origin and
of destination to dialogue and to help overcome fears and suspicions, and thus to consolidate the very bonds
that migrations — in the collective imagination — threaten to break. “Welcoming, protecting, promoting and
integrating” people can be the four words with which the Church, in this situation of mass migration, expresses
her motherhood in the history of our time (cf. SYNOD ON YOUNG PEOPLE, Final Document, 147). The Vicar
General of Paris, Monsignor Benoist de Sinety, has just published a book on welcoming immigrants (cf. /I faut
que des voix s’élevent. Accueil des migrants, un appel au courage, Paris 2018). Itis a call to courage, a real
gem, and he is here for this World Youth Day.

Every effort made to build bridges between ecclesial, parish and diocesan communities, and between your
episcopal conferences, will be a prophetic gesture on the part of the Church, which is, in Christ, “a sign and
instrument both of communion with God and of the unity of the entire human race” (Lumen Gentium, 1). This will
help eliminate the temptation simply to call attention to the problem, and become instead a proclamation of the
new life that the Lord gives us.

Let us recall the words of Saint John: “If anyone has the world’s goods and sees his brother in need, yet closes
his heart against him, how does God’s love abide in him? Little children, let us not love in word or speech but in
deed and in truth” (7 Jn 3:17-18).



25

All of these situations raise questions; they are situations summoning us to conversion, solidarity and decisive
efforts to educate our communities. We cannot remain indifferent (cf. SYNOD ON YOUNG PEOPLE, Final
Document, 41-44). Whereas the world, the spirit of the world, discards people, as we are painfully aware,
Christ’s kenosis does not. We have experienced this, and we continue to experience it in our own flesh through
forgiveness and conversion. This tension requires that we constantly ask ourselves, “Where do we wish to
stand?”

The kenosis of Christ is priestly

We all know about Archbishop Romero’s friendship with Father Rutilio Grande, and how much he was affected
by his assassination. It seared his heart as a man, a priest and a pastor. Romero was no human resources
manager; that was not how he dealt with individuals or organizations, but as a father, a friend and a brother. He
can serve as a yardstick, however daunting, to help us measure our own hearts as bishops and ask, “How much
does the life of my priests affect me? How much do | let myself be impacted by what they experience, grieving
when they suffer and celebrating their joys? The extent of ecclesial functionalism and clericalism — which
represent a caricature and perversion of ministry — can start to be measured by these questions. This has to do
not with changes in style, habits or language — all of which are certainly important — but above all with the time
we bishops make to receive, accompany and sustain our priests, “real time” to care for them. That is what
makes us good fathers.

Our priests are normally the ones responsible for making their flock the people of God. They are on the front
lines. They shoulder the burden and the heat of the day (cf. Mt 20:12), exposed to an endless number of daily
situations that can wear them down. So they need our closeness, our understanding and encouragement; they
need our fatherhood. The outcome of our pastoral work, evangelization and mission does not depend on the
material means and resources at our disposal, or on the number of our events and activities, but on the centrality
of compassion: this is one of the unique things that we, the Church, can offer our brothers and sisters. | am
worried about how the compassion of Christ has lost a central place in the Church, even among Catholic groups,
or is being lost — not to be so pessimistic. Even in the Catholic media there is a lack of compassion. There is
schism, condemnation, cruelty, exaggerated self-praise, the denouncing of heresy... May compassion never be
lost in our Church and may the centrality of compassion never be lost in the life of a bishop. Christ’s kenosis is
the supreme expression of the Father's compassion. Christ’'s Church is the Church of compassion, and that
begins at home. It is always good to ask ourselves as pastors, “How much does the life of my priests affect
me?” Am | able to be a father, or am | content to be a mere executive? Do | allow myself to be bothered? |
think back on what Benedict XVI told his compatriots at the beginning of his pontificate: “Christ did not promise
us an easy life. Those looking for comfort have dialled the wrong number. Rather, he shows us the way to great
things, to goodness, to an authentic human life” (BENEDICT XVI, Address to German Pilgrims, 25 April 2005).
The bishop must grow in his ability, daily, to let himself be bothered, to be vulnerable to his priests. | am thinking
of a former bishop of a large diocese, hard-working, who received visitors all morning. It often happened that
when he finished receiving and was looking forward to his lunch, two priests would be waiting there, not in his
diary. The bishop went back and listened to them as if he had the whole morning ahead of him. To allow
ourselves to be bothered and to let the spaghetti be overcooked and the meat grow cold. To allow ourselves to
be bothered by our priests.

We know that our work, our visits and meetings — especially in parishes — have a necessarily administrative
component. This is part of our responsibility, but it does not mean that we should spend all our limited time on
administrative tasks. When visiting, the most important thing — the one thing we cannot delegate — is “listening”.
Many of our everyday tasks we ought to entrust to others. What we cannot delegate, however, is the ability to
listen, the ability to keep track of the good health and the lives of our priests. We cannot delegate to others the
door that must be open to them. An open door that invites trust rather than fear, sincerity rather than hypocrisy,
a frank and respectful exchange rather than a stern monologue.

| recall the words of Blessed Rosmini, who was accused of heresy and is today blessed: “There is no doubt that
only great men can form other great men... In the early centuries, the bishop’s house was the seminary of
priests and deacons. The presence and saintly life of their prelate turned out to be a radiant, constant and
sublime lesson, in which one learned theory from his learned words and practice from his diligent pastoral



26

outreach. So the young Athanasius learned from Alexander, and so many others in like manner” (ANTONIO
ROSMINI, The Five Wounds of the Holy Church).

It is important that the parish priest encounter a father, a shepherd in whom he can see a reflection of himself,
not an administrator concerned about “reviewing the troops”. It is essential that, despite differing viewpoints and
even eventual disagreements and arguments (which are normal and to be expected), priests should perceive
their bishop as someone who is unafraid to get involved, to confront them, to encourage them and be an
outstretched hand when they are bogged down. A man of discernment able to guide and to find practical and
possible ways to move forward during the difficult times in each person’s life. When | was in Argentina,
sometimes | would hear some say: “I called the bishop — priests called — and the secretary told me that his diary
was full and that | should call in three weeks’ time. | was not asked why | was calling but told only that the
bishop couldn’t receive me and that | would be put on the list”. Of course the priest concerned did not call again
and kept his request to the bishop, good or bad, to himself. | offer this to you, not so much as advice, but rather
as something that comes from the heart; yes, do have your diaries full, God be praised, knowing that you have
earned your meal, but if you see that a priest has called today, then call him back tomorrow, latest, and say:
“You called me. What’s up? Do you need me now or can you wait for such and such a day? That priest will
know from that day on that he has a father.

The word “authority” is derived from the Latin root augere: “to increase, promote, advance”. The authority of a
pastor is based on his ability to help others to grow, to give priority to his priests rather than himself (for that
would simply make him a confirmed bachelor, not a father). The joy of a father and pastor lies in seeing his
children grow and become fruitful. Brothers, let this be our authority and the sign of our fruitfulness.

And the final point: The kenosis of Christ is poor

Thinking with the Church means thinking with our faithful people, the suffering and hope-filled people of God. It
means realizing that our ministerial identity is born and understood in the light of this unique and constitutive
sense of our identity. Here | would repeat to you the words Saint Ignatius wrote to the Jesuits: “Poverty is a
mother and a wall”; it gives birth and it encloses. A mother, because it asks us to be fruitful, to give life, to be
able to give of ourselves in a way impossible for hearts that are selfish or avaricious. A wall because it shields
us from one of the most subtle temptations we can face as consecrated persons. That is spiritual worldliness,
which puts a religious and “pious” veneer over the desire for power and influence, over vanity and even pride
and arrogance. A wall and a mother that can help us be a Church that is increasingly free because centred in
the kenosis of her Lord. A Church that does not want her strength to be — as Archbishop Romero used to say -
in the backing of the powerful or political leaders — but advances with noble detachment, relying only on the true
strength born of the embrace of the crucified Jesus. This translates into clear, practical and visible signs, it
challenges us and calls us to examine our consciences about our decisions and priorities in the use of our
resources, influence and position. Poverty is a mother and a wall because, above all, it keeps our hearts from
slipping into concessions and compromises that sap the freedom and courage that the Lord demands of us.

Brothers, as we now conclude, let us place ourselves beneath the mantle of the Blessed Virgin. Together let us
ask her to keep watch over our hearts as shepherds. May she help us to be ever better servants of the body of
her Son, the holy and faithful people of God that journeys, lives and prays here in Central America. Let us pray
to Our Mother.

[Hail Mary]

May Jesus bless you and may Our Lady protect you. And please, do not forget to pray for me so that | can fulfil
all that | have told you.

Thank you very much.




27

1 Here | would call to mind those bishops, who, motivated by pastoral zeal and love for the Church, established
this ecclesial body, like Archbishop Luis Chavez y Gonzalez of San Salvador and Archbishop Victor Sanabria of
San José de Costa Rica, among others.

[00112-EN.02] [Original text: Spanish]

Traduzione in linqua tedesca

Liebe Brider,

ich danke Erzbischof José Luis Escobar Alas von San Salvador fiir die BegriiRungsworte, die er im Namen aller
an mich gerichtet hat. Unter den hier Anwesenden finde ich einen Freund aus der Zeit jugendlicher
Ausgelassenheit, das ist sehr schén. Ich bin froh, euch treffen zu kénnen und auf eine familiarere und direktere
Weise eure Winsche, Plane und Traume als Hirten, denen der Herr die Sorge flr sein heiliges Volk anvertraut
hat, teilen zu kénnen. Vielen Dank fiir den briiderlichen Empfang.

Mich mit euch treffen zu kénnen ,schenkt* mir auch die Méglichkeit, eure Vélker zu umarmen und mich ihnen
naher zu fuhlen, mir ihre Wiinsche wie auch ihre Bekiimmernisse, aber vor allem diesen ,mutigen“ Glauben zu
eigen zu machen, der die Hoffnung zu ermutigen und die Nachstenliebe zu férdern weils. Danke, dass ihr mir
erlaubt, mich dem bewahrten, doch einfachen Glauben des armen Gesichtes eurer Leute anzunahern. Sie
wissen: »Gott ist da, er schlaft nicht, er handelt, beobachtet und hilft« (Oscar Romero, Homilie, 16. Dezember
1979).

Dieses Treffen erinnert uns an ein kirchliches Ereignis von groRer Relevanz. Die Hirten dieser Region waren die
ersten, die in Amerika ein Organ der Gemeinschaft und der Beteiligung geschaffen haben, das reichlich Friichte
trug und weiterhin tragt. Ich beziehe mich auf das Sekretariat der Bischéfe Zentralamerikas SEDAC. Ein Raum
fur Gemeinschaft, Unterscheidung und Verpflichtung, der eure Kirchen nahrt, revitalisiert und bereichert. Hirten,
die wussten, wie man vorangeht und ein Zeichen setzt, das — weit davon entfernt, ein nur programmatisches
Element zu sein — aufzeigte, dass die Zukunft Zentralamerikas — und jeder Region der Welt — zwingend die
Klarheit und die Fahigkeit voraussetzt, die es braucht, um den Blick zu weiten, die Anstrengungen in einer
geduldigen und grof3zligigen Arbeit des Zuhdérens, des Verstehens, des Engagements und der Hingabe zu
vereinen und damit in der Lage zu sein, die neuen Horizonte zu erkennen, zu denen der Geist uns fihrt[1] (siehe
Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 235).

In diesen 75 Jahren seit seiner Griindung hat das SEDAC sich bemdiht, die Freuden und Sorgen, die Kampfe
und Hoffnungen der Vélker Mittelamerikas zu teilen, deren Geschichte mit der Geschichte eurer Leute verknipft
und zusammen geschmiedet ist. Viele Manner und Frauen, Priester, Gottgeweihte und Laien, haben ihr Leben
eingesetzt und sogar ihr Blut vergossen, um die prophetische Stimme der Kirche angesichts der
Ungerechtigkeit, der Verarmung so vieler Menschen und des Machtmissbrauchs lebendig zu erhalten. Ich
erinnere mich, dass, als ich ein junger Priester war, der Name von einigen von euch bertchtigt war, und eure
Bestandigkeit hat den Weg gezeigt: danke. Sie erinnern uns daran: »Wer in Wahrheit Gott mit seinem Leben
ehren moéchte, wer sich wirklich nach der Heiligung sehnt, damit sein Dasein Gott, den Heiligen, verherrlicht, der
ist berufen, sich voll Leidenschaft zu verzehren und abzuplagen im Bemihen, die Werke der Barmherzigkeit zu
leben« (Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 107). Und das nicht als Almosen, sondern als Berufung.

Ich freue mich, unter diesen prophetischen Friichten der Kirche in Mittelamerika die Figur des heiligen Oscar
Romero hervorzuheben, den ich vor kurzem im Rahmen der Bischofssynode tber die jungen Menschen
heiligsprechen durfte. Sein Leben und seine Lehre sind eine Inspirationsquelle fiir unsere Kirchen und, in
besonderer Weise, fiir uns Bischéfe. Auch sein Name war beriichtigt, er wurde in den privaten Unterhaltungen
vieler Bischofe verdachtigt, exkommuniziert.

Das Motto, das er fiir sein bischoéfliches Wappen gewahlt hat und das auf seinem Grabstein steht, driickt das
Prinzip seiner Inspiration und sein Leben als Hirt aus: ,Sentire cum Ecclesia“ - ,Mit der Kirche fiihlen®. Ein
Kompass, der sein Leben in Treue ausrichtete, auch in den turbulentesten Momenten.



28

Dies ist ein Vermachtnis, das zu einem aktiven und lebensspendenden Zeugnis fiir uns werden kann, die wir
ebenso aufgerufen sind zur martyrergleichen Hingabe im taglichen Dienst an unseren Vélkern. Auf dieses
Verméchtnis méchte ich mich fiir diese Uberlegungen stiitzen: ,sentire cum Ecclesia“ Das ist die Uberlegung,
die ich mit euch Uber die Figur Romero anstellen méchte. Ich weil3, dass es unter uns Menschen gibt, die ihn
personlich gekannt haben — wie Kardinal Rosa Chavez ... Kardinal Quarracino sagte, er war ein Kandidat fiir
den Treuenobelpreis! Wenn also Sie, Eminenz, meinen, dass ich mich bei einer Einschatzung irre, dann kénnen
Sie mich korrigieren, das ist kein Problem. Sich auf die Figur von Romero zu berufen bedeutet, sich auf die
Heiligkeit und den prophetischen Charakter zu berufen, der in der DNA eurer Teilkirchen lebt.

Sentire cum Ecclesia
1. Anerkennung und Dankbarkeit

Wenn der heilige Ignatius von Loyola die Regeln fur das ,Sentire cum Ecclesia“vorschlagt — Entschuldigung fir
die Werbung —, versucht er, dem Exerzitanten dabei zu helfen, jegliche Art von falschen Dichotomien oder
Gegensatzen zu Uberwinden, die das Leben des Geistes auf die gewdhnlich auftretende Versuchung
reduzieren, das Wort Gottes dem Eigeninteresse anzupassen. Dies ermdglicht dem Exerzitanten die Gnade,
sich als Teil eines apostolischen Korpers zu erfahren, der groer ist als er selbst, und sich gleichzeitig seiner
Starken und Maoglichkeiten wirklich bewusst zu sein: weder schwach noch selektiv oder tollkiihn. Sich als Teil
eines Ganzen zu erfahren, das immer mehr ist als die Summe seiner Teile (vgl. Apostolisches Schreiben
Evangelii gaudium, 235) und das von einer Prasenz begleitet wird, die es immer iberragen wird (vgl.
Apostolisches Schreiben Gaudete et exsultate, 8).

Daher mdchte ich in den Mittelpunkt dieses ersten ,Sentire cum Ecclesia“aus der Hand des heiligen Oscar die
Danksagung beziehungsweise Dankbarkeit fiir so viel Gutes stellen, das wir unverdient empfangen haben.
Romero konnte sich darauf einstellen und es lernen, die Kirche zu leben, weil er sie inniglich liebte, die ihn im
Glauben hervorgebracht hatte. Ohne diese Liebe im Innersten wird es sehr schwierig sein, seine Geschichte
und Bekehrung zu verstehen, da es diese eine Liebe war, die ihn zum Martyrium fiihrte; diese Liebe, die durch
das Empfangen einer vollig unentgeltlichen Gabe entsteht, die uns nicht gehért und die uns von aller Anmaf3ung
und Versuchung befreit, uns fir ihre Besitzer oder einzige Dolmetscher zu halten. Wir haben die Kirche nicht
erfunden, sie entsteht nicht mit uns und wird ohne uns weitergehen. Solch eine Haltung, weit davon entfernt, uns
der Untatigkeit hinzugeben, weckt eine unermessliche und unvorstellbare Dankbarkeit, die alles ndhrt. Das
Martyrium ist nicht ein Synonym fiir Kleinmutigkeit oder die Haltung eines Menschen, der das Leben nicht liebt
und seinen Wert nicht zu erkennen vermag. Im Gegenteil, der Martyrer ist derjenige, der in der Lage ist, diese
Danksagung Fleisch werden zu lassen und ins Leben umzusetzen.

Romero fiihlte mit der Kirche, weil er die Kirche in erster Linie als die Mutter liebte, die ihn im Glauben
hervorgebracht hatte, und sich als Glied und Teil von ihr fihlte.

2. Liebe, die nach Volk schmeckt

Diese Liebe, Verbundenheit und Dankbarkeit veranlassten ihn, mit Leidenschaft, aber auch mit Hingabe und
Studium aufzugreifen, was das Zweite Vatikanische Konzil als Beitrag und Erneuerung des Lehramts
vorgeschlagen hatte. Dort fand er die sichere Hand in der Nachfolge Christi. Er war weder Ideologe noch
ideologisch; sein Handeln entsprang einer Durchdringung der Konzilsdokumente. Im Licht dieses kirchlichen
Horizonts bedeutet ,sentire cum Ecclesia“fir Romero, sie als Volk Gottes zu betrachten. Denn der Herr wollte
uns nicht einzeln und ohne Verbindung retten, sondern wollte uns zu einem Volk machen, das ihn in Wahrheit
anerkennen und ihm in Heiligkeit dienen soll (vgl. Dogmatische Konstitution Lumen gentium, 9). Ein ganzes
Volk, das die »Salbung von dem Heiligen« besitzt, bewahrt und feiert (ebd., 12) und dem Romero zugehdrt hat,
um seine Inspiration nicht zurlickzuweisen (vgl. Oscar Romero, Homilie, 16. Juli 1978). Dies zeigt uns, dass der
Hirt, um den Herrn zu suchen und ihm zu begegnen, die Herzschléage seines Volkes kennenlernen und auf sie
héren muss, den ,Geruch“ der Manner und Frauen von heute wahrnehmen muss, bis er von ihren Freuden und
Hoffnungen, ihrer Trauer und Angst gepragt ist (vgl. Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 1), und so das Wort
Gottes erforschen muss (vgl. Dogmatische Konstitution Dei Verbum, 13). Es geht um ein Hoéren auf das Volk,



29

das ihm anvertraut ist, bis er durch es den Willen Gottes, der uns ruft, geatmet und entdeckt hat (vgl. Ansprache
bei der Gebetsvigil zur Vorbereitung auf die Bischofssynode (iber die Familie, 4. Oktober 2014). Ohne
Dichotomien oder falsche Gegensatze, denn nur die Liebe Gottes ist in der Lage, alle Bereiche unserer Liebe in
ein einziges Fiihlen und Schauen zu integrieren.

Kurz gesagt, ,sentire cum Ecclesia“bedeutet fur ihn, an der Herrlichkeit der Kirche teilzuhaben, welche die
ganze Kenosis Christi in ihrem Innersten tragen soll. In der Kirche lebt Christus unter uns, und sie muss daher
demdtig und arm sein, da eine hochmiitige Kirche, eine Kirche voller Stolz, eine sich selbst geniigende Kirche
nicht die Kirche der Kenosis ist. So sagte er es uns in einer Predigt am 1. Oktober 1978.

3. Die Kenosis Christi im Innersten tragen

Dies ist nicht nur der Ruhm der Kirche, sondern auch eine Berufung, eine Einladung, auf dass es unser
persodnlicher Ruhm und Weg der Heiligkeit sei. Die Kenosis Christi ist nicht etwas aus der Vergangenheit,
sondern prasente Garantie, um ihre aktive Prasenz in der Geschichte zu fiihlen und zu entdecken. Eine
Prasenz, die wir nicht zum Schweigen bringen kénnen oder wollen, weil wir wissen und erfahren haben, dass
nur er ,Weg, Wahrheit und Leben“ ist. Die Kenosis Christi erinnert uns daran, dass Gott in der Geschichte, im
Leben eines jeden Menschen rettet, dass dies auch seine eigene Geschichte ist und er uns dort begegnet (vgl.
Oscar Romero, Homilie, 7. Dezember 1978). Es ist wichtig, Briider, dass wir keine Angst haben, die Wunden
unserer Leute zu berihren und sich ihnen zu ndhern, die auch unsere Wunden sind, und dies auf die Art des
Herrn zu tun. Der Hirt kann nicht fern bleiben vom Leid seines Volkes; wir kbnnen vielmehr sagen, dass das
Herz des Hirten an seiner Fahigkeit gemessen wird, sich von so vielen verletzten und bedrohten Leben
bewegen zu lassen. Es auf die Art des Herrn zu tun bedeutet, zuzulassen, dass dieses Leid unsere Prioritaten
und unsere Geschmacker anstéf3t und pragt, dass es die Nutzung der Zeit und die Verwendung des Geldes und
auch die Form des Betens anst6t und pragt, um alles und jeden mit dem Trost der Freundschaft Jesu Christi in
einer Gemeinschaft des Glaubens zu salben, der einen immer neuen Horizont enthalt und 6ffnet, der dem Leben
Sinn und Hoffnung gibt (vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 49). Die Kenosis Christi beinhaltet, die
virtuelle Dimension des Daseins und der Diskurse aufzugeben, um das Larmen und die Lieder echter Menschen
zu horen, die uns herausfordern, Bindungen zu schaffen. Lasst es mich sagen: Netzwerke dienen dazu,
Verbindungen zu schaffen, aber keine Wurzeln; sie sind nicht in der Lage, uns Zugehdrigkeit zu geben, uns
dazu zu bringen, dass wir uns als Teil ein und desselben Volkes fiihlen. Ohne dieses Gefiihl werden alle unsere
Worte, Treffen, Begegnungen und Schriften ein Zeichen eines Glaubens sein, der mit der Kenosis des Herrn
nicht mitzugehen wusste, eines Glaubens, der auf halbem Weg stehen geblieben ist, wenn er, was noch
schlimmer wére — ich denke an einen lateinamerikanischen Denker —, am Ende eine Religion ist mit einem Gott
ohne Christus, zu einem Christus ohne Kirche und zu einer Kirche ohne Volk.

Die Kenosis Christi ist jung

Dieser Weltjugendtag ist eine einzigartige Gelegenheit, der Realitat unserer jungen Menschen zu begegnen und
sich ihr noch mehr anzunahern; eine Realitat voller Hoffnungen und Wiinsche, aber auch tief gezeichnet von
vielen Wunden. Mit ihnen kénnen wir unsere Epoche auf eine neue Art lesen und die Zeichen der Zeiten
erkennen, denn die jungen Menschen sind, wie die Synodenvater gesagt haben, einer jener ,theologischen
Orte“, an denen uns der Herr manche seiner Erwartungen und Herausforderungen fiir die Gestaltung der
Zukunft erkennen lasst (vgl. Bischofssynode tber die Jugendlichen, Abschlussdokument, 64). Mit ihnen kénnen
wir veranschaulichen, wie wir das Evangelium sichtbarer und glaubwirdiger machen kénnen in der Welt, in der
wir leben; sie sind wie ein Thermometer, um zu wissen, wo wir als Gemeinschaft und Gesellschaft stehen.

Sie tragen eine Unruhe mit sich, die wir wertschatzen, respektieren, begleiten missen; sie tut uns allen so gut,
weil sie aufrittelt und uns daran erinnert, dass der Hirt niemals aufhért, ein Jinger zu sein, und immer
unterwegs ist. Diese gesunde Unruhe setzt uns in Bewegung und geht uns voraus. Daran haben die
Synodenvater erinnert, als sie sagten: »In mancher Hinsicht kénnen sie den Hirten voraus sein« (ebd., 66). In
Bezug auf seine Herde muss der Hirt nicht immer vorne gehen: Manchmal muss er vorne gehen, um den Weg
zu zeigen,; gelegentlich muss er in der Mitte der Herde sein, um zu riechen, was los ist, um die Herde zu
verstehen; mitunter muss er hinten bleiben, um die Letzten zu beschitzen, damit keiner zurickbleibt und zum



30

Ausschussmaterial wird. Es muss uns mit Freude erfillen zu erfahren, dass die Saat nicht auf taube Ohren
gestolRen ist. Viele dieser Unruhen und Intuitionen der jungen Menschen sind im Schol3e der Familie
gewachsen, genahrt von einer Grol3mutter oder einem Katechisten. Da ich gerade von Gro3muttern spreche: Es
ist schon das zweite Mal, dass ich sie sehe; gestern habe ich sie gesehen und heute - eine alte schlanke Frau
meines Alters oder auch etwas alter, mit einer Mitra. Sie hat sich eine Mitra aus Karton gemacht und aufgesetzt
und dazu ein Schild mit der Aufschrift: ,,Heiligkeit, auch die GroAmutter machen Larm.“ Was fiir wunderbare
Leute! Und die jungen Menschen haben es in der Familie gelernt oder in der Gemeinde, in der Bildungs- oder
Jugendpastoral. Unruhen, die durch das Hoéren des Evangeliums gewachsen sind und in Gemeinschaften mit
lebendigem, leidenschaftlichem Glauben, der Erde zum Keimen findet. Wie kann man nicht daflir danken, dass
junge Menschen unruhig sind fir das Evangelium! Natirlich strengen sie an, natirlich sind sie manchmal Iastig.
Mir kommt ein Wort in den Sinn, das ein griechischer Philosoph ber sich selbst sagte, ich beziehe es auf die
jungen Menschen: ,Sie sind wie eine stechende Bremse auf dem Riicken eines edlen Pferdes, damit es nicht
einschlaft” (vgl. Platon, Apologie des Sokrates, 30e-31a). Das Pferd sind wir! Diese Realitat regt uns zu einem
starkeren Engagement an, um ihnen beim Wachsen zu helfen, indem man ihnen gréRere und bessere Raume
bietet, die in ihnen den Traum Gottes hervorbringen. Die Kirche ist von Natur aus Mutter und als solche zeugt
und hilft sie zum Leben und schiitzt es vor all dem, was seine Entwicklung gefédhrdet. Schwangerschaft in
Freiheit und fur die Freiheit. Ich fordere euch daher dringend auf, Bildungsprogramme und -zentren zu férdern,
die wissen, wie sie eure jungen Menschen begleiten, unterstiitzen und férdern. Bitte, ,raubt sie der Stral3e,
bevor die Kultur des Todes sich durch den ,Verkauf von Rauch und magischen Lésungen® ihrer Unruhe und
ihrer Fantasie beméachtigt und sie ausnutzt. Und tut es nicht mit Paternalismus, den sie nicht hinnehmen, nicht
von oben nach unten, denn das ist es ebenso wenig, was der Herr von uns verlangt, sondern als Vater, wie
Brider zu Bridern. Sie sind fur uns das Antlitz Christi, und wir konnen Christus nicht von oben nach unten
erreichen, sondern von unten nach oben. So sagte uns Romero am 2. September 1979 (vgl. Oscar Romero,
Homilie, 2. September 1979).

Es gibt viele junge Menschen, die leider verfihrt worden sind mit sofortigen Antworten, die das Leben mit einer
Hypothek belasten. Und viele andere, denen in einigen Bewegungen kurzfristige Hoffnungen geboten wurden,
und die sie dann entweder zu Pelagianern machen oder davon Uberzeugen, dass sie sich selbst genligen, und
die sie spater auf halbem Weg zurticklassen. Die Synodenvater sagten uns: Aufgrund von Zwéngen oder
fehlenden Alternativen befinden sich die jungen Menschen in Situationen, die duBRerst konfliktreich sind und far
die es keine schnelle Lésung gibt: hausliche Gewalt, Feminizid — was fir eine Plage erlebt hier der Kontinent! —,
bewaffnete kriminelle Banden, Drogenhandel, sexuelle Ausbeutung von Minderjdhrigen und nicht mehr
Minderjahrigen usw.; es schmerzt feststellen zu missen, dass die Wurzel vieler dieser Situationen in den
Erfahrungen von Verwaisung liegt, was die Frucht einer Kultur und Gesellschaft ist, die ,aus dem Ruder
gelaufen ist®, ohne Mutter, das hat sie zu Waisen gemacht. Ebenso Familien, die so oft von einem
wirtschaftlichen System zerrittet wurden, das nicht die Menschen und das Gemeinwohl in den Vordergrund
stellt, sondern die Spekulation zu ,seinem Paradies“ gemacht hat, von wo aus man sich weiter ,mastet",
ungeachtet auf wessen Kosten. So bleiben unsere jungen Menschen ohne Zuhause, ohne Familie, ohne
Gemeinschaft und ohne Zugehdrigkeit, dem erstbesten Betrliger ausgesetzt.

Vergessen wir nicht: »Ein wahrer Schmerz, der von einem Menschen ausgeht, gehort [...] zunachst einmal Gott
an« (Georges Bernanos, Tagebuch eines Landpfarrers, Einsiedeln-Freiburg i.Br. 2007, S. 103). Trennen wir
nicht, was Gott in seinem Sohn vereinen wollte.

Die Zukunft erfordert es, die Gegenwart zu respektieren und sich fiir die Wirdigung der Kulturen eurer Vélker
einzusetzen. Darin steht auch die Wirde auf dem Spiel: im kulturellen Selbstwertgefiihl. Eure Vélker sind nicht
der ,Hinterhof* der Gesellschaft oder sonst jemandes. Sie haben eine reiche Geschichte, die angenommen,
geschatzt und geférdert werden muss. Die Samen des Reiches Gottes wurden in diesen Landern eingepflanzt.
Wir sind verpflichtet, sie anzuerkennen, fir sie zu sorgen und sie zu schiitzen, damit nichts von dem Guten, das
Gott gepflanzt hat, aufgrund unechter Interessen vertrocknet, die tGberall Korruption séden und unter Ausbeutung
der Armsten wachsen. Fiir die Wurzeln zu sorgen bedeutet, fiir das reiche historische, kulturelle und spirituelle
Erbe Sorge zu tragen, das dieses Land seit Jahrhunderten ,zu vermischen“ wusste. Setzt euch ein und erhebt
die Stimme gegen die kulturelle Verédung und die spirituelle Verédung eurer Vélker; diese ruft namlich eine
radikale Bedurftigkeit hervor, da sie einen ohne die unverzichtbare lebenswichtige Immunitat lasst, die hingegen
die Wirde in den Momenten grofierer Schwierigkeiten bewahrt. Und ich gratuliere euch zu der Initiative, diesen



31

Weltjugendtag mit dem Jugendtag der indigenen Vdélker — ich glaube in der Didzese David — und mit dem
Jugendtag der jungen Menschen afrikanischer Herkunft zu beginnen. Dies war ein gelungener Schritt, um die
vielen Facetten unseres Volkes sichtbar zu machen.

Im letzten Hirtenbrief habt ihr betont: »In letzter Zeit war unsere Region von einer neuen Art der Migration
betroffen, die massiv und organisiert ist, und dies hat die Griinde flr eine erzwungene Migration und die damit
verbundenen Gefahren fur die Wirde der menschlichen Person deutlich gemacht« (SEDAC, Botschaft an das
Volk Gottes und an alle Menschen guten Willens, 30. November 2018).

Viele der Migranten haben ein junges Gesicht, suchen nach einem besseren Wohl fiir ihre Familien, haben
keine Angst, alles zu riskieren und zu verlassen, um ein Minimum an Bedingungen zu erreichen, die eine
bessere Zukunft garantieren. Hierbei gentigt die 6ffentliche Anklage allein nicht, sondern wir miissen auch
konkret eine ,gute Nachricht® verkiinden. Dank ihrer Universalitat kann die Kirche diese solidarische Aufnahme
und Gastfreundschaft anbieten, damit die Gemeinschaften am Herkunftsort und am Ankunftsort miteinander in
Dialog treten und dazu beitragen, Angste und Misstrauen zu tiberwinden und Bindungen zu starken, die durch
die Migration — in der kollektiven Vorstellung — zu zerreifsen drohen. Menschen ,aufnehmen, beschitzen, férdern
und integrieren” kdnnen die vier Verben sein, mit denen die Kirche in dieser Migrationssituation ihre Mutterschaft
in der heutigen Geschichte konjugiert (vgl. Bischofssynode tber die Jugendlichen, Abschlussdokument, 147).
Der Generalvikar von Paris Msgr. Benoist de Sinety hat eben erst ein Buch herausgegeben mit dem Untertitel:
,Migranten aufnehmen — ein Appell zum Mut* (vgl. Il faut que des voix s’élevent. Accueil des migrants, un appel
au courage, Paris 2018). Dieses Buch ist eine Freude. Er ist hier auf dem Weltjugendtag.

Alle Anstrengungen, die gemacht werden kdnnen, um Briicken zwischen kirchlichen, pfarrlichen und diézesanen
Gemeinschaften sowie mithilfe der Bischofskonferenzen zu bauen, werden eine prophetische Geste der Kirche
sein. Denn sie ist in Christus »Zeichen und Werkzeug fir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der
ganzen Menschheit« (Dogmatische Konstitution Lumen gentium, 1). Und so I6st sich die Versuchung auf, uns
mit der blofRen 6ffentlichen Anklage zu begniigen, und das neue Leben, das der Herr uns schenkt, wird
verkundigt.

Denken wir an die Ermahnung des heiligen Johannes: »Wenn jemand die Giiter dieser Welt hat und sein Herz
vor dem Bruder verschlief3t, den er in Not sieht, wie kann die Liebe Gottes in ihm bleiben? Meine Kinder, wir
wollen nicht mit Wort und Zunge lieben, sondern in Tat und Wahrheit«(7Joh 3,17-18).

All diese Situationen werfen Fragen auf. Es sind Situationen, die uns zur Bekehrung, zur Solidaritat und zu einer
wirksamen Bildungsaktion in unseren Gemeinschaften aufrufen. Wir kénnen nicht gleichgiiltig bleiben (vgl.
Bischofssynode Uber die Jugendlichen, Abschlussdokument, 41-44). Die Welt wirft weg, der Geist der Welt wirft
weg, wir wissen es und erleiden es; die Kenosis Christi wirft jedoch nicht weg, wie wir es durch die Vergebung
und Bekehrung am eigenen Leib erfahren haben und weiterhin erfahren. Diese Spannung zwingt uns, uns
sténdig zu fragen: Auf welcher Seite wollen wir stehen?

Die Kenosis Christi ist priesterlich

Die Freundschaft und die Wirkung, welche die Ermordung von P. Rutilio Grande im Leben von Erzbischof
Romero hervorrief, sind allgemein bekannt. Es war ein Ereignis, das sich in das Herz des Menschen, Priesters
und Hirten Romero einbrannte. Er war kein Personalverwalter, er flihrte keine Personen oder Organisationen,
Romero fiihlte, er flhlte mit der Liebe eines Vaters, Freundes und Bruders. Eine etwas hohe Messlatte, aber
eine Messlatte, um am Ende unser bischofliches Herz zu bewerten, eine Messlatte, vor der wir uns fragen
kénnen: Wie sehr bewegt mich das Leben meiner Priester? Wie sehr bin ich fahig, mich von dem, was sie leben,
berlhren zu lassen, um ihre Schmerzen zu beweinen wie auch zu feiern und mich mit ihren Freuden zu freuen?
Den kirchlichen Funktionalismus und Klerikalismus — der traurigerweise so verbreitet ist und eine Karikatur und
Perversion des Dienstes darstellt — beginnt man an diesen Fragen zu messen. Es ist keine Frage der
Veranderung des Stils, der Weise oder der Sprache - sicherlich alles wichtig —, sondern vor allem ist es eine
Frage der Wirkung und Fahigkeit, dass es in unseren bischéflichen Kalendern Platz daflr gibt, unsere Priester
zu empfangen, zu begleiten und zu unterstiitzen, dass es ,echten Platz* gibt, um uns um sie zu kiimmern. Das



32

macht aus uns fruchtbare Vater.

In der Regel féllt den Priestern in besonderer Weise die Verantwortung zu, dass dieses Volk das Volk Gottes
werde. Sie stehen in der Schusslinie. Sie tragen die Last des Tages und die Hitze auf ihren Schultern (vgl. Mt
20,12), sie sind unzahligen taglichen Situationen ausgesetzt, die sie verletzlicher machen kénnen; daher
brauchen sie auch unsere Nahe, unser Versténdnis und Ermutigung, sie brauchen unsere Vaterschaft. Das
Ergebnis der pastoralen Arbeit, der Evangelisierung in der Kirche und der Mission beruht nicht auf dem
Reichtum der materiellen Mittel und Ressourcen, noch auf der Anzahl der von uns durchgefihrten
Veranstaltungen oder Aktivitdten, sondern auf der zentralen Bedeutung des Mitleidens: eines der grolten
Unterscheidungsmerkmale, das wir als Kirche unseren Briidern und Schwestern anbieten kénnen. Es macht
mich besorgt, wie das Mitleiden in der Kirche, selbst in den katholischen Gruppen, seine zentrale Bedeutung
verloren hat oder gerade verliert, um nicht pessimistisch zu sein. Auch in den katholischen Medien gibt es kein
Mitleiden, dafiir Schisma, Verurteilung, Wut, Selbstliberbewertung, Haresieanklage ... Mége in unserer Kirche
das Mitleiden nicht verlorengehen, und mdége beim Bischof die zentrale Bedeutung des Mitleidens nicht verloren
gehen. Die Kenosis Christi ist der hochste Ausdruck des Mitleidens des Vaters. Die Kirche Christi ist die Kirche
des Mitleidens, und das fangt zu Hause an. Es ist immer gut, uns als Hirten zu fragen: Wie sehr berlhrt mich
das Leben meiner Priester? Bin ich fahig, Vater zu sein, oder tréste ich mich damit, ein bloRer Vollstrecker zu
sein? Lasse ich mich stéren? Ich erinnere mich an die Worte Benedikts XVI. zu Beginn seines Pontifikats, als er
zu seinen Landsleuten sprach: »Christus hat uns nicht das bequeme Leben versprochen. Wer Bequemlichkeit
will, der ist bei ihm allerdings an der falschen Adresse. Aber er zeigt uns den Weg zum Grol3en, zum Guten,
zum richtigen Menschenleben« (Benedikt XVI., Ansprache an die Pilger aus Deutschland, 25. April 2005). Der
Bischof muss jeden Tag in seiner Fahigkeit wachsen, sich stéren zu lassen, fiir seine Priester verletzlich zu sein.
Ich denke an einen Bischof, einen emeritierten Bischof einer grof3en Di6zese, einen grol3en Arbeiter. Jeden
Vormittag empfing er die Leute, und oft, sehr oft, wenn die Empfangstermine am Vormittag zu Ende waren und
er es kaum abwarten konnte, zum Essen zu gehen, gab es da zwei Priester, die nicht auf seinem Kalender
standen und auf ihn warteten. Und er kam zurlick und empfing sie, als hatte er den ganzen Vormittag vor sich.
Sich stéren lassen und zulassen, dass die Nudeln sich zerkochen und das Kotelett kalt wird. Sich von den
Priestern stéren lassen.

Wir wissen, dass unsere Arbeit bei den Besuchen und Begegnungen — insbesondere in den Pfarrgemeinden —
eine administrative Dimension und Komponente hat, die ausgefiihrt werden muss. Sicherstellen, dass es
gemacht wird, ja; aber das ist nicht gleichbedeutend damit und wird es nicht sein, dass wir es sind, die es
machen missen und die die knappe Zeit fiir administrative Aufgaben nutzen miissen. Bei Besuchen ist das
Grundlegende und das, was wir nicht delegieren kénnen, ,das Gehore. Es gibt viele Dinge, die wir jeden Tag
machen, mit denen wir andere betrauen sollten. Was wir jedoch nicht Gbertragen kénnen, ist die Fahigkeit
zuzuhéren, die Fahigkeit, die Gesundheit und das Leben unserer Priester zu verfolgen. Wir kénnen die offene
Tur fur sie nicht an andere delegieren. Eine offene Tir, um die Bedingungen zu schaffen fir mehr Vertrauen als
Angst, mehr Aufrichtigkeit als Heuchelei, mehr offenen und respektvollen Austausch als disziplinierenden
Monolog.

Ich denke an diese Worte des seligen Rosmini — der Haresie beschuldigt und heute selig: »Es besteht kein
Zweifel, dass nur grolRe Manner andere grofie Manner bilden kénnen [...]. In den ersten Jahrhunderten war das
Bischofshaus das Seminar der Priester und Diakone. Die Gegenwart und das heilige Leben seines Pralaten
erwies sich als brennende, fortwahrende, sublime Lektion, in der die Theorie in seinen gelehrten Worten und die
Praxis in eifrigen pastoralen Beschaftigungen Seite an Seite gelernt wurde. Und so sah man die jungen
Athanasier gemeinsam mit den Alexandriern aufwachsen« (Antonio Rosmini, Delle cinque piaghe della santa
Chiesa [Die fiinf Wunden der heiligen Kirche], Brescia 1966, 40).

Es ist wichtig, dass der Priester dem Vater begegnet, dem Hirten, in dem er sich ,widerspiegeln“ kann, und nicht
dem Administrator, der ,die Truppen zur Inspektion abschreitet®. Es ist von grundlegender Bedeutung, dass bei
all den Dingen, mit denen wir nicht einverstanden sind, einschliellich der Meinungsverschiedenheiten und
Diskussionen, die es moglicherweise gibt (und es ist normal und zu erwarten, dass es diese gibt), die Priester im
Bischof einen Mann wahrnehmen, der fahig ist, sich fir sie einzusetzen und den Kopf fiir sie hinzuhalten, sie
voranzubringen und ihnen die Hand entgegenzustrecken, wenn sie untergehen. Einen Mann von
Unterscheidungskraft, der Orientierung zu geben weil3 und konkrete und gangbare Wege an den verschiedenen



33

Kreuzungen jeder persdnlichen Geschichte findet. Als ich in Argentinien war, hérte ich manchmal die Leute
sagen: ,lch habe den Bischof angerufen® — Priester, nicht? — ,und die Sekretarin hat mir gesagt, dass sein
Kalender voll ist, dass ich in zwanzig Tagen wieder anrufen soll, und sie fragte nicht, was ich wollte, gar nicht.” —
»Ich mdchte den Bischof sehen.” ,Es geht nicht, ich setze Sie auf die Liste.“ — Natlrlich hat der Priester nachher
nicht mehr angerufen und mit dem, was er ihn fragen wollte, bei sich — gut oder schlecht — weitergemacht. Das
ist kein Rat, sondern etwas, das ich euch von Herzen sage: Wenn ihr einen vollen Kalender habt, Dank sei Gott,
so werdet ihr ruhig essen, denn ihr habt euch euer Brot verdient; aber wenn ihr den Anruf eines Priesters seht,
dann mdisst ihr ihn heute, spatestens morgen zurlickrufen und sagen: ,Du hast mich angerufen, was gibt's?
Kannst du damit bis zu dem oder dem Tag warten oder nicht?“ Von dem Moment an weil} dieser Priester, dass
er einen Vater hat.

Das Wort Autoritat stammt etymologisch von der lateinischen Wurzel augere, was steigern, foérdern, fortschreiten
lassen bedeutet. Die Autoritat des Hirten wurzelt insbesondere darin, dass er hilft zu wachsen, dass er seine
Priester fordert, anstatt sich selbst zu férdern — das macht ein Junggeselle, nicht ein Vater. Die Freude des
Vaters/Hirten ist es zu sehen, dass seine Kinder wachsen und fruchtbar sind. Briider, moge dies unsere
Autoritat und das Zeichen unserer Fruchtbarkeit sein.

Letzter Punkt: Die Kenosis Christi ist arm

L~Sentire cum Ecclesia“heilst mit dem glaubigen Volk zu fiihlen, dem leidenden Volk, das auf Gott hofft. Es heif3t
zu wissen, dass unsere Identitat im Dienstamt im Licht dieser einzigartigen und unser Sein stiftenden
Zugehdrigkeit entsteht und zu verstehen ist. In diesem Sinne mdchte ich mit euch daran denken, was der heilige
Ignatius uns Jesuiten geschrieben hat: ,Die Armut ist Mutter und Mauer®, sie bringt Leben hervor und sie
schitzt. Mutter, weil sie uns zur Fruchtbarkeit, zur Weitergabe des Lebens, zur Fahigkeit der Hingabe einladt,
die unmadglich ware fir ein Herz, das geizig ist oder nur anzuhaufen sucht. Und Mauer, weil sie uns vor einer der
subtilsten Versuchungen schitzt, denen geweihte Menschen ausgesetzt sind, nédmlich der spirituellen
Weltlichkeit: hinter religiésen und ,frommen® Werten versteckt sie Machthunger und Geltungssucht, Eitelkeit wie
auch Stolz und Hochmut. Mauer und Mutter — beides hilft uns, eine Kirche zu sein, die immer freier wird, weil die
Kenosis ihres Herrn ihre Mitte bildet. Eine Kirche, die nicht will, dass ihre Kraft — wie Erzbischof Romero sagte —
auf der Unterstiitzung durch die Machtigen oder die Politik beruht. Vielmehr I6st sie sich grol3muitig von allem,
um auf ihrem Weg einzig von den Armen des Gekreuzigten gestitzt zu werden, der ihre wahre Starke ist. Und
dies schlagt sich in konkreten, in klaren Zeichen nieder; dies stellt uns in Frage und veranlasst uns zu einer
Gewissenserforschung, welche unsere Optionen und Prioritdten im Umgang mit den Ressourcen, bei
Einflussnahmen und Positionierungen sind. Die Armut ist Mutter und Mauer, weil sie unser Herz davor schiitzt,
nicht in Zugestandnisse und Kompromisse hineinzuschlittern, welche die Freiheit und den Freimut (parrhesia)
schwachen, zu denen wir vom Herrn gerufen sind.

Bevor wir schliel3en, wollen wir uns unter den Mantel der Jungfrau stellen. Lasst uns gemeinsam darum bitten,
dass sie unsere Herzen als Hirten schiitze und uns helfe, dem Leib ihres Sohnes, dem heiligen glaubigen
Gottesvolk, besser zu dienen, das hier in Mittelamerika unterwegs ist, lebt und betet. Beten wir zu unserer
Mutter.

[Ave Maria...]

Jesus segne euch, und die Jungfrau Maria behite euch. Und bitte vergesst nicht, fir mich zu beten, damit ich
alles, was ich gesagt habe, tun kann.

Vielen Dank.

[1] Ich mdchte die Erinnerung an Hirten wachrufen, die, motiviert durch ihren pastoralen Eifer und ihre Liebe zur
Kirche, dieser kirchlichen Einrichtung Leben einhauchten, wie unter anderem Erzbischof Luis Chavez y
Gonzalez von San Salvador und Erzbischof Victor Sanabria von San José in Costa Rica.



34
[00112-DE.02] [Originalsprache: Spanisch]

Traduzione in lingua portoghese

Amados irmaos!

Agradego ao Arcebispo de Sao Salvador, D. José Luis Escobar Alas, as palavras de boas-vindas que me dirigiu
em nome de todos os presentes, entre os quais tenho a alegria de ver um amigo das nossas traquinices
juvenis. Sinto-me feliz por poder encontrar-vos e partilhar, de forma mais familiar e direta, os vossos anseios,
projetos e sonhos de pastores a quem o Senhor confiou o cuidado do seu povo santo. Obrigado pela recegao
fraterna.

Encontrar-me convosco oferece-me também a oportunidade de poder abracar e sentir-me mais proximo dos
VOSS0S povos, poder fazer meus 0s seus anseios € também os seus desanimos, mas sobretudo aquela fé
corajosa que sabe animar a esperanga e provocar a caridade. Obrigado por me permitirdes aproximar desta fe
provada, mas simples do rosto pobre do vosso povo, que sabe que «Deus esta presente, ndo dorme; esta ativo,
observa e ajuda» (Sdo Oscar Romero, Homilia, 16/XI1/1979).

Este encontro recorda-nos um acontecimento eclesial de grande relevancia. Os pastores desta regido foram os
primeiros a criar na América um organismo de comunh&o e participagao que deu, e continua a dar, abundantes
frutos. Refiro-me ao Secretariado Episcopal da América Central, o SEDAC: um espaco de comunhao,
discernimento e empenho que nutre, revitaliza e enriquece as vossas Igrejas. Pastores que souberam progredir,
dando um sinal que, longe de ser um elemento apenas programatico, indicou como o futuro da América Central
— e de qualquer outra regido no mundo — passa necessariamente pela lucidez e capacidade que se possui para
ampliar a viséo, unir esforgos num trabalho paciente e generoso de escuta, compreensao, dedicagao e
empenho, e poder assim discernir os novos horizontes para onde nos esta a conduzir o Espirito (cf. Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 235).[1]

Nestes setenta e cinco anos passados desde a sua fundagao, o SEDAC procurou partilhar as alegrias e
tristezas, as lutas e esperangas dos povos da América Central, cuja historia se forjou entrelagando-se com a
histéria do vosso povo. Muitos homens e mulheres, sacerdotes, consagrados, consagradas e leigos ofereceram
a vida até ao derramamento do préprio sangue, para manter viva a voz profética da Igreja contra a injusti¢a, o
empobrecimento de tantas pessoas e 0 abuso do poder. Lembro-me, quando era jovem sacerdote, que 0 nome
de alguns de vos era tido por suspeito, como se fosse uma palavra feia, mas a vossa constancia indicou-nos a
estrada. Obrigado! Recordais-nos que «quem deseja verdadeiramente dar gléria a Deus com a sua vida, quem
realmente se quer santificar para que a sua existéncia glorifique o Santo, € chamado a obstinar-se, gastar-se e
cansar-se procurando viver as obras de misericordia» (Francisco, Exort. ap. Gaudete et exsultate, 107). E fazé-
lo, ndo como esmola, mas como vocagao.

Entre tais frutos proféticos da Igreja na América Central, apraz-me destacar a figura de Sdo Oscar Romero, que
tive o privilégio de canonizar recentemente no contexto do Sinodo dos Bispos sobre os jovens. A sua vida e
magistério sao fonte de inspiragao para as nossas Igrejas e particularmente para nés, bispos. Também o nome
dele se considerava como uma palavra feia: suspeito, excomungado nas bisbilhotices privadas de muitos
Bispos.

O lema que escolheu para o brasao episcopal, e campeia na lapide da sua sepultura, expressa claramente o
seu principio inspirador e a realidade da sua vida de pastor: «Sentir com a Igreja». Uma bussola que marcou a
sua vida na fidelidade, mesmo nos momentos mais turbulentos.

Este € um legado que pode tornar-se testemunho ativo e vivificante para nés, chamados por nossa vez ao
martirio pela entrega diaria ao servigo dos nossos povos; €, sobre tal legado, gostaria de me basear nesta
reflexao: «sentir com a Igreja» é a reflexao que desejo partilhar convosco, uma reflexao sobre a figura de
Romero. Sei que, entre nds, ha pessoas que o conheceram pessoalmente — como o cardeal Rosa Chavez... O
cardeal Quarracino dizia quer era candidato ao Prémio Nobel para a fidelidade! — de modo que, se me



35

equivocar em alguma observagao, Eminéncia, pode-me corrigir. Ndo faz mal! Invocar a figura de Romero
significa invocar a santidade e o carater profético que vive no DNA das vossas Igrejas particulares.

Sentir com a Igreja
1. Percegéo e gratiddo

Santo Inacio, ao propor as regras para sentir com a Igreja — desculpai a publicidade — procura ajudar o
exercitante a superar qualquer tipo de falsas dicotomias ou antagonismos que possam reduzir a vida do
Espirito, na tentagao habitual de acomodar a Palavra de Deus ao préprio interesse. Assim, possibilita ao
exercitante a graga de se sentir e saber parte dum corpo apostdélico maior do que ele, mas ao mesmo tempo
conservando a consciéncia real das suas forcas e possibilidades: nao dar parte de fraco, nem se fazer esquisito
ou imprudente, mas sentir-se parte de um todo, que sera sempre mais do que a soma das partes (cf. Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 235) e que esta acompanhado por uma Presenga que sempre o superara (cf.
Francisco, Exort. ap. Gaudete et exsultate, 8).

Por isso, na esteira de Séo Oscar, gostaria de colocar, no centro deste primeiro ponto do sentir com a Igreja, a
percegao e a gratiddo por tanto bem recebido, sem o merecer. Romero foi capaz de sintonizar e aprender a
viver a Igreja, porque amava intimamente quem o gerara na fé. Sem este amor intimo, sera muito dificil
entender a sua histoéria e conversao, dado que foi este o Unico amor que o guiou até a entrega no martirio; um
amor, que brota da percecao de receber um dom totalmente gratuito, que n&o nos pertence, libertando-nos de
toda a pretenséo e tentacido de nos considerarmos seus proprietarios ou os unicos intérpretes. Nao inventamos
a Igreja: esta ndo nasceu connosco e continuara sem nos. Tal atitude, longe de nos abandonar a apatia,
desperta uma insondavel e extraordinaria gratidao que tudo alimenta. O martirio ndo € sinénimo de
pusilanimidade nem a atitude de alguém que ndao ama a vida nem sabe reconhecer o seu valor. Pelo contrario,
o martir € aquele que é capaz de encarnar e traduzir na vida esta agdo de gracas.

Romero sentiu com a Igreja, porque, antes de mais nada, amou a Igreja como mae que o gerou na fé,
considerando-se membro e parte dela.

2. Um amor, com sabor a povo

Este amor, feito de adesao e gratidao, levou-o a abragar, com paixdo mas também com dedicagdo e estudo,
toda a contribui¢cdo e renovagao propostas pelo magistério do Concilio Vaticano Il. Nele encontrava a mao
segura para seguir Cristo. Nao foi idedlogo nem ideoldgico; a sua agao nasceu duma compenetragao sobre os
documentos conciliares. lluminado por este horizonte eclesial, sentir com a Igreja significa para Romero
contempla-la como Povo de Deus. Com efeito, o Senhor ndo quis salvar-nos permanecendo cada um isolado e
separado, mas quis constituir um povo que O confessasse na verdade e O servisse na santidade (cf. Const.
dogm. Lumen gentium, 9). Um povo que, na sua totalidade, possui, guarda e celebra a «ungéao do Santo» (/bid.,
12), e perante o qual Romero se colocava & escuta para nao recusar a inspiracdo d’Ele (cf. Sdo Oscar Romero,
Homilia, 16/V11/1978). Mostra-nos assim que o pastor, para procurar e encontrar o Senhor, deve aprender e
escutar as pulsagdes do coragao do seu povo, sentir «o odor» dos homens e mulheres de hoje até ficar
impregnado das suas alegrias e esperancgas, tristezas e angustias (cf. Const. past. Gaudium et spes, 1) e, deste
modo, compreender em profundidade a Palavra de Deus (cf. Const. dogm. Dei Verbum, 13). Deve escutar o
povo que |he foi confiado até respirar e descobrir, através dele, a vontade de Deus que nos chama (cf.
Francisco, Discurso na Vigilia de Oracdo pelo Sinodo sobre a Familia, 4/X/2014). Deve escutar sem dicotomias
nem falsos antagonismos, porque sé o amor de Deus é capaz de harmonizar todos 0s nossos amores num
mesmo sentir e olhar.

Em suma, para ele, sentir com a Igreja é tomar parte na gléria da Igreja, que consiste em trazer no préprio
intimo toda a kenosis de Cristo. Na Igreja, Cristo vive no meio de nds e, por isso, ela deve ser humilde e pobre,
pois uma Igreja arrogante, uma Igreja cheia de orgulho, uma Igreja autossuficiente nao € a Igreja da kenosis (cf.
S&o Oscar Romero, Homilia, 1/X/1978).



36

3. Trazer dentro de si mesmo a kenosis de Cristo

Esta ndo é apenas a gldria da Igreja, mas também uma vocagéo, um convite para fazermos dela a nossa gléria
pessoal e caminho de santidade. A kenosis de Cristo ndo é algo do passado, mas garantia atual para sentir e
descobrir a sua presenga operante na historia; uma presenga que ndao podemos nem queremos silenciar,
porque sabemos e experimentamos que so Ele € «Caminho, Verdade e Vida». A kenosis de Cristo lembra-nos
que Deus salva na histéria, na vida de cada ser humano, ja que a mesma é também a sua histdria e, nela, vem
ao nosso encontro (cf. Sao Oscar Romero, Homilia, 7/X11/1978). Irmaos, € importante ndo ter medo de nos
aproximarmos e tocarmos as feridas do nosso povo, que sao também as nossas feridas, e fazé-lo segundo o
estilo do Senhor. O pastor ndo pode estar longe do sofrimento do seu povo; mais ainda, poderiamos dizer que o
coracao do pastor se mede pela sua capacidade de deixar-se comover a vista de tantas vidas feridas e
ameacadas. Fazé-lo segundo o estilo do Senhor significa deixar que este sofrimento toque e marque as nossas
prioridades e gostos, toque e marque o uso do tempo e do dinheiro e inclusive a forma de rezar, para podermos
ungir tudo e todos com a consolagao da amizade de Jesus numa comunidade de fé que possua e abra um
horizonte sempre novo que dé sentido e esperancga a vida (cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 49). A
kenosis de Cristo exige que se abandone a virtualidade da existéncia e dos discursos para escutar o rumor € o
apelo constante de pessoas reais que nos desafiam a criar lagos. E — permiti que vos diga — as redes servem
para criar vinculos, mas nao raizes; sao incapazes de nos conferir pertenca, de nos fazer sentir parte de um
mesmo povo. E, sem este sentir, todas as nossas palavras, reunides, encontros, escritos serdo sinal duma fé
gue nao soube acompanhar a kenosis do Senhor, uma fé que ficou a meio do caminho, se € que, pior ainda —
recordo-me dum pensador latino-americano —, ndo acaba por ser uma religiao com um Deus sem Cristo, um
Cristo sem Igreja e uma Igreja sem povo.

A kenosis de Cristo é jovem

Esta Jornada Mundial da Juventude € uma oportunidade Unica para sair ao encontro e aproximar-se ainda mais
da realidade dos nossos jovens, realidade cheia de esperangas e sonhos, mas também profundamente
marcada por tantas feridas. Com eles, poderemos ler de forma renovada a nossa época e reconhecer os sinais
dos tempos, pois, como afirmaram os Padres Sinodais, os jovens sao um dos «lugares teolégicos» onde o
Senhor nos da a conhecer algumas das suas expetativas e desafios para construir o futuro (cf. Sinodo sobre os
Jovens, Documento final, 64). Com eles, poderemos ver melhor como tornar o Evangelho mais acessivel e
credivel no mundo em que vivemos; sdo uma espécie de termdmetro para saber a que ponto estamos como
comunidade e como sociedade.

Os jovens trazem dentro uma inquietude que devemos apreciar, respeitar, acompanhar e que faz muito bem a
todos nods, porque nos provoca lembrando-nos que o pastor nunca deixa de ser discipulo e esta a caminho.
Esta sa inquietude coloca-nos em movimento, antecipando-nos. Assim no-lo recordaram os Padres Sinodais ao
dizer que, «em certos aspetos, o0s jovens podem estar mais adiantados do que os pastores» (/bid., 66). Em
relagao ao seu rebanho, o Pastor nem sempre caminha a frente: umas vezes, deve ir a frente para indicar a
estrada; outras vezes, deve estar no meio para «farejar» o que acontece, para compreender o rebanho; outras
vezes ainda, deve caminhar na retaguarda para proteger os ultimos, ver que ninguém fique para tras tornando-
se material de descarte. Deve-nos encher de alegria constatar que a sementeira ndo foi em vao. Muitas das
aspiragdes e intui¢cdes, que formam tal inquietude dos jovens, desenvolveram-se dentro da familia, alimentadas
por uma avo ou uma catequista. A propdsito de avos, € ja a segunda vez que vejo uma: vi-a ontem e voltei a vé-
la hoje! Uma velhinha, magra, da minha idade ou até mais, com mitra (enfiara uma mitra que fizera de papelao)
e um letreiro que dizia: «Santidade, as avos também fazem barulho». Uma maravilha de pessoa! E os jovens
aprenderam as coisas em familia ou na paroquia, na pastoral educativa ou juvenil; desejos, que cresceram na
escuta do Evangelho e em comunidades de fé viva e fervorosa onde este encontra terra onde germinar. Quanto
devemos agradecer pelo facto de haver jovens desejosos de Evangelho! Cansam, é verdade; as vezes,
incomodam. Vem-me ao pensamento esta frase que um filésofo grego, falando de si mesmo, dizia a proposito
dos jovens: «[Os jovens] sdo como um moscardo no dorso de um nobre cavalo, para que ndo se adormente»
(cf. Platéo, Apologia de Sdcrates). O cavalo somos nos! Esta realidade estimula-nos a um esforgo maior para
ajuda-los a crescer, oferecendo-lhes espacos maiores € melhores que os possam gerar segundo o sonho de
Deus. A Igreja, por sua natureza, € Mae e, como tal, gera e resguarda a vida protegendo-a de tudo o que possa
ameagcar o seu desenvolvimento: uma gestagao na liberdade e para a liberdade. Por isso, exorto-vos a



37

promover programas € centros educativos que saibam acompanhar, apoiar e responsabilizar os vossos jovens;
por favor, «roubai-os» a rua, antes que a cultura de morte, «vendendo-lhes fumo» e solugdes magicas, se
apodere e aproveite da sua inquietude e da sua imaginacgéo. Fazei-o, ndo com paternalismo, porque ndo o
suportam, nem como quem olha de cima para baixo, pois também néo é isso o que o Senhor nos pede, mas
como pais, como de irm&o para irmao. Sao rosto de Cristo para nds e, a Cristo, ndo O podemos olhar de cima
para baixo, mas de baixo para cima (cf. Sdo Oscar Romero, Homilia, 2/1X/1979).

Infelizmente, ha muitos jovens que foram seduzidos por respostas imediatas que hipotecam a vida. E muitos
outros a quem foi dada uma ilusdo mesquinha em alguns movimentos, tornando-os entao ou pelagianos ou
convencidos de bastar-se a si mesmos, para depois 0os abandonarem no meio do caminho. Diziam-nos os
Padres Sinodais que os jovens, por constricdo ou falta de alternativas, se encontram mergulhados em situagdes
altamente conflituosas e sem solugao a vista: violéncia doméstica, feminicidio — uma chaga, que aflige o nosso
continente —, bandas armadas e criminosas, trafico de droga, exploragao sexual de menores e de tantos que ja
nao o sao, etc. Custa constatar que, na raiz de muitas destas situagdes, estdo experiéncias de orfandade, fruto
de uma cultura e uma sociedade transviada: sem mae, tornou-os 6rfaos. Lares desfeitos devido tantas vezes a
um sistema econdmico que deixou de ter como prioridade as pessoas e o bem comum, fazendo da
especulacéo o «seu paraiso» onde continuar a «engordar» sem se importar a custa de quem. Assim, 0s N0ssos
jovens sem o calor duma casa, nem familia, nem comunidade, nem pertenga sao deixados a mercé do primeiro
vigarista que Ihes apareca.

Nao nos esquegamos que «uma verdadeira dor que sai do homem pertence, antes de tudo, a Deus» (Georges
Bernanos, Diario de un cura rural, 74). Nao separemos o que Ele quis unir no seu Filho.

O futuro exige que se respeite o presente, reconhecendo a dignidade das culturas dos vossos povos e
esforgando-se por valoriza-las. Também nisto se joga a dignidade: na autoestima cultural. Os vossos povos nao
sao o «horto» da sociedade nem de ninguém; tém uma historia rica que deve ser aceite, valorizada e
incentivada. Nestas terras, foram plantadas as sementes do Reino; temos obrigagao de as identificar, cuidar e
proteger para que nenhum bem plantado por Deus definhe devido a interesses espurios que, por todo o lado,
semeiam corrupgao e crescem despojando os mais pobres. Cuidar das raizes é tutelar o rico patrimonio
histérico, cultural e espiritual que esta terra soube amalgamar ao longo dos séculos. Comprometei-vos e erguei
a voz contra a desertificagcao cultural, contra a desertificagdo espiritual dos vossos povos, que provoca uma
indigéncia radical, pois deixa-os sem a indispensavel imunidade vital que sustenta a dignidade nos momentos
de maior dificuldade. E congratulo-me convosco pela iniciativa de comegar esta Jornada Mundial da Juventude
pela Jornada da juventude indigena — penso que na diocese de David — e a Jornada da juventude de origem
africana: foi um bom passo para mostrar as muitas facetas do nosso povo.

Na ultima carta pastoral, afirmaveis: «Ultimamente a nossa regiao tem sofrido o impacto da migracao realizada
de forma nova, por ser maciga e organizada, e que evidenciou os motivos que levam a uma migracao forgada e
0s perigos que cria para a dignidade da pessoa humana» (SEDAC, Mensagem ao Povo de Deus e a todas as
pessoas de boa vontade, 30/X1/2018).

Muitos dos migrantes tém rosto jovem; procuram um bem maior para a propria familia, ndo temendo arriscar e
deixar tudo para lhe oferecer o minimo de condi¢cdes que garantam um futuro melhor. Aqui nao basta a
denuncia, mas devemos também anunciar concretamente uma «boa nova». Gracgas a sua universalidade, a
Igreja pode oferecer uma hospitalidade fraterna e acolhedora, de modo que as comunidades de origem e
destino dialoguem e contribuam para superar medos e difidéncias e fortalecer os lagos que as migragoes, no
imaginario coletivo, ameagam romper. «Acolher, proteger, promover e integrar» as pessoas podem ser 0s
quatro verbos com que a Igreja, nesta situagdo migratoria, conjugue a sua maternidade no momento atual da
histéria (cf. Sinodo sobre os Jovens, Documento final, 147). O Vigario-Geral de Paris, Mons. Benoist de Sinety,
acaba de publicar um livro com o subtitulo «Acolher os migrantes, um apelo a coragem» (cf. /l faut que des voix
s’élévent. Accueil des migrants, un appel au courage, Paris 2018). E uma maravilha, este livro. Ele esta aqui, na
Jornada.

Todos os esforgos que puderdes realizar para lancar pontes entre as comunidades eclesiais, paroquiais,



38

diocesanas, bem como através das Conferéncias Episcopais, constituem um gesto profético da Igreja, que, em
Cristo, € «o sacramento, ou sinal, e o instrumento da intima unido com Deus e da unidade de todo o género
humano» (Const. dogm. Lumen gentium, 1). Assim dissipa-se a tentagédo de ficar apenas pela denuncia e
realiza-se o0 anuncio da Vida nova que o Senhor nos da.

Lembremo-nos da exortagao de Sao Joao: «Se alguém possuir bens deste mundo e, vendo o seu irmao com
necessidade, lhe fechar o seu coragao, como € que o amor de Deus pode permanecer nele? Meus filhinhos,
nao amemos com palavras nem com a boca, mas com obras e com verdade» (7 Jo 3, 17-18).

Todas estas situacdes nos interpelam; sdo situacoes que nos chamam a conversao, a solidariedade e a uma
acao educativa incisiva nas nossas comunidades. Nao podemos ficar indiferentes (cf. Sinodo sobre os Jovens,
Documento final, 41-44). O mundo descarta, o espirito do mundo descarta: sabemo-lo e lamentamo-lo. A
kenosis de Cristo, ndo: ja o experimentamos e continuamos a experimentar na propria carne com o perdao € a
conversdo. Esta tensdo constringe-nos a questionar-nos sem cessar: de que parte queremos estar?

A kenosis de Cristo é sacerdotal

Sao bem conhecidos a amizade do Arcebispo Romero com o Padre Rutilio Grande e o impacto que o
assassinio deste teve na sua vida; foi um acontecimento que marcou profundamente o seu coragdo de homem,
sacerdote e pastor. Romero ndo era um administrador de recursos humanos, nao geria pessoas nem
organizagdes; Romero sentia, sentia com amor de pai, amigo e irmao. Uma medida um pouco alta, mas util
para avaliar o nosso coragao episcopal, uma medida a vista da qual podemos interrogar-nos: quanto me afeta a
vida dos meus sacerdotes? Que impacto deixo ter em mim aquilo que vivem, chorando com as suas dores,
congratulando-me e regozijando-me com as suas alegrias? Comecemos a medir o funcionarismo e clericalismo
eclesiais — infelizmente tao difusos, constituindo uma caricatura e uma perversao do ministério — por estes
interrogativos. Nao é questdo de mudar estilos, habitos ou linguagem (certamente importantes); é questéao
sobretudo de impacto e capacidade de espago, nos nossos programas episcopais, para receber, acompanhar e
sustentar os nossos sacerdotes: um «espaco real» para nos ocuparmos deles. Isto faz de nés pais fecundos.

Normalmente recai sobre eles, duma maneira especial, a responsabilidade de fazer com que este povo seja o
povo de Deus. Eles encontram-se na primeira linha: carregam sobre si o cansaco do dia e o seu calor (cf. Mt
20, 12), estao sujeitos a inumeraveis situagdes diarias que podem deixa-los mais vulneraveis e, por isso,
precisam também da nossa proximidade, da nossa compreensao e encorajamento, precisam da nossa
paternidade. O resultado do trabalho pastoral, da evangelizagao na Igreja e da missao nao se baseiam na
rigueza dos meios e recursos materiais, nem na quantidade de eventos ou atividades que realizamos, mas na
centralidade da compaixao: um dos grandes distintivos que podemos, como Igreja, oferecer aos nossos irmaos.
Preocupa-me ver como a compaixao perdeu a sua centralidade na Igreja. Até mesmo os grupos catdlicos a
perderam — ou estao a perdé-la, para ndo sermos pessimistas. Mesmo nos meios de comunicagao social
catdlicos, a compaixao nao existe. Ha a estigmatizacao, a condenacgao, a maldade, a obstinagao, a
supervalorizagdo de si mesmo, a denuncia de heresia... Oxala ndo se perca a compaixdo na nossa Igreja; oxala
nao se perca, no Bispo, a centralidade da compaixao. A kenosis de Cristo é a expressdo maxima da compaixao
do Pai. A Igreja de Cristo é a Igreja da compaixo; e isto comeca em casa. E sempre bom perguntar-nos como
pastores: que impacto tem em mim a vida dos meus sacerdotes? Sou capaz de ser um pai ou consolo-me com
ser um mero executor? Deixo que me incomodem? Lembro-me das palavras de Bento XVI quando falava aos
seus compatriotas no inicio do pontificado: «Cristo ndo nos prometeu uma vida confortavel. Quem deseja
comodidades, com Ele errou diregdo. Mas Ele mostra-nos o caminho rumo as coisas grandes, o bem, rumo a
vida humana auténtica» (Discurso as Delegacbes e peregrinos alemaes, 25/1V/2005). O bispo deve crescer
todos os dias na sua capacidade de se deixar incomodar, de ser vulneravel aos seus padres. Estou a pensar
num Bispo, um Bispo emérito duma diocese grande, grande trabalhador; recebia em audiéncia todos os dias de
manha e frequentemente, com muita frequéncia, quando terminava as audiéncias da manha e com uma
vontade enorme de ir comer, acontecia estarem ali a espera dele dois padres sem audiéncia marcada na
agenda. Entéo voltava para tras e escutava-os como se tivesse a manha toda a sua frente. Deixar-se
incomodar e deixar que a massa acabe recozida e o bife frio. Deixar-se incomodar pelos sacerdotes.



39

Sabemos que o nosso trabalho, nas visitas e encontros que realizamos, sobretudo nas paroquias, tem uma
dimensao e uma componente administrativas, a que é necessario atender. E preciso certificar-se que seja feito,
mas isto ndo significa que caiba a nés mesmos utilizar em tarefas administrativas o pouco tempo que temos. O
fundamental nas visitas e que ndo podemos delegar, é a escuta. Ha muitas coisas que fazemos todos os dias e
qgue deveriamos confiar a outrem. Aquilo que, ao contrario, ndo podemos delegar é a capacidade de ouvir, a
capacidade de acompanhar a saude e a vida dos nossos sacerdotes. Nao podemos delegar noutros a porta
aberta para eles; uma porta aberta para criar as condigdes que tornem possivel a confianga mais do que o
medo, a sinceridade mais do que a hipocrisia, o intercambio franco e respeitoso mais do que o monélogo
disciplinar.

Vém-me a memoria estas palavras do Beato Rosmini — acusado de heresia e hoje € Beato —: «N&o ha duvida
de que apenas os grandes homens podem formar outros grandes homens (...). Nos primeiros séculos, a casa
do bispo era o seminario dos sacerdotes e diaconos. A presencga e a santa conversagao do seu prelado
revelavam-se uma ligao candente, continua, sublime, na qual se aprendia conjuntamente a teoria nas suas
doutas palavras e a pratica nas assiduas ocupacdes pastorais. E foi assim que os jovens “atanasios” cresceram
junto dos “alexandres” » (Anténio Rosmini, Las cinco llagas de la santa Iglesia, 63).

Eimportante que o paroco encontre o pai, o pastor no qual «se vé espelhado» e ndo o administrador que quer
«passar revista as tropas». Com todas as coisas em que nos diferenciamos e até mesmo aquelas em que nao
estamos de acordo e as discussoes que possam haver — sendo normal e desejavel que existam —, é
fundamental que os padres sintam o bispo como um homem capaz de gastar-se e expor-se por eles, fazé-los
caminhar para diante e estender-lhes a mao quando estdao empantanados; como um homem de discernimento
que saiba orientar e encontrar caminhos concretos e praticaveis nas varias encruzilhadas de cada histoéria
pessoal. Quando eu estava na Argentina, as vezes ouvia padres dizerem: «Telefonei para o bispo, € a
secretaria disse-me que ele tinha a agenda cheia, que voltasse a chamar dali a vinte dias; e nem me perguntou
que queria... «Queria ver o Bispo» — «N&o pode; coloco-o na lista de espera». E claro que, depois, o padre nio
voltou a chamar e continuou com aquilo que lhe queria perguntar — bem ou mal — dentro de si. Isto ndo € um
conselho, mas algo que vos digo do coracdo: se tendes a agenda cheia, agradegcamos a Deus! Assim comereis
em paz, porque ganhastes o pao; mas, se virdes o telefonema dum padre, hoje, no maximo amanha, deveis
chama-lo para Ihe dizer: «Chamaste, que se passa? Pode esperar até tal dia ou nao?» Aquele padre, a partir de
entdo, sabe que tem um pai.

Etimologicamente, o termo «autoridade» deriva da raiz latina augere que significa aumentar, promover, fazer
progredir. No pastor, a autoridade consiste de modo particular em ajudar a crescer, em promover 0s seus
presbiteros, em vez de se promover a si mesmo (isto faz dele um solteirdao, ndo um pai). A alegria do pai/pastor
€ ver que os seus filhos cresceram e tornaram-se fecundos. Irméos, seja esta a nossa autoridade e o sinal da
nossa fecundidade.

Ultimo ponto: a kenosis de Cristo é pobre

Sentir com a Igreja € sentir com o povo fiel, o povo de Deus que sofre e espera; € saber que a nossa identidade
ministerial nasce e compreende-se a luz desta pertenca unica e constitutiva do nosso ser. Neste sentido,
gostaria de recordar convosco o que Santo Inacio nos escrevia a nds, jesuitas: «A pobreza € mae e murov,
gera e preserva. Mae, porque nos chama a fecundidade, a geragéo, a capacidade de doag&o que seria
impossivel num coragéo avarento ou empenhado a acumular. E muro, porque nos protege duma das mais
subtis tentagdes que nds, consagrados, temos de enfrentar: a mundanidade espiritual, o revestir de valores
religiosos e «piedosos» a ambigéo de poder e protagonismo, a vaidade e, inclusivamente, o orgulho e a
soberba. Muro e mée, que nos ajudam a ser uma Igreja cada vez mais livre, porque esta centrada na kenosis
do seu Senhor. Uma Igreja, que ndo deseja que a sua forga esteja — como dizia D. Romero — no apoio dos
poderosos ou da politica, mas que disso se despreende com nobreza para caminhar sustentada unicamente
pelos bragos do Crucificado, que é a sua verdadeira forga. E isto traduz-se em sinais concretos e evidentes; isto
interpela-nos e impele-nos a um exame de consciéncia a proposito das nossas opcoes e prioridades no uso dos
recursos, no uso das influéncias e posigdes. A pobreza é mae e muro, porque guarda 0 nosso coragao para que
nao escorregue em concessdes e comprometimentos que enfraquecem a liberdade e parresia a que nos chama
o Senhor.



40

Antes de terminar, coloquemo-nos sob o manto da Virgem, rezemos juntos para que Ela guarde o nosso
coragao de pastores e nos ajude a servir melhor o Corpo de seu Filho, o santo Povo fiel de Deus que caminha,
vive e reza aqui na América Central. Invoquemos a Mae

[Ave, Maria...]

Que Jesus vos abengoe e a Virgem vos protejal E, por favor, ndo vos esquecais de rezar por mim, para que
possa fazer tudo aquilo que disse. Muito obrigado!

[1] Apraz-me recordar pastores como o Arcebispo de S&do Salvador, D. Luis Chavez y Gonzalez, e o Arcebispo
de Sao José da Costa Rica, D. Victor Sanabria, entre outros, que, impelidos pelo seu zelo pastoral e amor a
Igreja, deram vida a este organismo eclesial.

[00112-P0O.02] [Texto original: Espanhol]

Traduzione in lingua polacca

Drodzy bracia,

Dziekuje arcybiskupowi José Luis Escobar Alasowi, Arcybiskupowi San Salvador, za stowa powitania, ktore
skierowat do mnie w imieniu wszystkich. Spotykam tu przyjaciét z mtodosci: to bardzo piekne... Ciesze sie, ze
moge sie z wami spotkac i dzieli¢ w sposob bardziej rodzinny i bezposredni wasze pragnienia, plany i marzenia
pasterzy, ktérym Pan powierzyt troske o swoj Swiety lud. Dziekuje za braterskie przyjecie.

Mozliwosc¢ spotkania z wami oznacza takze ,podarowanie mi” szansy objecia i poczucia sie blizej waszego ludu,
utozsamienia z jego pragnieniami, a takze rozczarowaniami, a zwtaszcza tej meznej wiary, ktéra potrafi
podsycac¢ nadzieje i poruszy¢ mitosierdzie. Dziekuje, ze pozwoliliScie mi zblizy¢ sie do sprawdzonej, lecz prostej
wiary w ubogim obliczu waszego ludu, ktéry wie, ze ,Bog jest obecny, nie $pi, jest aktywny, patrzy i pomaga”
(Sw. Oskar Romero, Homilia, 16 diciembre 1979).

To spotkanie przypomina nam wydarzenie koscielne o wielkim znaczeniu. Pasterze tego regionu jako pierwsi
stworzyli w Ameryce organizm komunii i partycypaciji, ktory wydat i nadal wydaje obfite owoce. Mam na mysli
Sekretariat Episkopatéw Ameryki Srodkowej (SEDAC). Jest to miejsce komunii, rozeznania i zaangazowania,
ktoére rozwija, ozywia i ubogaca wasze Koscioty. Pasterze ci potrafili uczynic¢ kroki naprzéd i dajgc znak, ze nie
byt to jedynie element programowy, wskazali zarazem, ze przysztosé Ameryki Srodkowej — a zatem kazdego
innego regionu swiata ~-wymaga koniecznie czujnosci i zdolnosci do poszerzenia swej wizji, potgczenia wysitkow
w cierpliwej i wielkodusznej pracy stuchania, zrozumienia, poswiecenia i zaangazowania, by moc w ten sposob
rozeznac nowe horyzonty, do ktérych prowadzi nas Duch (por. Adhort. ap. Evangelii gaudium, 235).[1]

W ciggu tych 75 lat od swego powstania, SEDAC starata sie dzieli¢ radosci i smutki, zmagania i nadzieje
narodéw Ameryki Srodkowej, ktérych historia przeplatata sig i ksztattowata wraz z dziejami waszego ludu. Wielu
mezczyzn i kobiet, ksiezy, oséb konsekrowanych i Swieckich poswiecato swoje zycie, az do przelania swej krwi,
aby podtrzymac proroczy gtos Kosciota w obliczu niesprawiedliwosci, zubozenia wielu oséb i naduzycia wtadzy.
Pamietam, ze gdy bytem miodym ksiedzem, imie niektorych z was byto uwazane za brzydkie stowo, a wasza
wytrwatos¢ wskazata droge: dziekuje. Oni przypominajg nam, ze ,kto naprawde chce swoim zyciem oddaé
chwate Bogu, kto naprawde pragnie sie uswieci¢, aby jego zycie oddawato cze$é Swietemu, jest powotany do
umartwiania sie, poswiecania i trudzenia sie, starajgc sie zy¢ uczynkami mitosierdzia” (adhort. ap. Gaudete i
exsultate, 107). | to nie na ksztatt jatmuzny, ale jako powotanie.

Wsrod tych proroczych owocéw Kosciota w Ameryce Srodkowej z radoscig podkreslam postaé éw. Oskara
Romero, ktérego miatem przywilej niedawno kanonizowaé podczas Synodu Biskupéw na temat mtodziezy. Jego



41

zycie i nauczanie sg statym zrodtem natchnienia dla naszych Kosciotow, a w sposob szczegdlny dla nas,
biskupow. Réwniez jego imie byto uwazane za brzydkie stowo: podejrzewany, ekskomunikowany w prywatnych
plotkach wielu biskupow.

Zawotanie, jakie wybrat dla swego herbu biskupiego i jakie znajduje sie nad jego grobem, jasno wyraza jego
zasade przewodnig oraz to, czym byto jego zycie jako pasterza: ,Sentire cum Ecclesia” (pl. ,Odczuwac z
Koéciotem”). Jest to kompas, ktéry naznaczat jego zycie wiernoécig, nawet w chwilach najbardziej burzliwych.

Jest to dziedzictwo, ktére moze stac sie dla nas, bedacych z kolei powotanymi réwniez do meczenhskiego
poswiecenia w codziennej postudze dla naszego ludu, Swiadectwem aktywnym i ozywiajacym. To na tym
dziedzictwie chciatbym sie oprze¢ w tej refleksji: ,odczuwac z Kosciotem”. W refleksiji, ktdrg chce sie z wami
podzieli¢, o postaci Romero. Wiem, ze sg w$rod nas ludzie, ktérzy znali go osobiscie, jak kardynat Rosa
Chavez... Kardynat Quarracino mowit, ze byt kandydatem do Nagrody Nobla za wiernos¢! Tak, Eminencjo, jesli
uwazasz, ze sie myle w niektérych ocenach, mozesz mnie poprawié¢, nie ma problemu. Odwotanie sie do postaci
Romero oznacza odwotanie sie do swietosci i proroczego charakteru, ktory zyje w DNA waszych Kosciotow
partykularnych.

Odczuwac z Kosciotem
1. Uznanie i wdziecznosc¢

Kiedy sw. Ignacy proponuje reguty, by odczuwac¢ z Kosciotem — wybaczcie reklame — stara sie dopomoc w
¢wiczeniu sie w przezwyciezaniu wszelkiego rodzaju fatszywych dychotomii i antagonizmow, ktére moga
sprowadzi¢ zycie Ducha do czestej pokusy dostosowania Stowa Bozego do wtasnych intereséw. Tak pozwala to
osobie doswiadczajacej taski poczu¢ sie i mie¢ Swiadomos¢ przynalezenia do ciata apostolskiego wiekszego od
niej samej, a jednoczesnie z rzeczywistg Swiadomoscig swoich sit i swoich mozliwosci: nie czu¢ sie ani staba,
ani selektywna, ani nierozwazna. Chodzi o poczucie sie czescig pewnej catosci, ktéra bedzie zawsze wieksza,
niz suma czesci (por. adhort. ap. Evangelii gaudium, 235), i ktorej towarzyszy Obecnosé, ktora jg bedzie zawsze
przewyzszata (por. adhort. ap. Gaudete et exsultate, 8).

Wiasnie dlatego chciatbym umiesci¢ w centrum to pierwsze ,Sentire cum Ecclesia” otrzymane od sw. Oskara,
jako dziekczynienie i wdziecznosc¢ za tak wielkie dobro przyjete, a niezastuzone. Romero byt w stanie dostroi¢
sie i nauczy¢ sie zycia w Kosciele, poniewaz bardzo gteboko kochat tego, ktory zrodzit go w wierze. Bez tej
gtebokiej mitosci bardzo trudno bytoby zrozumie¢ jego dzieje i nawrdcenie, poniewaz to wtasnie ta jedyna mitosc
poprowadzita go do meczenstwa. Ta mitos¢, ktoéra rodzi sie z przyjecia daru catkowicie bezinteresownego, ktéry
do nas nie nalezy i ktéry uwalnia nas od wszelkiego zadecia i pokus, by uwazac sie za jego wiascicieli lub
wytacznych interpretatoréw. Nie wymysliliSmy Kosciota, nie narodzit sie wraz z nami i bedzie szedt naprzéd bez
nas. Taka postawa, nie pozostawiajgc nas w apatii, budzi niezgtebiona i niewyobrazalng wdziecznos¢, ktora
ozywia wszystko. Meczenstwo nie jest rownoznaczne z matodusznoscig lub postawg kogos, kto nie kocha zycia
i nie potrafi uzna¢ posiadanej wartosci. Wrecz przeciwnie, meczennikiem jest ten, kto jest w stanie ucielesnic i
przetozyc¢ to dziekczynienie na zycie.

Romero odczuwat z Kosciotem, poniewaz przede wszystkim kochat Kosciot jako matke, ktéra go zrodzita w
wierze i poczut sie jego cztonkiem i czescig.

2. Mitosé ze smakiem ludu

Ta mitosc¢, przywigzanie i wdziecznos¢ skfonity go do przyjecia z pasja, ale takze z poswieceniem i studium, caty
wktad i odnowe Magisterium, jakg zaproponowat Sobor Watykanski Il. Tam znalazt pewng dtor w nasladowaniu
Chrystusa. Nie byt ideologiem ani cztowiekiem ideologicznym. Jego dziatanie zrodzito sie z zaznajomienia sie z
dokumentami soborowymi. Dla Romero, oswieconego tg perspektywg koscielng ,odczuwanie z Kosciotem”
oznaczato rozwazanie go, jako ludu Bozego. Pan nie chciat bowiem zbawi¢ kazdego z nas w izolacji i
oddzielnie, ale zechciat utworzy¢ lud, ktéry wyznawatby Go w prawdzie i stuzytby Mu w Swietosci (por. Konst.
dogmat. Lumen gentium, 9). Caly lud, ktéry posiada, strzeze i celebruje ,namaszczenie od Swietego” (por.



42

tamze, 12), a przed ktérym Romero stawat w zastuchaniu, by nie odrzuca¢ Jego natchnien (por. S. Oscar
Romero, Homilia, 16 julio 1978). W ten sposob ukazuje nam, ze pasterz, by poszukiwac i spotka¢ Pana musi
nauczyc¢ sie i stuchac rytmu serca swego ludu, odczu¢ ,won” mezczyzn i kobiet dnia dzisiejszego, az po
nasaczenie jego radosciami i nadziejami, smutkami i lekami (por. Konst. duszp. Gaudium et spes, 1), i w ten
sposob dogtebnie zrozumie¢ Stowo Boze (por. Konst. dogm. Dei Verbum, 13). Stuchanie ludu jemu
powierzonego, az po oddychanie i odkrycie przez niego woli Boga, ktéry nas wzywa (por. Homilia podczas
czuwania modlitewnego na placu sw. Piotra, 4 pazdziernika 2014 r. w. L’ Osservatore Romano wyd. pl. n. 10
(366)/2014 s. 7). Bez dychotomii i fatszywych antagonizmow, poniewaz tylko mitos¢ Boga moze zharmonizowac
wszystkie nasze mitosci w tym samym poczuciu i spojrzeniu.

Krotko méwige, dla niego odczuwac z Kosciotem, to uczestniczy¢ w chwale Kosciota, ktéra polega na niesieniu
w swoim wnetrzu catej kenozy Chrystusa. W Kosciele Chrystus zyje posrdd nas i dlatego musi by¢ on pokorny i
ubogi, poniewaz Koscidt wyniosty, Koscidt peten pychy, Kosciot samowystarczalny nie jest Kosciotem kenozy
(por. S. Oscar Romero, Homilia, 1 octubre 1978).

3. Niesienie w sobie kenozy Chrystusa

Jest to nie tylko chwata Kosciota, ale takze powotanie, zacheta, aby byta naszg chwatg osobistg i droga
Swietosci. Kenoza Chrystusa nie jest rzeczg z przeszitosci, ale aktualnym zapewnieniem, by odczuwac i
odkrywac Jego obecnosc¢ dziatajacg w dziejach. Obecnosé, ktoérej nie mozemy i nie chcemy przemilczeé,
poniewaz wiemy i do$wiadczyli$my, ze tylko On jest ,Drogg, Prawdg i Zyciem”. Kenoza Chrystusa przypomina
nam, ze Bog zbawia w historii, w zyciu kazdego cztowieka, jest to réwniez Jego historia i On wychodzi nam na
spotkanie (por. S. Oscar Romero, Homilia, 7 diciembre 1978). Bracia, wazne jest, abySmy nie bali sie dotkng¢ i
zblizy¢ do ran naszego ludu, ktdre sg rowniez naszymi ranami, a trzeba to czyni¢ w stylu Pana. Pasterz nie
moze by¢ daleko od cierpienia swego ludu. Co wiecej, mozemy powiedzie¢, ze serce pasterza jest mierzone
jego zdolnoscig do wzruszania sie w obliczu tylu istnien zranionych i zagrozonych. Czyni¢ to w stylu Pana
oznacza pozwoli¢, aby cierpienie to wplyneto i naznaczyto nasze priorytety i nasze gusty, by wptyneto i
naznaczyto wykorzystanie czasu i pieniedzy, a takze nasz sposdb modlitwy, by méc namasci¢ wszystko i
wszystkich pociecha przyjazni z Jezusem Chrystusem we wspolnocie wiary, ktora zawierataby i otwierata coraz
to nowe horyzonty, nadajgce zyciu sens i nadzieje (por. adhort. ap. Evangelii gaudium, 49). Kenoza Chrystusa
wymaga porzucenia wirtualnosci istnienia i dyskursow, aby wstuchac sie w hatas i Spiew realnych ludzi, ktérzy
wzywajg nas do tworzenia wiezi. | pozwdlcie mi to powiedzieé: sieci stuzg do tworzenia kontaktéw, ale nie
korzeni, nie sg w stanie da¢ nam przynaleznosci, sprawic, abysmy poczuli sie czescig tego samego ludu. Bez
tego poczucia wszystkie nasze stowa, zgromadzenia, spotkania, pisma bedg znakiem takiej wiary, ktéra nie
potrafita towarzyszy¢ kenozie Pana, wiary, ktéra pozostata w potowie drogi, gdy, co gorsza — wspominam tu
latynoamerykanskiego mysliciela — staje sie religig z Bogiem bez Chrystusa, z Chrystusem bez Kosciota, z
Kosciotem bez ludu.

Kenoza Chrystusa jest mtoda

Ten Swiatowy Dzien Miodziezy to wyjatkowa okazja, aby wyj$é na spotkanie i przyblizy¢ sie jeszcze bardziej do
rzeczywistosci naszej mtodziezy, rzeczywistosci petnej nadziei i pragnien, ale takze gteboko naznaczonej
wieloma ranami. Wraz z nig mozemy odczyta¢ w nowy sposob naszg epoke i rozpoznawaé znaki czasu,
poniewaz, jak stwierdzili Ojcowie synodalni, ludzie mtodzi sg jednym z ,miejsc teologicznych”, w ktérych Pan
pozwala nam poznac niektore z Jego oczekiwan i wyzwan dla budowania jutra (por. Synod o mtodziezy,
Dokument koricowy, 64). Wraz z nimi mozemy lepiej zobaczy¢, jak sprawic, by Ewangelia byta bardziej
widoczna i wiarygodna w swiecie, w ktérym zyjemy; sg jak termometr, ukazujgcy gdzie jestesmy jako wspodlnota
i jako spoteczenstwo.

Mtodzi niosg ze sobg troske, ktdrg musimy docenia¢, szanowac, ktérej musimy towarzyszy¢, a ktora jest dla nas
bardzo korzystna, poniewaz nas porusza i przypomina nam, ze pasterz nigdy nie przestaje by¢ uczniem i jest w
drodze. Ten zdrowy niepokoj wprawia nas w ruch i nas poprzedza. Przypomnieli o tym ojcowie synodalni, kiedy
powiedzieli: ,Mtodziez pod pewnymi wzgledami moze wyprzedzi¢ pasterzy” (tamze, 66). Pasterz nie zawsze
idzie przed stadem: czasami musi iS¢ z przodu, aby wskazywac¢ droge; czasami musi by¢ pomiedzy, zeby



43

~wyczuwac” co sie dzieje, zeby rozumieé stado; czasami musi by¢ na koncu, aby chroni¢ ostatnich, zeby nikt nie
pozostat z tytu i nie stat sie wyrzutkiem. Musi napetni¢ nas radoscig, gdy stwierdzamy, ze siew nie padt w
proznie. Wiele z tych aspiraciji i intuicji ludzi mtodych wzrosto w fonie rodziny, podsycane przez jakas babcie czy
katechetke. Mowigc o babciach, juz po raz drugi jg widze: widziatem jg wczoraj i widze dzisiaj, staruszke,
szczuplutkg, w moim wieku albo starszg, zatozyta sobie mitre, ktérg zrobita z kartonu, i ma napis, moéwigcy:
,Wasza Swigtobliwo$é, réwniez babcie robig raban”. Cud ludzki! A mtodzi nauczyli sie tych rzeczy w rodzinie czy
w parafii, w duszpasterstwie wychowawczym czy mtodziezowym. Sg to pragnienia, ktére rozwijaty sie w
stuchaniu Ewangelii oraz we wspolnotach o zywej i zarliwej wierze, ktéra znajduje glebe do wzrastania. Jak nie
dziekowac, ze mamy ludzi mtodych pragnacych Ewangelii! Oczywiscie, ze mecza, oczywiscie, ze czasami
przeszkadzajg. Przychodzi mi na mys| zdanie, ktére powiedziat grecki filozof, méwigc o sobie samym, odnosnie
do ludzi miodych: ,[Mtodzi] sg jak bak na zadzie szlachetnego konia, zeby nie zasnat” (por. Platon, Obrona
Sokratesa). My jestesmy koniem! To nas pobudza do wiekszego zaangazowania, aby poméc im we wzrastaniu,
oferujgc im wiecej lepszych przestrzeni, ktére wprowadzg ich w marzenie Boga. Kosciét z natury jest matka i
jako taka rodzi i powoduje dojrzewanie zycia, chronigc je przed wszystkim, co zagraza jego rozwojowi.
Dojrzewanie w wolnosci i do wolnosci. Zachecam was zatem do promowania programow i osrodkow
wychowawczych, ktére umiatyby towarzyszy¢, wspierac¢ i umacnia¢ odpowiedzialnos¢ waszej mtodziezy; prosze,
~wykradajcie” ich ulicy, zanim kultura $mierci bedzie ,sprzedawac¢ im dym” i magiczne rozwigzania, opeta i
wykorzysta ich niepokoj i wyobraznie. | nie czyncie tego z paternalizmem, bo tego nie znosza, nie patrzac z
gory, poniewaz nie tego chce od nas Pan, ale jako ojcowie, jako bracia. Mtodzi sg dla nas obliczem Chrystusa i
nie mozemy dotrze¢ do Chrystusa od goéry do dotu, ale z dotu do gory (por. S. Oscar Romero, Homilia, 2
septiembre 1979).

Niestety wielu ludzi mtodych uwiedziono rozwigzaniami doraznymi, ktére obcigzajg zycie. | wielu innych, ktérym
w niektorych ruchach dano iluzje na krotkg mete, ktéra potem czyni ich pelagianami albo przekonanymi, ze sg
samowystarczalni, a potem sg pozostawieni w potowie drogi. Ojcowie synodalni méwili nam: z powodu
przymusu lub braku alternatyw mtodzi sg gteboko zanurzeni w sytuacjach bardzo konfliktowych i bez szybkiego
rozwigzania: przemoc domowa, zabojstwa kobiet — jakg plage pod tym wzgledem przezywa nasz kontynent —,
gangi uzbrojone i przestepcze, handel narkotykami, seksualne wykorzystywanie matoletnich i troche starszych,
itp. Z bélem zauwazamy, ze u podstaw wielu z tych sytuacji sg doswiadczenia osierocenia, bedgce owocem
kultury i spoteczenstwa, ktore ,zwariowato” — bez matki, osierocito ich. Rodziny sg bardzo czesto rozbite przez
system ekonomiczny, ktéry nie stawia na pierwszym miejscu osob i dobra wspdlnego, i ktéry uczynit swoj ,raj”
ze spekulacji, w ktérym mozna sie stale obtawiac¢ obojetnie czyim kosztem. W ten sposéb nasi miodzi bez domu,
bez rodziny, bez wspolnoty, bez przynaleznosci, zostajg pozostawieni na pastwe pierwszego oszusta.

Nie zapominajmy, ze ,prawdziwy bodl cztowieka najpierw nalezy do Boga” (Georges Bernanos, Pamietnik
wiejskiego proboszcza, Warszawa 1961, s. 86). Nie rozdzielajmy tego, co On chciat zjednoczy¢ w swoim Synu.

Jutro wymaga poszanowania chwili obecnej, respektujgc godnosc¢ kultur waszych narodow i dgzgc do ich
dowartosciowania. Takze i w tym przypadku w gre wchodzi godnosé: w poczuciu wartosci wiasnej kultury. Wasi
ludzie nie sg ,zasciankiem” spoteczenstwa, ani niczego innego. Majg bogatg historie, ktérg trzeba
zaakceptowac, docenic¢ i wspiera¢. Na tych ziemiach zostaty zasiane ziarna Krolestwa. Mamy obowigzek je
rozpoznac, zatroszczy¢ sie o nie, aby nic z tego dobra, ktére zasadzit Bog, nie uschto z powodu fatszywych
interesow, ktére wszedzie rozpowszechniajg zepsucie i rozwijajg sie wyzyskujgc najubozszych. Troska o
korzenie, to dbatos¢ o bogate dziedzictwo historyczne, kulturowe i duchowe, ktére ta ziemia potrafita wymieszac.
Angazuijcie sie i podnoscie gtos przeciw pustynnieniu kulturowemu, przeciw pustynnieniu duchowemu swoich
narodow, ktére powoduje radykalng nedze pozostawiajgc bez tej istotnej zyciowej odpornosci, ktora podtrzymuje
godno$é w chwilach najwiekszych trudnosci. Gratuluje wam inicjatywy, by rozpoczaé ten Swiatowy dzien
Mtodziezy od Dnia mtodziezy tubylczej — jak mi sie wydaje w diecezji David — i od Dnia miodziezy pochodzenia
afrykanskiego: to byt dobry krok, aby ukaza¢ wielkg ztozonos¢ naszego ludu.

W swoim ostatnim liscie pasterskim stwierdzacie: ,W ostatnim okresie nasz region zostat dotkniety migracjg
dokonujaca sie na nowy sposob, masowg i zorganizowanag, a to ewidentnie ukazato motywy powodujace
przymusowg migracje i zagrozenia jakie ona pociaga za sobg dla godnosci osoby ludzkiej” (SEDAC, Mensaje al
Pueblo de Dios y a todas las personas de buena voluntad, 30 noviembre 2018).



44

Wielu migrantéw ma mtodg twarz, szukajg wiekszego dobra dla swoich rodzin, nie bojg sie ryzykowac i
pozostawi¢ wszystko, aby zapewni¢ minimum warunkow gwarantujgcych lepszg przysztos¢. Nie wystarcza tutaj
jedynie oskarzenie, ale musimy takze gtosi¢ konkretnie ,dobrg nowine”. Kosciot poprzez swoja powszechnosé
moze zaoferowac te braterskg i przyjazng goscine w taki sposéb, aby wspodlnoty pochodzenia i wspolnoty
przeznaczenia prowadzity dialog i przyczynity sie do przezwyciezenia lekéw i podejrzeh oraz umochity wiezy,
jakie migracje, w zbiorowej wyobrazni mogg zerwac. ,,Przyjmowac, chroni¢, promowac i integrowac” ludzi - mogg
by¢ czterema czasownikami, za pomoca ktérych Kosciot w tej sytuacji migracyjnej wyraza swoje macierzynstwo
w dniu dzisiejszym historii (por. Synod o mtodziezy, Dokument koricowy, 147). Wikariusz generalny Paryza,
biskup Benoist de Sinety, niedawno opublikowat ksigzke, ktéra ma podtytut: ,,Przyja¢ migrantéw, wezwanie do
odwagi” (por. Il faut que des voix s’élevent. Accueil des migrants, un appel au courage, Paryz 2018).; sprawia
rados¢ ta ksigzka. On jest tu, podczas Dnia.

Wszystkie wysitki, jakie mozecie podjg¢ budujgc mosty miedzy wspolnotami koscielnymi, parafialnymi,
diecezjalnymi, a takze poprzez Konferencje Episkopatow, bedg proroczym gestem Kosciota, ktory w Chrystusie
jest ,znakiem i narzedziem wewnetrznego zjednoczenia z Bogiem i jednosci catego rodzaju ludzkiego” (Konst.
dogm, Lumen gentium, 1). W ten sposéb zanika pokusa, by ograniczyc sie jedynie do oskarzenia i dokonuje sie
gtoszenie nowego Zycia, ktére daje nam Pan.

Pamietajmy o napomnieniu $w. Jana: ,Jesliby ktos posiadat majetnos¢ tego swiata i widziat, ze brat jego cierpi
niedostatek, a zamknat przed nim swe serce, jak moze trwa¢ w nim mitos¢ Boga? Dzieci, nie mitujmy stowem i
jezykiem, ale czynem i prawda!”(7 J 3,17-18).

Wszystkie te sytuacje stawiajg pytania, sg sytuacjami, ktére wzywajg nas do nawrdcenia, do solidarnosci i do
zdecydowanych dziatah wychowawczych w naszych wspdélnotach. Nie mozemy pozostac¢ obojetni (por. Synod o
mtodziezy, Dokument koricowy, 41-44). Swiat odrzuca, duch tego $wiata odrzuca, wiemy o tym i cierpimy z tego
powodu; kenoza Chrystusa nie odrzuca, my tego doswiadczyliSmy i nadal doswiadczamy w naszym wiasnym
ciele poprzez przebaczenie i nawrdcenie. To napiecie zmusza nas do ciggtego zadawania sobie pytania: po
ktorej stronie chcemy stac?

Kenoza Chrystusa ma charakter kapfanski

Dobrze znana jest przyjazn arcybiskupa Romero z o. Rutilio Grande i wptyw, jaki zamach na niego wywart na
arcybiskupie. Byto to wydarzenie, ktére na zawsze naznaczylto jego serce czlowieka, kaptana i pasterza.
Romero nie byt zarzagdcg zasobow ludzkich, nie kierowat ludzmi ani organizacjami, Romero czut, czut z mitoscig
ojca, przyjaciela i brata. Jest to miara dos¢ wzniosta, miara wobec ktérej mozemy zadac sobie pytanie: jak
bardzo obchodzi mnie zycie moich ksiezy? Na ile pozwalam, by wptywato na mnie to, czym zyjg, optakiwanie ich
cierpien, swietowanie i radowanie sie z powodu ich radosci? Koscielny funkcjonalizm i klerykalizm - tak niestety
powszechny, stanowigcy karykature i wypaczenie postugi - zaczyna sie mierzyc tymi pytaniami. Nie jest to
sprawa zmiany styléw, manier lub jezykdw, z pewnoscig wszystkie te rzeczy sg wazne, ale przede wszystkim
jest to kwestia oddziatywania i zdolnosci do tego, aby nasze programy biskupie miaty miejsce na przyjmowanie,
towarzyszenie i wspieranie naszych ksiezy, aby miaty ,realng przestrzen”, by sie nimi zajmowacé. To nas czyni
ptodnymi ojcami.

Zazwyczaj na nich w sposob szczegodlny spada odpowiedzialnos¢ za to, aby ten lud byt ludem Bozym. Oni sg na
pierwszej linii. Niosg na swoich barkach ciezar dnia i spiekoty (por. Mt 20,12), sg narazeni na szereg
codziennych sytuacji, ktére moga ich uczyni¢ bardziej bezbronnymi i dlatego tez potrzebujg naszej bliskosci,
naszego zrozumienia i wsparcia, potrzebujg naszego ojcostwa. Skutek pracy duszpasterskiej, ewangelizacji w
Kosciele i misji nie opiera sie na bogactwie i zasobach materialnych lub liczbie wydarzen czy przeprowadzonych
dziatan, ale na centralnym miejscu wspdfczucia: jedna ze wspaniatych cech, ktore jako Kosciét mozemy
oferowa¢ naszym braciom. Niepokoi mnie, jak bardzo wspodtczucie utracito swoje centralne miejsce w kosciele.
Réwniez grupy katolickie je utracity — albo je traca, zeby nie by¢ pesymistami. Rowniez w katolickich srodkach
komunikacji spotecznej nie ma wspétczucia. Jest schizma, skazanie, ztosliwos¢, zawzietos¢, przecenianie
siebie, oskarzenie o herezje... Oby w naszym kosciele nie zatracito sie wspotczucie, oby w biskupie nie zatracito
sie centralne miejsce wspotczucia. Kenoza Chrystusa jest najpetniejszym wyrazem wspétczucia Ojca. Koscidt



45

Chrystusowy jest Kosciotem wspétczucia, a to zaczyna sie w domu. Zawsze dobrze jest zadaé sobie pytanie,
jako pasterze: jak bardzo obchodzi mnie zycie moich kaptandéw? Czy potrafie by¢ ojcem, czy tez pocieszam sie
tym, ze jestem zwykltym wykonawca? Czy pozwalam sie niepokoi¢? Pamietam stowa Benedykta XVI na
poczatku jego pontyfikatu, gdy mowit do swoich rodakéw: ,,Chrystus nie obiecat nam wygodnego zycia. Kto
szuka wygod, u Niego ich nie znajdzie, bo pomylit adres. On ukazuje nam jednak droge do rzeczy wielkich, do
dobra, do prawdziwego ludzkiego zycia” (Benedykt XVI, Przemdwienie do pielgrzymow niemieckich, 25 kwietnia
2005 r., w: L’'Osservatore Romano, wyd. pl. n. 6(274)/2005, s.14 ). Biskup musi codziennie wzrasta¢ w zdolnosci
przyjmowania niedogodnosci, we wrazliwosci wobec swoich kaptanéw. Mysle o biskupie, o biskupie emerycie w
wielkiej diecezji, oddanym pracy, ktory udzielat audiencji kazdego dnia rano i czesto, bardzo czesto, gdy konczyt
poranne audiencje i nie mogt sie doczekad, aby cos zjes¢, czekali na niego dwaj kaptani, ktdrzy nie byli
umowieni. A on wracat i stuchat ich, jakby miat przed sobg jeszcze caly ranek. Pozwoli¢ sie niepokoi¢ i pozwoli¢,
zeby makaron sie rozgotowat a mieso wystygto. Pozwoli¢ kaptanom, zeby niepokaoili.

Wiemy, ze nasza praca, podczas wizytacji i spotkan, ktére prowadzimy - szczegolnie w parafiach - ma wymiar i
skfadnik administracyjny, ktory trzeba rozwijac. Trzeba sie upewnic, ze jest to wykonane, ale to nie jest i nie
bedzie rownoznaczne z tym, ze musimy wykorzystywac ograniczony czas na zadania administracyjne. Podczas
wizytacji rzeczg fundamentalng, ktorej nie mozemy zleca¢ innym, jest wystuchiwanie. Istnieje wiele rzeczy, jakie
czynimy kazdego dnia, a ktére powinniSmy powierzy¢ innym. Tym, czego nie mozemy natomiast zleci¢ komus$
innemu, jest umiejetnosc stuchania, umiejetnosc sledzenia zdrowia i zycia naszych kaptanow. Nie mozemy
delegowac innym drzwi otwartych dla nich. Otwartych drzwi, ktére stwarzajg warunki umozliwiajace bardziej
zaufanie niz strach, szczerosc bardziej niz obtude, otwartg i petng szacunku wymiane zdan, niz monolog

dyscyplinujacy.

Pamietam te stowa btogostawionego Rosminiego — oskarzonego o herezje, a dzis btogostawionego: ,Rzecz
jasna, ze tylko wielcy ludzie mogg ksztattowac innych wspaniatych ludzi [...]. W pierwszych wiekach dom
biskupa stanowit seminarium ksiezy i diakondéw. Obecnosc¢ i swiete zycie ich biskupa byto zarliwg lekcja, stata,
wzniosta, gdzie uczono sie teorii w jego madrych stowach wraz z praktyka w jego nieustannych zajeciach
duszpasterskich. | tak obok mtodych Aleksandrow mozna byto wéwczas widzie¢, jak dorastali mtodzi Atanazy”
(Antonio Rosmini, Delle cinque piaghe della santa Chiesa, Brescia 1966, 40).

Wazne, aby kaptan znalazt ojca, pasterza w ktérym mogtby ,sie przejrze¢”, a nie administratora, ktory chce
.przejrze¢ szeregi na odprawie”. Istotne jest, aby ze wszystkimi rzeczami, w ktérych sie roznimy, a takze, w
ktorych sie nie zgadzamy, czy nawet dyskusjami, ktore mogg istniec (i jest normalne i oczekiwane, ze beda),
ksieza dostrzegali w biskupie cztowieka zdolnego, by sie dla nich poswiecit i narazit, zachecat ich do pojscia
naprzod i wyciggnat do nich reke, gdy ugrzezng. Czfowieka rozeznania, ktory potrafi ukierunkowac i znajdowac
konkretne i mozliwe do przejscia drogi na réznych rozdrozach kazdej historii osobistej. Kiedy bytem w
Argentynie, czasem styszatem, jak ludzie — ksieza - moéwili: ,Dzwonitem do biskupa i sekretarka powiedziata mi,
ze ma juz petng agende, zebym zadzwonit za dwadziescia dni; i nie zapytata, czego chciatem, nic. «Chciatbym
zobaczyc¢ sie z biskupem» — «Nie moze, zapisze na liste»”. Jasne, ze potem ksigdz wiecej nie zadzwonit i
postgpit z tym, o co chciat zapyta¢ — dobrze czy Zle — tak, jak sam uwazat. To nie jest rada, ale powiem wam
jedng rzecz z serca: jesli macie petng agende, Bogu dzieki, bedziecie jedli spokojnie, bo zarobiliscie na chleb;
ale jesli dzwoni ksigdz, dzi$, najpdzniej nazajutrz musicie oddzwoni¢ i powiedzie¢ mu: ,Dzwonite$ do mnie, co
sie dzieje? Mozesz zaczeka¢ do tamtego dnia, czy nie?”. Od tego momentu 6w ksigdz wie, ze ma ojca.

Stowo autorytet pochodzi etymologicznie z facinskiego korzenia augere, co oznacza powiekszenie, promowanie,
postep. Wiadza pasterza polega przede wszystkim na pomaganiu w rozwoju, w promowaniu swoich kaptanow, a
nie w promowaniu samego siebie - to wtasnie czyni z niego samotnika, nie ojca. Rados¢ ojca/pasterza polega
na dostrzeganiu, ze jego dzieci dorosty i byty ptodne. Bracia, niech to bedzie nasz autorytet i znak naszej
ptodnosci.

Ostatni punkt: kenoza Chrystusa jest uboga

Odczuwanie z Kosciotem, to odczuwanie z wiernym ludem, z ludem Bozym, ktéry cierpi i zywi nadzieje. To
Swiadomosé, ze nasza tozsamos¢ szafarza rodzi sie i pojmuje w Swietle tej wyjgtkowej i konstytutywnej



46

przynaleznosci naszej istoty. W zwigzku z tym chciatbym przypomniec to, co Swiety Ignacy napisat do nas
jezuitow: ,ubostwo jest matkg i murem”, rodzi i wspiera. Matka, poniewaz wzywa nas do ptodnosci, do
generatywnosci, do zdolnosci daru z siebie, ktéra bytaby niemozliwa w sercu skgpym lub dazagcym do
gromadzenia. A murem, poniewaz chroni nas przed jedng z najbardziej subtelnych pokus, jakiej my, osoby
konsekrowane, musimy stawi¢ czoto, Swiatowosci duchowej: przyobleczenie wartosciami religijnymi i
.poboznymi” zgdzy wtadzy i znaczenia, préznosci i pychy, a nawet arogancji. Mur i matka, ktére pomagajg nam
by¢ Kosciotem, ktory jest coraz bardziej wolny, poniewaz jest skoncentrowany na kenozie swego Pana. Kosciot,
ktory nie chce, by jego sita tkwita - jak powiedziat arcybiskup Romero - w poparciu moznych lub polityki, ale ktory
szlachetnie uwolnitby sie, aby i$¢ podtrzymywany jedynie ramionami Ukrzyzowanego, bedgcego jego prawdziwg
sita. A to przektada sie na konkretne i oczywiste znaki. To stawia nam pytania i pobudza do rachunku sumienia
odnosnie do naszych decyzji i priorytetéw w wykorzystaniu zasobdw, wykorzystaniu wptywow i stanowisk.
Ubdstwo jest matkg i murem, poniewaz strzeze naszych serc, aby nie popadty w ustepstwa i kompromisy, ktore
ostabiajg wolnos¢ i parezje, do ktérych wzywa nas Pan.

Zanim zakonczymy, stanmy pod ptaszczem Dziewicy, pomodimy sie razem, aby strzegta naszych serc pasterzy
i pomagata nam lepiej stuzy¢ ciatu jej Syna, pielgrzymujgcemu swietemu wiernemu ludowi Bozemu, ktory zyje i
modli sie tutaj, w Ameryce Srodkowej. Médimy sie do Matki.

[Zdrowas, Maryjo...]

Niech Jezus was btogostawi, a Dziewica was strzeze. | prosze was, nie zapominajcie za mnie sie modli¢, zebym
mogt robic to wszystko, co powiedziatem. Dziekuje!

[1] Pragne przypomnie¢ pasterzy, ktorzy pobudzeni zapatem duszpasterskim i mitoscig do Kosciota poswiecili
swe zycie temu organizmowi koscielnemu, jak miedzy innymi abp Luis Chavez y Gonzalez, arcybiskup San
Salvador i abp Victor Sanabria, arcybiskup stolicy Kostaryki - San José.

[00112-PL.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua araba

lel5eVl 693V gl

Sl leez9 il il lals e oslalu Gl @dll Guy (Yl 5LeSiu] s aues josiuige ,Si]
$39 JSin (pSSHLil uly oSy Laill ol Ciasay a2l Jua> 1389 Luall cBaol jasy 1d sl gzl awly
593V pSULdiwl e S0 . uasol] ey pgll Ll age 28 8le S aSoVM>lg pSay)ling pS5LE) uislog

P>l agle) Lo agio il jemilly aSumib dtiles &, " i aiol ol" Lol Lisy o Ll o
a8l ) pizl pSSY pS,Suil . axall i el Sz S By sl glridl pgiloy] e JS 89 Ly
s Joss Jr pl Y 9290 dll” Ol Bu2s Sil pSunis azg e Lol bl oladl o ool LS
(1979 JoVI 0ilST juom> 16 cdlac 9,09, w9l Luarall) "acluyg

iS5 i d@ixd 1Sy 50l 8 Liwl (o J9l ddlniall 03 sle, oIS 288 .58 dodl 95 _uwiS Saxy clalll 13 LS5,
SEDAC Jlawdl «_awgll S ol dsgsanl juw dilol I juivl .6,499 Ll - lass el bog- cdacl il sy Lisog
slacly plo¥l JI clglasy plall laclaiwl 8le, gy aSusliS 3% ol V9 jumailly Joloil (o dund
-2l o 5,31 dabain slo- sl Syl Jssis of ] it 20l puaie 3y20 lgisS o€ Tuey dole



a7

we=is ul>l9 21,81 a,Line SEDAC Jlawwll &d ol 28 lgunuwld) Gaeully duasdl oloiwll 0i® 9
JEl o xasll p28 289 atlog pSusi gl el dhlis (il (D Bl )9 le>1asy o)l IS0l
dwiSJl g0 e 1ghdlxy S agilos Ji > pgile ulalally «oluySally g Sally (digSdly slully
i Loaic (aSio sasl awl ol 531 dlalul plaziwl sclwly (bl o xa2ll lasly allall dgzlgo (5 Soull
wo JS" ol igsS i pgl DS Juadl e U5 38 pS5ls SJs b3y AlSS iz oIS cduigigfJl Lioas ox 9
5€20 0@ uw9aill ail> 3oi oS awmis Guaai J E> ey (09 ol ailzy alll aey ol L9 B> ey
Jinsy (107 dozgisly lo>,81 _Jgu I sLiyVI) "ao> )l Jlacl iney ol Uglo lplsily Lelig cawas $)1 I
Alw,S J BS5S Y id

9109 ) Suwsl Gl dpasis e egall lalwl o oz o)l K0l (5 sl dgull Hladll o o0
OV anul2ig ail> o il Jo> aadLwVl Gudgivw bl 9 [380 aiwlad el ol B ull J ols sl
0 P09 (& dsidino 1aly3 ) dolS iy oS Loyl douwwlg aadluVl oz W logw V9 LwsliS olgl¥ Lails [aas
aa8Lwll oo aazll 65,1 (899 &S il

21,8 @il colS lacy pglall wawo (€ 29i09s s 048 e LoiSally 2wVl o,leid o, sVl ol o
dwas)l ozl (8 > &bl ails csb (il dogdl colS 2a) " duisIl go ¢poliail]”

9 oldl Jiy godas olas JI Gy9x cuocanll o W didly 4.9 alail 6slgi auay ol Sy Slio al
ol 591 sl Joll "SIl go oliadl" : Joll 13D 8 &luall 138 e xitwl ol 39]9 taogll lyeis doas
9L 139y S,y Sl Jio- lasiv 099,6 Lokl llawg (8 JUd ol alel .9 09, dpasuis Jo> a oSS, Ll
ol 9adiss S 15] @Sl Lo bo (JWLg -aleM Jies 655l Briv e oS @il sisiisyloS Jus ISl Josy ol
6aiblio Ligi 9,509 dmasuis bl o) .alSins Sl 49> (L ai aSSoLS wlaxVall jasgy (8 ¢ lade
pSawsliSy Lol s9sill Gansdl (9 Ly sl senill gl $xiliog duwlaall

Sl go ciboleil]
i oliol .1

lgsiane 2 o acbuy Ol J9b> - Gleall e Gl awSIl go Gableill aclgd Lugdbblicl Luyasll 2,8l boaic
S olizall Juall (8 @390l 6Ll juazs 28 il o ladlill of abll lobwisVl oo 65 Sl e el 9
oy pu> o £52> il IVl el dasiy lpiusy il zouy JiSD9 .avll Jdlas)l go all dolS auSs
aly sl 6> V9 Glasl Gud aiS) lasmio Gu 1alilSoly wiss) e cdoll (9 (L aixll L coll go dio S
ey sy (235 iVl 249 Jow )l 3LVl D) shi2Yl ggazo (o ST ploall Lle Lo sV ISl oo 252
(8 ozguls lo>,91 Jow )l sLinyVI) eloall Lle ale §odis jon>

oS dylioy I oliiol dliny sl Gwaall (o olil s (JoVI "auwiSIl o b leill” 13 oS, ol LJWL ol
&Y Sl iy S pl=i9 Sl go alidl 95109, £laiwl 28) . §laziwl ;959 olili sl sl Ll e
13D OV il Ll 13D 095 (o «aingi9 asy,b agd 11> vl 09 .ol (9 09zl ¢l iy ol
Lom9 deSlos ¥ Lol dsbro ad Joud o gty SV ol 14 oolgid] (8 wls Jiy Li> 0318 sl gD 0a>9
oo soiniwg lieo Asi pl9 uuiSIl g5 @) gl 9a>oll GelBWI Ll ol lgSlas ik, slazeM) o ol elesl s ¢
e JS S32s 0j85 Sy Y Bsae Gliol Lty 6YloMI JI BNl 0,65, Ol o€ sy «28g0)l 138 o .Lig>



48

529 giac &l ;=9 Gladl L8 il plS dwwisl ool 28 e JS Jud (@Y duiSUl g0 9,409, (polias 23
lgio

il 25 dxo .2

2220lg plgwdl JS iy plai Loyl oSJ9 casin s «lioVlg aS)Lisall oo goianll (ol 13D ale> 2a)
9l olzglonl lo oSy o) sl £l6Y Lo i o ad 229 aa) Wl ilSslall gazoll a> i8] sl ouleill
e ouaiSIl 391 gy Lpnistuso cduniSIl 2o (poliaidld .gazxall (3519 go aleles dxs (@ dlach ol i >0)osl
aisJy 3Vl G Jlaisl ol 03,8ay JS alsy ol Liy o) ol oY .l i Ly Jobiy o 95409 dnuilly iy
1na2,9 loy alaSl i (9 a0Vl 95 sxilasll joiwal L) dwlrall aoaiyg $b 4 Gods Lo iy ol L]
sl Guall .1y) aslgll Jad , Mo slews] 4489 9,409, ady asloly (12 1. .00) "Lu9aill due” o Jaixgg
ol iy o))l e iy (9 (@I e ooy ail daplall g W oumd (1978 jonilads, 16 cdlac (9 409,
pe5> pgloly ag> 91 sy > podl elusy J>) "axly" paisiy 019 casis S wliag gauy Oly s,
(13 calll dals sxla=ll jguwall 1)) o)l all dals JWL ogasd (1 celz,9 258 CJow, | joiwall 1) pgalds
6w S LW dals) Lgen, s3Il alll 631] (NS (o «aiiS9 Guiniianny > aingS (S Sl il JI (2ay
oY bl o ladli 9l lobmasl 9 (2014 oV o pinil 00iST 4 6w ¥l Jo> wogisud) dy pazill 63all
S,laillg jeeill 6259 L8 Li> JS pcls ol guaiuws (il (D ®a>9 all dw

LS Boc (8 Joxs ol Liasy Sl duniSIl Ao 9 &, Linall 68 &) dumilly duiSUl go oliadll o) laisl,
OY 16,4299 d=blgio 1eSs Ol lede W9 duwwiSIl S liy Jinsy auall Ol auuall aile sl JolsIl " J;5Lal"
Sl Gugaddl L) "5 Sy ) Lild daiSall duisUly YL dloll duiSly (a9 ,xeiol] duisII
(1978 J9VI ¢ piwi/ ugiST 1 cdlac 9,109,

awwall "Jils" S gac S Jaxi of .3

ol awlad)l Juws Cuasildl baze 098y ol JJl 86259 b, Loyl 98 J comnd duniSIl Ao Luy 13D ol
sie> gl 9 Jolall 000> (iiSig s2isi S 6,0l &lais aisly _polall go lai Guy) pasall "5
2l "J5" ol "sLlg (5319 suudall" 029 0@ ail LSl 189 (B e WY aie cuanas ol A5 V9 galoius V

ws Sl Guss ) el sl ad9 cazy)b Layl 9@ 138 Glg colusl JS 8l (9 gl L8 Lalsy all ol LS,
9 ewnd 09 Lz 2L o ol o BB VI 93l Lol cagall o (1978 JoVI GoilS/ juouuy> 7 Ldlac
ol Joall LSy Jy -aris 8bleo o,e sy oSy ol wawVl Haa, ¥ Ol wslwl azias ol LisL> Loyl o
iz wll Golwl asiai ols 633galls d>9,%all 219,V1 o LuiSl el LI Lle aiyai Gl oLl Ll8
LMo ad b9 Wlog Lidg plasiwl dxsS guaig Liss wlg (Ldl9slg Wilelgl gubas wl9 Liss Ll 6Lleall 0ig) 2 lowl
s 82,0 BUT iy Jouis diogo dclox (9 gomn @lao dyjsiy (o JS9 o i JS s 0l 5285 Lous
so20ll dauld pe LBl ot gawall S5 0l (49 «(exiVl 249 Jow )l sLinVl L) skl sl iso
dayly; elinl I Lig=day udlly oimall pgilag puisi> Lobuil e I eleoll J21 o o llaxlly

e 6,51 e o8 )93 ¢ i VY iSU9 Juolgi clin pasiws awol,dVl oSl ol Jedl ol J loxouwls

Llalg Liclaizly L JS 0oSy ge=idl 13D Gy 0319 v oo o5 Wl e le> e elasV] lxio

- s oo lswls (o)l Gaiio B Ly ola] ol Ll dadlie e D31 oS o) olal Jle dsle (Ll
092 duniSY duniSIl 9 amod auuall K9 ] & Uy oS, giy @ 13] 13 -agg VI S 0l (o 1[S00 LSl
s



49
ol 98 Ruwall Jjlis

JLYL e Lo @819 ST JSuin Lyl @819 (o wyilly eladW 62,8 &40 98 dwnid olle)l ool 13D ol
olode (5459 (853xio iy loy ageo bpac s ol liSay 21,301 oo LuSIL Loyl Goss goios lail colie Iy
ailellay sazy B e 'Ol 18 ey Ll "ase@®WI oS 4ol 4@ (uogisad] bl JB LaS ] oY dio; VI

S Jiodl JSuiny s 0l LiSay pg09 (64 cdsolis] digioll cmpinl]l Jo> Gwdginw 1) 22l eliy J21 (o alaxig
dads 48,200 W goww $)1> Ol Jio pgl .ad Linei SV pllel (3 &dluas wlsg Juall Jgw Jesdl Je
.oixaS9 dclaxs Lag=9

LS9 il liedy al desa> W 2t 6@ 459 1addlLig caosizig 0y ol lde S aglsly 9 volaxy pgil
Lo 1399 L9 ) Linday pubud] Bla)l 13D .aail> 6o (8 ail9 luali 09SOl oo Il sy Y el ol
&5,)lan (L8 (66 .. p.0) "sle I Gotuuy (>lodl Gasy (9 dwuid] Ol o) lonic Lwogimdl ell ay S5

oS Llol dlawy (9 by ol ades . gkl Jle Jay S Bl gy ol ade aorsall (8 Lils Y cazilas,

aals 2>l ay Y e ooVl Loy S adls ol 831 Bl aldeg auasll pgayg ooy bo " guinis,"

25 ad19,9 048 il olells il lie LB a) g3l Ul 8 boie B liai ol lide 3ull dio,e auayy
28 :led B Ll agldl 8501 il colazdl e cuasl ouall ploo ol 63zl 3y Jle 3259 bV L8 5 s
B lwl) e ceog 18 <l B Gul LiST 9l s,08 o das Goxe dLel el BL)ls LuoVL Lul,

ples a8) 1ousily Lobuil M"amiall i Loyl olasdl dwlaall colo” 1 ess dlo> ade (95,8l (o [Sginan

289 awidly a0l el olblidl ol soill soe )l Jasdl 9 ol el (3 9l 6wVl 9 LV duil]

oo Sis Y @Sy i dulall o, 3z el > ailay] goixe (39 (JiW el2oVl e Slel 03D e

Bguuld gorsial Ll &)kl 038 LSl .gally wong s Loty «@aally vgasis ! Jew¥l I w80t duiv 3929

B> (e, L) "sa%y ¥ (S Jw wla> b Ll 6,2l Jio 0B [dunidl]" duid] o camis e Josd (sls

obus 5395 SV o gaill Ll pgiaclus (3 4T oLl Ll Ujax, gdloll 139 1> 98 wlaxlly (bl

JS 0o lgaig sl Giaizig Agi plS9 lgisulay pl (@ duiSJl alll pl> (9 p@ags ol lgliv o Jindls S|

55 dygr i 5S1,09 dugr i ol e e pSE>T Bl 13 .axl U=l o9 dx J> 1Ds0s s3g ol aiSay Lo

a9la5 G ol Jid bkl o "adsliil” aSliad oo tadgdumell pu> agalsiy duidl xlusy (891, oS
Y gV ol dlakuy Y 23 lg=iols dpmaw Jol>9 "ol pgeus” 3] pgoariuis pgdlis pgald ¢gall
2awoll 429 pgd 893S 0gziol Ll Lo Ll adlay Lo 13D > G &V Jawl I G99 00 Y9 gislaxi

909, H sl Guadll 1)) §98 I Jawl go S Jawl I §99 o guuall I s ol lisay Y9 (W) dpunill

(1979 Jobl/ uaisaw 2 cdlac

oy a2 e uis) _lacly .6l e (@15 de9 bl daxll comd agisl 18 uill dnsidl o yazll JUd
o peiS skl @39 (agilod uaiSe oLkl JI ol caNu I pglo> a5 Ll pasy (9 «guiil] wad
el 0933 «(Jiln &l 5929 pae) 9l 9 e eV ddawidl Ol tgwdgindl ebl W JB 28) . g lall o
il SV 22l 8 LusS @S9— sl Jid sVl il igpu J> w99 el dlinio glogl (3 puuasio
3189 Gpolall sl J¥2iwYlg colasall HuVlg w2 Vl9 dxluell ollas)l -LoVl 1id 5 W) aio
s e @b aiy oY 038 o 32l Gulwl (5 I ol s ol plsall o9« I oy (oppolall
allally Gulll giay ¥ ($3Laidl plas oy sVl dlgi Lo WId . olil 19,Lo (ol 95 — "alguo 188" 28 gaizo9
13D 498y o wlwes e pg V9 clieVl (8 oy cu> "aix" dlanll o Jeu Ji (J9YI plaall 9 plsll
AaCx%y o J9l do> ) cov celosil (939 (@oio 1939 (6wl 1959 e e8> 9> Llui by 31D



50

logy (el -2) "l ello JoVI plaall (8 68 (Lus¥l (o 2,5y Sl Laaxdl V" Gl Luis Ol ooy Y
lail azozy ol 98 Sl o §,85 VI lyle (72 1998 giMyo by DL

gogi Loyl 13® 89 .18, 505 e Joslly pSus2i obBlas dol Sy BlyieVlg Lol plis| Loy il o
o ooz Sl o 91 gaizall o "ol ) Sy o) . 8l olil-pli>l L8 rixall e dol Sl

lo: Liieig B ol lkeg . o)Vl 03® (9 coSlall 193 i) 489 amexing 02859 dosd vy Li€ &b
2525 3] 909 «WlSo JS 8 sludll s &30 las cuny @llo o alll ac) s e Sl Y (S dgaxis
ol LoVl 03d acllbiwl sl Ligdl (>9,)ls (Sl (Sl Ll dlo> o H93l cliel o) .cl,aall
il Aoy Sl (29l a9 (Sl pSusiv s 10 pSisw lsd)lo 15 lslacl .oy9,a)l dlo axox;
ole aSudly sl olgl 3 anl Sl e bdlx il dglly &9l Glaxll o o2 @Y il

V] il 5949 -85 il (8 bl ko Bl duwis pon dwi) oll=ll ool 13D sl 31 6,5kl
Lu=is (8 oazioll azgVl el 60> dglas 01® ilS a8l ol (o pd

B> ady oy e il 6,32l o 6,3V B9V S Lislais oy s a8)" 16,5V a9 )l Al I (8 psaST a8l
Sblo o dlaxs by dy )l 6,3l s (il @819l e caiall ;oY 133 lalw 189 cdolniog 4y udla> lgigS
(2018 LWl il uadgs 30 (il Lol 595 9 alll zits _JI @) SEDAC Jlauw) "olus ¥l dol S

i 09 el o uedly Vg (aglile) Jindl o i & Cgim gl (8 1) Lo (s> lgall (o 1asll ol
oAz ol Lyl lule ] 3® o sosuill (oS5 Y . Jiadl Usiwe Gpauias il oVl bog il slxy] Bagy e i JS
asy o, a8y a3Vl @luall 038 pass l dguolle Jins, galains duwwiSIB "85 Lw 6,Lin" e Lusalo JSis
Soii9 aadll pacy Woliall bazs 9 adlusg 9w 6,2 leall wleloadly koYl oSl wlelo> Joxs
"le2039 lginlung Lgiulaz>g (ulll @laiwl" J Say9 eSS Clazdl JUSIl (5 ozl sag Ll laylg I
wdgiaw 1) pedl &b L8 leingol J28 0i® 6,3l W (9 Sl Ly B uas Ll d=y,V1 Jl=dVI (oS5 ol
BLS «iiaa (55 loior yosimigo «upl i olell Lol 350 s ad) (147 cdolii] ddsiol i Jo>
698> (o> lgall @Sliaiwl .looVl @454 Ol zy 1) "acluid) 695 (> gall dlaiwl” 1ulgic wos
i) a2l ol (S )Ly (LD @il .i> L8 98 LLSII 138 racbid) ely il (2018 Luyb cdelid)

09 WS g V19 deel,Jl9 dnuiSIl olroizall G jgmdl el e Bolis ol pSiclaiwl (il s9e)l JS ol
ally puouall sV 6 615919 aoMell" muuoll (9 JSuis il duwiSU dyou 6,0L (@ a8l goco JYS

O Sizwl 5,30y claisV I Jaodl LMy 13529 (1 a0Vl g sxila)l jgiwll) "dio s il Guiz)l 52>99
Al B Ly (il 63131 6Ll 6Ll 3Exisg

ad adi @Sd asl 095 oclis] 5Iel b asl sy Ll SLd d cilS o ilises uadll >bis,l Sl
(18 -17 3.9, 1) "53lg Jazlly Js oLl Yo pMSIL Lo oS5 Y is b Salll axo

Y ileaine 8 puwl> sorp Joe o oliailly dgill J| Lo bdlgo Ll cdliwl 2o adlgall 03 JS
Al 29) iy pllell Ol (44 -41 (dwoli] ddgioll dpid] Jo> aadluwVl Gugisw 1) Glbo u€ Lin ol liSay
.a,91l9 6 820l jue 0 W) g Lawwx> (9 ol izl 299 M9 auuodl apudl J;L Lol <aio wlwg s W e i
0sSs ol 2 il sl L Dbl Lussl Jlus 0l il 138 Lle o,

ri9igS 9@ auwall J;li



51

138 gubo a8) > 9,20 ail> e VI 13 Jliel Libg wsube 99, LY 20 9,009, jesimsiss @dlao o
oS o colabiall 91 Gwldl sux @l9 dpind] 3ls0l Daro 9409 oSu o) .£1S9 @159 S8 WL ald &axl
iVl b ausid udo wlido aiS) "gai 0" Gulite V9 Gaaally Mgl o jeib g Joy 909,
oo iguiney lad Libl ol (amald owl sae sl I T iigS 8l bl oS toelj] Jelwis ol liSay yuliio 929
dpaniSJ daslogll Gulids 1 o2 iVl 038 jue9 Sag>Ldl a9 w9 pgllainl (o ooV agilS,

Wlso ) lgi] ~dorzl) a9 dygilsy,lS 690 Jisi (19 wawl guwly las e 6 pisiiall— dswg lsYls
Lol 65389 b Wl (D o s JS U8 0SJs -galally dago 90l Lgls— azll 91 cullwdls bla¥l L9 ol
lio Jox Lo 13 . pgr clicW duigs> dound slylo (0gad9 pgiadl o9 LiigS JldiwY dxuud slxyl e dpauw)l
o> el

podl Ji5 pgdlST e ulanys dzllall (9 agl . pgisle Lo i alll G il 138 09y o dogus

A oszly JWls pgasias ol (Sou (il dosdl @Slgall (o b ed2irs (12 .20 s 1)) L2l
e poas ¥ @l Iy duniSIl (3 uinilly «soe )l Jasll dxis o) gl I &>bxy pgil limsning lingasg iy,
S| rableill &850 e bl g pois (il alaisVl 9l GlasVl aws e 9l bl 5 lgally Jlwg)l e
sol 1309 duniSl (9 53550l 0,95 caloleill 189 2a) o> lgoris ol duwiSS gubaiss il Lailasll S alacl
oMoyl Jilwg (8 Li> laslisio ooSTY (S (W 0wz lgl 9l- aSJeilsll olelaxdl i> aingd ag) . _ials,
ogiziy o) &iblg ol juads 9 allog (uaty aa>9 by (§liuinl IUd .ables o IUD Ly (aSei sl
asuall L3 0l ..aswVl e Gbleil 550 guas ol V9 LS 9 wbledl 138 adss ol vy Y ...asb el
ol Lils asdl o .ol 9 Ty 1389 cableil] duniS D aumall dwS .Y Giblss ;¢ placdl 6Ll &
2ol B $iin 3,20 ieSd 2l 91 Ui oSt ol Lle 5od Ul Ud €S 8l> 9 jigi oS :6le,S luwasl Jluw
6Ly aumall Loy al" tablos JI iy 989 i > dglay (9 uine Gusbudl LuiSaiy olals 831 Sacsi ol
8l I ol I dadae elil I 280l gulall e Uy 968 Un3T a8 aso d> Ll Lmun (09 iy
ole iwdl 618 Loy 5155 ol vy (2005 Slus/ Jinl 25 .o lalVI 2l I LI dals) "ayisa> dgilus]
Jusiund LuiS Jooy OIS 6,m8 dnil (9 5,38 wiwl caswl (9 S8 aigS pbol "wen," ol e zle Yl
IUd 2z plelall Jolid LB 49 dluall glaiwdl olul> i baic Wy eluall 8 logy LoVl
lawssY zowws ol .cdoll dsw aa) OIS o) S lagll gaiung 392 OIS .a200 1,95 o, Uil 9 digSUl o il
Loxey ol digSl pows 26 a3l @iling i dig S2all s oly gle sVl

2l bl ueses azs (ol VI (3 avlsy g peis (il clelally oLl (S ilac ol plas o
aSlos sl Judall edoll pasias (S W Jgjio 4oVl ol Ligy ¥ 138 59 casloi] o ST oy 028 4y _inoll
oo pSIl JUd cleoVl 9 Los| ainygss liSoy ¥ sl oLl (8 Cawlwdl e idl a oYl olel,2Vl 9
8,3allg sleoVl Ll 6,23l 98 aingas Loy Y bo oSU o3V lgr 3¢5 0l v o0 JS g 09 Ll LYl
Sl o lll 513 zeiss UL . ag) poisall LW 3V Losss ol LiSay Y . agili> LiigS duo asylio le
oWl zslisall o LisT @ yizxally upall slily (Sladl oo isT Baally el o iST &S aiill Joo

clolas)l JI)l a®a>9 @ially -s59lsb psdll 029 ailo gl agil SUI- Lires9, Sobslall wlals Sl
tdunsolouinllg digSUl &S ulS1 0@ aawVl e OIS ( JOVI Goall (9 [.] gl elalac Jl> duii ol
oSl wilalS e ol kil Ggalsi cu> bolw Lolgio L)L Luys dwrdall aislxey pgaiwl joa> oIS
owomwlisl Jliol duis 55 (w9 yrasdl Jliol ol 13D 4,991 dyge )l ailoloid] e  Gudaidl ] aslo]
(40 1966 Luiny s «dusas] dwasall duiSIl 214> o) "Jlo> Sy Cooiy



52

S ol S8l 09 "o Suue g Maiwl" 3 Ugdue ¥ cad "awils> LuSe," Gely «a Ul @1 axy ol pgall o0
999) s 38 il oLidliall dgde ol (il Al i>9 iled ol il bVl JS o pghianl 5 digSll
losic agl 03 2049 Usoiy pgley ol waglel Lo by Gl @ls Jiy e 531 Uz (wsisod L2l ol
boaic amasuid] jawnsll olebles wlite (9 dlacg dwgalo Bl 129 a>9) S B2y juai > .09 iz
dlocl Joaz ol Lu,Sadl (J 89 -digS- VL el 28" 108)gd, Lol blol csow iz M (9 s
WSl Lud" - "Vl syl ol 591" e i Y sl Il Lilus a9 logy e NS Lgy Juail ol w9 e o
ol 2 Ol elguw- adluy ol shl b go ail> 29 (0 o Juaiy o) (PII Ol golgll (o Manilall L9 dsol
Bouud alll ,Suis e lo dllach Jgaz oI5 131 : s (o a5 algdl ol Lol cdcmas ) 038 .awds J31> -l
:Joisg g LisVI e ay i ol dide ool (@ o Ulasl ol 131 oI .55 S 28 bl oMy JST
ol @) @l Gl s aio @ISl ells 248 ."SY ol podl s i WY diSoy SEazy 13lo Ly cubail 2a)"

o3 JSuiy wawVl dolw G9SE9 . eads i 05l Liss sVl augere LMl )il oo "dalull" dalS giis
GawII/Y a>,8 L1 Y Luwle aio Joxy 13g8- awmsi) zu9 1l oo U, (aiigS gexing goill Lo sacluoll oo
Liwas dodeg liabw (@ 0i® ,Sild 893V Lol .00 195159 19,48 28 039l ol s ol D

49 ppumsal] Jjls 26 3 Yl ddagl

lioas 498 ol B 5 Ol i 9209 il SVl Al s o comiodall go s2in Ol Lisy duniSJl go s2iss O
o)l aiS bo pS2o LSl ol 591 «izall 1ig9 .Uyg>g) ,oSally 2l clail 13D coio 9 ogai9 Ags

Al 6eIl J dsgasdl Jl Lgen 4V ol 98 . pcn9 Aoy "lazg ol 98 Laall" (pucounll o W pugdboliel
S| o lsoxy &V Glazg .cliVl a1, b (5 9l Sy b (8 Uiiawo 095y sl cllall e 623l
29,219 6,gilly dlaludl J] Giuas)l Gl ol a9l dswl o ,Sall o2 lggrlos (il el LisYI oLl
oS By0x0 Y d> ST duS 0eSs ol Lle Llacluy ply 5la> " iy lagd cduslaglly el Sl i>g
ool cdwluund] 91 elig8VI ae3 (9 -9 409, sosimisall juss 3> _le- lgisd (oS5 ol A Y dwniS Loy Sl 9
dwgalo clole JI a2 1389 il Lgiod o8 s3I iwskaall g,31 1nad lgacxs puuwi S Juis )y
plazsianly 3,loall Ngiwl (3 ilkslsly Lihls Jo> maiall yaxd J) lieds diwl le gla, 13D .axolgs
a,l Goois il ologbually VLl g $Y Y o Ldd s, aY Hlazg ol 98 Laall . adlgally 3g4ill
adl ol Lsesy sVl a>Luall wlgg

poais e Laclusg (aadlwls Leld Lums S oo Juails eliell glo> Jb (5 buusil g (psiss ol Jid
lauwgll S50l 9 i ol oowiusi9 9y cul Guuas)l all JD1 gyl auu) Jiadl doas

" oo b dde pNuI" oW ol
I5Sus .aidd b JS giol losS (A>T oo lolas ol lguis ¥ el> 9 .clyi)l pSaxilg £gumy oSS)Ly
[00112-AR.01] [Testo originale: Spagnolo]

[BO060-XX.02]



53

[11 D> To lawenze 395 Ugls: 38g0p gpluwop IESS Sevop JIJusums: B9ousl zsluoe Joso lJosiss
IJdoumss: pod Idpsuuwuss) Jasuw Uuldss s E9uildsi sssuw luwl§ds ywlu yud s sldpsouwsoss)
Sy gmlolesslossuw luwl 896 Gwlu gaumse Ss Jywehsdl pu wsu su.



