2., SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0008
Domenica 06.01.2019

Santa Messa nella Solennita dell’Epifania del Signore

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 10 di questa mattina, Solennita dell’Epifania del Signore, il Santo Padre Francesco ha presieduto la
Celebrazione Eucaristica nella Basilica Vaticana.

Pubblichiamo di seguito il testo del’'omelia che il Papa ha pronunciato dopo la proclamazione del Santo Vangelo
e 'annuncio del giorno di Pasqua che quest’anno si celebra il 21 aprile:

Omelia del Santo Padre

Epifania: la parola indica la manifestazione del Signore, il quale, come dice san Paolo nella seconda Lettura (cfr
Ef3,6), sirivela a tutte le genti, rappresentate oggi dai Magi. Si svela cosi la bellissima realta di Dio venuto per
tutti: ogni nazione, lingua e popolazione & da Lui accolta e amata. Simbolo di questo € la luce, che tutto
raggiunge e illumina.



2

Ora, se il nostro Dio si manifesta per tutti, desta tuttavia sorpresa come si manifesta. Nel Vangelo € narrato un
via-vai attorno al palazzo del re Erode, proprio mentre Gesu € presentato come re: «Dov’e colui che € nato, il re
dei Giudei?» (Mt 2,2), domandano i Magi. Lo troveranno, ma non dove pensavano: non nel palazzo regale di
Gerusalemme, ma in un’'umile dimora a Betlemme. Lo stesso paradosso emergeva a Natale, quando il Vangelo
parlava del censimento di tutta la terra ai tempi del’imperatore Augusto e del governatore Quirinio (cfr Lc 2,2).
Ma nessuno dei potenti di allora si rese conto che il Re della storia nasceva al loro tempo. E ancora, quando
Gesu, sui trent’anni, si manifesta pubblicamente, precorso da Giovanni il Battista, il Vangelo offre un’altra
solenne presentazione del contesto, elencando tutti i “grandi” di allora, potere secolare e spirituale: Tiberio
Cesare, Ponzio Pilato, Erode, Filippo, Lisania, i sommi sacerdoti Anna e Caifa. E conclude: «la Parola di Dio
venne su Giovanni nel deserto» (Lc 3,2). Dunque su nessuno dei grandi, ma su un uomo che si era ritirato nel
deserto. Ecco la sorpresa: Dio non sale alla ribalta del mondo per manifestarsi.

Ascoltando quella lista di personaggi illustri, potrebbe venire la tentazione di “girare le luci” su di loro. Potremmo
pensare: sarebbe stato meglio se la stella di Gesu fosse apparsa a Roma sul colle Palatino, dal quale Augusto
regnava sul mondo; tutto I'impero sarebbe diventato subito cristiano. Oppure, se avesse illuminato il palazzo di
Erode, questi avrebbe potuto fare del bene, anziché del male. Ma la luce di Dio non va da chi splende di luce
propria. Dio si propone, non si impone; illumina, ma non abbaglia. E sempre grande la tentazione di confondere
la luce di Dio con le luci del mondo. Quante volte abbiamo inseguito i seducenti bagliori del potere e della ribalta,
convinti di rendere un buon servizio al Vangelo! Ma cosi abbiamo girato le luci dalla parte sbagliata, perché Dio
non era li. La sua luce gentile risplende nell’amore umile. Quante volte poi, come Chiesa, abbiamo provato a
brillare di luce propria! Ma non siamo noi il sole dell’'umanita. Siamo la /una, che, pur con le sue ombre, riflette la
luce vera, il Signore. La Chiesa ¢€ il mysterium lunae e il Signore € la luce del mondo (cfr Gv 9,5). Lui, non noi.

La luce di Dio va da chi la accoglie. Isaia nella prima Lettura (cfr 60,2) ci ricorda che la luce divina non
impedisce alle tenebre e alle nebbie fitte di ricoprire la terra, ma risplende in chi € disposto a riceverla. Percio il
profeta rivolge un invito, che interpella ciascuno: «Alzati, rivestiti di luce» (60,1). Occorre alzarsi, cioé levarsi
dalla propria sedentarieta e disporsi a camminare. Altrimenti si rimane fermi, come gli scribi consultati da Erode,
i quali sapevano bene dov’era nato il Messia, ma non si mossero. E poi bisogna rivestirsi di Dio che ¢ la luce,
ogni giorno, finché Gesu diventi il nostro abito quotidiano. Ma per indossare I'abito di Dio, che € semplice come
la luce, bisogna prima dismettere i vestiti pomposi. Altrimenti si fa come Erode, che alla luce divina preferiva le
luci terrene del successo e del potere. | Magi, invece, realizzano la profezia, si alzano per essere rivestiti di luce.
Essi soli vedono la stella in cielo: non gli scribi, non Erode, nessuno a Gerusalemme. Per trovare Gesu c’'e da
impostare un itinerario diverso, c’é€ da prendere una via alternativa, la sua, la via del’'amore umile. E c’é€ da
mantenerla. Infatti, il Vangelo odierno conclude dicendo che i Magi, incontrato Gesu, «per un’‘altra strada fecero
ritorno al loro paese» (Mt 2,12). Un’altra strada, diversa da quella di Erode. Una via alternativa al mondo, come
quella percorsa da quanti a Natale stanno con Gesu: Maria e Giuseppe, i pastori. Essi, come i Magi, hanno
lasciato le loro dimore e sono diventati pellegrini sulle vie di Dio. Perché solo chi lascia i propri attaccamenti
mondani per mettersi in cammino trova il mistero di Dio.

Vale anche per noi. Non basta sapere dove Gesu €& nato, come gli scribi, se non raggiungiamo quel dove. Non
basta sapere che Gesu € nato, come Erode, se non lo incontriamo. Quando il suo dove diventa il nostro dove, il
suo quando il nostro quando, la sua persona la nostra vita, allora le profezie si compiono in noi. Allora Gesu
nasce dentro e diventa Dio vivo per me. Oggi, fratelli e sorelle, siamo invitati a imitare i Magi. Essi non
discutono, no, camminano; non rimangono a guardare, ma entrano nella casa di Gesu; non si mettono al centro,
ma si prostrano a Lui, che € il centro; non si fissano nei loro piani, ma si dispongono a prendere altre strade. Nei
loro gesti c’€ un contatto stretto col Signore, un’apertura radicale a Lui, un coinvolgimento totale in Lui. Con Lui
utilizzano il linguaggio dell’'amore, la stessa lingua che Gesu, ancora infante, gia parla. Infatti i Magi vanno dal
Signore non per ricevere, ma per donare. Ci chiediamo: a Natale abbiamo portato qualche dono a Gesu, per la
sua festa, o ci siamo scambiati regali solo tra di noi?

Se siamo andati dal Signore a mani vuote, oggi possiamo rimediare. Il Vangelo riporta infatti, per cosi dire, una
piccola lista-regali: oro, incenso e mirra. L’oro, ritenuto I'elemento piu prezioso, ricorda che a Dio va dato il primo
posto. Va adorato. Ma per farlo bisogna privare sé stessi del primo posto e credersi bisognosi, non
autosufficienti. Ecco allora I'incenso, a simboleggiare la relazione col Signore, la preghiera, che come profumo
sale a Dio (cfr Sal 141,2). Ma, come l'incenso per profumare deve bruciare, cosi per la preghiera occorre



3

“bruciare” un po’ di tempo, spenderlo per il Signore. E farlo davvero, non solo a parole. A proposito di fatti, ecco
la mirra, unguento che verra utilizzato per avvolgere con amore il corpo di Gesu deposto dalla croce (cfr Gv
19,39). Il Signore gradisce che ci prendiamo cura dei corpi provati dalla sofferenza, della sua carne piu debole,
di chi & rimasto indietro, di chi pud solo ricevere senza dare nulla di materiale in cambio. E preziosa agli occhi di
Dio la misericordia verso chi non ha da restituire, la gratuita! E preziosa agli occhi di Dio la gratuita. In questo
tempo di Natale che volge al termine, non perdiamo I'occasione per fare un bel regalo al nostro Re, venuto per
tutti non sui palcoscenici fastosi del mondo, ma nella poverta luminosa di Betlemme. Se lo faremo, la sua luce
risplendera su di noi.

[00022-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Epiphanie: ce mot signifie la manifestation du Seigneur, qui, comme le dit saint Paul dans la deuxiéme lecture
(cf. Ep. 3,6), se révele a tous les peuples, représentés aujourd’hui par les Mages. Se dévoile ainsi la
merveilleuse réalité de Dieu qui est venu pour tous: toutes les nations, langues et peuples sont accueillis par lui
et aimés de lui. Le symbole de cela est la lumiére qui rejoint et illumine toutes choses.

Maintenant, si notre Dieu se manifeste a tous, il est cependant surprenant de constater de quelle fagon il se
manifeste. Dans I'Evangile est raconté un va-et-vient autour du palais du roi Hérode, alors méme que Jésus est
présenté comme roi: «Ou est le roi des Juifs qui vient de naitre?» (Mt 2,2), demandent les Mages. lIs le
trouveront, mais pas la ou ils pensaient: non pas dans le palais royal de Jérusalem, mais dans une humble
demeure & Bethléem. Le méme paradoxe émergeait & Noél, quand I'Evangile parlait du recensement de toute la
terre a I'époque de I'empereur Auguste et du gouverneur Quirinius (cf. Lc 2,2). Mais aucun des puissants d’alors
n’a réalisé que le Roi de I'histoire était né en leur temps. Et encore, quand Jésus, 4gé d’une trentaine d’années,
se manifeste publiquement, précédé par Jean le Baptiste, 'Evangile offre une autre présentation solennelle du
contexte, en énumérant tous les "grands" d’alors, les pouvoirs séculiers et spirituels: 'empereur Tibere, Ponce
Pilate, Hérode, Philippe, Lysanias, les grands prétres Hanne et Caiphe. Et il conclut: «la Parole de Dieu fut
adressée dans le désert a Jean» (Lc 3,2). Donc a aucun des grands, mais a un homme qui s’était retiré dans le
désert. Voila la surprise: Dieu ne s’éléve pas au-devant de la sceéne du monde pour se manifester.

En écoutant cette liste de personnages illustres, pourrait surgir la tentation de "tourner les projecteurs" sur eux.
Nous pourrions penser: c’elt été meilleur si I'étoile de Jésus était apparue a Rome, sur la colline du Palatin, d’ou
Auguste régnait sur le monde; tout 'empire serait devenu immédiatement chrétien. Ou, s’il avait illuminé le
palais d’'Hérode, celui-ci aurait pu faire le bien, plutét que le mal. Mais la lumiére de Dieu ne va pas chez celui
qui brille de sa propre lumiére. Dieu se propose, il ne s'impose pas; il éclaire, mais il n’éblouit pas. C’est toujours
une grande tentation de confondre la lumiére de Dieu et les lumiéres du monde. Combien de fois nous avons
suivi les éclats séduisants du pouvoir et de la scéne, convaincus de rendre un bon service a I'Evangile! Mais
nous avons ainsi détourné les lumiéres du mauvais co6té, parce que Dieu n’était pas la. Sa douce lumiére
resplendit dans I'amour humble. Combien de fois, en tant qu’Eglise, nous avons essayé de briller de notre
propre lumiére! Mais nous ne sommes pas le soleil de 'humanité. Nous sommes la lune, qui, méme avec ses
ombres, refléte la lumiére véritable, le Seigneur. L’Eglise est le mysterium lunae et le Seigneur est la lumiére du
monde (cf. Jn 9,5). Lui, non pas nous.

La lumiere de Dieu va chez celui qui I'accueille. Isaie, dans la premiére lecture (cf. 60,2) nous rappelle que la
lumiére divine n’empéche pas les ténébres et les brumes épaisses de recouvrir la terre, mais qu’elle resplendit
en celui qui est disposé a la recevoir. C’est pourquoi le prophéte lance une invitation qui interpelle chacun de
nous: «Debout, resplendis» (60,1). Il faut se mettre debout, c’est-a-dire se lever de sa propre sédentarité et se
disposer a marcher. Autrement on reste immobile, comme les scribes consultés par Hérode, qui savaient bien
ou devait naitre le Messie, mais qui n’ont pas bougé. Et puis il est nécessaire de se revétir de Dieu qui est la
lumiére, chaque jour, jusqu’a ce que Jésus devienne notre vétement quotidien. Mais pour mettre I'habit de Dieu,
qui est simple comme la lumiére, il faut d’abord se défaire des vétements somptueux. Autrement on fait comme
Hérode qui, a la lumiére divine, préférait les lumiéres terrestres du succés et du pouvoir. Les Mages, au
contraire, réalisent la prophétie, ils se lévent pour étre revétus de lumiere. Eux seuls voient I'étoile dans le ciel:



4

ni les scribes, ni Hérode, personne a Jérusalem. Pour trouver Jésus, il faut déterminer un itinéraire différent, il
faut prendre une voie alternative, la sienne, la voie de 'amour humble. Et il faut s’y maintenir. En effet 'Evangile
de ce jour conclut en disant que les Mages, ayant rencontré Jésus, «regagneérent leur pays par un autre
chemin» (Mt 2, 12). Un autre chemin, différent de celui d’Hérode. Une voie alternative au monde, comme celle
suivie par ceux qui a Noél sont avec Jésus: Marie et Joseph, les bergers. Eux, comme les Mages, ont laissé
leurs maisons et sont devenus peélerins sur les chemins de Dieu. Parce que seul celui qui abandonne ses
attachements mondains pour se mettre en chemin trouve le mystére de Dieu.

C’est aussi valable pour nous. Il ne suffit pas de savoir ou Jésus est né, comme les scribes, si nous ne
rejoignons pas ce ou. Quand son ou devient le nétre, que son quand devient notre quand, sa personne notre
vie, alors les prophéties s’accomplissent en nous. Alors Jésus nait au-dedans de nous et il devient Dieu vivant
pour moi. Aujourd’hui, fréres et sceurs, nous sommes invités a imiter les Mages. lls ne discutent pas, mais ils
marchent; ils ne restent pas a regarder, mais ils entrent dans la maison de Jésus; ils ne se mettent pas au
centre, mais ils se prosternent devant lui qui est le centre; ils ne se fixent pas sur leurs plans, mais ils se
disposent a prendre d’autres chemins. Dans leurs actes, il y a un contact étroit avec le Seigneur, une ouverture
radicale a lui, une implication totale en lui. Avec lui, ils utilisent le langage de I'amour, la méme langue que
Jésus, encore enfant, parle déja. En effet, les Mages vont chez le Seigneur non pas pour recevoir, mais pour
donner. Demandons-nous: a Noél avons-nous porté un cadeau a Jésus, pour sa féte, ou avons-nous échangé
des cadeaux seulement entre nous?

Si nous sommes allés chez le Seigneur les mains vides, aujourd’hui nous pouvons y remédier. L’ Evangile
présente, en effet, pour ainsi dire, une petite liste de cadeaux: 'or, 'encens et la myrrhe. L’or, considéré comme
I'élément le plus précieux, rappelle qu’a Dieu revient la premiére place. Il doit étre adoré. Mais pour le faire, il est
nécessaire de se priver soi-méme de la premiére place et de se reconnaitre pauvres, et non pas autosuffisants.
Voila alors I'encens, pour symboliser la relation avec le Seigneur, la priére, qui comme un parfum monte vers
Dieu (cf. Ps 141,2). Mais, comme I'’encens doit briler pour parfumer, ainsi faut-il pour la priere "brller" un peu de
temps, le dépenser pour le Seigneur. Et le faire vraiment, pas seulement en paroles. A propos des faits, voici /a
myrrhe, un onguent qui sera utilisé pour envelopper avec amour le corps de Jésus descendu de la croix (cf. Jn
19,39). Le Seigneur désire que nous prenions soin des corps éprouvés par la souffrance, de sa chair la plus
faible, de celui qui est laissé en arriére, de celui qui peut seulement recevoir sans rien donner de matériel en
échange. Elle est précieuse aux yeux de Dieu la miséricorde envers celui qui n’a rien a redonner, la gratuité!
Elle est précieuse aux yeux de Dieu la gratuité. En ce temps de Noél qui arrive a sa fin, ne perdons pas
I'occasion de faire un beau cadeau a notre Roi, venu pour tous, non pas sur les scénes somptueuses du monde,
mais dans la pauvreté lumineuse de Bethléem. Si nous le faisons, sa lumiére resplendira sur nous.

[00022-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Epiphany: this word indicates the manifestation of the Lord, who, as Saint Paul tells us in the second
reading (cf. Eph 3:6), makes himself known to all the nations, today represented by the Magi. In this way, we
see revealed the glory of a God who has come for everyone: every nation, language and people is welcomed
and loved by him. It is symbolized by the light, which penetrates and illumines all things.

Yet if our God makes himself known for everyone, it is even more surprising how he does so. The Gospel
speaks of a hum of activity around the palace of King Herod once Jesus appears as a king. The Magi ask:
“Where is the child who has been born king of the Jews?” (Mt 2:2). They will find him, but not where they
thought: not in the royal palace of Jerusalem, but in a humble abode in Bethlehem. We saw this same paradox
at Christmas. The Gospel spoke of the census of the entire world taken in the days of the Emperor Augustus,
when Quirinius was governor (cf. Lk 2:2). But none of the great men of that time realized that the King of history
was being born in their own time. Again, when Jesus, some thirty years of age, made himself known publicly,
preceded by John the Baptist, the Gospel once more solemnly situates the event, listing all the “magnates” of
the time, the great secular and spiritual powers: Tiberius Caesar, Pontius Pilate, Herod, Philip, Lysanias, the
high priests Annas and Caiaphas. And it concludes by saying that, at that time, “the word of God came to John,



5

the son of Zechariah, in the wilderness” (Lk 3:2). To none of the magnates, but to a man who had withdrawn to
the desert. Here is the surprise: God does not need the spotlights of the world to make himself known.

When we listen to that list of distinguished personages, we might be tempted to turn the spotlight on them.
We might think that it would have been better had the star of Jesus appeared in Rome, on the Palatine Hill,
where Augustus ruled over the world; then the whole empire would immediately have become Christian. Or if it
had shone on the palace of Herod, he might have done good rather than evil. But God’s light does not shine on
those who shine with their own light. God “proposes” himself; he does not “impose” himself. He illumines; he
does not blind. Itis always a very tempting to confuse God'’s light with the lights of the world. How many times
have we pursued the seductive lights of power and celebrity, convinced that we are rendering good service to
the Gospel! But by doing so, have we not turned the spotlight on the wrong place, because God was not there.
His kindly light shines forth in humble love. How many times too, have we, as a Church, attempted to shine with
our own light! Yet we are not the sun of humanity. We are the moon that, despite its shadows, reflects the true
light, which is the Lord. The Church is the mysterium lunae and the Lord is the light of the world (cf. Jn 9:5).
Him, not us.

The light of God shines on those who receive it. Isaiah, in the first reading (cf. 60:2), tells us that that light
does not prevent the darkness and the thick clouds from covering the earth, but shines forth on those prepared
to accept it. And so, the prophet addresses a challenging summons to everyone: “Arise, shine” (60:1). We need
to arise, to get up from our sedentary lives and prepare for a journey. Otherwise, we stand still, like the scribes
that Herod consulted; they knew very well where the Messiah was born, but they did not move. We also need to
shine, to be clothed in God who is light, day by day, until we are fully clothed in Jesus. Yet to be clothed in God,
who like the light is simple, we must first put aside our pretentious robes. Otherwise, we will be like Herod, who
preferred the earthly lights of success and power to the divine light. The Magi, instead, fulfil the prophecy. They
arise and shine, and are clothed in light. They alone see the star in the heavens: not the scribes, nor Herod, nor
any of the inhabitants of Jerusalem.

In order to find Jesus, we also need to take a different route, to follow a different path, his path, the path of
humble love. And we have to persevere. Today’s Gospel ends by saying that the Magi, after encountering
Jesus, “left for their own country by another road’ (Mt 2:12). Another road, different from that of Herod. An
alternative route than that of the world, like the road taken by those who surround Jesus at Christmas: Mary and
Joseph, the shepherds. Like the Magi, they left home and became pilgrims on the paths of God. For only those
who leave behind their worldly attachments and undertake a journey find the mystery of God.

This holds true for us too. It is not enough to know where Jesus was born, as the scribes did, if we do not
go there. Itis not enough to know that Jesus was born, like Herod, if we do not encounter him. When his place
becomes our place, when his time becomes our time, when his person becomes our life, then the prophecies
come to fulfilment in us. Then Jesus is born within us. He becomes the living God for me. Today we are asked
to imitate the Magi. They do not debate; they set out. They do not stop to look, but enter the house of Jesus.
They do not put themselves at the centre, but bow down before the One who is the centre. They do not remain
glued to their plans, but are prepared to take other routes. Their actions reveal a close contact with the Lord, a
radical openness to him, a total engagement with him. With him, they use the language of love, the same
language that Jesus, though an infant, already speaks. Indeed, the Magi go to the Lord not to receive, but to
give. Let us ask ourselves this question: at Christmas did we bring gifts to Jesus for his party, or did we only
exchange gifts among ourselves?

If we went to the Lord empty-handed, today we can remedy that. The Gospel, in some sense, gives us a
little “gift list”: gold, frankincense and myrrh. Gold, the most precious of metals, reminds us God has to be
granted first place; he has to be worshiped. But do that, we need to remove ourselves from the first place and to
recognize our neediness, the fact that we are not self-sufficient. Then there is frankincense, which symbolizes a
relationship with the Lord, prayer, which like incense rises up to God (cf. Ps 141:2). Just as incense must burn
in order to yield its fragrance, so too, in prayer, we need to “burn” a little of our time, to spend it with the Lord.

Not just in words, but also by our actions. We see this in the myrrh, the ointment that would be lovingly used to
wrap the body of Jesus taken down from the cross (cf. Jn 19:39). The Lord is pleased when we care for bodies
racked by suffering, the flesh of the vulnerable, of those left behind, of those who can only receive without being



6

able to give anything material in return. Precious in the eyes of God is mercy shown to those who have nothing
to give back. Gratuitousness! Gratuitousness is precious in God’s eyes.

In this Christmas season now drawing to its close, let us not miss the opportunity to offer a precious gift to
our King, who came to us not in worldly pomp, but in the luminous poverty of Bethlehem. If we can do this, his
light will shine upon us.

[00022-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Epiphanie: Dieses Wort deutet auf die Erscheinung des Herrn hin, der sich, wie der heilige Paulus in der zweiten
Lesung (vgl. Eph 3,6) sagt, allen Volkern offenbart. Diese werden heute von den Weisen verkérpert. So enthillt

sich die wunderschéne Wirklichkeit Gottes, der fir alle gekommen ist: jede Nation, jede Sprache und jedes Volk
ist von ihn angenommen und geliebt. Symbol dafiir ist das Licht, das alles erreicht und erleuchtet.

Nun, da sich unser Gott allen offenbart, iberrascht es trotzdem, wie er sich offenbart. Im Evangelium wird von
einem Hin und Her rund um dem Palast des Konigs Herodes berichtet, gerade als Jesus als Kénig vorgestellt
wird: »Wo ist der neugeborene Koénig der Juden?« (Mt 2,2), fragen die Weisen. Sie werden ihn finden, aber nicht
dort, wo sie gedacht hatten: nicht im kdniglichen Palast in Jerusalem, sondern in einer bescheidenen
Wohnstatte in Betlehem. Dasselbe Paradox hat sich auch zu Weihnachten gezeigt, als das Evangelium von der
Volkszahlung auf dem ganzen Erdkreis zur Zeit Kaiser Augustus’ und des Statthalters Quirinius (vgl. Lk 2,2)
berichtete. Doch keiner der Machtigen damals war sich bewusst, dass der Herr der Geschichte zu ihrer Zeit
geboren wurde. Und als Jesus nach seinem Vorlaufer Johannes dem Taufer mit etwa dreil3ig Jahren &ffentlich
auftritt, bietet das Evangelium eine weitere feierliche Darstellung des Kontextes in Form einer Aufzahlung aller
damaligen ,,Grolien” der weltlichen und geistlichen Macht: Kaiser Tiberius, Pontius Pilatus, Herodes, Philippus,
Lysanias sowie die Hohepriester Hannas und Kajaphas. Und am Schluss heif3t es: »Da erging in der Wiiste das
Wort Gottes an Johannes« (Lk 3,2). Es erging also nicht an einen der GroRRen, sondern an einen Menschen, der
sich in die Wiiste zuriickgezogen hatte. Das ist die Uberraschung: Gott tritt nicht in das Rampenlicht der Welt,
um sich zu offenbaren.

Beim Horen dieser Liste beriihmter Persoénlichkeiten kénnte die Versuchung aufkommen, die ,Schweinwerfer
auf sie zu richten®. Wir kdnnten denken: Es ware besser gewesen, wenn der Stern Jesu in Rom Uber dem
Palatin erschienen ware, von dem aus Augustus die Welt regierte; das ganze Reich ware sofort christlich
geworden. Oder wenn er den Palast des Herodes erleuchtet hatte, dann hatte dieser Gutes statt Bdses tun
kénnen. Aber das Licht Gottes kommt nicht zu dem, der durch eigenes Licht glanzt. Gott bietet sich an, er drangt
sich nicht auf; er leuchtet, aber er blendet nicht. Stets ist die Versuchung grof3, das Licht Gottes mit den Lichtern
der Welt zu verwechseln. Wie oft sind wir dem verlockenden Leuchten der Macht und des Rampenlichtes gefolgt
in der Uberzeugung, dem Evangelium einen guten Dienst zu tun! Aber so haben wir die Scheinwerfer auf die
falsche Seite gerichtet, denn Gott war nicht dort. Sein mildes Licht strahlt in der demiitigen Liebe. Wie viele Male
schlielich haben wir als Kirche versucht, mit dem eigenen Licht zu scheinen! Aber wir sind nicht die Sonne der
Menschheit. Wir sind der Mond, der, selbst mit seinem Schatten, das wahre Licht widerstrahlt, den Herrn. Die
Kirche ist das mysterium lunae, und der Herr ist das Licht der Welt (vgl. Joh 9,5). Er, nicht wir.

Das Licht Gottes kommt zu dem, der es aufnimmt. Jesaja weist uns in der ersten Lesung darauf hin, dass das
gottliche Licht die Finsternis und das Dunkel nicht daran hindert, die Erde zu bedecken (vgl. 60,2), sondern in
demijenigen leuchtet, der bereit ist, es aufzunehmen. Darum spricht der Prophet eine Einladung aus, die jeden
aufruft: »Steh auf, werde licht« (60,1). Es ist nétig aufzustehen, das heil’t sich aus der eigenen sitzenden
Lebensweise zu erheben und sich bereit zu machen zu gehen. Andernfalls bleibt man stehen wie die von
Herodes befragten Schriftgelehrten, die wohl wussten, wo der Messias geboren wurde, sich aber nicht in
Bewegung setzten. Und dann ist es nétig, sich mit Gott zu bekleiden, der das Licht ist, jeden Tag, bis Jesus
unser alltédgliches Gewand wird. Um aber das Gewand Gottes anzuziehen, das einfach ist wie das Licht, muss
man zuerst die eigenen prunkvollen Kleider ablegen. Andernfalls handelt man wie Herodes, der den irdischen
Glanz des Erfolges und der Macht dem géttlichen Licht vorgezogen hat. Die Weisen hingegen verwirklichen die



Prophezeiung, sie stehen auf, um licht zu werden. Nur sie sehen den Stern am Himmel: nicht die
Schriftgelehrten, nicht Herodes, niemand in Jerusalem. Um Jesus zu finden, muss man eine andere Route
festlegen, einen alternativen Weg gehen, seinen Weg, den Weg der demdtigen Liebe. Und man muss auf ihm
bleiben. Denn das heutige Evangelium schlie3t damit ab, dass die Weisen nach ihrer Begegnung mit Jesus »auf
einem anderen Weg heim in ihr Land« zogen (Mt 2,12). Ein anderer Weg, der sich von dem des Herodes
unterscheidet. Einen von der Welt verschiedenen Weg, wie ihn die gegangen sind, die zu Weihnachten bei
Jesus sind: Maria und Josef, die Hirten. Wie die Weisen haben sie ihre Wohnstatten verlassen und wurden zu
Pilgern auf den Wegen Gottes. Nur wer die eigene Anhanglichkeit an die Welt verldsst, um sich auf den Weg zu
machen, findet das Geheimnis Gottes.

Das gilt auch fiir uns. Es geniigt nicht, wie die Schriftgelehrten zu wissen, wo Jesus geboren ist, wenn wir nicht
dieses Wo erreichen. Es genlgt nicht, wie Herodes zu wissen, dass Jesus geboren ist, wenn wir nicht ihm
begegnen. Wenn sein Wo unser Wo wird, sein Wann unser Wann, seine Person unser Leben, dann erfiillen sich
die Prophezeiungen an uns. Dann wird Jesus in uns geboren und er wird der lebendige Gott fiir mich. Heute,
liebe Bruder und Schwestern, sind wir eingeladen, die Weisen nachzuahmen. Sie diskutieren nicht, nein, sie
gehen; sie bleiben nicht stehen, um zu schauen, sondern treten in das Haus Jesu ein; sie stellen sich nicht in
den Mittelpunkt, sondern werfen sich vor ihm nieder, der die Mitte ist; sie versteifen sich nicht auf ihre Plane,
sondern stellen sich darauf ein, andere Wege zu gehen. In ihrem Tun zeigt sich eine enge Verbindung zum
Herrn, eine radikale Offnung auf ihn hin, eine tiefe Beteiligung in ihm. Mit ihm gebrauchen sie die Sprache der
Liebe, dieselbe Sprache, die Jesus schon als Kind spricht. Denn die Weisen gehen nicht zum Herrn, um zu
empfangen, sondern um zu geben. Fragen wir uns: Haben wir zu Weihnachten Jesus zu seinem Fest ein
Geschenk gebracht oder haben wir nur untereinander Geschenke ausgetauscht?

Wenn wir mit leeren Handen zum Herrn gekommen sind, kénnen wir es heute wiedergutmachen. Das
Evangelium zahlt namlich sozusagen eine kleine Geschenkliste auf: Gold, Weihrauch und Myrrhe. Das Gold,
das als das kostbarste Element gilt, erinnert daran, dass Gott der erste Platz gegeben werden muss. Er muss
angebetet werden. Um aber dies zu tun, muss man selber auf den ersten Platz verzichten, sich fir bedurftig
halten und nicht meinen, sich selbst zu genlgen. Dann ist da der Weihrauch, der die Beziehung zum Herrn
symbolisiert, das Gebet, das wie ein Raucheropfer zu Gott aufsteigt (vgl. Ps 141,2). Wie aber der Weihrauch
verbrannt werden muss, damit er duftet, so muss man fiir das Gebet ein wenig Zeit ,verbrennen®, sie fir den
Herrn aufwenden. Und man muss es wirklich tun, nicht blof3 sagen. In Bezug auf das Tun ist da die Myrrhe, eine
Salbe, die verwendet werden wird, um nach der Kreuzabnahme den Leichnam des Herrn liebevoll einzuwickeln
(vgl. Joh 19,39). Der Herr mdchte, dass wir uns um die vom Leiden mitgenommenen Kérper kimmern, um die
schwachsten Glieder seines Leibes, um den, der auf der Strecke geblieben ist, um den, der nur empfangen
kann, ohne etwas materiell zurlickgeben zu kénnen. Wertvoll ist in den Augen Gottes die Barmherzigkeit
gegenlber dem, der nichts zurtickgeben kann, die Unentgeltlichkeit! Wertvoll ist in den Augen Gottes die
Unentgeltlichkeit! In dieser zu Ende gehenden Weihnachtszeit lasst uns nicht die Gelegenheit verpassen,
unserem Konig ein schdones Geschenk zu machen. Er ist fir alle gekommen, nicht auf den prachtigen Blihnen
der Welt, sondern in der strahlenden Armut von Betlehem. Wenn wir dies tun, wird sein Licht Gber uns leuchten.

[00022-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Epifania: la palabra indica la manifestacion del Sefor quien, como dice san Pablo en la segunda lectura (cf. Ef
3,6), se revela a todas las gentes, representadas hoy por los magos. Se desvela de esa manera la hermosa
realidad de Dios que viene para todos: Toda nacion, lengua y pueblo es acogido y amado por él. Su simbolo es
la luz, que llega a todas partes y las ilumina.

Ahora bien, si nuestro Dios se manifiesta a todos, sin embargo, produce sorpresa como se manifiesta. El
evangelio narra un ir y venir entorno al palacio del rey Herodes, precisamente cuando Jesus es presentado
como rey: «;,Donde esta el Rey de los judios que ha nacido?» (Mt 2,2), preguntan los magos. Lo encontraran,
pero no donde pensaban: no esta en el palacio real de Jerusalén, sino en una humilde morada de Belén.
Asistimos a la misma paradoja en Navidad, cuando el evangelio nos hablaba del censo de toda la tierra en



tiempos del emperador Augusto y del gobernador Quirino (cf. Lc 2,2). Pero ninguno de los poderosos de
entonces se dio cuenta de que el Rey de la historia nacia en ese momento. E incluso, cuando Jesus se
manifiesta publicamente a los treinta afos, precedido por Juan el Bautista, el evangelio ofrece otra solemne
presentacion del contexto, enumerando a todos los “grandes” de entonces, poder secular y espiritual: el
emperador Tiberio, Poncio Pilato, Herodes, Filipo, Lisanio, los sumos sacerdotes Anas y Caifas. Y concluye:
«Vino la palabra de Dios sobre Juan en el desierto» (Lc 3,2). Por tanto, no sobre alguno de los grandes, sino
sobre un hombre que se habia retirado en el desierto. Esta es la sorpresaHe aqui la sorpresa: Dios no se
manifiesta ocupando el centro de la escena.

Al oir esa lista de personajes ilustres, podriamos tener la tentacién de “poner el foco de luz” sobre ellos.
Podriamos pensar: habria sido mejor si la estrella de Jesus se hubiese aparecido en Roma sobre el monte
Palatino, desde el que Augusto reinaba en el mundo; todo el imperio se habria hecho enseguida cristiano. O
también, si hubiese iluminado el palacio de Herodes, este podria haber hecho el bien, en vez del mal. Pero la
luz de Dios no va a aquellos que brillan con luz propia. Dios se propone, no se impone; ilumina, pero no
deslumbra. Es siempre grande la tentacién de confundir la luz de Dios con las luces del mundo. Cuantas veces
hemos seguido los seductores resplandores del poder y de la fama, convencidos de prestar un buen servicio al
evangelio. Pero asi hemos vuelto el foco de luz hacia la parte equivocada, porque Dios no esta alli. Su luz tenue
brilla en el amor humilde. Cuantas veces, incluso como Iglesia, hemos intentado brillar con luz propia. Pero
nosotros no somos el so/ de la humanidad. Somos la luna que, a pesar de sus sombras, refleja la luz verdadera,
el Sefior. La Iglesia es el mysterium lunaey el Sefior El es la luz de mundo (cf. Jn 9,5); él, no nosotros.

La luz de Dios va a quien la acoge. En la primera lectura, Isaias nos recuerda que la luz divina no impide que
las tinieblas y la oscuridad cubran la tierra, pero resplandece en quien esta dispuesto a recibirla (cf. 60,2). Por
eso el profeta dirige una llamada, que nos interpela a cada uno: «Levantate y resplandece, porque llega tu luz»
(60,1). Es necesario levantarse, es decir sobreponerse a nuestro sedentarismo y disponerse a caminar, de lo
contrario, nos quedaremos parados, como los escribas consultados por Herodes, que sabian bien donde habia
nacido el Mesias, pero no se movieron. Y después, es necesario revestirse de Dios que es la luz, cada dia,
hasta que Jesus se convierta en nuestro vestido cotidiano. Pero para vestir el traje de Dios, que es sencillo
como la luz, es necesario despojarse antes de los vestidos pomposos, en caso contrario seriamos como
Herodes, que a la luz divina prefirid las luces terrenas del éxito y del poder. Los magos, sin embargo, realizan la
profecia, se levantan para ser revestidos de la luz. Solo ellos ven la estrella en el cielo; no los escribas, ni
Herodes, ni ningun otro en Jerusalén. Para encontrar a Jesus hay que plantearse un itinerario distinto, hay que
tomar un camino alternativo, el suyo, el camino del amor humilde. Y hay que mantenerlo. De hecho, el
Evangelio de este dia concluye diciendo que los magos, una vez que encontraron a Jesus, «se retiraron a su
tierra por otro camino» (Mt 2,12). Otro camino, distinto al de Herodes. Un camino alternativo al mundo, como el
que han recorrido todos los que en Navidad estan con Jesus: Maria y José, los pastores. Ellos, como los
magos, han dejado sus casas y se han convertido en peregrinos por los caminos de Dios. Porque solo quien
deja los propios afectos mundanos para ponerse en camino encuentra el misterio de Dios.

Vale también para nosotros. No basta saber dénde naci6 Jesus, como los escribas, si no alcanzamos ese
donde. No basta saber, como Herodes, que Jesus nacio si no lo encontramos. Cuando su donde se convierte
en nuestro donde, su cuando en nuestro cuando, su persona en nuestra vida, entonces las profecias se
cumplen en nosotros. Entonces Jesus nace dentro y se convierte en Dios vivo para mi. Hoy, hermanos y
hermanas, estamos invitados a imitar a los magos. Ellos no discuten, sino que caminan; no se quedan mirando,
sino que entran en la casa de Jesus; no se ponen en el centro, sino que se postran ante él, que es el centro; no
se empecinan en sus planes, sino que se muestran disponibles a tomar otros caminos. En sus gestos hay un
contacto estrecho con el Sefior, una apertura radical a él, una implicacion total con él. Con él utilizan el lenguaje
del amor, la misma lengua que Jesus ya habla, siendo todavia un infante. De hecho, los magos van al Sefior no
para recibir, sino para dar. Preguntémonos: ; Hemos llevado algun presente a Jesus para su fiesta en Navidad,
o nos hemos intercambiado regalos solo entre nosotros?

Si hemos ido al Sefior con las manos vacias, hoy lo podemos remediar. El evangelio nos muestra, por asi
decirlo, una pequefa lista de regalos: oro, incienso y mirra. El oro, considerado el elemento mas precioso, nos
recuerda que a Dios hay que darle siempre el primer lugar. Se le adora. Pero para hacerlo es necesario que
nosotros mismos cedamos el primer puesto, no considerandonos autosuficientes sino necesitados. Luego esta



9

el incienso, que simboliza la relacion con el Sefor, la oracidn, que como un perfume sube hasta Dios (cf. Sal
141,2). Pero, asi como el incienso necesita quemarse para perfumar, la oracidon necesita también “quemar” un
poco de tiempo, gastarlo para el Sefnor. Y hacerlo de verdad, no solo con palabras. A propdsito de hechos, ahi
esta la mirra, el ungliento que se usara para envolver con amor el cuerpo de Jesus bajado de la cruz (cf. Jn
19,39). El Sefior agradece que nos hagamos cargo de los cuerpos probados por el sufrimiento, de su carne mas
débil, del que se ha quedado atras, de quien solo puede recibir sin dar nada material a cambio. La gratuidad, la
misericordia hacia el que no puede restituir es preciosa a los ojos de Dios. La gratuidad es preciosa a los ojos
de Dios. En este tiempo de Navidad que llega a su fin, no perdamos la ocasién de hacer un hermoso regalo a
nuestro Rey, que vino por nosotros, no sobre los fastuosos escenarios del mundo, sino sobre la luminosa
pobreza de Belén. Si lo hacemos asi, su luz brillara sobre nosotros.

[00022-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Epifania: esta palavra indica a manifestagdo do Senhor, que Se revela — como diz Sdo Paulo, na segunda
Leitura (cf. Ef 3, 6) — aos gentios, hoje representados pelos Magos. Desvenda-se, assim, a verdade sublime que
Deus veio para todos: todas as nagdes, linguas e povos sao acolhidos e amados por Ele. Simbolo disso € a luz,
que tudo alcanca e ilumina.

Ora, se é verdade que o nosso Deus Se manifesta para todos, surpreende, porém, o modo como o faz. O
Evangelho mostra-nos o redopio de gente desencadeado em torno do palacio do rei Herodes, precisamente
quando se designa Jesus como rei: «Onde esta — perguntam os Magos — o rei dos judeus que acaba de
nascer?» (Mt 2, 2). Encontra-Lo-d0, mas ndo onde pensavam: ndo no palacio real de Jerusalém, mas numa
casa humilde de Belém. O mesmo paradoxo aparecera nos textos de Natal, quando o Evangelho falava do
recenseamento de toda a terra no tempo do imperador Augusto e do governador Quirino (cf. Lc 2, 2). Mas,
nenhum dos poderosos de entdo se apercebeu de ter nascido, nos seus dias, o Rei da histéria. E mais tarde
quando Jesus — pelos trinta anos — Se manifesta publicamente, tendo Jodo Batista como precursor, de novo o
Evangelho nos proporciona uma solene apresentag¢do do contexto: depois de elencar todos os «grandes» de
entdo, tanto no poder secular como no religioso — Tibério César, Pdncio Pilatos, Herodes, Filipe, Lisanias, os
sumos-sacerdotes Anas e Caifas —, conclui: «a Palavra de Deus foi dirigida a Joao, filho de Zacarias, no
deserto» (Lc 3, 2), ou seja, a nenhum dos grandes foi dirigida, mas a um homem que se retirara para o deserto.
Eis a surpresa: Deus nao sobe a ribalta do mundo para Se manifestar.

Ao ouvir aquela lista de personagens ilustres, poderia vir a tentagdo de «fixar os holofotes» nelas. Poderiamos
pensar: teria sido melhor se a estrela de Jesus aparecesse em Roma, na colina do Palatino, onde reinava
Augusto sobre o mundo; todo o império ter-se-ia imediatamente tornado cristdo. Ou entéao, se tivesse iluminado
o palacio de Herodes, este teria podido fazer o bem em vez do mal. Mas, a luz de Deus nao vai para quem
brilha de luz prépria. Deus propde-Se, ndo Se impde; ilumina, mas ndo encandeia. E sempre grande a tentagdo
de confundir a luz de Deus com as luzes do mundo. Quantas vezes corremos atras dos clardes sedutores do
poder e da ribalta, convencidos que prestamos um bom servigo ao Evangelho! Mas, assim, voltamos os
holofotes para o lado errado, porque Deus nao estava la. A sua luz amavel resplandece no amor humilde. Além
disso, quantas vezes tentamos, como Igreja, brilhar de luz prépria! Mas, ndo somos noés o sol da humanidade;
somos a lua que, mesmo com as suas sombras, reflete a luz verdadeira, o Senhor. A Igreja € mysterium lunae e
o Senhor é a luz do mundo (cf. Jo 9, 5). Ele..., ndo nos!

A luz de Deus vai para quem a acolhe. Isaias, na primeira Leitura (cf. 60, 2), lembra-nos que a luz divina ndo
impede as trevas e o0 nevoeiro denso de cobrirem a terra, mas resplandece em quem esta pronto a recebé-la.
Por isso, o profeta dirige um convite, que interpela a cada um: «Levanta-te e resplandece» (60, 1). E preciso
levantar-se, isto é, erguer-se do proprio sedentarismo e prontificar-se a caminhar. Caso contrario, fica-se
parado como os escribas consultados por Herodes, que sabiam bem onde nascera o Messias, mas nao se
moveram. Além disso, é preciso revestir-se de Deus — que € a luz — todos os dias, até que Jesus Se torne a
nossa vestimenta diaria. Mas, para usar a vestimenta de Deus, que € simples como a luz, primeiro é preciso
desfazer-se das roupas pomposas. Caso contrario, faz-se como Herodes, que preferia as luzes terrenas do



10

sucesso e do poder a luz divina. Ao invés, os Magos realizam a profecia, levantam-se para ser revestidos de
luz. E sdo os unicos que veem a estrela no céu: nem os escribas, nem Herodes, ninguém em Jerusalém a viu.
Para encontrar Jesus, deve-se planear um itinerario diferente, deve-se tomar outro caminho: o d’Ele, o caminho
do amor humilde. E deve-se perseverar nele. De facto, na conclusdo do Evangelho de hoje, diz-se que os
Magos, tendo encontrado Jesus, «regressaram ao seu pais por outro caminho» (Mt 2, 12). Outro caminho,
diferente do de Herodes, distinto do caminho do mundo. Um caminho como o percorrido pelos que estdo com
Jesus, no Natal: Maria e José, os pastores. Eles, como os Magos, deixaram suas casas e tornaram-se
peregrinos pelos caminhos de Deus. Com efeito, s6 encontra o mistério de Deus quem deixa os proprios
apegos mundanos e se pde a caminho.

O mesmo vale para nés. Nao basta saber onde nasceu Jesus, como os escribas, se ndo caminhamos até esse
onde. Nao basta saber que Jesus nasceu, como Herodes, se ndo O vamos encontrar. Quando o seu onde se
torna o nosso onde, o seu quando o nosso quando, a sua pessoa a nossa vida, entdo cumprem-se em nos as
profecias. Entdo Jesus nasce dentro e torna-Se Deus vivo para mim. Hoje, irmaos e irmas, somos convidados a
imitar os Magos. Eles ndo discutem..., caminham; ndo ficam a ver, mas entram na casa de Jesus; ndo se
colocam no centro, mas prostram-se aos pés d’Ele, que é o centro; ndo se fincam nos seus planos, mas
prontificam-se a tomar outro caminho. Nos seus gestos, temos um contacto estreito com o Senhor, uma
abertura radical a Ele, um envolvimento total com Ele. Com Ele, usam a linguagem do amor, a prépria
linguagem que Jesus, ainda infante, ja fala. De facto, os Magos vao ter com o Senhor, n&o para receber, mas
para dar. Perguntemo-nos: no Natal, trouxemos algum presente a Jesus, pela sua festa, ou trocamos presentes
apenas entre nés?

Se fomos ter com o Senhor de maos vazias, hoje podemos remediar. Com efeito, o Evangelho contém por
assim dizer uma pequena lista de prendas: ouro, incenso e mirra. O ouro, considerado o elemento mais
precioso, lembra-nos que, a Deus, deve ser dado o primeiro lugar. Deve ser adorado. Mas, para isso, &€ preciso
privar-se a si mesmo do primeiro lugar e considerar-se necessitado, ndo autossuficiente. E aqui entra o incenso,
que simboliza o relacionamento com o Senhor, a oragao, que se eleva para Deus como perfume (cf. Sal 141,
2). Ora, como o incenso para exalar o seu perfume se deve queimar, assim também para a oragao € preciso
«queimar» um pouco de tempo, gasta-lo para o Senhor. Mas fazé-lo de verdade, e ndo s6 em palavras. A
proposito de factos, entra a mirra, unguento que seria utilizado ao envolver amorosamente o corpo de Jesus
descido da cruz (cf. Jo 19, 39). Agrada ao Senhor que cuidemos dos corpos provados pelo sofrimento, da sua
carne mais fragil, de quem ficou para tras, de quem so6 pode receber nao tendo nada de material para retribuir.
E preciosa aos olhos de Deus a misericordia com quem n&o tem para restituir, a gratuidade. E preciosa aos
olhos de Deus a gratuidade. Neste tempo de Natal que esta a terminar, ndo percamos a ocasido para dar um
lindo presente ao nosso Rei, que veio para todos, ndo nos cenarios faustosos do mundo, mas na pobreza
luminosa de Belém. Se o fizermos, resplandecera sobre nos a sua luz.

[00022-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqua polacca

Epifania: stowo to wskazuje na objawienie sie Pana, ktory, jak méwi sw. Pawet w drugim czytaniu (por. Ef 3, 6),
objawia sie wszystkim narodom, reprezentowanym dzisiaj przez Medrcow. W ten sposob ukazuje sie piekna
rzeczywistosé Boga, ktory przyszedt dla wszystkich: kazdy nardd, jezyk i lud jest przez Niego przyjety i
mitowany. Symbolem tego jest sSwiatto, ktére dociera wszedzie i wszystko oswietla.

Ale jesli nasz Bog objawia sie dla wszystkich, to wcigz powoduje zaskoczenie tym, jak sie objawia. W Ewangelii
opowiedziana jest droga — do patacu kréla Heroda, wtasnie w chwili, kiedy Jezus zostat przedstawiony jako krol:
,Gdzie jest nowo narodzony krol zydowski?” (Mt 2, 2) - pytajg Medrcy. Znajdg go, ale nie tam, gdzie mysleli: nie
w patacu krélewskim w Jerozolimie, lecz w skromnym pomieszczeniu w Betlejem. Ten sam paradoks pojawit sie
w Boze Narodzenie, kiedy Ewangelia méwita o spisie ludnosci catej ziemi za czasow cesarza Augusta i
gubernatora Kwiryniusza (por. £k 2, 2). Ale zaden z 6wczesnych moznych nie zdawat sobie sprawy, ze Krol
historii narodzit sie w ich czasie. | znowu, gdy Jezus w wieku okoto trzydziestu lat objawit sie publicznie,
poprzedzony przez Jana Chrzciciela, Ewangelia przedstawia kolejng uroczysta prezentacje kontekstu,



11

wymieniajgc wszystkich ,wielkich” tego czasu, wtadze sSwieckg i duchowa: Tyberiusza Cezara, Poncjusza Pitata,
Heroda, Filipa, Lizaniasza, arcykaptanow Annasza i Kajfasza. | konkluduje: ,skierowane zostato stowo Boze do
Jana... na pustyni” (tk 3, 2). Zatem nie do zadnego z wielkich, ale do cztowieka, ktory wycofat sie na pustynie.
Oto niespodzianka: Bog nie staje w Swietle reflektorow swiata, aby sie objawié.

Gdy stuchamy tej listy stawnych ludzi, moze pojawic sie pokusa, aby na nich skierowaé¢ $wiatto. Moglibysmy
pomyslec: lepiej bytoby, gdyby gwiazda Jezusa pojawita sie¢ w Rzymie na Wzgdrzu Palatynskim, z ktérego
cesarz August rzadzit Swiatem; cate imperium natychmiast statoby sie chrzescijanskie. Albo, gdyby o$wiecita
patac Heroda, mégtby uczyni¢ co$ dobrego, zamiast ztego. Ale swiatto Boga nie trafia do tych, ktorzy swiecg
wlasnym swiattem. Bog proponuje siebie, lecz nie narzuca sie; $wieci, ale nie oslepia. Zawsze istnieje wielka
pokusa mylenia swiatta Boga ze Swiatem Swiata. llez razy gonilismy za zwodzgcymi przebtyskami wtadzy i
pierwszego planu na scenie, przekonani, ze oddajemy dobrg postuge Ewangelii! Ale w ten sposob ustawiliSmy
Swiatta po niewlasciwej stronie, poniewaz Boga tam nie byto. Jego tagodne swiatto jasnieje w pokornej mitosci.
llez razy, jako Kosciol, staraliSmy sie btyszcze¢ wtasnym swiattem! Ale to nie my jestesmy sforicem ludzkosci.
Jestedmy ksieZycem, ktory, pomimo swoich cieni, odzwierciedla prawdziwe $wiatto, Pana. Kosciét jest misterium
lunae a Pan jest sSwiattoscig swiata (J 9, 5). On, nie my.

Swiatto Boga kieruje sie do tych, ktorzy je przyjmuja. |zajasz w pierwszym czytaniu (por. 60, 2) przypomina nam,
ze boskie swiatto nie przeszkadza ciemnosci i gestym mgtom w okrywaniu ziemi, lecz jasnieje u tych, ktorzy
gotowi sa je przyjac. Dlatego prorok kieruje zaproszenie, ktére jest dla kazdego wyzwaniem: ,Powstan, swie¢”
(60, 1). Trzeba wstac, to znaczy powstaé ze swojego zasiedzenia i przygotowac sie do chodzenia. W
przeciwnym razie trwamy w bezruchu, podobnie jak uczeni w Pismie, ktérych wypytywat Herod, a ktérzy dobrze
wiedzieli, gdzie narodzit sie Mesjasz, ale nie ruszyli sie. Nastepnie trzeba przeoblec sie w Boga, ktory jest
Swiattem, kazdego dnia, az Jezus stanie sie naszg codzienng szata. Ale by przywdziac¢ szate Boga, ktora jest
prosta, jak swiatlo, trzeba najpierw pozby¢ sie szat nadetych. W przeciwnym razie czynimy jak Herod, ktéry nad
Swiatto Boze przedktadat sSwiatta doczesne sukcesu i wladzy. Natomiast Medrcy wypetniali proroctwo, powstali,
aby by¢ przyodziani swiattem. Tylko oni widzieli gwiazde na niebie: nie uczeni w Pismie, nie Herod, czy
ktokolwiek w Jerozolimie. By znalez¢ Jezusa, trzeba wytyczy¢ inng trase, trzeba podjg¢ droge alternatywng —
Jego droge, droge pokornej mitosci. | trzeba jej sie trzymad. Istotnie dzisiejsza Ewangelia konczy sie
stwierdzeniem, ze Medrcy, poznawszy Jezusa, ,inng drogg udali sie do ojczyzny” (Mt 2, 12). Inng droga, rézng
od drogi Heroda. Drogg alternatywng wobec Swiata, jak ta, jakg przebyli ci, ktorzy byli z Jezusem na Boze
Narodzenie: Maryja i JOzef, pasterze. Podobnie jak Medrcy, opuscili oni swoje domy i stali sie pielgrzymami na
drogach Boga. Tylko bowiem ten, kto porzuca swoje przywigzania doczesne, aby wyruszy¢ w droge, odnajduje
tajemnice Boga.

Dotyczy to réwniez nas. Nie wystarczy wiedzieé, gdzie urodzit sie Jezus, jak uczeni w Pismie, jesli nie dotrzemy
do tego migjsca. Nie wystarczy wiedziec¢, ze Jezus sie narodzit, jak Herod, jesli Go nie spotykamy. Kiedy jego
migjsce staje sie naszym miejscem, Jego kiedy staje sie naszym kiedy, Jego osoba, naszym zyciem, wowczas
proroctwa sie w nas wypetniajg. Wtedy Jezus rodzi sie w naszym wnetrzu i staje sie Bogiem Zywym dla mnie.
Dzisiaj, bracia i siostry, jesteSmy zacheceni do nasladowania Medrcow. Oni nie dyskutuja, nie, idg; nie pozostajg
rozgladajac sie, lecz wchodzg do domu Jezusa; nie stawiajg siebie w centrum, lecz upadajg na twarz przed Nim,
bedacym centrum; nie trzymaija sie sztywno swoich planéw, ale przygotowuja sie do pdjscia innymi drogami. W
ich gestach jest Scisty kontakt z Panem, radykalna otwartos¢ na Niego, catkowite wtgczenie w Niego. Z Nim
postugujg sie jezykiem mitosci, tym samym jezykiem, ktorym Jezus juz przemawia, bedac jeszcze
niemowleciem. Medrcy idg do Pana, nie po to, by przyjmowag, ale by dawaé. Zadajmy sobie pytanie: czy w
Boze Narodzenie przyniesliSmy jakies dary dla Jezusa, na Jego swieto, czy tez wymieniliSmy jedynie prezenty
miedzy sobg?

Jesli poszlismy do Pana z pustymi rekami, dzisiaj mozemy to naprawi¢. Ewangelia zawiera bowiem niejako matg
liste prezentéw: ztoto, kadzidto i mirre. Ztoto, uwazane za co$ najcenniejszego przypomina nam, ze pierwsze
miejsce nalezy oddac Bogu. Trzeba Go adorowac. Ale, aby to uczynic, trzeba wyzby¢ sie pierwszego miejsca i
uwazac siebie za potrzebujgcych, a nie samowystarczalnych. Nastepnie pojawia sie kadzidfo symbolizujgce
zwigzek z Panem, modlitwe, ktora jak won wznosi sie do Boga (por. Ps 141,2). Ale, poniewaz kadzidto, by
wydaé won, musi sie spalac, tak tez i modlitwa musi ,spali¢” troche czasu, trzeba poswieci¢ go dla Pana. |
trzeba to zrobi¢ naprawde, a nie tylko w stowach. A co do faktéw - oto mirra, olejek, ktéry bedzie uzywany do



12

owiniecia z mitoscig ciata Jezusa zdjetego z krzyza (por. J 19, 39). Podoba sie Panu, kiedy troszczymy sie o
ciata doswiadczone cierpieniem, jego najstabsze ciata, tych, ktérzy pozostali w tyle, tych, ktérzy moga jedynie
otrzymywag, nie dajgc w zamian nic materialnego. Drogocenne w oczach Boga jest mitosierdzie wobec tych,
ktérzy nie majg niczego, aby odda¢ w zamian, bezinteresownos¢! Drogocenna w oczach Boga jest
bezinteresownos¢. W tym dobiegajgcym konca okresie Bozego Narodzenia, nie traémy okazji, aby uczynic
piekny dar dla naszego Krola, ktéry przyszedt dla wszystkich, nie na wystawnych scenach swiata, ale w
Swietlistym ubdstwie Betlejem. Jesli to uczynimy, Jego swiatto zajasnieje nad nami.

[00022-PL.02] [Testo originale: ltaliano]

[BO008-XX.02]



