SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0947
Martedi 18.12.2018

Messaggio del Santo Padre Francesco per la celebrazione della 52 ma Giornata Mondiale della
Pace (1° gennaio 2019)

Messaggio del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Traduzione in lingua araba

Pubblichiamo di seguito il testo del Messaggio del Santo Padre Francesco per la 52.ma Giornata Mondiale della
Pace, che si celebra il 1° gennaio 2019 sul tema: La buona politica é al servizio della pace:

Messaggio del Santo Padre

La buona politica € al servizio della pace

1. “Pace a questa casa!”
Inviando in missione i suoi discepoli, Gesu dice loro: «In qualunque casa entriate, prima dite: “Pace a questa
casa!”. Se vi sara un figlio della pace, la vostra pace scendera su di lui, altrimenti ritornera su di voi» (Lc 10,5-6).



2

Offrire la pace € al cuore della missione dei discepoli di Cristo. E questa offerta € rivolta a tutti coloro, uomini e
donne, che sperano nella pace in mezzo ai drammi e alle violenze della storia umana.[1] La “casa” di cui parla
Gesu € ogni famiglia, ogni comunita, ogni Paese, ogni continente, nella loro singolarita e nella loro storia; &
prima di tutto ogni persona, senza distinzioni né discriminazioni. E anche la nostra “casa comune”: il pianeta in
cui Dio ci ha posto ad abitare e del quale siamo chiamati a prenderci cura con sollecitudine.

Sia questo dunque anche il mio augurio all'inizio del nuovo anno: “Pace a questa casal!”.

2. La sfida della buona politica

La pace € simile alla speranza di cui parla il poeta Charles Péguy;[2] € come un fiore fragile che cerca di
sbocciare in mezzo alle pietre della violenza. Lo sappiamo: la ricerca del potere ad ogni costo porta ad abusi e
ingiustizie. La politica & un veicolo fondamentale per costruire la cittadinanza e le opere delluomo, ma quando,
da coloro che la esercitano, non € vissuta come servizio alla collettivita umana, pud diventare strumento di
oppressione, di emarginazione e persino di distruzione.

«Se uno vuol essere il primo — dice Gesu — sia I'ultimo di tutti e il servo di tutti» (Mc 9,35). Come sottolineava
Papa San Paolo VI: «Prendere sul serio la politica nei suoi diversi livelli — locale, regionale, nazionale e mondiale
— significa affermare il dovere dell'uomo, di ogni uomo, di riconoscere la realta concreta e il valore della liberta di
scelta che gli & offerta per cercare di realizzare insieme il bene della citta, della nazione, del’'umanitax».[3]

In effetti, la funzione e la responsabilita politica costituiscono una sfida permanente per tutti coloro che ricevono
il mandato di servire il proprio Paese, di proteggere quanti vi abitano e di lavorare per porre le condizioni di un
avvenire degno e giusto. Se attuata nel rispetto fondamentale della vita, della liberta e della dignita delle
persone, la politica puo diventare veramente una forma eminente di carita.

3. Carita e virtu umane per una politica al servizio dei diritti umani e della pace

Papa Benedetto XVI ricordava che «ogni cristiano € chiamato a questa carita, nel modo della sua vocazione e
secondo le sue possibilita d'incidenza nella polis. [...] Quando la carita lo anima, 'impegno per il bene comune
ha una valenza superiore a quella dellimpegno soltanto secolare e politico. [...] L’azione dell’'uomo sulla terra,
quando ¢ ispirata e sostenuta dalla carita, contribuisce all'edificazione di quella universale citta di Dio verso cui
avanza la storia della famiglia umana».[4] E un programma nel quale si possono ritrovare tutti i politici, di
qualunque appartenenza culturale o religiosa che, insieme, desiderano operare per il bene della famiglia umana,
praticando quelle virtt umane che soggiacciono al buon agire politico: la giustizia, I'equita, il rispetto reciproco, la
sincerita, 'onesta, la fedelta.

A questo proposito meritano di essere ricordate le “beatitudini del politico”, proposte dal Cardinale vietnamita
Frangois-Xavier Nguyén Van Thuan, morto nel 2002, che & stato un fedele testimone del Vangelo:

Beato il politico che ha un’alta consapevolezza e una profonda coscienza del suo ruolo.
Beato il politico la cui persona rispecchia la credibilita.

Beato il politico che lavora per il bene comune e non per il proprio interesse.

Beato il politico che si mantiene fedelmente coerente.

Beato il politico che realizza I'unita.

Beato il politico che &€ impegnato nella realizzazione di un cambiamento radicale.

Beato il politico che sa ascoltare.

Beato il politico che non ha paura.[5]

Ogni rinnovo delle funzioni elettive, ogni scadenza elettorale, ogni tappa della vita pubblica costituisce
un’occasione per tornare alla fonte e ai riferimenti che ispirano la giustizia e il diritto. Ne siamo certi: la buona
politica € al servizio della pace; essa rispetta e promuove i diritti umani fondamentali, che sono ugualmente
doveri reciproci, affinché tra le generazioni presenti e quelle future si tessa un legame di fiducia e di
riconoscenza.

4. | vizi della politica



3

Accanto alle virtu, purtroppo, anche nella politica non mancano i vizi, dovuti sia ad inettitudine personale sia a
storture nel’ambiente e nelle istituzioni. E chiaro a tutti che i vizi della vita politica tolgono credibilita ai sistemi
entro i quali essa si svolge, cosi come all’'autorevolezza, alle decisioni e all’azione delle persone che vi si
dedicano. Questi vizi, che indeboliscono I'ideale di un’autentica democrazia, sono la vergogna della vita pubblica
e mettono in pericolo la pace sociale: la corruzione — nelle sue molteplici forme di appropriazione indebita dei
beni pubblici o di strumentalizzazione delle persone —, la negazione del diritto, il non rispetto delle regole
comunitarie, I'arricchimento illegale, la giustificazione del potere mediante la forza o col pretesto arbitrario della
“‘ragion di Stato”, la tendenza a perpetuarsi nel potere, la xenofobia e il razzismo, il rifiuto di prendersi cura della
Terra, lo sfruttamento illimitato delle risorse naturali in ragione del profitto immediato, il disprezzo di coloro che
sono stati costretti all’esilio.

5. La buona politica promuove la partecipazione dei giovani e la fiducia nell’altro

Quando I'esercizio del potere politico mira unicamente a salvaguardare gli interessi di taluni individui privilegiati,
'avvenire & compromesso e i giovani possono essere tentati dalla sfiducia, perché condannati a restare ai
margini della societa, senza possibilita di partecipare a un progetto per il futuro. Quando, invece, la politica si
traduce, in concreto, nell'incoraggiamento dei giovani talenti e delle vocazioni che chiedono di realizzarsi, la
pace si diffonde nelle coscienze e sui volti. Diventa una fiducia dinamica, che vuol dire “io mi fido di te e credo
con te” nella possibilita di lavorare insieme per il bene comune. La politica € per la pace se si esprime, dunque,
nel riconoscimento dei carismi e delle capacita di ogni persona. «Cosa c’é di piu bello di una mano tesa? Essa e
stata voluta da Dio per donare e ricevere. Dio non ha voluto che essa uccida (cfr Gen 4,1ss) o che faccia
soffrire, ma che curi e aiuti a vivere. Accanto al cuore e all'intelligenza, la mano puo diventare, anch’essa, uno
strumento di dialogo».[6]

Ognuno puo apportare la propria pietra alla costruzione della casa comune. La vita politica autentica, che si
fonda sul diritto e su un dialogo leale tra i soggetti, si rinnova con la convinzione che ogni donna, ogni uomo e
ogni generazione racchiudono in sé una promessa che pu0 sprigionare nuove energie relazionali, intellettuali,
culturali e spirituali. Una tale fiducia non € mai facile da vivere perché le relazioni umane sono complesse. In
particolare, viviamo in questi tempi in un clima di sfiducia che si radica nella paura dell’altro o dell’'estraneo,
nell’ansia di perdere i propri vantaggi, e si manifesta purtroppo anche a livello politico, attraverso atteggiamenti
di chiusura o nazionalismi che mettono in discussione quella fraternita di cui il nostro mondo globalizzato ha
tanto bisogno. Oggi piu che mai, le nostre societa necessitano di “artigiani della pace” che possano essere
messaggeri e testimoni autentici di Dio Padre che vuole il bene e la felicita della famiglia umana.

6. No alla guerra e alla strategia della paura

Cento anni dopo la fine della Prima Guerra Mondiale, mentre ricordiamo i giovani caduti durante quei
combattimenti e le popolazioni civili dilaniate, oggi piu di ieri conosciamo il terribile insegnamento delle guerre
fratricide, cioé che la pace non pud mai ridursi al solo equilibrio delle forze e della paura. Tenere l'altro sotto
minaccia vuol dire ridurlo allo stato di oggetto e negarne la dignita. E la ragione per la quale riaffermiamo che
I'escalation in termini di intimidazione, cosi come la proliferazione incontrollata delle armi sono contrarie alla
morale e alla ricerca di una vera concordia. Il terrore esercitato sulle persone piu vulnerabili contribuisce all’esilio
di intere popolazioni nella ricerca di una terra di pace. Non sono sostenibili i discorsi politici che tendono ad
accusare i migranti di tutti i mali e a privare i poveri della speranza. Va invece ribadito che la pace si basa sul
rispetto di ogni persona, qualunque sia la sua storia, sul rispetto del diritto e del bene comune, del creato che ci
e stato affidato e della ricchezza morale trasmessa dalle generazioni passate.

Il nostro pensiero va, inoltre, in modo particolare ai bambini che vivono nelle attuali zone di conflitto, e a tutti
coloro che si impegnano affinché le loro vite e i loro diritti siano protetti. Nel mondo, un bambino su sei € colpito
dalla violenza della guerra o dalle sue conseguenze, quando non € arruolato per diventare egli stesso soldato o
ostaggio dei gruppi armati. La testimonianza di quanti si adoperano per difendere la dignita e il rispetto dei
bambini € quanto mai preziosa per il futuro del’'umanita.

7. Un grande progetto di pace

Celebriamo in questi giorni il settantesimo anniversario della Dichiarazione Universale dei Diritti del’'Uomo,
adottata allindomani del secondo conflitto mondiale. Ricordiamo in proposito 'osservazione del Papa San
Giovanni XXIII: «Quando negli esseri umani affiora la coscienza dei loro diritti, in quella coscienza non pud non



4

sorgere I'avvertimento dei rispettivi doveri: nei soggetti che ne sono titolari, del dovere di far valere i diritti come
esigenza ed espressione della loro dignita; e in tutti gli altri esseri umani, del dovere di riconoscere gli stessi
diritti e di rispettarli».[7]

La pace, in effetti, € frutto di un grande progetto politico che si fonda sulla responsabilita reciproca e
sullinterdipendenza degli esseri umani. Ma & anche una sfida che chiede di essere accolta giorno dopo giorno.
La pace € una conversione del cuore e dell’anima, ed & facile riconoscere tre dimensioni indissociabili di questa
pace interiore e comunitaria:

- la pace con sé stessi, rifiutando I'intransigenza, la collera e I'impazienza e, come consigliava San Francesco di
Sales, esercitando “un po’ di dolcezza verso sé stessi”, per offrire “un po’ di dolcezza agli altri”;

- la pace con l'altro: il familiare, 'amico, lo straniero, il povero, il sofferente...; osando I'incontro e ascoltando il
messaggio che porta con sé;

- la pace con il creato, riscoprendo la grandezza del dono di Dio e la parte di responsabilita che spetta a
ciascuno di noi, come abitante del mondo, cittadino e attore dell’avvenire.

La politica della pace, che ben conosce le fragilita umane e se ne fa carico, pud sempre attingere dallo spirito
del Magnificat che Maria, Madre di Cristo Salvatore e Regina della Pace, canta a nome di tutti gli uomini: «Di
generazione in generazione la sua misericordia per quelli che lo temono. Ha spiegato la potenza del suo
braccio, ha disperso i superbi nei pensieri del loro cuore; ha rovesciato i potenti dai troni, ha innalzato gli umili;
[...] ricordandosi della sua misericordia, come aveva detto ai nostri padri, per Abramo e la sua discendenza, per
sempre» (Lc 1,50-55).

Dal Vaticano, 8 dicembre 2018

FRANCESCO

[1] Cfr Lc 2,14: «Gloria a Dio nel piu alto dei cieli e pace in terra agli uomini che egli amay.
[2] Cfr Le Porche du mystere de la deuxiéme vertu, Paris 1986.

[3] Lett. ap. Octogesima adveniens (14 maggio 1971), 46.

[4] Enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 7.

[5] Cfr Discorso alla mostra-convegno “Civitas” di Padova: “30giorni”, n. 5 del 2002.

[6] Benedetto XVI, Discorso alle Autorita del Benin, Cotonou, 19 novembre 2011.

[7]1 Enc. Pacem in terris (11 aprile 1963), 24.

[02049-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

La bonne politique est au service de la paix

1. “Paix a cette maison!”

En envoyant ses disciples en mission, Jésus leur dit: «Dans toute maison ou vous entrerez, dites d’abord: “Paix
a cette maison”. S’il y a la un ami de la paix, votre paix ira reposer sur lui; sinon, elle reviendra vers vous» (Lc
10, 5-6).

Offrir la paix est au coeur de la mission des disciples du Christ. Et cette offre est adressée a tous ceux qui,
hommes et femmes, aspirent a la paix au milieu des drames et des violences de I'histoire humaine[1]. La



5

“maison” dont parle Jésus, c’est chaque famille, chaque communauté, chaque pays, chaque continent, dans sa
particularité et dans son histoire; c’est avant tout chaque personne, sans distinctions ni discriminations. C’est
aussi notre “maison commune”: la planéte ou Dieu nous a mis pour y vivre et dont nous sommes appelés a
prendre soin avec sollicitude.

C’est donc également mon vceu au début de I'année nouvelle: “Paix a cette maison!”.

2. Le défi de la bonne politique

La paix est comme I'espérance dont parle le poéte Charles Péguy;[2] elle est comme une fleur fragile qui
cherche a s’épanouir au milieu des pierres de la violence. Nous le savons: la recherche du pouvoir a tout prix
porte a des abus et a des injustices. La politique est un moyen fondamental pour promouvoir la citoyenneté et
les projets de I’'homme, mais quand elle n’est pas vécue comme un service a la collectivité humaine par ceux qui
I'exercent, elle peut devenir un instrument d’'oppression, de marginalisation, voire de destruction.

«Si quelqu’un veut étre le premier, dit Jésus, qu’il soit le dernier de tous et le serviteur de tous» (Mc 9, 35).
Comme le soulignait saint Paul VI: « Prendre au sérieux la politique a ses divers niveaux — local, régional et
mondial —, c’est affirmer le devoir de ’lhomme, de tout homme, de reconnaitre la réalité concréte et la valeur de
la liberté de choix qui lui est offerte pour chercher a réaliser ensemble le bien de la cité, de la nation, de
’humanitéx».[3]

En effet, la fonction et la responsabilité politique constituent un défi permanent pour tous ceux qui regoivent le
mandat de servir leur pays, de protéger les habitants et de travailler pour asseoir les conditions d’un avenir
digne et juste. Accomplie dans le respect fondamental de la vie, de la liberté et de la dignité des personnes, la
politique peut devenir vraiment une forme éminente de charité.

3. Charité et vertus humaines pour une politique au service des droits humains et de la paix.

Le Pape Benoit XVI rappelait que «tout chrétien est appelé a vivre cette charité, selon sa vocation et selon ses
possibilités d’'influence au service de la pdlis. [...] L'engagement pour le bien commun, quand la charité I'anime,
a une valeur supérieure a celle de 'engagement purement séculier et politique [...] Quand elle est inspirée et
animée par la charité, I'action de 'homme contribue a I'édification de cette cité de Dieu universelle vers laquelle
avance I'histoire de la famille humaine»[4]. C’est un programme dans lequel peuvent se retrouver tous les
politiciens, de n’importe quelle appartenance culturelle ou religieuse, qui souhaitent ceuvrer ensemble pour le
bien de la famille humaine, en pratiquant ces vertus humaines qui sous-tendent le bon agir politique: la justice,
I'équité, le respect réciproque, la sincérité, 'honnéteté, la fidélité.

Ace sujet, méritent d’étre rappelées les “béatitudes du politique”, proposées par le Cardinal vietnamien
Francgois-Xavier Nguyén Van Thuan, mort en 2002, qui a été un témoin fidéle de 'Evangile:

Heureux le politicien qui a une haute idée et une profonde conscience de son réle.
Heureux le politicien dont la personne refléte la crédibilité.

Heureux le politicien qui travaille pour le bien commun et non pour son propre intérét.
Heureux le politicien qui reste fidélement cohérent.

Heureux le politicien qui réalise l'unité.

Heureux le politicien qui s’engage dans la réalisation d’'un changement radical.
Heureux le politicien qui sait écouter.

Heureux le politicien qui n’a pas peur.[5]

Chaque renouvellement des fonctions électives, chaque échéance électorale, chaque étape de la vie publique
constitue une occasion pour retourner a la source et aux repéres qui inspirent la justice et le droit. Nous en
sommes certains: la bonne politique est au service de la paix; elle respecte et promeut les droits humains
fondamentaux, qui sont aussi des devoirs réciproques, afin qu’entre les générations présentes et celles a venir
se tisse un lien de confiance et de reconnaissance.

4. Les vices de la politique



A coté des vertus, malheureusement, ne manquent pas non plus dans la politique les vices, dus soit & une
inaptitude personnelle soit a des déformations dans I'entourage et dans les institutions. Il est clair pour tous que
les vices de la vie politique 6tent de la crédibilité aux systémes dans lesquels elle s’exerce, ainsi qu’a I'autorité,
aux décisions et a I'action des personnes qui s’y consacrent. Ces vices, qui affaiblissent I'idéal d’une
authentique démocratie, sont la honte de la vie publique et mettent en danger la paix sociale: la corruption —
sous ses multiples formes d’appropriation indue des biens publics ou d’instrumentalisation des personnes —, la
négation du droit, le non-respect des régles communautaires, I'enrichissement illégal, la justification du pouvoir
par la force ou par le prétexte arbitraire de la “raison d’Etat”, la tendance & s’accrocher au pouvoir, la
xénophobie et le racisme, le refus de prendre soin de la Terre, I'exploitation illimitée des ressources naturelles
en raison du profit immédiat, le mépris de ceux qui ont été contraints a I'exil.

5. La bonne politique promeut la participation des jeunes et la confiance dans l'autre

Quand I'exercice du pouvoir politique vise uniquement a sauvegarder les intéréts de certains individus
privilégiés, I'avenir est compromis et les jeunes peuvent étre tentés par la méfiance, parce que condamnés a
rester en marge de la société, sans possibilité de participer a un projet pour I'avenir. Quand, au contraire, la
politique se traduit, concretement, dans I'encouragement des jeunes talents et des vocations qui demandent a
se réaliser, la paix se diffuse dans les consciences et sur les visages. Elle devient une confiance dynamique, qui
veut dire “j’ai confiance en toi et je crois en toi”, dans la possibilité de travailler ensemble pour le bien commun.
La politique est pour la paix si elle se manifeste donc, dans la reconnaissance des charismes et des capacités
de chaque personne. « Quoi de plus beau qu’une main tendue? Elle a été voulue par Dieu pour offrir et recevoir.
Dieu n’a pas voulu qu’elle tue (cf. Gn 4, 1sv) ou qu’elle fasse souffrir, mais qu’elle soigne et qu’elle aide a vivre.
A coté du ceeur et de l'intelligence, la main peut devenir, elle aussi, un instrument du dialogue».[6]

Chacun peut apporter sa pierre a la construction de la maison commune. La vie politique authentique, qui se
fonde sur le droit et sur un dialogue loyal entre les personnes, se renouvelle avec la conviction que chaque
femme, chaque homme et chaque génération portent en eux une promesse qui peut libérer de nouvelles
énergies relationnelles, intellectuelles, culturelles et spirituelles. Une telle confiance n’est jamais facile a vivre,
car les relations humaines sont complexes. En particulier, nous vivons ces temps-ci dans un climat de méfiance
qui s’enracine dans la peur de l'autre ou de I'étranger, dans I'angoisse de perdre ses propres avantages, et qui
se manifeste malheureusement aussi, au niveau politique, par des attitudes de fermeture ou des nationalismes
qui remettent en cause cette fraternité dont notre monde globalisé a tant besoin. Aujourd’hui plus que jamais,
nos sociétés ont besoin d’*“artisans de paix” qui puissent étre des messagers et des témoins authentiques du
Dieu Pere, qui veut le bien et le bonheur de la famille humaine.

6. Non a la guerre et a la stratégie de la peur

Cent ans apres la fin de la Premiére Guerre Mondiale, alors que nous nous souvenons des jeunes tombés
durant ces combats et des populations civiles lacérées, aujourd’hui plus qu’hier nous connaissons la terrible
lecon des guerres fratricides, a savoir que la paix ne peut jamais étre réduite au seul équilibre des forces et de
la peur. Maintenir 'autre sous la menace veut dire le réduire a I'état d’objet et en nier la dignité. C’est pourquoi
nous réaffirmons que I'escalade en termes d’intimidation et la prolifération incontrélée des armes sont contraires
a la morale ainsi qu’a la recherche d’'une vraie concorde. La terreur exercée sur les personnes les plus
vulnérables contribue a I'exil d’entiéres populations en quéte d’une terre de paix. Les discours politiques qui
tendent a accuser les migrants de tous les maux et a priver les pauvres de I'espérance ne sont pas justifiables.
Au contraire, il faut réaffirmer que la paix se fonde sur le respect de chaque personne, quelle que soit son
histoire, sur le respect du droit et du bien commun, de la création qui nous a été confiée et de la richesse morale
transmise par les générations passées.

Notre pensée va aussi, a titre particulier, aux enfants qui vivent dans les zones actuelles de conflit, et a tous
ceux qui s’engagent afin que leurs vies et leurs droits soient protégés. Dans le monde, un enfant sur six est
touché par la violence de la guerre ou par ses conséquences, quand il n’est pas enr6lé pour devenir lui-méme
soldat ou otage de groupes armés. Le témoignage de ceux qui ceuvrent pour défendre la dignité et le respect
des enfants n’en est que plus précieux pour I'avenir de 'lhumanité.

7. Un grand projet de paix
Nous célébrons ces jours-ci le soixante-dixieme anniversaire de la Déclaration Universelle des droits de



7

’lhomme, adoptée au lendemain du deuxieme conflit mondial. Souvenons-nous, a ce propos, de I'observation de
saint Jean XXIII: «Maintenant, a mesure que I'hnomme devient conscient de ses droits, germe comme
nécessairement en lui la conscience d'obligations correspondantes : ses propres droits, c'est avant tout comme
autant d'expressions de sa dignité qu'il devra les faire valoir, et a tous les autres incombera I'obligation de
reconnaitre ces droits et de les respecter».[7]

La paix, en effet, est le fruit d’'un grand projet politique qui se fonde sur la responsabilité réciproque et sur
l'interdépendance des étres humains. Mais elle est aussi un défi qui demande a étre accueilli jour aprés jour. La
paix est une conversion du cceur et de 'ame; et il est facile de reconnaitre trois dimensions indissociables de
cette paix intérieure et communautaire:

- la paix avec soi-méme, en refusant l'intransigeance, la colére et I'impatience et, comme le conseillait saint
Francois de Sales, en exercant “un peu de douceur avec soi-méme”, afin d’offrir “un peu de douceur aux
autres”;

- la paix avec l'autre: le proche, I'ami, I'étranger, le pauvre, le souffrant...; en osant la rencontre et en écoutant le
message qu’elle porte avec elle;

- la paix avec la création, en redécouvrant la grandeur du don de Dieu et la part de responsabilité qui revient a
chacun d’entre nous, en tant qu’habitant du monde, citoyen et acteur de I'avenir.

La politique de la paix, qui connait bien les fragilités humaines et les assume, peut toujours se ressourcer dans
I'esprit du Magnificat que Marie, Mére du Christ Sauveur et Reine de la Paix, chante au nom de tous les
hommes: «Sa miséricorde s’étend d’en age en age sur ceux qui le craignent. Déployant la force de son bras, il
disperse les superbes. Il renverse les puissants de leur trone, il éléve les humbles]...]; il se souvient de son
amour, de la promesse faite a nos péres, en faveur d’Abraham et sa descendance a jamais» (Lc 1, 50-55).

Du Vatican, le 8 décembre 2018

FRANCOIS

[1] Cf. Lc 2, 14: «Gloire a Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre aux hommes, qu'il aime».
[2] Cf. Le Porche du mystere de la deuxiéme vertu, Paris 1986.

[3] Lett. ap. Octogesima adveniens (14 mai 1971), n. 46.

[4] Enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 7.

[5] Cf. Discours a I'exposition-colloque “Civitas” de Padoue, “30 giorni”, n. 5 de 2002.

[6] Benoit XVI, Discours aux Autorités du Bénin, 19 novembre 2011.

[7] Enc. Pacem in terris (11 avril 1963), n. 44.

[02049-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Good politics at the service of peace

1. “Peace be to this house!”

In sending his disciples forth on mission, Jesus told them: “Whatever house you enter, first say, ‘Peace be to this
house!” And if a son of peace is there, your peace shall rest upon him; but if not, it shall return to you” (Lk 10:5-
6).



8

Bringing peace is central to the mission of Christ’s disciples. That peace is offered to all those men and women
who long for peace amid the tragedies and violence that mark human history.[1] The “house” of which Jesus
speaks is every family, community, country and continent, in all their diversity and history. It is first and foremost
each individual person, without distinction or discrimination. But it is also our “common home”: the world in which
God has placed us and which we are called to care for and cultivate.

So let this be my greeting at the beginning of the New Year: “Peace be to this house!”

2. The challenge of good politics

Peace is like the hope which the poet Charles Péguy celebrated.[2] It is like a delicate flower struggling to
blossom on the stony ground of violence. We know that the thirst for power at any price leads to abuses and
injustice. Politics is an essential means of building human community and institutions, but when political life is
not seen as a form of service to society as a whole, it can become a means of oppression, marginalization and
even destruction.

Jesus tells us that, “if anyone would be first, he must be last of all and servant of all’ (Mk 9:35). In the words of
Pope Paul VI, “to take politics seriously at its different levels — local, regional, national and worldwide —is to
affirm the duty of each individual to acknowledge the reality and value of the freedom offered him to work at one
and the same time for the good of the city, the nation and all mankind”.[3]

Political office and political responsibility thus constantly challenge those called to the service of their country to
make every effort to protect those who live there and to create the conditions for a worthy and just future. If
exercised with basic respect for the life, freedom and dignity of persons, political life can indeed become an
outstanding form of charity.

3. Charity and human virtues: the basis of politics at the service of human rights and peace

Pope Benedict XVI noted that “every Christian is called to practise charity in a manner corresponding to his
vocation and according to the degree of influence he wields in the pdlis... When animated by charity,
commitment to the common good has greater worth than a merely secular and political stand would have...
Man'’s earthly activity, when inspired and sustained by charity, contributes to the building of the universal city of
God, which is the goal of the history of the human family”.[4] This is a programme on which all politicians,
whatever their culture or religion, can agree, if they wish to work together for the good of the human family and
to practise those human virtues that sustain all sound political activity: justice, equality, mutual respect, sincerity,
honesty, fidelity.

In this regard, it may be helpful to recall the “Beatitudes of the Politician”, proposed by Viethamese Cardinal
Frangois-Xavier Nguyén Van Thuan, a faithful witness to the Gospel who died in 2002:

Blessed be the politician with a lofty sense and deep understanding of his role.

Blessed be the politician who personally exemplifies credibility.

Blessed be the politician who works for the common good and not his or her own interest.
Blessed be the politician who remains consistent.

Blessed be the politician who works for unity.

Blessed be the politician who works to accomplish radical change.

Blessed be the politician who is capable of listening.

Blessed be the politician who is without fear.[5]

Every election and re-election, and every stage of public life, is an opportunity to return to the original points of
reference that inspire justice and law. One thing is certain: good politics is at the service of peace. It respects
and promotes fundamental human rights, which are at the same time mutual obligations, enabling a bond of trust
and gratitude to be forged between present and future generations.

4. Political vices
Sadly, together with its virtues, politics also has its share of vices, whether due to personal incompetence or to



9

flaws in the system and its institutions. Clearly, these vices detract from the credibility of political life overall, as
well as the authority, decisions and actions of those engaged in it. These vices, which undermine the ideal of an
authentic democracy, bring disgrace to public life and threaten social harmony. We think of corruption in its
varied forms: the misappropriation of public resources, the exploitation of individuals, the denial of rights, the
flouting of community rules, dishonest gain, the justification of power by force or the arbitrary appeal to raison
d’état and the refusal to relinquish power. To which we can add xenophobia, racism, lack of concern for the
natural environment, the plundering of natural resources for the sake of quick profit and contempt for those
forced into exile.

5. Good politics promotes the participation of the young and trust in others

When the exercise of political power aims only at protecting the interests of a few privileged individuals, the
future is compromised and young people can be tempted to lose confidence, since they are relegated to the
margins of society without the possibility of helping to build the future. But when politics concretely fosters the
talents of young people and their aspirations, peace grows in their outlook and on their faces. It becomes a
confident assurance that says, “l trust you and with you | believe” that we can all work together for the common
good. Politics is at the service of peace if it finds expression in the recognition of the gifts and abilities of each
individual. “What could be more beautiful than an outstretched hand? It was meant by God to offer and to
receive. God did not want it to kill (cf. Gen 4:1ff) or to inflict suffering, but to offer care and help in life. Together
with our heart and our intelligence, our hands too can become a means of dialogue”.[6]

Everyone can contribute his or her stone to help build the common home. Authentic political life, grounded in law
and in frank and fair relations between individuals, experiences renewal whenever we are convinced that every
woman, man and generation brings the promise of new relational, intellectual, cultural and spiritual energies.
That kind of trust is never easy to achieve, because human relations are complex, especially in our own times,
marked by a climate of mistrust rooted in the fear of others or of strangers, or anxiety about one’s personal
security. Sadly, it is also seen at the political level, in attitudes of rejection or forms of nationalism that call into
question the fraternity of which our globalized world has such great need. Today more than ever, our societies
need “artisans of peace” who can be messengers and authentic withesses of God the Father, who wills the good
and the happiness of the human family.

6. No to war and to the strategy of fear

A hundred years after the end of the First World War, as we remember the young people killed in those battles
and the civilian populations torn apart, we are more conscious than ever of the terrible lesson taught by
fratricidal wars: peace can never be reduced solely to a balance between power and fear. To threaten others is
to lower them to the status of objects and to deny their dignity. This is why we state once more that an escalation
of intimidation, and the uncontrolled proliferation of arms, is contrary to morality and the search for true peace.
Terror exerted over those who are most vulnerable contributes to the exile of entire populations who seek a
place of peace. Political addresses that tend to blame every evil on migrants and to deprive the poor of hope are
unacceptable. Rather, there is a need to reaffirm that peace is based on respect for each person, whatever his
or her background, on respect for the law and the common good, on respect for the environment entrusted to
our care and for the richness of the moral tradition inherited from past generations.

Our thoughts turn in a particular way to all those children currently living in areas of conflict, and to all those who
work to protect their lives and defend their rights. One out of every six children in our world is affected by the
violence of war or its effects, even when they are not enrolled as child soldiers or held hostage by armed groups.
The witness given by those who work to defend them and their dignity is most precious for the future of
humanity.

7. A great project of peace

In these days, we celebrate the seventieth anniversary of the Universal Declaration of Human Rights, adopted in
the wake of the Second World War. In this context, let us also remember the observation of Pope John XXIII:
“‘Man’s awareness of his rights must inevitably lead him to the recognition of his duties. The possession of rights
involves the duty of implementing those rights, for they are the expression of a man’s personal dignity. And the
possession of rights also involves their recognition and respect by others”.[7]



10

Peace, in effect, is the fruit of a great political project grounded in the mutual responsibility and interdependence
of human beings. But it is also a challenge that demands to be taken up ever anew. It entails a conversion of
heart and soul; it is both interior and communal; and it has three inseparable aspects:

- peace with oneself, rejecting inflexibility, anger and impatience; in the words of Saint Francis de Sales, showing
“a bit of sweetness towards oneself” in order to offer “a bit of sweetness to others”;

- peace with others: family members, friends, strangers, the poor and the suffering, being unafraid to encounter
them and listen to what they have to say;

- peace with all creation, rediscovering the grandeur of God’s gift and our individual and shared responsibility as
inhabitants of this world, citizens and builders of the future.

The politics of peace, conscious of and deeply concerned for every situation of human vulnerability, can always
draw inspiration from the Magnificat, the hymn that Mary, the Mother of Christ the Saviour and Queen of Peace,
sang in the name of all mankind: “He has mercy on those who fear him in every generation. He has shown the
strength of his arm; he has scattered the proud in their conceit. He has cast down the mighty from their thrones,
and has lifted up the lowly; ...for he has remembered his promise of mercy, the promise he made to our fathers,
to Abraham and his children for ever” (Lk 1:50-55).

From the Vatican, 8 December 2018

FRANCIS

[1] Cf. Lk 2:14: “Glory to God in the highest, and on earth peace among men with whom he is pleased”.
[2] Cf. Le Porche du mystére de la deuxieme vertu, Paris, 1986.

[3] Apostolic Letter Octogesima Adveniens (14 May 1971), 46.

[4] Encyclical Letter Caritas in Veritate (29 June 2009), 7.

[5] Cf. Address at the “Civitas” Exhibition-Convention in Padua: “30 Giorni”, no. 5, 2002.

[6] BENEDICT XVI, Address to the Authorities of Benin, Cotonou, 19 November 2011.

[7] Encyclical Letter Pacem in Terris (11 April 1963), ed. Carlen, 24.

[02049-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

Gute Politik steht im Dienste des Friedens

1. ,Friede diesem Haus!*

Als Jesus seine Jinger aussandte, sagte er zu ihnen: »Wenn ihr in ein Haus kommt, so sagt als Erstes: Friede
diesem Haus! Und wenn dort ein Sohn des Friedens wohnt, wird euer Friede auf ihm ruhen; andernfalls wird er
zu euch zuruckkehren« (Lk 10,5-6).

Frieden zu bringen steht im Mittelpunkt der Sendung der Jiinger Christi. Und dieses Angebot richtet sich an alle,
Manner und Frauen, die inmitten der Dramen und Gewalttaten der Menschheitsgeschichte auf Frieden hoffen.[1]
Das ,Haus", von dem Jesus spricht, ist jede Familie, jede Gemeinschaft, jedes Land, jeder Kontinent, mit der
jeweiligen Einzigartigkeit und Geschichte; gemeint ist insbesondere jeder Mensch, ohne Unterschiede und
Diskriminierungen. Es geht dabei auch um unser ,gemeinsames Haus®, um den Planeten, den Gott uns als
Lebensraum zugewiesen hat und fiir den wir achtsam Sorge tragen sollen.



11

So soll dies auch mein Wunsch zu Beginn des neuen Jahres sein: ,Friede diesem Haus!“

2. Die Herausforderung guter Politik

Der Friede ist der Hoffnung ahnlich, Gber die der Dichter Charles Péguy sagt,[2] sie sei wie eine zarte Blume, die
versucht, mitten unter den Steinen der Gewalt aufzugehen. Wir wissen, dass ein Machtstreben um jeden Preis
zu Missbrauch und Ungerechtigkeit fihrt. Die Politik ist ein grundlegendes Mittel, um ein Gemeinwesen
aufzubauen und das Tun des Menschen zu férdern; aber wenn sie von den Verantwortlichen nicht als Dienst an
der menschlichen Gemeinschaft verstanden wird, kann sie zu einem Instrument der Unterdriickung und
Ausgrenzung, ja sogar der Zerstérung werden.

»Wer der Erste sein will«, sagt Jesus, »soll der Letzte von allen und der Diener aller sein« (Mk 9,35). So hob
auch Papst Paul VI. hervor:»Nimmt man den Bereich des Politischen auf seinen verschiedenen Ebenen -
ortlich, regional, national und auf Weltebene — wirklich ernst, dann muss man zugeben, dass jeder einzelne
Mensch die Pflicht hat, die konkrete Wirklichkeit und die Bedeutung der ihm verliehenen Entscheidungsfreiheit
anzuerkennen und darum bemdiht zu sein, in gleicher Weise das Wohl der Stadt, der Nation und der Menschheit
zu verwirklichen.«[3]

In der Tat stellen die politische Funktion und Verantwortung eine standige Herausforderung fiir alle dar, die das
Mandat erhalten, ihrem Land zu dienen, die dort lebenden Menschen zu schitzen und Voraussetzungen fur eine
wurdige und gerechte Zukunft zu schaffen. Wenn sie sich in grundlegender Achtung des Lebens, der Freiheit
und der Wirde des Menschen vollzieht, kann die Politik wirklich zu einer hervorragenden Form der
N&achstenliebe werden.

3. Néachstenliebe und menschliche Tugenden fiir eine Politik im Dienste der Menschenrechte und des riedens

Papst Benedikt XVI. erinnerte daran, dass »jeder Christ [...] zu dieser Nachstenliebe aufgerufen [ist], in der
Weise seiner Berufung und entsprechend seinen Einflussmdglichkeiten in der Polis. [...] Wenn der Einsatz fur
das Gemeinwohl von der Liebe beseelt ist, hat er eine hohere Wertigkeit als der nur weltliche, politische. [...]
Wenn das Handeln des Menschen auf Erden von der Liebe inspiriert und unterstiitzt wird, tragt es zum Aufbau
jener universellen Stadt Gottes bei, auf die sich die Geschichte der Menschheitsfamilie zubewegt.«[4] Dies ist
ein Programm, in dem sich alle Politiker unabhangig von ihrer kulturellen oder religidsen Zugehdorigkeit
wiederfinden kénnen, die gemeinsam fur das Wohl der Menschheitsfamilie arbeiten wollen, indem sie die
menschlichen Tugenden praktizieren, die einem guten politischen Handeln zugrunde liegen: Gerechtigkeit,
Gleichheit, gegenseitiger Respekt, Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit und Treue.

In diesem Zusammenhang verdienen es die ,Seligpreisungen des Politikers®, in Erinnerung gerufen zu werden,
die vom 2002 verstorbenen vietnamesischen Kardinal Frangois-Xavier Nguy&n Van Thuan stammen, der ein
treuer Zeuge des Evangeliums war:

Selig der Politiker, der ein seiner Rolle entsprechendes Bewusstsein und Gewissen hat.
Selig der Politiker, der als Person glaubwirdig ist.

Selig der Politiker, der fiir das Gemeinwohl arbeitet und nicht fiir seine eigenen Interessen.
Selig der Politiker, der koharent bleibt.

Selig der Politiker, der Einheit schafft.

Selig der Politiker, der sich fir die Verwirklichung radikalen Wandels einsetzt.

Selig der Politiker, der zuhdéren kann.

Selig der Politiker, der keine Angst hat.[5]

Jede Wahl von Amtstragern, jede Amtsperiode, jede Phase des 6ffentlichen Lebens ist eine Gelegenheit, zur
Quelle und zu den Bezugspunkten zurlickzukehren, die die Gerechtigkeit und das Recht inspirieren. Wir sind
davon Uberzeugt: Gute Politik steht im Dienste des Friedens; sie achtet und férdert die grundlegenden
Menschenrechte, die ebenso gegenseitige Pflichten sind, damit ein Band des Vertrauens und der Dankbarkeit
zwischen gegenwartigen und kommenden Generationen geknipft werden kann.



12

4. Die Laster der Politik

Neben den Tugenden gibt es leider auch in der Politik Laster, die sowohl auf mangelnde personliche Eignung
wie auch auf Missstande im Umfeld und in den Institutionen zurtickzuflihren sind. Es ist allen klar, dass die
Laster der Politik die Glaubwurdigkeit der Systeme, in denen sie stattfindet, sowie die Autoritat, die
Entscheidungen und das Handeln der Menschen, die sich dort einsetzen, untergraben. Diese Laster schwachen
das ldeal einer echten Demokratie, sie sind die Schande des 6ffentlichen Lebens und gefahrden den sozialen
Frieden: Korruption — in ihren vielen Formen der Veruntreuung von 6éffentlichem Eigentum oder der
Instrumentalisierung von Menschen —, Rechtsverweigerung, Missachtung von Gemeinschaftsregeln, illegale
Bereicherung, Rechtfertigung der Macht durch Gewalt oder unter dem willkirlichen Vorwand der ,Staatsrason®,
der Hang zum Machterhalt, Fremdenfeindlichkeit und Rassismus, die Weigerung, achtsam mit der Erde
umzugehen, eine unbegrenzte Ausbeutung der natirlichen Ressourcen fiir den unmittelbaren Profit und die
Verachtung fir die, die zu einem Leben in der Fremde gezwungen sind.

5. Gute Politik fordert die Beteiligung junger Menschen und das Vertrauen in andere

Wenn die Auslibung der politischen Macht einzig auf die Wahrung der Interessen bestimmter privilegierter
Personen abzielt, wird die Zukunft beeintrachtigt; junge Menschen stehen in Gefahr, ihr Vertrauen zu verlieren,
weil sie dazu verurteilt sind, am Rande der Gesellschaft zu bleiben, und keine Méglichkeit haben, die Zukunft
mitzugestalten. Wenn die Politik hingegen in der Foérderung junger Talente und Berufungen, die nach
Verwirklichung streben, einen konkreten Ausdruck findet, wird der Frieden in den Gewissen wachsen und auch
auf den Gesichtern sichtbar sein. Es kommt zu einem dynamischen Vertrauen im Sinne von: Ich vertraue dir und
glaube mit dir an die Méglichkeit, gemeinsam fiir das Gemeinwohl zu arbeiten. Politik dient dem Frieden, wenn
sie sich in der Anerkennung der Charismen und Fahigkeiten eines jeden Menschen ausdriickt. »Was gibt es
schdneres als eine hingereichte Hand? Sie ist von Gott, um zu geben und zu empfangen. Gott hat nicht gewaollt,
dass sie totet (vgl. Gen 4,1ff) oder dass sie leiden lasst, sondern dass sie sorgt und zu leben hilft. Neben dem
Herzen und dem Verstand kann auch die Hand zu einem Werkzeug des Dialogs werden.«[6]

Jeder kann mit seinem eigenen Stein einen Beitrag zum Bau des gemeinsamen Hauses erbringen. Echte Politik,
die sich auf Recht und ehrlichen Dialog zwischen den Personen griindet, entsteht immer neu aus der
Uberzeugung heraus, dass mit jeder Frau, jedem Mann und jeder Generation die Hoffnung auf neue relationale,
intellektuelle, kulturelle und spirituelle Méglichkeiten verbunden ist. Ein solches Vertrauen ist nie einfach, denn
menschliche Beziehungen sind komplex. So leben wir momentan in einem Klima des Misstrauens, das in der
Angst vor dem anderen oder Fremden, in der Angst vor dem Verlust der eigenen Vorteile wurzelt und sich leider
auch auf politischer Ebene durch eine Haltung der Abschottung oder des Nationalismus manifestiert, die jene
Briderlichkeit in Frage stellen, die unsere globalisierte Welt so dringend braucht. Unsere Gesellschaften
brauchen heute mehr denn je ,Gestalter des Friedens®, die authentische Botschafter und Zeugen Gottes des
Vaters sein kénnen, der das Wohl und das Gliick der Menschheitsfamilie will.

6. Nein zum Krieg und zur Strategie der Angst

Wenn wir hundert Jahre nach dem Ende des Ersten Weltkriegs an die jungen Menschen, die bei diesen
Kampfen starben, und an die gequélte Zivilbevélkerung denken, verstehen wir heute besser als gestern die
schreckliche Lehre aus den Bruderkriegen, dass namlich Frieden sich niemals auf das blof3e Gleichgewicht der
Krafte und der Angst beschréanken kann. Den anderen zu bedrohen bedeutet, ihn zum bloRen Objekt zu machen
und ihm seine Wirde abzusprechen. Aus diesem Grund bekraftigen wir, dass die Eskalation von
Einschlchterung wie auch die unkontrollierte Verbreitung von Waffen gegen die Moral und das Bemiihen um
wirkliche Eintracht verstof3en. Der Terror gegen die Schwachsten tragt dazu bei, dass ganze
Bevdlkerungsgruppen auf der Suche nach Orten des Friedens ins Exil gehen. Nicht tragbar sind politische
Diskurse, welche die Migranten aller Ubel beschuldigen und den Armen die Hoffnung nehmen. Stattdessen
muss betont werden, dass der Frieden auf der Achtung jedes Menschen unabhangig von seiner Geschichte, auf
der Achtung des Gesetzes und des Gemeinwohls sowie der uns anvertrauten Schépfung und des reichen
sittlichen Erbes friiherer Generationen beruht.

Wir denken insbesondere auch an die Kinder, die in den derzeitigen Konfliktgebieten leben, und an all
diejenigen, die sich fir den Schutz ihres Lebens und ihrer Rechte einsetzen. In der Welt ist jedes sechste Kind
von der Gewalt des Krieges oder ihren Folgen betroffen, wenn es nicht sogar selbst Soldat oder Geisel
bewaffneter Gruppen wird. Das Zeugnis derer, die sich fir die Achtung der Kinder und die Verteidigung ihrer



13

Woirde einsetzen, ist aulRerst wertvoll fir die Zukunft der Menschheit.

7. Ein grol3es Friedensprojekt

In diesen Tagen feiern wir den siebzigsten Jahrestag der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte, die nach
dem Zweiten Weltkrieg verabschiedet wurde. Erinnern wir uns in diesem Zusammenhang an eine Feststellung
von Papst Johannes XXIII.: »Wenn aber in einem Menschen das Bewusstsein seiner Rechte erwacht, so ist es
notwendig, dass in ihm auch das Bewusstsein seiner Pflichten erwacht, sodass dem, der gewisse Rechte hat, in
gleicher Weise die Pflicht innewohnt, seine Rechte als Zeichen seiner Wirde einzufordern; den anderen aber
wohnt die Pflicht inne, diese Rechte anzuerkennen und zu achten.«[7]

Der Frieden ist in der Tat das Ergebnis eines grolten politischen Projekts, das auf der gegenseitigen
Verantwortung und der wechselseitigen Abhangigkeit der Menschen beruht. Aber er ist auch eine
Herausforderung, der man sich Tag fir Tag stellen muss. Frieden ist eine Bekehrung von Herz und Seele, und
es ist leicht, drei untrennbare Dimensionen dieses inneren und gemeinschaftlichen Friedens auszumachen:

- Frieden mit sich selbst: Unnachgiebigkeit, Wut und Ungeduld zurlickweisen und — wie der heilige Franz von
Sales riet — ,ein wenig Sanftmut an sich selbst” iben, um ,anderen ein wenig Sanftmut® zu erweisen;

- Frieden mit dem anderen: mit dem Familienangehdérigen, dem Freund, dem Fremden, dem Armen, dem
Leidenden ...; den Mut haben, ihnen zu begegnen, und ihrer Botschaft zuhoren;

- Frieden mit der Schépfung: die Grofle des Geschenks Gottes und seinen Teil der Verantwortung
wiederentdecken, der jedem von uns als Bewohner der Welt, als Blirger und Gestalter der Zukunft aufgegeben
ist.

Eine Friedenspolitik, die um die menschlichen Schwachen weil und sich ihrer annimmt, kann immer aus dem
Geist des Magnifikats schopfen, das Maria, die Mutter Christi, des Erlsers, und die Konigin des Friedens, im
Namen aller Menschen singt: »Er erbarmt sich von Geschlecht zu Geschlecht lber alle, die ihn flrchten. Er
vollbringt mit seinem Arm machtvolle Taten: Er zerstreut, die im Herzen voll Hochmut sind; er stirzt die
Mé&chtigen vom Thron und erhéht die Niedrigen [...] und denkt an sein Erbarmen, das er unseren Vatern
verhei3en hat, Abraham und seinen Nachkommen auf ewig« (Lk 1,50-55).

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember 2018

FRANZISKUS

[1] Val. Lk 2,14: »Ehre sei Gott in der Hohe und Friede auf Erden den Menschen seines Wohlgefallens.«

[2] Vgal. Le Porche du mysteére de la deuxieme vertu, Paris 1986 (Orig. 1911).

[3] Apostolisches Schreiben Octogesima adveniens (14. Mai 1971), 46.

[4] Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 7.

[5] Vgl. Ansprache anlasslich der Konferenz und Ausstellung ,Civitas“ in Padua: ,30giorni“, Nr. 5/2002.

[6] Benedikt XVI., Ansprache bei der Begegnung mit den Mitgliedern der Regierung, Vertretern der staatlichen
Institutionen, mit dem Diplomatischen Korps und mit den Vertretern der wichtigsten Religionen in Benin,
Cotonou, 19. November 2011.

[7] Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 24.

[02049-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola




14

La buena politica esta al servicio de la paz

1. “Paz a esta casa”
Jesus, al enviar a sus discipulos en mision, les dijo: «Cuando entréis en una casa, decid primero: “Paz a esta
casa”. Y si alli hay gente de paz, descansara sobre ellos vuestra paz; si no, volvera a vosotros» (Lc 10,5-6).

Dar la paz esta en el centro de la mision de los discipulos de Cristo. Y este ofrecimiento esta dirigido a todos los
hombres y mujeres que esperan la paz en medio de las tragedias y la violencia de la historia humana.[1] La
“casa” mencionada por Jesus es cada familia, cada comunidad, cada pais, cada continente, con sus
caracteristicas propias y con su historia; es sobre todo cada persona, sin distincion ni discriminacion. También
es nuestra “casa comun”: el planeta en el que Dios nos ha colocado para vivir y al que estamos llamados a
cuidar con interés.

Por tanto, este es también mi deseo al comienzo del nuevo ano: “Paz a esta casa”.

2. El desafio de una buena politica

La paz es como la esperanza de la que habla el poeta Charles Péguy; [2] es como una flor fragil que trata de
florecer entre las piedras de la violencia. Sabemos bien que la busqueda de poder a cualquier precio lleva al
abuso y a la injusticia. La politica es un vehiculo fundamental para edificar la ciudadania y la actividad del
hombre, pero cuando aquellos que se dedican a ella no la viven como un servicio a la comunidad humana,
puede convertirse en un instrumento de opresion, marginacion e incluso de destruccion.

Dice Jesus: «Quien quiera ser el primero, que sea el ultimo de todos y el servidor de todos» (Mc 9,35). Como
subrayaba el Papa san Pablo VI: «Tomar en serio la politica en sus diversos niveles —local, regional, nacional y
mundial- es afirmar el deber de cada persona, de toda persona, de conocer cual es el contenido y el valor de la
opcion que se le presenta y segun la cual se busca realizar colectivamente el bien de la ciudad, de la nacién, de
la humanidad».[3]

En efecto, la funcion y la responsabilidad politica constituyen un desafio permanente para todos los que reciben
el mandato de servir a su pais, de proteger a cuantos viven en él y de trabajar a fin de crear las condiciones
para un futuro digno y justo. La politica, si se lleva a cabo en el respeto fundamental de la vida, la libertad y la
dignidad de las personas, puede convertirse verdaderamente en una forma eminente de la caridad.

3. Caridad y virtudes humanas para una politica al servicio de los derechos humanos y de la paz

El Papa Benedicto XVI recordaba que «todo cristiano esta llamado a esta caridad, segun su vocacion y sus
posibilidades de incidir en la pdlis. [...] El compromiso por el bien comun, cuando esta inspirado por la caridad,
tiene una valencia superior al compromiso meramente secular y politico. [...] La accién del hombre sobre la
tierra, cuando esta inspirada y sustentada por la caridad, contribuye a la edificacion de esa ciudad de Dios
universal hacia la cual avanza la historia de la familia humana».[4] Es un programa con el que pueden estar de
acuerdo todos los politicos, de cualquier procedencia cultural o religiosa que deseen trabajar juntos por el bien
de la familia humana, practicando aquellas virtudes humanas que son la base de una buena accién politica: la
justicia, la equidad, el respeto mutuo, la sinceridad, la honestidad, la fidelidad.

A este respecto, merece la pena recordar las “bienaventuranzas del politico”, propuestas por el cardenal
vietnamita Frangois-Xavier Nguy&n Van Thuan, fallecido en el afio 2002, y que fue un fiel testigo del Evangelio:

Bienaventurado el politico que tiene una alta consideracion y una profunda conciencia de su papel.
Bienaventurado el politico cuya persona refleja credibilidad.

Bienaventurado el politico que trabaja por el bien comun y no por su propio interés.
Bienaventurado el politico que permanece fielmente coherente.

Bienaventurado el politico que realiza la unidad.

Bienaventurado el politico que esta comprometido en llevar a cabo un cambio radical.
Bienaventurado el politico que sabe escuchar.

Bienaventurado el politico que no tiene miedo.[5]



15

Cada renovacion de las funciones electivas, cada cita electoral, cada etapa de la vida publica es una
oportunidad para volver a la fuente y a los puntos de referencia que inspiran la justicia y el derecho. Estamos
convencidos de que la buena politica esta al servicio de la paz; respeta y promueve los derechos humanos
fundamentales, que son igualmente deberes reciprocos, de modo que se cree entre las generaciones presentes
y futuras un vinculo de confianza y gratitud.

4. Los vicios de la politica

En la politica, desgraciadamente, junto a las virtudes no faltan los vicios, debidos tanto a la ineptitud personal
como a distorsiones en el ambiente y en las instituciones. Es evidente para todos que los vicios de la vida
politica restan credibilidad a los sistemas en los que ella se ejercita, asi como a la autoridad, a las decisiones y
a las acciones de las personas que se dedican a ella. Estos vicios, que socavan el ideal de una democracia
auténtica, son la verglienza de la vida publica y ponen en peligro la paz social: la corrupcion —en sus multiples
formas de apropiacion indebida de bienes publicos o de aprovechamiento de las personas—, la negacion del
derecho, el incumplimiento de las normas comunitarias, el enriquecimiento ilegal, la justificacion del poder
mediante la fuerza o con el pretexto arbitrario de la “razén de Estado”, la tendencia a perpetuarse en el poder, la
xenofobia y el racismo, el rechazo al cuidado de la Tierra, la explotacion ilimitada de los recursos naturales por
un beneficio inmediato, el desprecio de los que se han visto obligados a ir al exilio.

5. La buena politica promueve la participacion de los jovenes y la confianza en el otro

Cuando el gjercicio del poder politico apunta Unicamente a proteger los intereses de ciertos individuos
privilegiados, el futuro esta en peligro y los jévenes pueden sentirse tentados por la desconfianza, porque se
ven condenados a quedar al margen de la sociedad, sin la posibilidad de participar en un proyecto para el
futuro. En cambio, cuando la politica se traduce, concretamente, en un estimulo de los jévenes talentos y de las
vocaciones que quieren realizarse, la paz se propaga en las conciencias y sobre los rostros. Se llega a una
confianza dinamica, que significa “yo confio en ti y creo contigo” en la posibilidad de trabajar juntos por el bien
comun. La politica favorece la paz si se realiza, por lo tanto, reconociendo los carismas y las capacidades de
cada persona. «¢,Hay acaso algo mas bello que una mano tendida? Esta ha sido querida por Dios para dar y
recibir. Dios no la ha querido para que mate (cf. Gn 4,1ss) o haga sufrir, sino para que cuide y ayude a vivir.
Junto con el corazén y la mente, también la mano puede hacerse un instrumento de dialogo».[6]

Cada uno puede aportar su propia piedra para la construccion de la casa comun. La auténtica vida politica,
fundada en el derecho y en un didlogo leal entre los protagonistas, se renueva con la conviccion de que cada
mujer, cada hombre y cada generacion encierran en si mismos una promesa que puede liberar nuevas energias
relacionales, intelectuales, culturales y espirituales. Una confianza de ese tipo nunca es facil de realizar porque
las relaciones humanas son complejas. En particular, vivimos en estos tiempos en un clima de desconfianza
gue echa sus raices en el miedo al otro o al extrafio, en la ansiedad de perder beneficios personales vy,
lamentablemente, se manifiesta también a nivel politico, a través de actitudes de clausura o nacionalismos que
ponen en cuestion la fraternidad que tanto necesita nuestro mundo globalizado. Hoy mas que nunca, nuestras
sociedades necesitan “artesanos de la paz” que puedan ser auténticos mensajeros y testigos de Dios Padre
que quiere el bien y la felicidad de la familia humana.

6. No a la guerra ni a la estrategia del miedo

Cien afos después del fin de la Primera Guerra Mundial, y con el recuerdo de los jovenes caidos durante
aquellos combates y las poblaciones civiles devastadas, conocemos mejor que nunca la terrible ensefianza de
las guerras fratricidas, es decir que la paz jamas puede reducirse al simple equilibrio de la fuerza y el miedo.
Mantener al otro bajo amenaza significa reducirlo al estado de objeto y negarle la dignidad. Es la razén por la
que reafirmamos que el incremento de la intimidacién, asi como la proliferaciéon incontrolada de las armas son
contrarios a la moral y a la busqueda de una verdadera concordia. El terror ejercido sobre las personas mas
vulnerables contribuye al exilio de poblaciones enteras en busca de una tierra de paz. No son aceptables los
discursos politicos que tienden a culpabilizar a los migrantes de todos los males y a privar a los pobres de la
esperanza. En cambio, cabe subrayar que la paz se basa en el respeto de cada persona, independientemente
de su historia, en el respeto del derecho y del bien comun, de la creacion que nos ha sido confiada y de la
rigueza moral transmitida por las generaciones pasadas.

Asimismo, nuestro pensamiento se dirige de modo particular a los nifios que viven en las zonas de conflicto, y a



16

todos los que se esfuerzan para que sus vidas y sus derechos sean protegidos. En el mundo, uno de cada seis
nifios sufre a causa de la violencia de la guerra y de sus consecuencias, € incluso es reclutado para convertirse
en soldado o rehén de grupos armados. El testimonio de cuantos se comprometen en la defensa de la dignidad
y el respeto de los nifios es sumamente precioso para el futuro de la humanidad.

7. Un gran proyecto de paz

Celebramos en estos dias los setenta afos de la Declaracion Universal de los Derechos Humanos, que fue
adoptada después del segundo conflicto mundial. Recordamos a este respecto la observacion del Papa san
Juan XXIII: «Cuando en un hombre surge la conciencia de los propios derechos, es necesario que aflore
también la de las propias obligaciones; de forma que aquel que posee determinados derechos tiene asimismo,
como expresion de su dignidad, la obligacion de exigirlos, mientras los demas tienen el deber de reconocerlos y
respetarlos».[7]

La paz, en efecto, es fruto de un gran proyecto politico que se funda en la responsabilidad reciproca y la
interdependencia de los seres humanos, pero es también un desafio que exige ser acogido dia tras dia. La paz
es una conversion del corazén y del alma, y es facil reconocer tres dimensiones inseparables de esta paz
interior y comunitaria:

- la paz con nosotros mismos, rechazando la intransigencia, la ira, la impaciencia y —como aconsejaba san
Francisco de Sales- teniendo “un poco de dulzura consigo mismo”, para ofrecer “un poco de dulzura a los
demas”;

- la paz con el otro: el familiar, el amigo, el extranjero, el pobre, el que sufre...; atreviéndose al encuentro y
escuchando el mensaje que lleva consigo;

- la paz con la creacioén, redescubriendo la grandeza del don de Dios y la parte de responsabilidad que
corresponde a cada uno de nosotros, como habitantes del mundo, ciudadanos y artifices del futuro.

La politica de la paz —que conoce bien y se hace cargo de las fragilidades humanas— puede recurrir siempre al
espiritu del Magnificat que Maria, Madre de Cristo salvador y Reina de la paz, canta en nombre de todos los
hombres: «Su misericordia llega a sus fieles de generacién en generacion. El hace proezas con su brazo:
dispersa a los soberbios de corazén, derriba del trono a los poderosos y enaltece a los humildes; [...]
acordandose de la misericordia como lo habia prometido a nuestros padres en favor de Abrahan y su
descendencia por siempre» (Lc 1,50-55).

Vaticano, 8 de diciembre de 2018

FRANCISCO

[1] Cf. Lc 2,14: «Gloria a Dios en el cielo, y en la tierra paz a los hombres de buena voluntad».
[2] Cf. Le Porche du mystere de la deuxieme vertu, Paris 1986.

[3] Carta ap. Octogesima adveniens (14 mayo 1971), 46.

[4] Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 7.

[5] Cf. Discurso en la exposicion-congreso “Civitas” de Padua: “30giorni” (2002), 5.

[6] Benedicto XVI, Discurso a las Autoridades de Benin (Cotonou, 19 noviembre 2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11 abril 1963), 44.

[02049-ES.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese




17

A boa politica esta ao servigo da paz

1. «A paz esteja nesta casal»

Jesus, ao enviar em missao os seus discipulos, disse-lhes: «Em qualquer casa em que entrardes, dizei
primeiro: “A paz esteja nesta casa!” E, se la houver um homem de paz, sobre ele repousara a vossa paz; se
nao, voltara para vés» (Lc 10, 5-6).

Oferecer a paz esta no coragcao da missao dos discipulos de Cristo. E esta oferta ¢ feita a todos os homens e
mulheres que, no meio dos dramas e violéncias da histéria humana, esperam na paz.[1] A «casay, de que fala
Jesus, € cada familia, cada comunidade, cada pais, cada continente, na sua singularidade e historia; antes de
mais nada, € cada pessoa, sem distingdo nem discriminagao alguma. E é também a nossa «casa comum»: o
planeta onde Deus nos colocou a morar e do qual somos chamados a cuidar com solicitude.

Eis, pois, os meus votos no inicio do novo ano: «A paz esteja nesta casal»

2. O desafio da boa politica

A paz parece-se com a esperancga de que fala o poeta Carlos Péguy;[2] € como uma flor fragil, que procura
desabrochar por entre as pedras da violéncia. Como sabemos, a busca do poder a todo o custo leva a abusos e
injustigas. A politica € um meio fundamental para construir a cidadania e as obras do homem, mas, quando
aqueles que a exercem nao a vivem como servigo a coletividade humana, pode tornar-se instrumento de
opressao, marginalizacao e até destruicao.

«Se alguém quiser ser o primeiro — diz Jesus — ha de ser o ultimo de todos e o servo de todos» (Mc 9, 35).
Como assinalava o Papa S&o Paulo VI, «tomar a sério a politica, nos seus diversos niveis — local, regional,
nacional e mundial — é afirmar o dever do homem, de todos os homens, de reconhecerem a realidade concreta
e o valor da liberdade de escolha que |hes & proporcionada, para procurarem realizar juntos o bem da cidade,
da nacédo e da humanidade».[3]

Com efeito, a fungao e a responsabilidade politica constituem um desafio permanente para todos aqueles que
recebem o mandato de servir 0 seu pais, proteger as pessoas que habitam nele e trabalhar para criar as
condigdes dum futuro digno e justo. Se for implementada no respeito fundamental pela vida, a liberdade e a
dignidade das pessoas, a politica pode tornar-se verdadeiramente uma forma eminente de caridade.

3. Caridade e virtudes humanas para uma politica ao servigo dos direitos humanos e da paz

O Papa Bento XVI recordava que «todo o cristdo € chamado a esta caridade, conforme a sua vocagao e
segundo as possibilidades que tem de incidéncia na pdlis. (...) Quando o empenho pelo bem comum é animado
pela caridade, tem uma valéncia superior a do empenho simplesmente secular e politico. (...) A agdo do homem
sobre a terra, quando € inspirada e sustentada pela caridade, contribui para a edificagado daquela cidade
universal de Deus que é a meta para onde caminha a histéria da familia humana».[4] Trata-se de um programa
no qual se podem reconhecer todos os politicos, de qualquer afiliagao cultural ou religiosa, que desejam
trabalhar juntos para o bem da familia humana, praticando as virtudes humanas que subjazem a uma boa agéo
politica: a justi¢a, a equidade, o respeito mutuo, a sinceridade, a honestidade, a fidelidade.

A propésito, vale a pena recordar as «bem-aventurangas do politico», propostas por uma testemunha fiel do
Evangelho, o Cardeal viethamita Francisco Xavier Nguyen Van Thuan, falecido em 2002:

Bem-aventurado o politico que tem uma alta nogao e uma profunda consciéncia do seu papel.
Bem-aventurado o politico de cuja pessoa irradia a credibilidade.

Bem-aventurado o politico que trabalha para o bem comum e nao para os proprios interesses.
Bem-aventurado o politico que permanece fielmente coerente.

Bem-aventurado o politico que realiza a unidade.

Bem-aventurado o politico que esta comprometido na realizagdo duma mudanca radical.
Bem-aventurado o politico que sabe escutar.

Bem-aventurado o politico que ndo tem medo.[5]



18

Cada renovagao nos cargos eletivos, cada periodo eleitoral, cada etapa da vida publica constitui uma
oportunidade para voltar a fonte e as referéncias que inspiram a justiga e o direito. Duma coisa temos a certeza:
a boa politica esta ao servigo da paz; respeita e promove os direitos humanos fundamentais, que sao
igualmente deveres reciprocos, para que se tega um vinculo de confianca e gratidao entre as geracgoes do
presente e as futuras.

4. Os vicios da politica

A par das virtudes, nao faltam infelizmente os vicios, mesmo na politica, devidos quer a inépcia pessoal quer as
distorgdes no meio ambiente e nas instituicdes. Para todos, esta claro que os vicios da vida politica tiram
credibilidade aos sistemas dentro dos quais ela se realiza, bem como a autoridade, as decisbes e a agao das
pessoas que se lhe dedicam. Estes vicios, que enfraquecem o ideal duma vida democratica auténtica, séo a
vergonha da vida publica e colocam em perigo a paz social: a corrupgao — nas suas multiplas formas de
apropriacao indevida dos bens publicos ou de instrumentalizagdo das pessoas —, a negagao do direito, a falta
de respeito pelas regras comunitarias, o enriquecimento ilegal, a justificagdo do poder pela forga ou com o
pretexto arbitrario da «razdo de Estado», a tendéncia a perpetuar-se no poder, a xenofobia e o racismo, a
recusa a cuidar da Terra, a exploracao ilimitada dos recursos naturais em razao do lucro imediato, o desprezo
daqueles que foram forgados ao exilio.

5. A boa politica promove a participagdo dos jovens e a confianga no outro

Quando o exercicio do poder politico visa apenas salvaguardar os interesses de certos individuos privilegiados,
o futuro fica comprometido e os jovens podem ser tentados pela desconfianga, por se verem condenados a
permanecer a margem da sociedade, sem possibilidades de participar num projeto para o futuro. Pelo contrario,
quando a politica se traduz, concretamente, no encorajamento dos talentos juvenis e das vocagdes que
requerem a sua realizagdo, a paz propaga-se nas consciéncias e nos rostos. Torna-se uma confianga dinamica,
que significa «fio-me de ti e creio contigo» na possibilidade de trabalharmos juntos pelo bem comum. Por isso, a
politica é a favor da paz, se se expressa no reconhecimento dos carismas e capacidades de cada pessoa.
«Que ha de mais belo que uma mao estendida? Esta foi querida por Deus para dar e receber. Deus n&o a quis
para matar (cf. Gn 4, 1-16) ou fazer sofrer, mas para cuidar e ajudar a viver. Juntamente com o coragao € a
inteligéncia, pode, também a mao, tornar-se um instrumento de dialogo».[6]

Cada um pode contribuir com a propria pedra para a construgao da casa comum. A vida politica auténtica, que
se funda no direito e num dialogo leal entre os sujeitos, renova-se com a convicgdo de que cada mulher, cada
homem e cada geragado encerram em si uma promessa que pode irradiar novas energias relacionais,
intelectuais, culturais e espirituais. Uma tal confianga nunca é facil de viver, porque as relagbes humanas sao
complexas. Nestes tempos, em particular, vivemos num clima de desconfianga que esta enraizada no medo do
outro ou do forasteiro, na ansiedade pela perda das préprias vantagens, e manifesta-se também, infelizmente, a
nivel politico mediante atitudes de fechamento ou nacionalismos que colocam em questao aquela fraternidade
de que o0 nosso mundo globalizado tanto precisa. Hoje, mais do que nunca, as nossas sociedades necessitam
de «artesdos da paz» que possam ser auténticos mensageiros e testemunhas de Deus Pai, que quer o bem e a
felicidade da familia humana.

6. Ndo a guerra nem a estratégia do medo

Cem anos depois do fim da | Guerra Mundial, ao recordarmos os jovens mortos durante aqueles combates e as
populagodes civis dilaceradas, experimentamos — hoje, ainda mais que ontem — a terrivel licdo das guerras
fratricidas, isto é, que a paz ndo pode jamais reduzir-se ao mero equilibrio das forgcas e do medo. Manter o outro
sob ameaga significa reduzi-lo ao estado de objeto e negar a sua dignidade. Por esta razao, reiteramos que a
escalada em termos de intimidagdo, bem como a proliferagdo descontrolada das armas sao contrarias a moral e
a busca duma verdadeira concérdia. O terror exercido sobre as pessoas mais vulneraveis contribui para o exilio
de populagdes inteiras a procura duma terra de paz. Nao sao sustentaveis os discursos politicos que tendem a
acusar os migrantes de todos os males e a privar os pobres da esperanga. Ao contrario, deve-se reafirmar que
a paz se baseia no respeito por toda a pessoa, independentemente da sua historia, no respeito pelo direito € o
bem comum, pela criagdo que nos foi confiada e pela riqueza moral transmitida pelas geragdes passadas.

O nosso pensamento detém-se, ainda e de modo particular, nas criangas que vivem nas zonas atuais de
conflito e em todos aqueles que se esforgam por que a sua vida e os seus direitos sejam protegidos. No mundo,



19

uma em cada seis criangas sofre com a violéncia da guerra ou pelas suas consequéncias, quando néo é
requisitada para se tornar, ela prépria, soldado ou refém dos grupos armados. O testemunho daqueles que
trabalham para defender a dignidade e o respeito das criangas € extremamente precioso para o futuro da
humanidade.

7. Um grande projeto de paz

Celebra-se, nestes dias, o septuagésimo aniversario da Declaragdo Universal dos Direitos Humanos, adotada
apos a Il Guerra Mundial. A este respeito, recordemos a observacao do Papa Sao Joao XXIll: «Quando numa
pessoa surge a consciéncia dos proprios direitos, nela nascera forgosamente a consciéncia do dever: no titular
de direitos, o dever de reclamar esses direitos, como expressao da sua dignidade; nos demais, o dever de
reconhecer e respeitar tais direitos».[7]

Com efeito, a paz ¢ fruto dum grande projeto politico, que se baseia na responsabilidade mutua e na
interdependéncia dos seres humanos. Mas € também um desafio que requer ser abracado dia apoés dia. A paz
€ uma conversao do coragao e da alma, sendo facil reconhecer trés dimensdes indissociaveis desta paz interior
e comunitaria:

- a paz consigo mesmo, rejeitando a intransigéncia, a ira e a impaciéncia e — como aconselhava Sao Francisco
de Sales - cultivando «um pouco de dogura para consigo mesmoy, a fim de oferecer «um pouco de dogura aos
outrosy;

- a paz com o outro: o familiar, 0 amigo, o estrangeiro, o pobre, o atribulado..., tendo a ousadia do encontro,
para ouvir a mensagem que traz consigo;

- a paz com a criagao, descobrindo a grandeza do dom de Deus e a parte de responsabilidade que compete a
cada um de nés, como habitante deste mundo, cidadao e ator do futuro.

A politica da paz, que conhece bem as fragilidades humanas e delas se ocupa, pode sempre inspirar-se ao
espirito do Magnificat que Maria, Mae de Cristo Salvador e Rainha da Paz, canta em nome de todos os
homens: A «misericordia [do Todo-Poderoso] estende-se de geragdo em geragao sobre aqueles que O temem.
Manifestou o poder do seu braco e dispersou os soberbos. Derrubou os poderosos de seus tronos e exaltou os
humildes (...), lembrado da sua misericérdia, como tinha prometido a nossos pais, a Abrado e a sua
descendéncia, para sempre» (Lc 1, 50-55).

Vaticano, 8 de dezembro de 2018.

FRANCISCUS

[1] Cf. Lc 2, 14: «Gldria a Deus nas alturas e paz na terra aos homens do seu agrado».

[2] Cf. Le Porche du mystere de la deuxieme vertu (Paris 1986).

[3] Carta ap. Octogesima adveniens (14/V/1971), 46.

[4] Carta enc. Caritas in veritate (29/V/2009), 7.

[5] Cf. «Discurso na Exposigao-Encontro “Civitas” de Paduay»: Revista 30giorni (2002-n° 5).
[6] Bento XVI, Discurso as Autoridades do Benim (Cotonou, 19/X1/2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11/IV/1963), 24 (44).

[02049-P0O.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca




20
Dobra polityka stuzy pokojowi

1. ,Pokdj temu domowi!”

Jezus posyfajac swoich uczniéw na misje mowi im: ,Gdy do jakiego domu wejdziecie, najpierw mowcie: Pokoj
temu domowi! Jesli tam mieszka cztowiek godny pokoju, wasz pokdj spocznie na nim; jesli nie, powréci do was”
(Ek 10, 5-6).

Przekazanie pokoju znajduje sie w centrum misji uczniéw Chrystusa. Jest to oferta skierowana do tych
wszystkich mezczyzn i kobiet, ktdérzy majg nadzieje na pokdj posrod dramatdéw i przemocy ludzkiej historii[1].
,Domem”, o ktorym moéwi Jezus jest kazda rodzina, kazda wspolnota, kazdy kraj, kazdy kontynent, w swojej
wyjatkowosci i historii. Jest to przede wszystkim kazda osoba, bez zadnego wyjatku czy jakiejkolwiek
dyskryminacji. Jest to takze nasz ,wspdlny dom”: planeta, na ktorej umiescit nas Bog, bysSmy na niej
zamieszkiwali, a naszym powotaniem jest otoczenie jej troskliwg opieka.

Niech to bedzie moje zyczenie na poczgtku nowego roku: ,Pokéj temu domowi!”.

2. Wyzwanie dobrej polityki

Pokgj jest podobny do nadziei, o ktérej mowi poeta Charles Péguy[2]; jest jak kruchy kwiat, ktéry usituje
zakwitng¢ posrod kamieni przemocy. Wiemy o tym: dgzenie do wladzy za wszelkg cene prowadzi do naduzyc i
niesprawiedliwos$ci. Polityka jest istotnym nosnikiem budowania obywatelstwa i dziet cziowieka, ale kiedy ci,
ktorzy jg petnig, nie przezywajg jej jako stuzby dla ludzkiej spotecznosci, moze sta¢ sie narzedziem ucisku,
marginalizacji, a nawet zniszczenia.

»~Jesli kto chce by¢ pierwszym, niech bedzie ostatnim ze wszystkich i stugg wszystkich!” (Mk 9, 35) — mowi
Jezus. Jak podkreslit papiez sw. Pawet VI ,Powazne traktowanie polityki na jej roznych poziomach — lokalnym,
regionalnym, krajowym i Swiatowym — oznacza potwierdzenie obowigzku cztowieka, kazdego cztowieka, by
uznat konkretng rzeczywistos¢ i znaczenie wolnosci wyboru, jaka jest mu ofiarowana po to, by wspolnie z innymi
dazyt do realizowania dobra miasta, narodu, ludzkosci”[3].

Istotnie, zadanie i odpowiedzialnos¢ polityczna stanowig state wyzwanie dla wszystkich, ktorzy otrzymujg
mandat, by stuzy¢ swojej ojczyznie, aby chroni¢ jej mieszkancéw i dziata¢ na rzecz stworzenia warunkow dla
godnej i sprawiedliwej przysztosci. Polityka, jesli jest realizowana z podstawowym poszanowaniem dla zycia,
wolnosci i godnosci ludzi, moze naprawde stac sie wzniostg formg mitosci.

3. Mitos¢ i cnoty ludzkie dla polityki stuzgcej prawom cztowieka i pokojowi

Papiez Benedykt XVI przypomniat, ze ,kazdy chrzescijanin wezwany jest do tej mitosci zgodnie ze swoim
powotaniem i swoimi mozliwosciami oddziatywania w pdlis. [...] Gdy mito$¢ jest pobudkg zaangazowania na
rzecz dobra wspolnego, ma ono wyzszg wartos$¢, niz gdy ma ono tylko swiecki i polityczny charakter. [...] Gdy
dziatalnos¢ cztowieka na ziemi jest inspirowana i wspierana przez mito$¢, przyczynia sie do budowania
powszechnego miasta Bozego, do ktdrego dgzg dzieje rodziny ludzkiej’[4]. Jest to program, w ktérym odnalezé
sie mogg wszyscy politycy, niezaleznie od swojej przynaleznosci kulturowej czy religijnej, pragngcy wspolnie
pracowac dla dobra rodziny ludzkiej, praktykujgc te cnoty ludzkie, od ktérych uzaleznione jest dobre dziatanie
polityczne: sprawiedliwos¢, rownosé, wzajemny szacunek, szczeros¢, uczciwosé, wiernosc.

W zwigzku z tym zastugujg na przypomnienie ,Blogostawienstwa polityka”, zaproponowane przez
wietnamskiego kardynata Francoisa Xavier Nguyen Van Thuana, zmartego w roku 2002, ktéry byt wiernym
Swiadkiem Ewangelii:

Bfogostawiony polityk, ktéry dobrze rozumie swojg role w sSwiecie.

Btogostawiony polityk, ktérego postepowanie jest przyktadem wiarygodnosci.
Btogostawiony polityk, ktory pracuje dla wspdlnego dobra, a nie dla wiasnego interesu.
Btogostawiony polityk, ktory jest wierny sobie.

Btogostawiony polityk, ktory trudzi sie na rzecz budowania jednosci.

Btogostawiony polityk, ktory dazy do radykalnej zmiany.



21

Btogostawiony polityk, ktory potrafi stuchaé.
Btogostawiony polityk, ktory sie nie leka[5].

Kazde odnowienie funkcji elekcyjnych, kazdy termin wyborczy, kazdy etap zycia publicznego jest okazjg, by
powracac do zrédta i punktdw odniesienia, ktdre inspirujg sprawiedliwos¢ i prawo. Jestesmy tego pewni: dobra
polityka stuzy pokojowi; szanuje i krzewi podstawowe prawa cziowieka, ktore sg takze wzajemnymi
obowigzkami, tak aby miedzy obecnymi a przysziymi pokoleniami nawigzata sie wiez zaufania i wdziecznosci.

4. Wady polityki

Oprocz cnot, w polityce nie brakuje niestety takze i wad, wynikajgcych zaréwno z niekompetencji osobistej, jak i
z wypaczen w srodowisku politycznym i w instytucjach. Jest oczywiste dla wszystkich, ze wady zycia
politycznego odbierajg wiarygodnos¢ systemom, w obrebie ktérych jest ona prowadzona, a takze autorytetowi,
decyzjom i dziataniom ludzi, ktorzy sie jej poswiecaja. Te wady ostabiajace ideat autentycznej demokracji sg
hanbg zycia publicznego i zagrazajg pokojowi spotecznemu: korupcja — w jej wielu formach bezprawnego
przywiaszczania sobie débr publicznych lub instrumentalizacji ludzi —, odmawianie prawa, brak poszanowania
regut wspolnotowych, bezprawne bogacenie sie, uzasadnianie wtadzy sitg lub arbitralnym pretekstem ,racji
stanu”, sktonnos¢ okopywania sie przy wtadzy, ksenofobia i rasizm, zaniechanie troski o Ziemig, nieograniczona
eksploatacja zasobow naturalnych ze wzgledu na dorazny zysk, pogarda dla tych, ktérzy zostali zmuszeni, by
udac sie na wygnanie.

5. Dobra polityka krzewi udziat mfodych i zaufanie do drugiego

Gdy sprawowanie wladzy politycznej dgzy jedynie do ochrony intereséw pewnych uprzywilejowanych jednostek,
zagrozona jest przysztos¢, a ludzie mtodzi moga odczuwac pokuse nieufnosci, gdyz sg skazani na
pozostawanie na marginesie spoteczenstwa, bez mozliwosci uczestniczenia w projekcie dotyczgcym
przysztosci. Kiedy natomiast polityka przektada sie konkretnie na wspieranie mtodych talentéw i powotan
domagajgcych sie spetnienia, pokdj szerzy sie w sumieniach i na obliczach. Staje sie dynamicznym zaufaniem,
ktore pragnie powiedzie¢: ,ufam tobie i wierze z tobg” w mozliwo$¢ wspotpracy dla dobra wspolnego. Polityka
zatem stuzy pokojowi, jezeli wyraza sie w uznaniu charyzmatow i zdolnosci kazdej osoby. ,Czy jest co$
piekniejszego niz wyciggnieta dton? Bog chciat, aby dawata ona i brata. Bog nie chciat, aby zabijata (por. Rdz 4,
1 nn.) lub zadawata bdl, ale aby leczyta i pomagata zy¢. Obok serca i umystu dion moze sta¢ sie réwniez
narzedziem dialogu”[6].

Kazdy moze wnies$¢ swoéj kamien do budowy wspodlnego domu. Autentyczne zycie polityczne, ktére opiera sie na
prawie i na szczerym dialogu miedzy stronami, odnawia sie z przekonania, zekazda kobieta, kazdy mezczyzna i
kazde pokolenie zawierajg w sobie pewng obietnice, ktéra moze wyzwoli¢ nowe energie relacyjne, intelektualne,
kulturowe i duchowe. Nigdy nie jest tatwo przezywac takie zaufanie, poniewaz relacje miedzyludzkie sg ztozone.
Zwtaszcza w tych czasach zyjemy w klimacie nieufnosci, ktory jest zakorzeniony w strachu przed innym lub
obcym, w leku przed utratg wtasnych korzysci, a przejawia sie rowniez niestety na poziomie politycznym
poprzez postawy zamknigcia lub nacjonalizmy kwestionujgce braterstwo, ktérego tak bardzo potrzebuje nasz
zglobalizowany swiat. Dzisiaj, bardziej niz kiedykolwiek, nasze spoteczenstwa potrzebujg ,budowniczych
pokoju”, ktérzy mogliby by¢ autentycznymi postancami i Swiadkami Boga Ojca, ktory chce dobra i szczescia
rodziny ludzkiej.

6. Odrzuémy wojne i strategie strachu

Sto lat po zakonczeniu pierwszej wojny swiatowej, wspominajac ludzi miodych, ktérzy zgineli w czasie bitew i
udreczong ludnos¢ cywilng, znamy dzi$ bardziej niz kiedykolwiek straszliwg nauke wojen bratobdjczych, a
mianowicie, ze pokdj nigdy nie moze sprowadzac sie jedynie do réwnowagi sit i strachu. Utrzymywanie drugiego
W zagrozeniu oznacza sprowadzanie go do stanu przedmiotu i zanegowanie jego godnosci. Z tego powodu
stwierdzamy, ze eskalacja zastraszenia, jak rowniez niekontrolowane rozprzestrzenianie broni sg sprzeczne z
moralnoscia i poszukiwaniem prawdziwej zgody. Terror wobec 0s6b najbardziej podatnych na zagrozenia
przyczynia sie do wygnania catych grup ludnosci w poszukiwaniu ziemi pokoju. Bezzasadne sg wypowiedzi
polityczne, ktére probuja oskarza¢ migrantdw o wszelkie zto i pozbawiaC ubogich nadziei. Nalezy natomiast
podkresli¢, ze pokdj opiera sie na szacunku dla kazdej osoby, niezaleznie od tego, jakie bytyby jej dzieje, na
poszanowaniu prawa i dobra wspolnego, swiata stworzonego, ktéry zostat nam powierzony i bogactwa
moralnego, przekazanego nam przez minione pokolenia.



22

Nasza mysl kieruje sie ponadto w szczegolnosci ku dzieciom zyjagcym na terenach aktualnych konfliktéw oraz ku
tym wszystkim, ktérzy angazujg sie, aby chroni¢ ich zycie i prawa. Jedno dziecko na szes¢ w Swiecie jest
dotkniete przemoca wojny i jej nastepstwami, o ile samo nie jest zaciggniete przez uzbrojone grupy, aby sta¢ sie
zotnierzem lub zaktadnikiem. Swiadectwo tych, ktorzy dziatajg na rzecz obrony godnosci i szacunku dzieci, jest
niezwykle cenne dla przysztosci ludzkosci.

7. Wspaniaty projekt pokoju

W tych dniach obchodzimy siedemdziesiatg rocznice Powszechnej Deklaracji Praw Cztowieka, przyjetej w
nastepstwie drugiej wojny swiatowej. Przypomnijmy w tym wzgledzie obserwacje papieza sw. Jana XXIII: ,Kiedy
w istotach ludzkich zaczyna pojawia¢ sie Swiadomosc¢ swoich praw, to w tej Swiadomosci nie moze nie rodzi¢ sie
dostrzezenie swoich obowigzkow. Posiadanie praw wigze sie z obowigzkiem wprowadzania ich w zycie,
poniewaz sg one wyrazem osobistej godnosci cztowieka. A posiadanie praw wigze sie takze z ich uznaniem i
szacunkiem ze strony innych osob’[7].

Pokdj jest bowiem rezultatem wspaniatego projektu politycznego, opartego na wzajemnej odpowiedzialnosci i
wspotzaleznosci istot ludzkich. Ale jest takze wyzwaniem, ktére kazdego dnia domaga sie akceptacji. Pokoj jest
nawroceniem serca i duszy, i fatwo mozna rozpoznac trzy nierozerwalne wymiary tego pokoju wewnetrznego i
wspolnotowego:

- pokdj z samym sobg, odrzucajgc bezkompromisowosc¢, gniew i zniecierpliwienie, a — zgodnie z zaleceniami $w.
Franciszka Salezego — stosujgc ,troche stodyczy wobec siebie, aby dac troche stodyczy innym”;

- pokdj z innym: cztonkiem rodziny, przyjacielem, obcym, ubogim, cierpigcym...; osSmielajac sie spotkac i
wystuchaé przestania, ktére ze sobg niesie;

- pokdj ze swiatem stworzonym, odkrywajgc wspaniatos¢ Bozego daru oraz czes¢ odpowiedzialnosci, jaka
spada na kazdego z nas, jako mieszkancéw Swiata, obywateli i tworcoéw przysztosci.

Polityka pokoju, dobrze znajgca ludzkie stabosci i przyznajgca sie do nich, moze zawsze czerpac z ducha
hymnu Magnificat, ktéry Maryja, Matka Chrystusa Zbawiciela i Krélowa Pokoju $piewa w imieniu wszystkich
ludzi: ,Jego mitosierdzie z pokolenia na pokolenie nad tymi, ktérzy sie Go bojg. Okazat moc swego ramienia,
rozproszyt pysznigcych sie zamystami serc swoich. Stracit wtadcow z tronu, a wywyzszyt pokornych [...] pomny
na swe mitosierdzie, jak obiecal naszym ojcom, Abrahamowi i jego potomstwu na wieki” (£k 1, 50-55).

Watykan, 8 grudnia 2018 r.

FRANCISZEK

[1] Por. tk 2,14: ,Chwata Bogu na wysokosciach, a na ziemi pokéj ludziom Jego upodobania”.

[2] Por. Le Porche du mystere de la deuxiéme vertu, Paris 1986.

[3] List apost. Octogesima adveniens (14 maja 1971), 46.

[4] Enc. Caritas in veritate (29 czerwca 2009), 7.

[5] Por. Przemowienie na wystawie-kongresie ,,Civitas” w Padwie: ,30giorni”, n. 5/2002.

[6] BENEDYKT XVI, Przemowienie do wtadz Beninu, Kotonu, 19 wrzesnia 2011; w: L’'Osservatore Romano, ed.
pl. n. 1 (339)/2012, s. 13.

[7]1 Enc. Pacem in terris (11 kwietnia 1963), 24.

[02049-PL.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua araba




23

"dowsluws IuolJzs os B $306 IUuudle"”
"lewdl Lig) oM™ . 1

ool a8 Ols b el 13d e pMal Y51 lgJgad (a5 cay SI" tdngs 9 peluw)l (> 030N gouy JB
(6 -5 .10 oJ) " oSl 3le Vg ca; Jz; oMb (oM

g oMl Go> o el I 0o il graz) a>gi dsgdl 0399 . zuumall oM dluy joxo 98 Nl 2io
o 0,8 JS b JS dcloax JS 6 ul JS o8 Lol gou aic alS sl "cuwdl" [1]asics duinll b awlo
Sl SoSUl =" jiual] Lig" Uyl 68 jmas 91 8,85 095 Lasu JS e b JS Jid o {ogi)l (99 ad> i

plaidl JS, oy clieM lyes silly aiSuui ad alll liviog

Mol ig) pMaw" 1ozl pledl &lay 8 Lyl Lol JWL 030 Sl
ixlall dwludl s15 .2

sl )l laws pies ol Joby dad 6,8 aviy (2]t Sl selidl aic S sVl el asiy pMasd] 0
ol dpwlul Ay (B dwbudl ol . pllally cligbaall | @9 o sk dalull oo el 1ol dhai a9

208 8151 auas 13 w5 uin| goizall doa3S lgiinzy Y lgulay oo baie SJ9 pgllacly LoLuu VI dlblgs

0N 29 Linogi9

wor Ludll LI ST LaS (35 .9 o) " agoal59 [oae> a@,3T SuB ~gou Joispodll JoT oSs ol 31T o0
i - pallelly il youldVls el clgimall aliso e 3l Jaze Lle duwludl 331 ol wsludl
Guis Aglral o) @>ginall HLis Yl dy> dandyg pusalall @)l BLieVL bl JS ol w2ly e asl

[3]"cleox & ,uinllg (doVlg (diaall dxbas

@il dox) Jayodill Goali crill groce) laily L @Bloll 3 dbuwlasll iddunally pawlusall Jasll JS iy
Lol Uiy (> s Ol duwldl a9 . Jsleg py,S Jadiwo) B9 all dig e Jo2llg (ailSuw gua> dlaxlg
oWl asl,S9 ly Sbal) LIl pLi> V15Ul (9 lgaubas o5 Lo 13] dsxall

oMudly GlusiYl G9d> doas 9 dwluw J>I o dulusi] Jilad9 dxo .3

0308l B aigC> wauxy JS cxall 030 )l 9010 68 L pmo JS" Ol iise Gl puiS iy LUWI S3, oIS
oLl 320 aigS o Lowl dod alde caiol amoll aisl b 15] pledl il Juw 9 SVl O] [...] auaall 9
all @0 sl LS pBlu dgle Juiwdis axall o)V e Olusdl B pglisy boxic [1.] Suwlws Sosd
il Guald] go> a9 Lily ol oSou ol @] [4]"a il Y 30,6 Jao Do uun il cdlolil
LYl Jilas)l el duwyloe e dgpuindl 6,V @dlal (2o Jagl (8 ol (Ol s 9l L85 clasl sl 0
13 99 .&LVlg (dxallg daly (Jsbiall pli>Vlg «dlasVly dlasll :allall Cuwludl Joll el)9 oS il
wlgi OB Cmoil andlsS louws ;8 Lolinall JUys, Ul le>Lidl _il Mawludl J>) olyghas” 5S35 jazy oall

: e lool @l oS silly 2002 ple Sgioll

Bos 42,9 Wle 1551 0,95 Uy Sl dwladl =) el



24

aidlaas anss (9 LSy sl dwludl > ol

pasuill axdlao) V¥ oJjiinll L3l J21 e Jasy il dawladl > b
&loly Bunio sy SVl dwludl J>,) ob

820l sz, S duwldl J2 ) ol

S99 s Buixity pjily S gl J2 ) b

iy &S Sye SUl dwbudl J2)) gbo

5]y Y sl bl J2 ) Liob

N 8392l) dunlio B ciolall SLdl J>1o (o dl> 50 SS9 bl asg0 SS9 i i ailogl aas JS o
iy oMl dons (9 (& axllall dwlpul 1eas, Jle o209 osilally dlasll aghi (il @2 Lall 9 guiall
60l IVl o liiolg dis byl Lisy oS clslio wlzly i3S @ Ll bVl oLuw)l $oia> 529

dghdiall JU=Vlg

dwled! i3, 4

o€ 9l dwazidl 6elasl pac e elgw axsWl J5l301 Loyl dwludl (8 Ladis ¥ wawlg Jilas)l wil> I
il aalasVl adlaas le uads duwlud] 6Ll 13, ol gaaxl) golodl o .o luwdally diwl (8 BV
03® Lo pguusil Gou Sy cuill Lol gy pois (il JaeVlg wlyl,ally dalul &8luas e Wad led Joss
sbuall ozl el Yl oMl (o259 dolall 8Ll e Hle (@ «aaxdl ddolyboal adlio camiai (il  Jsl3 I
aclgall plisl pac (Gaazll o Gloyl - wldl IMsiuwl 91 pledl sl GuMis| o 8222l ISl 8-

o9 angoul I ol cdgsansidl "aloa)l dxbas" iy ol 8gally dabludl 4w il e clieVl deloxl
2l g dszulall 5)loal) 39030l e JN2iwlg (o Y cliel jad)g dypaiglly iVl oS (Sl
Szl e gyl ol didgl S laislg s 04l

BV dsilly dyid] a5 Live i daxJlall dwlud! .5

Jedisnsall S0 w9 cabglazall sL,8Y1 g, allas dla> ] duw bl dabull duwlas Bag loxic

3 &, Linall alSol 19> cgaiall ol® le cladl uy oy agd dadl olaad I olidl Juey 239 sl
Ao Ll clsely &Ll @loall geis (9 «usalo JSuiu dwludl 02,5 boaie oSU . Jaiiuol) £9 iso
alSol 9 "doo (y0dly el 1" g «dSuolin> a5 zwang c0szoll ey silaiall (S pMundl it (lghud
BLaeVl W5 (0 Leie jusill o5 131 oNadl J21 o JWL (D duwlud] . plell @lall J21 o Louw Josll

ol B>, o) all . plingy _loei ol @)l alll $639200 3 oo Jo>i 08 e SI" . ail,189 Lasis S udlgay
83l awas ol Say SVl wlall wils I ol . Ginedl Jle aclusy s ol Ji (adés ol ol (1.4 & 1)) Jids
[6]")lo=xl

Lleg peilall e anslal caluoVl duwludl 6L .o cull el Lol o> giay ol galoiay 3,9 S



25

I3l dxxiil w9 =2l Y .6

Ol J)leall b JVS Ighadaw Gudll Gluid]l S35 Lad o JoVl allell ool dlg e ple &lo 9,0 2=y
ol sl 693Vl G w9, ol Liales S Gl Gyl cuol o LiST podll 8,05 o2 dgile il usirall
A Jl aadsi Lisy aagll ao 3V elayl ol a9 Belly sedll ojles e Tl uaisy ol Soy Y ol
lioll e HLimVl e Lad wagsill > oo il Ol 23> o 3585 wuudl 13gly aiolS Gl o2l
Lo sVl Lol e gu)lay s3I Q@Y i abls e el gog WSV go olioleiy (il
Juo il bl SLUal Joid S V9 oMLy giais Lol e el Bag: lglaSl i i3 (3 pdluw
pody oMl ol e asTil L w31 aob (o9 el o cldall o359 49, gracy (o> leall ol |
Sy Ll cissl Ll aalsly plelllly weilall plyisl ey was,b olS lago pasiis JS ol Lle
iyl JLo VI Ll ailss sl MY

ol JS* Jlo il gl sblio 9 Gguinss cpill JabYl Jl Lo JSuiy buSas a>gs s e 69Me
sl ol Gie o il pllall (3 Jlabol diw JS o o0 Wb ol . agd9a>9 agil> dilaxy ugojsily il

o€ el Golag, il gl dslgi o .axluall oleladl @ud,) 9l Laiz auway oz iy p) 0l 130 (gdloe
il o) dlel) diss (D JlabVl ol i>l9 dol,S

,m.b.croltu.lfj_,m7

dollell ozl wlacl L8 asicl sl (oLl §eax) _alle)l oMeM ool dgidl S,SUL LY 0id Jaixs
o9 el (898> Lus¥l Iy, boaie™ 109 iaelly LW lisgs uuaall LW dla>o LS5 oxall 13 99 .asll
b, pgdoa> 1St w19 «(§oaxl 03 ¢yoSlay cuill Lol :dllaall lledl Ll ol 6,9l oo

171" goliix>ly §oaxl 0ig BlieVl L2y (> Wy tpgiol,S e usiS9

il o by Asliadl adgdanall ulwl e pgds juS Ll £9 pisa) dxis 98 (@8lo)l (S pMundl O
sleyd &5 e Bheill Jewd! 09 29,19 L)l i o8 oMl .09y a2y logy alaid iy ol wllai, Az Loyl aistg
oizally 31l oMl 13 8 Lein Juaddl Sy Y

duloo e (Jlw 8 louwi 9 Guadll dwas cuug owall sl wuasdly saidl jad) e «olil go oMl v
"oV agiell jag)" pas LS Mol ol d9isll o Jul8"

lelosy il @l JI uasg clalll e juwlid <. pdlial] Gusall (Js Il gunall sl 53V go oMl v

A0

2>l aisua, Lo a>l9 JS gile Lo adloll aJggumall ;289 alll &d dalac BLiusT y=id das 3l go pNudl v
Jiiaual) Joleg o blgasy «allell oK

Sl 2l 295 oo bgs Liiws ol leiSay detile le 03369 il el > B2 (il oVl duwluw o)
of Wil digdiy el Lo Ll e oe ains>," Laidl JS b (oMl &llabwg (alzell auuall bl (a0 asii
ALY JB Las 5S15 [..] eleiog)l 88,9 Lugell o, clgdVl bh> . agold (9t Siadl cidiud 0xcl $3ui

(55 -50 (1 5)) "3, W aluiy pudl,Y dio>)



26
JoVI 095lS / amn> 8 (olSslall o
O UW S
[11,0. Js 2. 14: "Id-pz> Jdo_bs IdeJs! slduwdle s IUbuo Jdolum Blooe lod 5 olo!”.
21,1, oo ) IJS o6 Ieloss. olysom 1986.
B8] I uwldé 1Jyumadss 15 Idepelose - Octogesima adveniens- (14 plsy / i@lj 1971). 46.
[4] 1y uwlds gl o oz S /Ja,jw(29 S9usy/zisulu 2009). 7.
151 ,). Jes Idolold Bes Ideg so-ldedcp) "opwpe” -Civitas- Bs p506 w1598l "30 90" £35 5. Luws 2002.
[6] wusdouw Iduwbus gui Ides 1ol Juwdble Idooso: 990909 19 69 pw, 2011,
171 1,0u01J8 1l 08 Iduwdle S IUhe (11 T8 1 osuslo 1963). 24.
[02049-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0947-XX.02]



