2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0887
Venerdi 30.11.2018

Intervento del Cardinale Segretario di Stato al Convegno internazionale “ll messaggio e I'azione di
pace di don Primo Mazzolari (1890-1959)”

Pubblichiamo di seguito l'intervento che 'lEm.mo Card. Pietro Parolin, Segretario di Stato, ha pronunciato ieri al
Convegno internazionale “ll messaggio e I'azione di pace di don Primo Mazzolari (1890-1959)”, organizzato con
il patrocinio dellUNESCO, della Missione della Santa Sede presso 'UNESCO, dalla Diocesi di Cremona e dalla
Fondazione Don Primo Mazzolari, che si € svolto a Parigi, in Francia, presso la sede del’lUNESCO:

Intervento del Cardinale Segretario di Stato

M. le Directeur général adjoint de TUNESCO Qu Xing,
Excellences,

Mesdames et Messieurs,

Chers amis,

Je salue tous les participants au Congrés international sur « Le message et I'action pour la paix de don Primo
Mazzolari (1890-1959) » et je vous remercie pour I'occasion qui m’est offerte d’apporter une contribution au
Siege prestigieux de 'UNESCO. J'apporte aussi les salutations de Sa Sainteté le pape Frangois, qui encourage
et accompagne de sa bénédiction la présente initiative, qui se situe bien dans le sillage de cette Organisation
qui est née et qui travaille pour construire les défenses de la paix dans le cceur et dans I'esprit des hommes et
des femmes du monde entier (cf. Prologue de I'Acte constitutif de TUNESCO) et qui aidera a faire « des choix
nécessaires pour I'avenir, des choix de paix et pour la paix et il 'y aura pas de paix sans une éducation
adéquate des jeunes générations. Et il n'y aura pas d’éducation adéquate pour les jeunes d’aujourd’hui si la
formation qui leur est offerte ne correspond pas bien a la nature de 'homme, étre ouvert et relationnel » (Pape
Frangois, 28 avril 2017).

Le contexte de TUNESCO et les réflexions du pape Frangois sont une occasion heureuse et opportune pour
reprendre aujourd’hui le message de paix de don Mazzolari et réfléchir sur la maniére dont la pensée et I'action
de ce prétre peuvent nous aider tous a vivre notre époque avec courage et a contribuer a construire ce que le
pape Frangois appelle, a la suite de ses prédécesseurs, « la civilisation de I'amour, dans laquelle chaque
personne est aidée non seulement a avoir davantage, mais a étre davantage (Jean-Paul I, Discours a



FTUNESCO, n. 14).

Il est donc tres approprié de célébrer ici, a 'TUNESCO qui a pour mandat de construire la paix dans I'esprit et
dans le cceur des femmes et des hommes du monde entier (cf. Prologue de I'Acte constitutif de TUNESCO), une
grande personnalité comme don Mazzolari, batisseur de paix et éducateur de fraternité.

Né en 1890 a Crémone et ordonné prétre en 1912, don Primo s’est retrouvé, jeune prétre, a devoir affronter le
drame de la guerre. En effet, en 1915, il est enrélé comme simple soldat et, de 1918 a 1920, il continue son
service dans I'armée italienne comme chapelain militaire.

Pendant ces années, il mirit certaines convictions qui le conduiront ensuite a devenir un batisseur de paix au
vingtiéme siécle. A la veille de la premiére guerre mondiale, il est interventionniste et il salue favorablement
I'entrée de I'ltalie dans le conflit. Mais ce patriotisme initial est remis en cause par son expérience concréete
comme prétre en contact direct avec la guerre. Il écrit ceci dans une réflexion :

«Le prétre-soldat fut dans les tranchées, a I'assaut, a I'hdpital, au cantonnement et dans son cceur incandescent
(les pierres fondaient sous le canon), devaient converger les confidences les plus tendres, les secrets les plus
cachés, les afflictions les plus noires, les affres, 'angoisse, les déchirements d’'une humanité, proche,
maintenant, avec laquelle il vivait, agissait, souffrait, se confondait. Et beaucoup de ceux qui entraient dans la
vie pour la premiére fois furent contraints de la regarder ainsi, les yeux encore brillants d’innocence et de
naiveté ; beaucoup voyaient ’lhomme pour la premiére fois... »1.

La dure réalité de la guerre I'a aidé & comprendre qu’entre I'Evangile et la violence la distance est abyssale. Au
cours des mois passés au coeur de 'Europe comme chapelain militaire, en Haute Silésie (Pologne), il réfléchit
dans son journal, le 2 mars 1920 :

«C’est seulement lorsque des peuples de races différentes sauront vivre ensemble sur une méme terre, sans se
faire de mal les uns aux autres, que nous serons parvenus a bon port. Mais alors le probléme national et celui
de la race n’existeront plus. L’humanité aura pris leur place »2.

C’est un message d’une grande actualité, & presque cent ans de distance ! A partir de cette expérience
dramatique, Don Primo Mazzolari n’a cessé d’offrir sa contribution pour que la paix soit un lieu authentique de
fraternité. Par la suite, tandis que les totalitarismes sévissaient en Italie et en Europe, ce curé de campagne a eu
le courage de s’opposer avec force a toute forme d’injustice et de racisme. Pendant la seconde guerre
mondiale, il a soutenu la résistance comme I'exercice d’'une conscience qui voulait préserver 'lhumanité du
cauchemar de la violence. En 1941, lors d’'une Conférence a I'occasion d’'un congrés liturgique, il propose de
supprimer du « vocabulaire I’habitude qui est devenue le langage commun. |l y a un jargon de guerre qui est la
démonstration de notre barbarie : sceller, fendre, coventriser, détruire, compter les morts, les comparer a ceux
des autres, comme si ceux-la n’étaient pas des nétres »3. Purifier le langage et désarmer I'esprit sont, pour don
Primo, les fagons de déraciner les fondements de la guerre.

La réflexion sur la paix a accompagné toute I'existence de ce prétre, qui était en méme temps engagé au
service de zones périphériques comme les villages de la plaine padane ou il a été nommé curé : Cicognara et
Bozzolo. Méme pendant les années en paroisse, il n'a pas cessé de se montrer attentif au théme de la paix, il
s’est intéressé aux événements qui ont bouleverseé I'ltalie comme I'Europe et le monde entier. Que I'on pense a
la seconde guerre mondiale et a 'avénement des totalitarismes qui ont créé les conditions pour anéantir
I’humanité et pour faire retomber a nouveau I'histoire dans le gouffre d’'une guerre sans frontieres. Sa critique de
la mentalité de la guerre s’est intensifiée précisément quand il a pergu que le drame pouvait se concrétiser sur le
dos de personnes et de familles innocentes. C’est pourquoi il n’a pas dédaigné la critique contre tout pouvoir qui
se pensait absolu, piétinant ’lhomme et utilisant des méthodes violentes. Ainsi a-t-il acquis une sensibilité fine,
capable de saisir a temps la tragédie qui se consumait dans I'Europe des années 30. Il a pu reconnaitre dans la
guerre espagnole « un horrible fratricide » (1936) et dans I'invasion allemande de la Pologne (1939) un «
mystére criminel ». Derriére la guerre civile en Espagne, écrivait-il, « se meuvent les eaux troubles d’intéréts
inhumains inavouables, couverts d’un attirail idéologique, qui entrainent la majorité dans le mensonge en



3

accélérant la coalition des peuples en deux blocs pour les précipiter, avec une passion aveugle, dans le gouffre
de la terre »4.

Tandis que la radio annoncait I'explosion du second conflit mondial, le 1erseptembre 1939, le curé de Bozzolo
écrit dans son journal :

«Quand un homme parle ainsi, la cause est déja perdue devant les hommes raisonnables et spirituels. Il est en
dehors de la tradition et du sens chrétien ; en dehors aussi de 'humanisme paien de Rome. (...) On se
demande s’il est normal, ou si I'on est devant un mystére criminel tel que I'histoire n’en a jamais connu »5.

Le débat autour de la guerre s’est approfondi encore davantage quand ce sont les jeunes qui ont posé les
questions radicales et dérangeantes. En 1941, au presbytére de don Primo, arrive une lettre d’un jeune aviateur
florentin qui demande des lumiéres sur ses drames de conscience. Pourquoi I'Eglise qui entend construire la
paix, demande le jeune Giancarlo Dupuis, demande-t-elle a ceux qui sont en guerre d’étre fidéles a leur pays ?
Que faire quand la conscience traverse une crise ? Mazzolari offre une trés longue Réponse a un aviateur et
n’esquive pas la radicalité des questions en jeu. « La vérité et le bien ne sont presque jamais limpides »6. Une
ceuvre de discernement est donc nécessaire : le chrétien est appelé a « libérer » le vrai et le bien dans une
réalité qui montre ses insuffisances. Cela ne signifie pas un compromis avec I'erreur et avec le mal, « jamais
licite », mais de faire face a la dimension concréte de la vie. Mazzolari tente ainsi de mettre en lumiére la
recherche de la conscience croyante qui ne peut prétendre, face a I'histoire, recopier simplement des choix du
passé. La décision morale ne se soustrait pas au discernement continuel entre ce qui construit le Royaume et
ce qui lui fait obstacle.

«Quand la conscience n’est pas repoussée par quelque chose de résolument inique, alors que I'opposition
chrétienne percoit et souligne les insuffisances partielles de I'agir collectif, elle ne les approuve pas pour les
manques qu’elles manifestent, mais elle les accepte pour ce qu’elles ont de bien et pour les possibilité de mieux
gu’elles possedent. Loin d’étre opportunisme ou compromis, c’est la maniere vitale de rester dans I'histoire, qui
nous permet de reconnaitre et d’accepter seulement cette réalité qui, n’étant ni injuste ni mensongeére en soi,
peut étre améliorée pour le bien commun uniquement si elle est accueillie comme le chrétien se doit d’accueillir
et de vivre les réalités qui ne s’opposent pas a la Foi et a la Justice et qui ne les nient pas »7.

Devant la guerre en cours, Mazzolari soulignait deux nécessités : une nouvelle institution supranationale et la
relance de I'objection de conscience. La Société des Nations lui semblait avoir échoué et il fallait donner vie a un
pouvoir « au-dessus de I'Etat » qui puisse contenir, empécher et juger au-dessus des intéréts particuliers
I'’émergence de conflits éventuels. En opposition & I'absolutisme de I'Etat, il fallait en outre réaffirmer I’ «
autonomie naturelle » et le « droit de défense » de la conscience morale. L'objection de conscience devenait
ainsi « la tentative de défense primordiale de la répugnance chrétienne au métier qui consistait a tuer », la
réponse de la liberté humaine aux deux exces, « 'lhomme mesure de toute chose et ’homme écrasé par toute
chose ». La possibilité de I'objection de conscience rétablissait le juste rapport entre les droits de ’'homme et
ceux de la communauté, laquelle a pour fin le bien commun, le « perfectionnement méme de 'homme »8.

Don Primo a indiqué le mythe du devoir comme exactement opposé au primat de la conscience morale.
Eduquer le soldat ne consiste pas a le former & 'obéissance aveugle, mais & lui offrir les instruments pour un
discernement sur le bien et le mal. En réalité, croire que I'Evangile cherche une fidélité formelle signifierait
appauvrir le message de Jésus-Christ9. La désobéissance devient alors un devoir devant des abus évidents ou
répétés de l'autorité : le pouvoir est en vue du bien commun. La conscience requiert la fidélité au bien commun,
aux droits de la vérité et de la justice10.

Ces réflexions ont convergé dans I'adhésion de don Mazzolari a la Résistance. La désobéissance civile, pour
lui, avant encore de prendre les armes, devait étre construite par la force de la pensée et des idées. Au début
des années quarante, en effet, don Primo a publié un de ses textes les plus provocateurs : Engagement avec le
Christ. Il se présentait comme un hymne au témoignage chrétien. Il écrivait : « la premiére condition, demandée
au témoin ou au prophéte, est une claire conscience chrétienne pour discerner ce qui s’accorde et ce qui ne
s’accorde pas a I'Evangile »11. Et il ajoutait : « Nous vivons & une époque ou I'accomplissement des devoirs



commandés par les hommes n’importe pas tant que de sonder s’ils ont un fondement éthique »12. D’ou
I'engagement du chrétien pour la libération de 'homme de toute forme d’esclavage, cohérent avec son
engagement a construire le « Royaume des fils de Dieu » en opposition avec le « Royaume des serviteurs ».
Ces paroles ne passérent pas inapergues et furent la cause de la premiére arrestation de don Mazzolari en
février 1944. Par la suite, la méme année, a cause de son engagement dans la Résistance, il dut subir une
seconde arrestation qui le poussa rapidement a fuir et a se cacher pendant plusieurs mois, jusqu’au 25 avril
1945.

Apres la seconde guerre, le curé de Bozzolo s’est engagé dans la pacification des esprits et dans la
reconstruction sociale pour offrir des motifs de responsabilité civile aux catholiques. Il fonda a cette fin, en 1949,
le bimensuel intitulé Adesso. Il poursuivit sans tréve son engagement pour la paix. Il ceuvra pour un dialogue
aussi avec ceux qui étaient loin, & savoir ceux qui, bien que ne se reconnaissant pas dans I'Eglise, avaient
pourtant a cceur la question de la paix et qui luttaient pour I'interdiction de la bombe atomique. Sa tentative de
dialogue avec les Partisans de la paix fut vue avec soupcon par I'Eglise elle-méme qui eut du mal, dans ce
contexte, a en comprendre la prophétie. Malgré les incompréhensions, la passion de Mazzolari pour la paix ne
diminua pas. Au contraire, son engagement s’est transformé en « obstination ». Son journal devint une caisse
de résonnance qui n’épargnait ses critiques a personne, en un temps de dangereuse « guerre froide ». Il écrivait
le 15 octobre 1950 :

«Ceux qui préchent la paix et qui, au fond de leur cceur, souhaitent une guerre qui les soulage du cauchemar
communiste, sont de faux pacifistes. Et ceux qui se disent contre toutes les guerres, sauf celles qui, d’'une
maniére ou d’une autre, peuvent servir la cause russe et communiste, sont de faux pacifistes. Devant ces
coalitions hypocrites, dangereuses et simplistes, nous préférons les risques d’une politique inventive, qui ne se
contente pas de répéter de maniéere abstraite “nous ne voulons pas la guerre”, mais qui emploie tous les
moyens honnétes pour I'empécher, en commengant par la raison et la religion. Notre devoir est de nous opposer
au fanatisme »13.

L’excés de propagande pour la guerre était pour Mazzolari le véritable danger duquel il fallait se garder. En bon
observateur de la nature, gardien de son « église paroissiale sur la berge » du fleuve du Po, il se servait de cette
image pour représenter la force dévastatrice de la guerre, capable de tout emporter. Si la guerre est comme un
fleuve qui peut déborder et tout emporter dans la catastrophe, le monde est sauvé par les « gardiens des berges
de la paix ». Leur devoir de prévention est fondamental, mais « si les hommes ne cessent pas de se hair et de
s’aimer, il N’y a pas de berge qui tienne, aussi consolidée soit-elle »14. Sa conviction était que « chacun de nous
est un ciel qui peut donner la pluie ou étre serein, préparer la guerre ou confirmer la paix : chacun de nous est le
gardien des berges de la paix, avant tous les « grands » ou les ministres des affaires étrangéres »15.
L’obstination pour la paix est le fruit de I'engagement de laics chrétiens qui cherchent a enlever ce qui lui fait
obstacle. La seule voie praticable est celle du dialogue. Toutefois, prévenait-il, « si nous, chrétiens, nous
mettons hors la loi certaines nations parce qu’elles ont des principes économiques et philosophiques différents
des nbtres, la recherche méme de la paix devient un instrument ou un aspect de la “guerre froide”, sinon déja un
alibi pour une “attaque préventive nécessaire” »16. Ainsi révait-il d’'une Eglise en sortie de ses propres camps
armeés, pour éviter qu’elle ne devienne un camp miné ou fermé, ou se réfugier dans le soupgon mutuel et
projeter un monde séparé.

Ses appels a se préoccuper du sort de I’humanité, et plus encore du projet européen, furent mémorables et
nombreux. Ses interventions, qui remontaient surtout au début des années cinquante, prennent justement
aujourd’hui un ton prophétique en ce Siége international de I'Unesco. En 1953, a un moment de forte crise entre
I'Est et 'ouest, au beau milieu de la Guerre froide, I'unité méme de I'Europe était remise en cause. Le projet
d’intégration a travers la Communauté européenne de défense (CED) apparaissait difficile dés le départ.
Mazzolari interprétait les signaux critiques et il écrivait courageusement a ce propos. Dans un article publié dans
le journal L’Eco di Bergamo, il prévenait qu'une Europe « éclatée par les rivalités internes et externes, avec une
économie du gaspillage et de la faim (...) sera a peine plus qu’une expression géographique ou une terre de
personne »17. C’est pourquoi il engageait les chrétiens européens a faire tout leur possible pour « sauver leur
maison ». |l concluait : « Je ne sais pas si la possibilité de sauver 'Europe est encore dans notre effort : mais il
est du devoir précis et urgent de la chrétienté européenne de le tenter avec toutes nos énergies spirituelles et
temporelles, y compris chez les catholiques »18.



Le chef-d’ceuvre de sa réflexion demeure sans doute le livre Tu non uccidere (Tu ne tueras pas). C’est un
véritable manifeste pour la paix, publi€ anonymement en 1955, apres les tragédies des guerres mondiales.
Convaincu que « le chrétien est un homme de paix, non un homme en paix »19, Mazzolari invitait les chrétiens
a ne pas se laisser dominer par la peur et a se mettre « devant » pour étre une lumiére visible par tous. Pour le
curé de Bozzolo, il était absurde qu’aprés des siécles de christianisme, I'adage « Si tu veux la paix, prépare la
guerre » soit encore gagnant. En réalité, il faut créer les conditions pour la paix. |l faut se positionner pour elle et
il faut se rallier a elle. La paix est une vocation, la vraie vocation de 'lhomme. C’est pourquoi don Primo
proposait de dépasser I'idée qu’il puisse exister une « guerre juste » a une époque ou les armes étaient
devenues tellement destructrices qu’elles pouvaient tuer des milliers de vies innocentes. Définissant comme une
« folie » la course aux armements, don Primo a montré que « notre arme de défense est la justice sociale plus
que la justice atomique »20. Il avertissait : « La guerre commence lorsque, pour ne pas faire la guerre, je me
mets dans le désespoir de devoir la faire »21. Il n’y a pas de paix sans justice, précisément parce que la guerre
génere la pauvreté : « Sil'on dépensait ce que I'on dépense pour les guerres pour en supprimer les causes, on
aurait un accroissement de bien-étre, de paix et de civilisation : un accroissement de vie »22. Et citant un
discours du président des Etats-Unis D.D. Eisenhower, il rappelait : « Chaque canon que I'on construit, chaque
bateau de guerre qu'on lance, chaque fusée que I'on prépare représente un coup donné a ceux qui ont faim, a
ceux qui ont froid et qui n'ont pas de quoi se couvrir »23.

Don Primo Mazzolari a été un véritable batisseur de paix. Ses enseignements rappellent que la paix est un bien
qui doit étre demandé pour tout le monde, méme pour celui qui ne le mérite pas, et qu’elle est le fruit de
I'engagement de tous les hommes de bonne volonté. Reprenant le message de Pie Xll en 1939, « Rien n’est
perdu avec la paix, tout peut I'étre avec la guerre », le curé de Bozzolo affirmait que la paix ne peut étre
imposée mais offerte. Elle est le fruit d’'un désarmement qui part de I'esprit et qui rejoint les choix des personnes
jusqu’a ceux des hommes qui ont la responsabilité politique.

Don Mazzolari est mort le 12 avril 1959. Sa tombe, dans I'église paroissiale de Bozzolo, est devenu le but de
peélerinages de la part de nombreuses personnes. Le pape Frangois lui-méme y est allé en visite le 20 juin 2017,
pour y commeémorer cette extraordinaire figure de prétre et de prophéte. Les écrits de don Primo sont une mine
a laquelle les chercheurs, intellectuels et hommes de bonne volonté peuvent puiser. Les batisseurs de paix
peuvent reconnaitre aussi parmi les nombreux témoins ce simple curé de campagne, capable d’aimer
I'humanité avec un grand cceur. L’actualité de son message est sous nos yeux. Je me permets de recueillir trois
enseignements de vie que nous pourrions partager au sein de ce Congreés.

Le premier est que la paix nait du dialogue entre les hommes. Don Primo écrivait ceci :

«Celui qui est trop sir, non pas de la Vérité, mais de sa vérité, plutét qu’un “témoin”, est un prosélyte qui, avant
méme la récolte, divise le monde en deux et ne se rend pas compte que sa fagon de “marcher devant Dieu” le
met dans la tentation de “supprimer” ceux qui, n’étant plus pour lui des hommes, doivent étre arrachés comme
on arrache les “racines du mal”, sans pitié »24.

La condition du dialogue est le désarmement. Il s’agit de désarmer les coeurs et les arsenaux. Le combat de don
Mazzolari en faveur du désarmement et pour faire cesser la course aux armements rappelle I'actualité de
I'enseignement du Concile Vatican II, qui osait mentionner « une des plaies les plus graves de I’humanité »
capable de faire un tort « intolérable aux pauvres ». Gaudium et spes 81 observe avec sagesse :

«on doit néanmoins se convaincre que la course aux armements, a laquelle d’assez nombreuses nations s’en
remettent, ne constitue pas une voie sire pour le ferme maintien de la paix et que le soi- disant équilibre qui en
résulte n’est ni une paix stable, ni une paix véritable. Bien loin d’éliminer ainsi les causes de guerre, on risque au
contraire de les aggraver peu a peu. Tandis qu'on dépense des richesses fabuleuses dans la préparation
d’armes toujours nouvelles, il devient impossible de porter suffisamment reméde a tant de miseres présentes de
'univers. Au lieu d’apaiser véritablement et radicalement les conflits entre nations, on en répand plutét la
contagion a d’autres parties du monde. |l faudra choisir des voies nouvelles en partant de la réforme des esprits
pour en finir avec ce scandale et pour pouvoir ainsi libérer le monde de I'anxiété qui 'opprime et lui rendre une
paix véritable. »25



6

Qu’il me soit permis de rappeler en ce Siege les paroles du pape Frangois a New York le 25 septembre 2015,
faisant référence au préambule et au premier article de la Charte des Nations Unies qui indiquent les
fondements pour construire le droit international : ce sont la paix, la solution pacifique des controverses et le
développement des relations amicales entre les nations. Dans son discours, le pape Frangois affirmait ceci :

«La tendance toujours actuelle a la prolifération des armes, spécialement les armes de destruction massive
comme les armes nucléaires, contraste fortement avec ces affirmations et les nie dans la pratique. Une éthique
et un droit fondés sur la menace de destruction mutuelle — et probablement de toute 'humanité — sont
contradictoires et constituent une manipulation de toute la construction des Nations Unies, qui finiraient par étre
des “Nations unies par la peur et la méfiance”. Il faut ceuvrer pour un monde sans armes nucléaires, en
appliquant pleinement I'esprit et la lettre du Traité de non- prolifération, en vue d’'une prohibition totale de ces
instruments. »26.

«Dans cette perspective, il convient de rappeler qu’environ deux ans apres, le 7 juillet 2017, la communauté
internationale a adopté un nouvel instrument juridique dans le domaine nucléaire : le Traité sur l'interdiction des
armes nucléaires. Cette adoption est le fruit d’'un vaste mouvement d’opinion qui a vu entrer en dialogue la
société civile avec certains gouvernements en faveur d’'un monde libre des armes nucléaires. Le Pape Frangois
et le Saint-Siege ont participé activement a ce processus, en s’appuyant sur certaines argumentations :
l'inadéquation des systémes de défense nucléaires dans la réponse aux menaces a la sécurité nationale et
internationale du XXleéme siécle ; I'impact humanitaire et environnemental catastrophique de I'utilisation d’engins
nucléaires ; la dispersion de ressources humaines et économiques pour leur modernisation, ressources qui sont
soustraites I'accomplissement complexe d’objectifs comme la paix et le développement humain intégral ;
l'instauration d’un climat de peur, de méfiance et d’opposition. Il s’agit d’éléments ou I'écho des réflexions de
don Primo Mazzolari résonne de quelque fagon.

Dans le nouveau Traité, il a aussi une référence importante a I'éducation a la paix et au désarmement. Et, a ce
niveau, nous pouvons nous référer a nouveau a l'actualité du message de don Primo, en rappelant son
deuxiéme idée fondamentale : la paix nait du fait que I'éducation n’est pas et ne doit jamais étre considérée
dans une optique purement utilitariste. Pour don Mazzolari a I'époque, et pour I'Eglise et pour 'TUNESCO
aujourd’hui, il s’agit de former la personne humaine en lui donnant le bagage nécessaire pour vivre pleinement
sa propre vie. Tres brievement, il s’agit de transmettre la sagesse qui ne consiste pas seulement en une série
d’informations mais dans I'apprentissage du sens (compris comme direction et comme signification) de la vie.

La troisieme idée fondamentale est que la paix nait de 'engagement de chacun a habiter I'histoire avec amour :
« Il n’est plus temps, avertissait Mazzolari, d’étre spectateur, sous prétexte que I'on est honnéte et chrétien. Il y
en a encore trop qui ont les mains propres parce qu’ils n'ont jamais rien fait »27. C’est précisément la question
de I'engagement concret, personnellement, qui devient un des messages les plus forts du curé de Bozzolo. Il
suffit de rappeler ici un de ses textes les plus poétiques, situé au début de Impegno con Cristo (Engagement
avec le Christ) :

«Nous nous engageons nous et non les autres
uniquement nous et non les autres

ni celui qui est en haut ni celui qui est en bas
ni celui qui croit ni celui qui ne croit pas.

Nous nous engageons
sans prétendre que d’autres s’engagent avec nous ou tout seuls,
comme nous ou autrement.

Nous nous engageons

sans juger qui ne s’engage pas,

sans accuser qui ne s’engage pas,

sans condamner qui ne s’engage pas,

sans nous désengager parce que d’autres ne s’engagent pas.



(...) Le monde bouge si nous bougeons

il change si nous changeons

il devient nouveau si quelqu’un devient une créature nouvelle

il retourne a la barbarie si nous déchainons la béte qui est en chacun de nous.

L’ordre nouveau commence avec la premiere fleur
la nuit avec la premiére étoile

le fleuve avec la premiére goutte d’eau

I'amour avec le premier réve »28.

Je vous remercie pour votre écoute patiente et jespére que ce Congres portera des fruits de conversion et de
renouveau dans nos coeurs parce que nous sommes convaincus, comme I'a soutenu don Mazzolari, que la paix
doit rester I'obstination constante de ’homme. A toutes les époques et en faveur de toutes les personnes.

1 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, edizione critica a cura di G. FORMIGONI - M. DE
GIUSEPPE, EDB, Bologna 2009, 106.

2 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 120.

3 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 266.

4 P. MAZZOLARI, Diario 1ll/B (1934-1937), a cura di A. BERGAMASCHI, EDB, Bologna 2000, 342.

5 P. MAZZOLARI, Diario V. 25 aprile 1945-31 dicembre 1950, a cura di G. VECCHIO, EDB, Bologna 2015, 404.
6 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 250.

7 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 251.

8 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 255.

9 Cf. P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 258.

10 C’est la conception thomiste de l'autorité. Il est fait référence ici a la définition de la loi donnée par saint
Thomas :«Rationis ordinatio ad bonum comune, ab eo qui curam communitatis habet, promulgata». L’autorité
prend soin de la communauté et demande I'obéissance aux lois dans la mesure ou elles sont raisonnables et
ordonnées au bien commun. Cf. THOMAS D’AQUIN, Summa theologiae I.1I, g. 90, a. 4.

11 P. MAZZOLARI, Impegno con Cristo, edizione critica a cura di G. VECCHIO, EDB, Bologna 20074, 116.
12 P. MAZZOLARI, Impegno con Cristo, 117.

13 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 414.

14 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 486.

15 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 487.

16 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 517.

17 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 544.

18 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 545.

19 P. MAZZOLARI, Tu non uccidere, edizione critica a cura di P. TRIONFINI, EDB, Bologna 2015, 69.

20 P. MAZZOLARI, Tu non uccidere, 160.

21 P. MAZZOLARI, Tu non uccidere, 160.

22 P. MAZZOLARI, Tu non uccidere, 76.

23 P. MAZZOLARI, Tu non uccidere, 76.

24 P. MAZZOLARI, Scritti sulla pace e sulla guerra, 466.

25 CONCILE VATICAN ll, Gaudium et spes 81.

26 Discours du pape Francois lors de sa rencontre avec les membres de 'Assemblée générale de 'ONU (New
York, 25 septembre 2015):http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/september/documents/papa-
francesco 20150925 onu-visita.html

27 P. MAZZOLARI, Impegno con Cristo, 71.

28 P. MAZZOLARI, Impegno con Cristo, 49-50.

[01938-FR.01] [Texte original: Frangais]

[B0887-XX.01]


http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html

