2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0790

Domenica 28.10.2018

Synod18 - Santa Messa a conclusione della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei
Vescovi

Omelia del Santo Padre

Lettera dei Padri Sinodali ai giovani

Alle ore 10 di questa mattina, XXX domenica del Tempo Ordinario, nella Basilica Vaticana, il Santo Padre
Francesco ha celebrato la Santa Messa in occasione della chiusura della XV Assemblea Generale Ordinaria del
Sinodo dei Vescovi sul tema: “I giovani, la fede e il discernimento vocazionale”. Al termine della Celebrazione
Eucaristica, prima della Benedizione impartita dal Papa, 'lEm.mo Card. Lorenzo Baldisseri, Segretario Generale
del Sinodo dei Vescovi, ha dato lettura della Lettera dai Padri Sinodali indirizzata ai giovani a conclusione del
Sinodo.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa ha pronunciato dopo la proclamazione del Vangelo e il testo della
Lettera dei Padri Sinodali ai giovani:

Omelia del Santo Padre

Testo in lingua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola




Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Testo in lingua italiana

L’episodio che abbiamo ascoltato & I'ultimo che I'evangelista Marco narra del ministero itinerante di Gesu, il
quale poco dopo entrera a Gerusalemme per morire e risorgere. Bartimeo & cosi 'ultimo a seguire Gesu lungo
la via: da mendicante ai bordi della strada a Gerico, diventa discepolo che va insieme agli altri verso
Gerusalemme. Anche noi abbiamo camminato insieme, abbiamo “fatto sinodo” e ora questo Vangelo suggella
tre passi fondamentali per il cammino della fede.

Anzitutto guardiamo a Bartimeo: il suo nome significa “figlio di Timeo”. E il testo lo specifica: «il figlio di Timeo,
Bartimeo» (Mc 10,46). Ma, mentre il Vangelo lo ribadisce, emerge un paradosso: il padre € assente. Bartimeo
giace solo lungo la strada, fuori casa e senza padre: non & amato, ma abbandonato. E cieco e non ha chilo
ascolti; e quando voleva parlare lo facevano tacere. Gesu ascolta il suo grido. E quando lo incontra lo lascia
parlare. Non era difficile intuire che cosa avrebbe chiesto Bartimeo: € evidente che un cieco voglia avere o
riavere la vista. Ma Gesu non & sbrigativo, da tempo all’ascolto. Ecco il primo passo per aiutare il cammino della
fede: ascoltare. E I'apostolato dell'orecchio: ascoltare, prima di parlare.

Al contrario, molti di quelli che stavano con Gesu rimproveravano Bartimeo perché tacesse (cfr v. 48). Per questi
discepoli il bisognoso era un disturbo sul cammino, un imprevisto nel programma prestabilito. Preferivano i loro
tempi a quelli del Maestro, le loro parole all’ascolto degli altri: seguivano Gesu, ma avevano in mente i loro
progetti. E un rischio da cui guardarsi sempre. Per Gesu, invece, il grido di chi chiede aiuto non & un disturbo
che intralcia il cammino, ma una domanda vitale. Quant’'e€ importante per noi ascoltare la vita! | figli del Padre
celeste prestano ascolto ai fratelli: non alle chiacchiere inutili, ma ai bisogni del prossimo. Ascoltare con amore,
con pazienza, come fa Dio con noi, con le nostre preghiere spesso ripetitive. Dio non si stanca mai, gioisce
sempre quando lo cerchiamo. Chiediamo anche noi la grazia di un cuore docile all’ascolto. Vorrei dire ai giovani,
a nome di tutti noi adulti: scusateci se spesso non vi abbiamo dato ascolto; se, anziché aprirvi il cuore, vi
abbiamo riempito le orecchie. Come Chiesa di Gesu desideriamo metterci in vostro ascolto con amore, certi di
due cose: che la vostra vita & preziosa per Dio, perché Dio € giovane e ama i giovani; e che la vostra vita &
preziosa anche per noi, anzi necessaria per andare avanti.

Dopo l'ascolto, un secondo passo per accompagnare il cammino di fede: farsi prossimi. Guardiamo Gesu, che
non delega qualcuno della «molta folla» che lo seguiva, ma incontra Bartimeo di persona. Gli dice: «Che cosa
vuoi che io faccia per te?» (v. 51). Che cosa vuoi: Gesu si immedesima in Bartimeo, non prescinde dalle sue
attese; che io faccia: fare, non solo parlare; per te: non secondo idee prefissate per chiunque, ma per te, nella
tua situazione. Ecco come fa Dio, coinvolgendosi in prima persona con un amore di predilezione per ciascuno.
Nel suo modo di fare gia passa il suo messaggio: cosi la fede germoglia nella vita.

La fede passa per la vita. Quando la fede si concentra puramente sulle formulazioni dottrinali, rischia di parlare
solo alla testa, senza toccare il cuore. E quando si concentra solo sul fare, rischia di diventare moralismo e di
ridursi al sociale. La fede invece ¢ vita: & vivere 'amore di Dio che ci ha cambiato I'esistenza. Non possiamo
essere dottrinalisti o attivisti, siamo chiamati a portare avanti 'opera di Dio al modo di Dio, nella prossimita:
stretti a Lui, in comunione tra noi, vicini ai fratelli. Prossimita: ecco il segreto per trasmettere il cuore della fede,
non qualche aspetto secondario.

Farsi prossimi € portare la novita di Dio nella vita del fratello, & I'antidoto contro la tentazione delle ricette pronte.
Chiediamoci se siamo cristiani capaci di diventare prossimi, di uscire dai nostri circoli per abbracciare quelli che
“non sono dei nostri” e che Dio ardentemente cerca. C’€ sempre quella tentazione che ricorre tante volte nella
Scrittura: lavarsi le mani. E quello che fa la folla nel Vangelo di oggi, & quello che fece Caino con Abele, & quello
che fara Pilato con Gesu: lavarsi le mani. Noi invece vogliamo imitare Gesu, e come lui sporcarci le mani. Egli,
la via (cfr Gv 14,6), per Bartimeo si € fermato lungo la strada; Egli, la luce del mondo (cfr Gv 9,5), si € chinato su
un cieco. Riconosciamo che il Signore si € sporcato le mani per ciascuno di noi, e guardando la croce ripartiamo



da li, dal ricordarci che Dio si € fatto mio prossimo nel peccato e nella morte. Si & fatto mio prossimo: tutto
comincia da li. E quando per amore suo anche noi ci facciamo prossimi diventiamo portatori di vita nuova: non
maestri di tutti, non esperti del sacro, ma testimoni del’amore che salva.

Testimoniare € il terzo passo. Guardiamo i discepoli che chiamano Bartimeo: non vanno da lui, che mendicava,
con un’acquietante monetina o a dispensare consigli; vanno nel nome di Gesu. Infatti gli rivolgono solo tre
parole, tutte di Gesu: «Coraggio! Alzati. Ti chiama» (v. 49). Solo Gesu nel resto del Vangelo dice coraggio!,
perché solo Lui risuscita il cuore. Solo Gesu nel Vangelo dice alzati, per risanare lo spirito e il corpo. Solo Gesu
chiama, cambiando la vita di chi lo segue, rimettendo in piedi chi & a terra, portando la luce di Dio nelle tenebre
della vita. Tanti figli, tanti giovani, come Bartimeo cercano una luce nella vita. Cercano amore vero. E come
Bartimeo, nonostante la molta gente, invoca solo Gesu, cosi anch’essi invocano vita, ma spesso trovano solo
promesse fasulle e pochi che si interessano davvero a loro.

Non & cristiano aspettare che i fratelli in ricerca bussino alle nostre porte; dovremo andare da loro, non portando
noi stessi, ma Gesu. Egli ci manda, come quei discepoli, a incoraggiare e rialzare nel suo nome. Ci manda a
dire ad ognuno: “Dio ti chiede di lasciarti amare da Lui”. Quante volte, invece di questo liberante messaggio di
salvezza, abbiamo portato noi stessi, le nostre “ricette”, le nostre “etichette” nella Chiesa! Quante volte, anziché
fare nostre le parole del Signore, abbiamo spacciato per parola sua le nostre idee! Quante volte la gente sente
piu il peso delle nostre istituzioni che la presenza amica di Gesu! Allora passiamo per una ONG, per una
organizzazione parastatale, non per la comunita dei salvati che vivono la gioia del Signore.

Ascoltare, farsi prossimi, testimoniare. Il cammino di fede nel Vangelo termina in modo bello e sorprendente,
con Gesu che dice: «Va’, la tua fede ti ha salvato» (v. 52). Eppure Bartimeo non ha fatto professioni di fede, non
ha compiuto alcuna opera; ha solo chiesto pieta. Sentirsi bisognosi di salvezza & I'inizio della fede. E la via
diretta per incontrare Gesu. La fede che ha salvato Bartimeo non stava nelle sue idee chiare su Dio, ma nel
cercarlo, nel volerlo incontrare. La fede € questione di incontro, non di teoria. Nell'incontro Gesu passa,
nell'incontro palpita il cuore della Chiesa. Allora non le nostre prediche, ma la testimonianza della nostra vita
sara efficace.

E a tutti voi che avete partecipato a questo “camminare insieme”, dico grazie per la vostra testimonianza.
Abbiamo lavorato in comunione e con franchezza, col desiderio di servire Dio e il suo popolo. Il Signore
benedica i nostri passi, perché possiamo ascoltare i giovani, farci prossimi e testimoniare loro la gioia della
nostra vita: Gesu.

[01710-1T.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

L’épisode que nous avons écouté est le dernier que I'évangéliste Marc raconte au sujet du ministére itinérant de
Jésus, qui peu aprés entrera a Jérusalem pour mourir et ressusciter. Bartimée est ainsi le dernier a suivre Jésus
le long du chemin: de mendiant au bord de la route a Jéricho, il devient un disciple qui marche avec les autres
vers Jérusalem. Nous aussi, nous avons cheminé ensemble, nous avons "fait synode" et maintenant cet
Evangile scelle trois étapes fondamentales pour le chemin de la foi.

Tout d’abord, regardons Bartimée: son nom signifie "fils de Timée". Et |le texte le précise: «le fils de Timée,
Bartimée» (Mc 10, 46). Mais, alors que I'Evangile le réaffirme, émerge un paradoxe: le pére est absent.
Bartimée se trouve seul le long de la route, hors de sa maison et sans pére: il n’est pas aimé, mais abandonné.
Il est aveugle et il n’a personne pour I'écouter; et quand il a voulu parler, ils I'ont fait taire. Jésus entend son cri.
Et quand il le rencontre, il le laisse parler. Il n’était pas difficile de deviner ce que Bartimée demanderait: il est
évident qu’un aveugle veut avoir ou retrouver la vue. Mais Jésus n’est pas expéditif, il prend le temps de
I’écoute. Voila la premiére étape pour faciliter le cheminement de foi: écouter. C’est I'apostolat de l'oreille:
écouter, avant de parler.

A l'inverse, beaucoup de ceux qui étaient avec Jésus réprimandaient Bartimée pour le faire taire (Cf. v. 48).



4

Pour ces disciples, I'indigent était un dérangement sur le chemin, un imprévu dans le programme préétabli. lls
préféraient leur temps a celui du Maitre, leurs paroles a I'écoute des autres: ils suivaient Jésus, mais ils avaient
en téte leurs projets. C’est un risque dont il faut toujours se garder. Pour Jésus, au contraire, le cri de celui qui
appelle a I'aide n’est pas un dérangement qui entrave le chemin, mais une question vitale. Comme il est
important pour nous d’écouter la vie! Les enfants du Pére céleste écoutent leurs fréres: non pas les bavardages
inutiles mais les besoins du prochain. Ecouter avec amour, avec patience, comme Dieu le fait avec nous, avec
nos priéres souvent répétitives. Dieu ne se fatigue jamais, il se réjouit toujours quand nous le cherchons.
Demandons, nous aussi, la grace d’un cceur docile a I'écoute. Je voudrais dire aux jeunes, au nom de nous
tous, les adultes: excusez-nous si, souvent, nous ne vous avons pas €coutés; si, au lieu de vous ouvrir notre
ceceur, nous vous avons rempli les oreilles. Comme Eglise de Jésus, nous désirons nous mettre a votre écoute
avec amour, sOrs de deux choses: que votre vie est précieuse pour Dieu, parce que Dieu est jeune et qu'il aime
les jeunes; et que votre vie est aussi précieuse pour nous, mieux encore nécessaire pour aller de l'avant.

Apres I'écoute, une deuxiéme étape pour accompagner le chemin de la foi: se faire proches. Regardons Jésus,
qui ne délégue pas quelqu’un parmi la "foule nombreuse" qui le suivait, mais qui rencontre Bartimée
personnellement. Il lui dit: «Que veux-tu que je fasse pour toi?» (v. 51). Que veux-tu? Jésus s’identifie a
Bartimeée, il ne fait pas abstraction de ses attentes; que je fasse: faire, pas seulement parler; pour toi: non pas
selon des idées préétablies pour n'importe qui, mais pour toi, dans ta situation. Voila comment fait Dieu, en
s’impliquant en personne, avec un amour de prédilection pour chacun. Dans sa maniére de faire passe déja son
message: la foi germe ainsi dans la vie.

La foi passe par la vie. Quand la foi se concentre uniquement sur les formulations doctrinales, elle risque de
parler seulement a la téte, sans toucher le cceur. Et quand elle se concentre seulement sur le faire, elle risque
de devenir un moralisme et de se réduire au social. La foi au contraire, c’est la vie: c’est vivre 'amour de Dieu
qui a changé notre existence. Nous ne pouvons pas étre des doctrinaires ou des activistes; nous sommes
appelés a poursuivre I'ceuvre de Dieu a la maniére de Dieu, dans la proximité: liés a Lui, en communion entre
nous, proches de nos fréres. Proximité: voila le secret pour transmettre le noyau de la foi, et non pas quelque
aspect secondaire.

Se faire proches et porter la nouveauté de Dieu dans la vie du frére, c’est I'antidote a la tentation des recettes
toutes prétes. Demandons-nous si nous sommes des chrétiens capables de devenir proches, de sortir de nos
cercles pour étreindre ceux qui "ne sont pas des ndtres" et que Dieu cherche ardemment. Il y a toujours cette
tentation qui revient tant de fois dans I'Ecriture: se laver les mains. C’est ce que fait la foule dans I'Evangile
d’aujourd’hui, ce qu’a fait Cain avec Abel, ce que fera Pilate avec Jésus: se laver les mains. Nous, a l'inverse,
nous voulons imiter Jésus, et comme lui nous salir les mains. Lui, le chemin (cf. Jn 14, 6), pour Bartimée il s’est
arrété sur la route; Lui, la lumiére du monde (cf. Jn 9, 5), il s’est penché vers un aveugle. Reconnaissons que le
Seigneur s’est sali les mains pour chacun de nous, et en regardant la croix; et repartons de |a, nous rappelant
que Dieu s’est fait mon prochain dans le péché et dans la mort. Il s’est fait mon prochain: tout commence a partir
de la. Et quand par amour pour lui, nous aussi, nous nous faisons proches, nous devenons porteurs d’une vie
nouvelle: non pas des maitres de tous, ni des experts du sacré, mais des témoins de I'amour qui sauve.

Témoigner est la troisieme étape. Regardons les disciples qui appellent Bartimée: ils ne vont pas a lui, qui
mendiait, avec une petite piece pour I'apaiser ou pour dispenser des conseils. lls vont a lui au nom de Jésus. En
effet, ils lui adressent trois paroles seulement, toutes de Jésus: «Courage! Leve-toi. Il tappelle» (v. 49). Seul
Jésus dans le reste de 'Evangile dit courage!, parce que lui seul ressuscite le coeur. Seul Jésus dans I'Evangile
dit /eve-toi, pour guérir I'esprit et le corps. Seul Jésus appelle, en changeant la vie de celui qui le suit, en
remettant sur pied celui qui est a terre, en portant la lumiére de Dieu dans les ténébres de la vie. Tant d’enfants,
tant de jeunes, comme Bartimée, cherchent une lumiére dans la vie. lls cherchent un amour vrai. Et comme
Bartimée, malgré la nombreuse foule, appelle seulement Jésus, de méme eux aussi cherchent la vie, mais
souvent ils ne trouvent que de fausses promesses et peu de personnes qui s’'intéressent vraiment a eux.

Il n'est pas chrétien d’attendre que les fréres en recherche frappent a notre porte; nous devrions aller vers eux,
non pas en nous portant nous-mémes, mais en portant Jésus. Il nous envoie, comme ces disciples, pour
encourager et relever en son nom. Il nous envoie dire a chacun: "Dieu te demande de te laisser aimer par Lui".
Que de fois, au lieu de ce message libérateur de salut, nous n’avons porté que nous-mémes, nos "recettes"”, nos



5

"étiquettes" dans I'Eglise! Que de fois, plutdt que de faire nétres les paroles du Seigneur, nous avons fait passer
nos idéespour ses paroles ! Que de fois les personnes sentent plus le poids de nos institutions que la présence
amicale de Jésus! Alors nous passons pour une ONG, pour une organisation semi-publique, et non pas pour la
communauté des sauvés qui vivent la joie du Seigneur.

Ecouter, se faire proches, témoigner. Le chemin de foi dans I'Evangile se termine d’'une maniére belle et
surprenante, avec Jésus qui dit: «Va, ta foi t'a sauvé» (v. 52). Et pourtant, Bartimée n’a pas fait de profession de
foi, il n’a accompli aucune ceuvre; il a seulement demandé pitié. Sentir qu’on a besoin du salut, c’est le
commencement de la foi. C’est la voie directe pour rencontrer Jésus. La foi qui a sauvé Bartimée n’était pas
dans ses idées claires sur Dieu, mais dans le fait de le chercher, dans la volonté de le rencontrer. La foi est une
question de rencontre, non pas de théorie. Dans la rencontre Jésus passe, dans la rencontre palpite le coeur de
I'Eglise. Alors, non pas nos sermons, mais le témoignage de notre vie sera efficace.

Et a vous tous qui avez participé a ce "cheminement commun", je dis merci pour votre témoignage. Nous avons
travaillé en communion et avec franchise, avec le désir de servir Dieu et son peuple. Que le Seigneur bénisse
nos pas, afin que nous puissions écouter les jeunes, nous faire proches d’eux et leur témoigner la joie de notre
vie: Jésus.

[01710-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

The account we have just heard is the last of those that the evangelist Mark relates about the itinerant ministry of
Jesus, who is about to enter Jerusalem to die and to rise. Bartimaeus is thus the last of those who follow Jesus
along the way: from a beggar along the road to Jericho, he becomes a disciple who walks alongside the others
on the way to Jerusalem. We too have walked alongside one another; we have been a “synod”. This Gospel
seals three fundamental steps on the journey of faith.

First, let us consider Bartimaeus. His name means “son of Timaeus”. That is how the Gospel describes him:
“Bartimaeus son of Timaeus” (Mk 10:46). Yet, oddly, his father is nowhere to be found. Bartimaeus lies alone on
the roadside, far from home and fatherless. He is not loved, but abandoned. He is blind and no one listens to
him; when he tried to speak, everyone told him to keep quiet. Jesus hears his plea. When he goes to him, he
lets him speak. It was not hard to guess what Bartimaeus wanted: clearly, a blind person wants to see or regain
his sight. But Jesus takes his time; he takes time to listen. This is the first step in helping the journey of faith:
listening. 1t is the apostolate of the ear: listening before speaking.

Instead, many of those with Jesus ordered Bartimaeus to be quiet (cf. v. 48). For such disciples, a person in
need was a nuisance along the way, an obstacle unexpected and unforeseen. They preferred their own
timetable above that of the Master, their own talking over listening to others. They were following Jesus, but they
had their own plans in mind. This is a risk constantly to guard against. Yet, for Jesus, the cry of those pleading
for help is not a nuisance but a challenge. How important it is for us to listen to life! The children of the heavenly
Father are concerned with their brothers and sisters, not with useless chatter, but with the needs of their
neighbours. They listen patiently and lovingly, just as God does to us and to our prayers, however repetitive they
may be. God never grows tired; he is always happy when we seek him. May we too ask for the grace of a heart
that listens. | would like to say to the young people, in the name of all of us adults: forgive us if often we have not
listened to you, if, instead of opening our hearts, we have filled your ears. As Christ's Church, we want to listen
to you with love, certain of two things: that your lives are precious in God’s eyes, because God is young and
loves young people, and that your lives are precious in our eyes too, and indeed necessary for moving forward.

After listening, a second step on the journey of faith is to be a neighbour. Let us look at Jesus: he does not
delegate someone from the “large crowd” following him, but goes personally to meet Bartimaeus. He asks him,
“What do you want me to do for you?” (v. 51). What do you want... — Jesus is completely taken up with
Bartimaeus; he does not try to sidestep him. ...me to do — not simply to speak, but to do something. ...for you —
not according to my own preconceived ideas, but for you, in your particular situation. That is how God operates.



6

He gets personally involved with preferential love for every person. By his actions, he already communicates his
message. Faith thus flowers in life.

Faith passes through life. When faith is concerned purely with doctrinal formulae, it risks speaking only to the
head without touching the heart. And when it is concerned with activity alone, it risks turning into mere moralizing
and social work. Faith, instead, is life: it is living in the love of God who has changed our lives. We cannot
choose between doctrine and activism. We are called to carry out God’s work in God’s own way: in closeness,
by cleaving to him, in communion with one another, alongside our brothers and sisters. Closeness: that is the
secret to communicating the heart of the faith, and not a secondary aspect.

Being a neighbour means bringing the newness of God into the lives of our brothers and sisters. It serves as an
antidote to the temptation of easy answers and fast fixes. Let us ask ourselves whether, as Christians, we are
capable of becoming neighbours, stepping out of our circles and embracing those who are not “one of us”, those
whom God ardently seeks. A temptation so often found in the Scriptures will always be there: the temptation to
wash our hands. That is what the crowd does in today’s Gospel. It is what Cain did with Abel, and Pilate with
Jesus: they washed their hands. But we want to imitate Jesus and, like him, to dirty our hands. He is the way (cf.
Jn 14:6), who stopped on the road for Bartimaeus. He is the light of the world (cf. Jn 9:5), who bent down to help
a blind man. Let us realize that the Lord has dirtied his hands for each one of us. Let us look at the cross, start
from there and remember that God became my neighbour in sin and death. He became my neighbour: it all
starts from there. And when, out of love of him, we too become neighbours, we become bringers of new life. Not
teachers of everyone, not specialists in the sacred, but witnesses of the love that saves.

The third step is to bear witness. Let us consider the disciples who, at Jesus’ request, called out to Bartimaeus.
They do not approach a beggar with a coin to shut him up, or to dispense advice. They go in Jesus’ name.
Indeed, they say only three words to him, and all three are words of Jesus: “Take heart; get up, he is calling you”
(v. 49). Everywhere else in the Gospel, Jesus alone says, “Take heart”, for he alone “heartens” those who heed
him. In the Gospel, Jesus alone says, “Get up”, and heals in spirit and body. Jesus alone calls, transforming the
lives of those who follow him, helping raise up the fallen, bringing God'’s light to the darkness of life. So many
children, so many young people, like Bartimaeus, are looking for light in their lives. They are looking for true
love. And like Bartimaeus who in the midst of that large crowd called out to Jesus alone, they too seek life, but
often find only empty promises and few people who really care.

It is not Christian to expect that our brothers and sisters who are seekers should have to knock on our doors; we
ought to go out to them, bringing not ourselves but Jesus. He sends us, like those disciples, to encourage others
and to raise them up in his name. He sends us forth to say to each person: “God is asking you to let yourself be
loved by him”. How often, instead of this liberating message of salvation, have we brought ourselves, our own
“recipes” and “labels” into the Church! How often, instead of making the Lord’s words our own, have we peddled
our own ideas as his word! How often do people feel the weight of our institutions more than the friendly
presence of Jesus! In these cases, we act more like an NGO, a state-controlled agency, and not the community
of the saved who dwell in the joy of the Lord.

To listen, to be a neighbour, to bear witness. The journey of faith in today’s Gospel ends in a beautiful and
surprising way when Jesus says “Go; your faith has made you well” (v. 52). Yet Bartimaeus had made no
profession of faith or done any good work; he had only begged for mercy. To feel oneself in need of salvation is
the beginning of faith. It is the direct path to encountering Jesus. The faith that saved Bartimaeus did not have to
do with his having clear ideas about God, but in his seeking him and longing to encounter him. Faith has to do
with encounter, not theory. In encounter, Jesus passes by; in encounter, the heart of the Church beats. Then,
not our preaching, but our witness of life will prove effective.

To all of you who have taken part in this “journey together”, | say “thank you” for your witness. We have worked
in communion, with frankness and the desire to serve God’s people. May the Lord bless our steps, so that we
can listen to young people, be their neighbours, and bear witness before them to Jesus, the joy of our lives.

[01710-EN.02] [Original text: Italian]



Traduzione in linqua tedesca

Die Begebenheit, von der wir gehdrt haben, ist die letzte, die der Evangelist Markus vom Wirken Jesu auf seiner
Wanderschaft erzahlt. Kurz darauf zieht dieser in Jerusalem ein, wo er sterben und auferstehen wird. Bartimaus
ist somit der letzte, der Jesus auf seinem Weg folgt: aus dem Bettler am StraRenrand in Jericho wird ein Jinger,
der mit den anderen nach Jerusalem geht. Auch wir sind gemeinsam einen Weg gegangen, wir haben Synode
gehalten, und nun unterstreicht dieses Evangelium drei grundlegende Schritte fir den Weg des Glaubens.

Schauen wir zunachst auf Bartimaus: Sein Name bedeutet ,Sohn des Timaus®. Und der Text betont dieses
Detail: »Bartimaus, der Sohn des Timaus« (Mk 10,46). Aber mit dieser Hervorhebung im Evangelium wird ein
Paradox sichtbar: Der Vater ist abwesend. Bartimaus liegt allein am Weg, aufder Haus und ohne Vater: Er wird
nicht geliebt, sondern ist verlassen. Er ist blind und hat niemanden, der ihn anhért; als er sprechen wollte, wollte
man ihn schweigen lassen. Jesus hért seinen Schrei. Und als er ihn trifft, I&sst er ihn reden. Es war nicht schwer
zu erraten, worum Bartimaus bitten wirde: es ist klar, dass ein Blinder das Sehvermégen haben oder
wiedererlangen méchte. Aber Jesus ist nicht voreilig, er nimmt sich Zeit zum Zuhéren. Dies ist der erste Schritt,
der auf dem Weg des Glaubens weiterhilft: héren. Es geht um ein Apostolat des Ohrs: zuhéren, bevor man
spricht.

Dennoch ermahnten viele von denen, die bei Jesus waren, Bartimaus, er solle schweigen (vgl. V. 48). Fir diese
Jiinger war der Bedurftige eine Stérung auf dem Weg, etwas Unvorhergesehenes im vorher festgesetzten
Programm. Sie zogen ihre eigene Gangart der des Meisters vor, ihre eigenen Worte denen anderer; sie folgten
Jesus, aber sie hatten ihre eigenen Plane im Sinn. Das ist eine Gefahr, auf das man immer achtgeben muss.
Fir Jesus hingegen ist der Ruf derer, die um Hilfe bitten, keine Stérung, die den Weg behindert, sondern eine
Lebensfrage. Wie wichtig ist es flir uns, auf das Leben zu héren! Die Kinder des himmlischen Vaters schenken
ihren Bridern und Schwestern Gehor: nicht dem unniitzen Geschwétz, sondern den Bediirfnissen ihres
Nachsten. Mit Liebe zuhéren, mit Geduld, wie Gott es bei uns macht, mit unseren oft sich wiederholenden
Gebeten. Gott wird nie miide, er freut sich immer, wenn wir ihn suchen. Bitten auch wir um die Gnade eines
Herzens, das bereitwillig zuhort. Ich méchte den jungen Menschen im Namen von uns Erwachsenen sagen:
Entschuldigt uns, wenn wir euch oft kein Gehér geschenkt haben; wenn wir, anstatt euer Herz zu 6ffnen, eure
Ohren vollgeredet haben. Als Kirche Jesu wollen wir euch mit Liebe zuhéren, in der zweifachen Gewissheit,
dass euer Leben fir Gott kostbar ist, weil Gott jung ist und junge Menschen liebt; und dass euer Leben auch fir
uns kostbar ist, ja notwendig, um voranzugehen.

Nach dem Hoéren kommt ein zweiter Schritt, um den Weg des Glaubens zu begleiten: sich zum Néchsten
machen. Schauen wir auf Jesus, der niemanden aus der »grolen Menschenmenge«, die ihm folgte, zu
Bartimaus schickt, nein, er trifft ihn personlich. Er sagt zu ihm: »Was willst du, dass ich dir tue?« (V. 51). Was
willst du: Jesus versetzt sich in Bartimaus hinein, er ignoriert seine Erwartungen nicht; dass ich tue: handeln,
nicht nur reden; dir. nicht nach Vorstellungen, die auf jedermann passen, sondern fir dich, in deiner Situation.
So macht es Gott und lasst sich personlich auf eine Beziehung voll Liebe zu jedem Einzelnen ein. In seiner Art
zu handeln scheint bereits seine Botschaft auf: So keimt der Glaube im Leben auf.

Der Glaube geht durch das Leben. Wenn sich der Glaube ausschlieRlich auf lehrmafige Formulierungen
konzentriert, 1auft er Gefahr, nur den Kopf anzusprechen, ohne das Herz zu beriihren. Und wenn er sich nur auf
das Tun konzentriert, lauft er Gefahr, moralistisch zu werden und sich auf die soziale Ebene zu reduzieren. Der
Glaube hingegen ist Leben: er besteht darin, die Liebe Gottes zu leben, die unser Leben veréandert hat. Wir
dirfen weder doktrindr noch aktivistisch sein; wir sind berufen, Gottes Werk auf Gottes Art fortzufiihren, ndmlich
in Ndhe: ganz nah bei ihm, in Gemeinschaft miteinander, nahe bei unseren Briidern und Schwestern. Nahe: das
ist das Geheimnis, um den Kern des Glaubens weiterzugeben, nicht irgendeinen sekundaren Aspekt.

Sich zum Nachsten zu machen bedeutet, die Neuheit Gottes in das Leben des Bruders und der Schwester zu
tragen, und darin besteht auch das Gegenmittel gegen die Versuchung fertiger Rezepte. Fragen wir uns, ob wir
Christen sind, die fahig sind, zu Nachsten zu werden, die eigenen Kreise zu verlassen, um diejenigen zu
umarmen, die ,nicht zu uns gehéren® und die Gott leidenschaftlich sucht. Es gibt immer diese Versuchung, die in
der Heiligen Schrift oft wiederkehrt: die Hande in Unschuld zu waschen. Das tut die Menge im heutigen



8

Evangelium, das hat Kain mit Abel getan, das wird Pilatus mit Jesus tun: die Hande in Unschuld waschen. Wir
hingegen wollen Jesus nachahmen, und wie er wollen wir uns die Hande schmutzig machen. Er, der Weg (vgl.
Joh 14,6), blieb wegen Bartimaus auf dem Weg stehen; er, das Licht der Welt (vgl. Joh 9,5), beugte sich herab
zu einem Blinden. Wir erkennen, dass der Herr sich seine Hande flr einen jeden von uns schmutzig gemacht
hat, und, wenn wir auf das Kreuz schauen und von diesem ausgehen, erinnern wir uns daran, dass Gott sich in
Siinde und Tod zu meinem Nachsten gemacht hat. Er hat sich zu meinem N&chsten gemacht: alles beginnt hier.
Und wenn auch wir um seiner Liebe willen zu Nachsten werden, werden wir Trdger eines neuen Lebens: nicht
Lehrer aller und auch nicht Experten fiir das Heilige, sondern Zeugen der Liebe, die rettet.

Zeugnis geben ist der dritte Schritt. Schauen wir auf die Jinger, die Bartimaus rufen: sie gehen nicht mit einer
kleinen beruhigenden Mlnze zu ihm, der da bettelte, oder um ihm Ratschlédge geben; sie gehen im Namen
Jesu. Tatsachlich sagen sie ihm nur drei Worte, die alle von Jesus stammen: »Hab nur Mut, steh auf, er ruft
dich« (V. 49). Im Evangelium sagt sonst nur Jesus Hab Mut!, denn nur er lasst das Herz wieder aufleben. Nur
Jesus sagt im Evangelium Steh auf!, um den Geist und den Korper zu heilen. Nur Jesus beruft, um das Leben
derer zu verandern, die ihm folgen, indem er denen auf die Beine hilft, die am Boden sind und Gottes Licht in die
Dunkelheit des Lebens bringt. Viele Séhne und Téchter, viele junge Menschen sind wie Bartimaus auf der
Suche nach einem Licht im Leben. Sie sind auf der Suche nach wahrer Liebe. Und wie Bartimaus trotz der
vielen Leute nur Jesus anruft, so rufen auch die jungen Menschen nach Leben, finden aber oft nur leere
Versprechungen und wenige, die sich wirklich fir sie interessieren.

Es ist nicht christlich, darauf zu warten, dass die Briider und Schwestern, die auf der Suche sind, an unsere
Tuaren klopfen; wir sollen zu ihnen gehen und dabei nicht uns selbst, sondern Jesus bringen. Er sendet uns wie
diese Jlinger, damit wir in seinem Namen andere ermutigen und ihnen aufhelfen. Er schickt uns, damit wir allen
sagen: ,Gott bittet dich darum, dich von ihm lieben zu lassen.“ Wie oft haben wir statt dieser befreienden
Botschaft des Heils uns selbst, unsere ,Rezepte”, unsere kirchlichen ,Etiketten* gebracht! Wie oft haben wir,
anstatt uns die Worte des Herrn zu eigen zu machen, unsere eigenen Ideen als sein Wort ausgegeben! Wie oft
spuren die Menschen mehr die Last unserer Institutionen als die freundschaftliche Gegenwart Jesu! Dann
jedoch werden wir zu einer NGO, zu einer halbstaatlichen Organisation, und nicht zur Gemeinschaft der
Erlésten, die die Freude des Herrn leben.

Zuhoren, sich zum Nachsten machen, Zeugnis geben. Der Weg des Glaubens endet im Evangelium auf schéne
und Uberraschende Weise mit dem Wort Jesu: »Geh! Dein Glaube hat dich gerettet« (V. 52). Dabei hatte
Bartimaus gar kein Glaubensbekenntnis abgelegt und auch sonst nichts Besonderes getan; er hatte nur um
Erbarmen gebeten. Zu spiiren, der Erlésung zu bediirfen, ist der Beginn des Glaubens, ist der direkte Weg zur
Begegnung mit Jesus. Der Glaube, der Bartimaus rettete, bestand nicht in seinen klaren Vorstellungen von Gott,
sondern in der Suche nach ihm, im Wunsch, ihm zu begegnen. Der Glaube ist eine Frage der Begegnung, nicht
der Theorie. Jesus kommt durch die Begegnung und in der Begegnung schlagt das Herz der Kirche. Also
werden nicht unsere Predigten, sondern das Zeugnis unseres Lebens wirksam sein.

Und euch allen, die ihr an diesem ,gemeinsamen Unterwegssein“ teilgenommen habt, danke ich fiir euer
Zeugnis. Wir haben gemeinschaftlich und freimiitig gearbeitet im Wunsch, Gott und seinem Volk zu dienen. Der
Herr segne unsere Schritte, damit wir fahig werden, den jungen Menschen zuzuhéren, ihnen zu Nachsten zu
werden und ihnen von der Freude unseres Lebens Zeugnis zu geben: Jesus.

[01710-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

El episodio que hemos escuchado es el ultimo que narra el evangelista Marcos sobre el ministerio itinerante de
Jesus, quien poco después entrara en Jerusalén para morir y resucitar. Bartimeo es, por lo tanto, el ultimo que
sigue a Jesus en el camino: de ser un mendigo al borde de la via en Jericd, se convierte en un discipulo que va
con los demas a Jerusalén. Nosotros también hemos caminado juntos, hemos “hecho sinodo” y ahora este
evangelio sella tres pasos fundamentales para el camino de Ia fe.



9

En primer lugar, nos fijamos en Bartimeo: su nombre significa “hijo de Timeo”. Y el texto lo especifica: «El hijo
de Timeo, Bartimeo» (Mc 10,46). Pero, mientras el Evangelio lo reafirma, surge una paradoja: el padre esta
ausente. Bartimeo yace solo junto al camino, lejos de casa y sin un padre: no es alguien amado sino
abandonado. Es ciego y no tiene quien lo escuche; y cuando queria hablar lo hacian callar. Jesus escucha su
grito. Y cuando lo encuentra le deja hablar. No era dificil adivinar lo que Bartimeo le habria pedido: es evidente
que un ciego lo que quiere es tener o recuperar su vista. Pero Jesus no es expeditivo, da tiempo a la escucha.
Este es el primer paso para facilitar el camino de la fe: escuchar. Es el apostolado del oido: escuchar, antes de
hablar.

Por el contrario, muchos de los que estaban con Jesus imprecaban a Bartimeo para que se callara (cf. v. 48).
Para estos discipulos, el necesitado era una molestia en el camino, un imprevisto en el programa
predeterminado. Preferian sus tiempos a los del Maestro, sus palabras en lugar de escuchar a los demas:
seguian a Jesus, pero lo que tenian en mente eran sus propios planes. Es un peligro del que tenemos que
prevenirnos siempre. Para Jesus, en cambio, el grito del que pide ayuda no es algo molesto que dificulta el
camino, sino una pregunta vital. jQué importante es para nosotros escuchar la vida! Los hijos del Padre celestial
escuchan a sus hermanos: no las murmuraciones inutiles, sino las necesidades del projimo. Escuchar con
amor, con paciencia, como hace Dios con nosotros, con nuestras oraciones a menudo repetitivas. Dios nunca
se cansa, siempre se alegra cuando lo buscamos. Pidamos también nosotros la gracia de un corazén docil para
escuchar. Me gustaria decirles a los jovenes, en nombre de todos nosotros, adultos: disculpadnos si a menudo
no os hemos escuchado; si, en lugar de abrir vuestro corazon, os hemos llenado los oidos. Como Iglesia de
Jesus deseamos escucharos con amor, seguros de dos cosas: que vuestra vida es preciosa ante Dios, porque
Dios es joven y ama a los jovenes; y que vuestra vida también es preciosa para nosotros, mas aun, es
necesaria para seguir adelante.

Después de la escucha, un segundo paso para acompanar el camino de fe: hacerse préjimos. Miramos a Jesus,
que no delega en alguien de la «multitud» que lo seguia, sino que se encuentra con Bartimeo en persona. Le
dice: «4,Qué quieres que haga por ti?» (v. 51). Qué quieres: Jesus se identifica con Bartimeo, no prescinde de
sus expectativas; que yo haga: hacer, no solo hablar; por ti: no de acuerdo con ideas preestablecidas para
cualquiera, sino para ti, en tu situacion. Asi lo hace Dios, implicandose en primera persona con un amor de
predileccion por cada uno. Ya en su modo de actuar transmite su mensaje: asi la fe brota en la vida.

La fe pasa por la vida. Cuando la fe se concentra exclusivamente en las formulaciones doctrinales, se corre el
riesgo de hablar solo a la cabeza, sin tocar el corazon. Y cuando se concentra solo en el hacer, corre el riesgo
de convertirse en moralismo y de reducirse a lo social. La fe, en cambio, es vida: es vivir el amor de Dios que ha
cambiado nuestra existencia. No podemos ser doctrinalistas o activistas; estamos llamados a realizar la obra de
Dios al modo de Dios, en la proximidad: unidos a él, en comunién entre nosotros, cercanos a nuestros
hermanos. Proximidad: aqui esta el secreto para transmitir el corazén de la fe, no un aspecto secundario.

Hacerse préjimos es llevar la novedad de Dios a la vida del hermano, es el antidoto contra la tentacion de las
recetas preparadas. Preguntémonos si somos cristianos capaces de ser préjimos, de salir de nuestros circulos
para abrazar a los que “no son de los nuestros” y que Dios busca ardientemente. Siempre existe esa tentacion
gue se repite tantas veces en las Escrituras: lavarse las manos. Es lo que hace la multitud en el Evangelio de
hoy, es lo que hizo Cain con Abel, es lo que hara Pilato con Jesus: lavarse las manos. Nosotros, en cambio,
queremos imitar a Jesus, e igual que él ensuciarnos las manos. El, el camino (cf. Jn 14,6), por Bartimeo se ha
detenido en el camino. El, la luz del mundo (cf. Jn 9,5), se ha inclinado sobre un ciego. Reconozcamos que el
Sefior se ha ensuciado las manos por cada uno de nosotros, y miremos la cruz y recomencemos desde alli, del
recordarnos que Dios se hizo mi projimo en el pecado y la muerte. Se hizo mi préjimo: todo viene de alli. Y
cuando por amor a él también nosotros nos hacemos préjimos, nos convertimos en portadores de nueva vida:
no en maestros de todos, no en expertos de lo sagrado, sino en testigos del amor que salva.

Testimoniar es el tercer paso. Fijémonos en los discipulos que llaman a Bartimeo: no van a él, que mendigaba,
con una moneda tranquilizadora o a dispensar consejos; van en el nombre de Jesus. De hecho, le dirigen solo
tres palabras, todas de Jesus: «Animo, levantate, que te llama» (v. 49). En el resto del Evangelio, solo Jesus

dice animo, porque solo él resucita el corazon. Solo Jesus dice en el Evangelio levantate, para sanar el espiritu
y el cuerpo. Solo Jesus /llama, cambiando la vida del que lo sigue, levantando al que esta por el suelo, llevando



10

la luz de Dios en la oscuridad de la vida. Muchos hijos, muchos jovenes, como Bartimeo, buscan una luz en la
vida. Buscan un amor verdadero. Y al igual que Bartimeo que, a pesar de la multitud, invoca solo a Jesus,
también ellos invocan la vida, pero a menudo solo encuentran promesas falsas y unos pocos que se interesan
de verdad por ellos.

No es cristiano esperar que los hermanos que estan en busca llamen a nuestras puertas; tendremos que ir
donde estan ellos, no llevandonos a nosotros mismos, sino a Jesus. El nos envia, como a aquellos discipulos,
para animar y levantar en su nombre. El nos envia a decirles a todos: “Dios te pide que te dejes amar por &I”.
Cuantas veces, en lugar de este mensaje liberador de salvacion, nos hemos llevado a nosotros mismos,
nuestras “recetas”, nuestras “etiquetas” en la Iglesia. Cuantas veces, en vez de hacer nuestras las palabras del
Sefior, hemos hecho pasar nuestras ideas por palabra suya. Cuantas veces la gente siente mas el peso de
nuestras instituciones que la presencia amiga de Jesus. Entonces pasamos por una ONG, por una organizacion
paraestatal, no por la comunidad de los salvados que viven la alegria del Sefior.

Escuchar, hacerse projimos, testimoniar. El camino de fe termina en el Evangelio de una manera hermosa y
sorprendente, con Jesus que dice: «Anda, tu fe te ha salvado» (v. 52). Y, sin embargo, Bartimeo no hizo
profesiones de fe, no hizo ninguna obra; solo pidié compasién. Sentirse necesitados de salvacion es el
comienzo de la fe. Es el camino mas directo para encontrar a Jesus. La fe que salvo a Bartimeo no estaba en la
claridad de sus ideas sobre Dios, sino en buscarlo, en querer encontrarlo. La fe es una cuestion de encuentro,
no de teoria. En el encuentro Jesus pasa, en el encuentro palpita el corazon de la Iglesia. Entonces, lo que sera
eficaz es nuestro testimonio de vida, no nuestros sermones.

Y a todos vosotros que habéis participado en este “caminar juntos”, os agradezco vuestro testimonio. Hemos
trabajado en comunién y con franqueza, con el deseo de servir a Dios y a su pueblo. Que el Sefior bendiga
nuestros pasos, para que podamos escuchar a los jovenes, hacernos préjimos suyos y testimoniarles la alegria
de nuestra vida: Jesus.

[01710-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

O episodio escutado € o ultimo narrado pelo evangelista Marcos no ministério itinerante de Jesus, que, pouco
depois, entra em Jerusalém para morrer e ressuscitar. Assim, Bartimeu é o ultimo que segue Jesus ao longo do
caminho: de mendigo na margem da estrada para Jerico, torna-se discipulo que vai juntamente com os outros
para Jerusalém. Também nds caminhamos juntos, «fizemos sinodo» e agora este Evangelho corrobora trés
passos fundamentais no caminho da fé.

Antes de mais nada, olhemos para Bartimeu: o seu nome significa «filho de Timeu». O préprio texto o
especifica: «Bartimeu, o filho de Timeu» (Mc 10, 46). Mas o Evangelho, ao mesmo tempo que o reitera, poe a
descoberto um paradoxo: o pai esta ausente. Bartimeu jaz sozinho na estrada, fora de casa e sem pai: ndo é
amado, mas abandonado. E cego e ndo tem quem o ouca; e, quando queria falar, mandavam-no calar. Jesus
ouve o seu grito. E, quando Se encontra com ele, deixa-o falar. Nao era dificil intuir o pedido que faria Bartimeu:
€ Obvio que um cego queira ver ou reaver a vista. Mas Jesus nao tem pressa, reserva tempo para a escuta. E
aqui temos o primeiro passo para ajudar o caminho da fé: escutar. E o apostolado do ouvido: escutar, antes de
falar.

Em vez disso, muitos dos que estavam com Jesus repreendiam Bartimeu para que estivesse calado (10, 48).
Para estes discipulos, o indigente era um transtorno no caminho, um imprevisto no programa pré-estabelecido.
Preferiam os seus tempos aos do Mestre, as suas palavras a escuta dos outros: seguiam Jesus, mas tinham
em mente os seus projetos. Trata-se dum risco do qual sempre nos devemos precaver. Ao contrario, para
Jesus, o grito de quem pede ajuda ndo é um transtorno que estorva o caminho, mas uma questéo vital. Como é
importante, para nos, escutar a vida! Os filhos do Pai celeste prestam ouvidos aos irmaos: n&o as criticas
inUteis, mas as necessidades do proximo. Ouvir com amor, com paciéncia, como Deus faz connosco, com as
nossas oragdes muitas vezes repetitivas. Deus nunca Se cansa, sempre Se alegra quando O procuramos.



11

Pecamos, também nos, a graga dum coragao docil a escutar. Gostaria de dizer aos jovens, em nome de todos
nos, adultos: desculpai, se muitas vezes nao vos escutamos; se, em vez de vos abrir o coragéo, vos enchemos
os ouvidos. Como Igreja de Jesus, desejamos colocar-nos amorosamente a vossa escuta, certos de duas
coisas: que a vossa vida é preciosa para Deus, porque Deus é jovem e ama os jovens; e que, também para
nos, a vossa vida é preciosa, mais ainda necessaria para se avancar.

Depois da escuta, um segundo passo para acompanhar o caminho de fé: fazer-se proximo. VVejamos Jesus, que
nao delega em ninguém da «grande multiddo» que O seguia, mas encontra Ele pessoalmente Bartimeu. Diz-
Ihe: «Que queres que Eu faga por ti?» (10, 51). Que queres — Jesus amolda-Se a Bartimeu, n&o prescinde das
suas expetativas — que Eu faca — fazer, nao se limita a falar — por ti— nao segundo ideias pré-estabelecidas para
todos, mas para ti, na tua situacdo. E assim que Deus procede, envolvendo-Se pessoalmente com um amor de
predilegdo por cada um. Na sua maneira de proceder, ressalta ja a sua mensagem: assim a fé germina na vida.

A fé passa para a vida. Quando a fé se concentra apenas em formulagdes doutrinarias, arrisca-se a falar
apenas a cabega, sem tocar o coragao. E quando se concentra apenas na agao, corre o risco de tornar-se
moralismo e reduzir-se ao social. Ao contrario, a fé é vida: & viver o amor de Deus que mudou a nossa
existéncia. Nao podemos ser doutrinaristas ou ativistas; somos chamados a levar para a frente a obra de Deus
segundo o modo de Deus, na proximidade: unidos intimamente a Ele, em comunh&o entre nds, proximo dos
irmaos. Proximidade: aqui esta o segredo para transmitir, ndo algum aspeto secundario, mas o coragao da fé.

Fazer-se proximo € levar a novidade de Deus a vida do irmao, € o antidoto contra a tentagao das receitas
prontas. Interroguemo-nos se somos cristdos capazes de nos tornar proximo, capazes de sair dos nossos
circulos para abracar aqueles que «nao sao dos nossos» € a quem Deus ansiosamente procura. Sempre existe
aquela tentacdo que reaparece tantas vezes na Escritura: lavar as maos, desinteressar-se. E o que faz a
multiddo no Evangelho de hoje, € o que fez Caim com Abel, é o que fara Pilatos com Jesus: lavar as maos.
N&s, pelo contrario, queremos imitar Jesus e, como Ele, meter as maos na massa, suja-las. Ele, o caminho (cf.
Jo 14, 6), por Bartimeu deteve-Se ao longo da estrada; Ele, a luz do mundo (cf. Jo 9, 5), inclinou-Se sobre um
cego. Reconhecemos que o Senhor sujou as maos por cada um de nos e, fixando a Cruz, recomecemos de |3,
da lembranga de Deus que Se fez meu préximo no pecado e na morte. Fez-Se meu proximo: tudo comega de
la. E, quando por amor d’Ele também nds nos fazemos proximo, tornamo-nos portadores de vida nova: nao
mestres de todos, ndo especialistas do sagrado, mas testemunhas do amor que salva.

Testemunhar é o terceiro passo. Olhemos os discipulos que chamam Bartimeu: nao vao junto dele, que
mendigava, levar uma moedinha para o contentar ou dar-lhe conselhos; vdo em nome de Jesus. De facto,
dirigem-lhe apenas trés palavras, todas de Jesus: «Coragem, levanta-te que Ele chama-te» (10, 49). No resto
do Evangelho, so6 Jesus diz «coragem!», porque so6 Ele ressuscita o coragao. No Evangelho, s6 Jesus é que diz
«levanta-tey, para curar o espirito e o corpo. S6 Jesus chama, mudando a vida de quem O segue, colocando de
pé quem esta por terra, levando a luz de Deus as trevas da vida. Tantos filhos, tantos jovens, como Bartimeu,
procuram uma luz na vida! Procuram amor verdadeiro. E como Bartimeu que, apesar da multidao, sé invoca
Jesus, também eles imploram vida, mas frequentemente s6 encontram promessas falsas e poucos que se
interessem verdadeiramente por eles.

Nao é cristao esperar que os irmaos inquietos batam as nossas portas; somos nds que devemos ir ter com eles,
nao lhes levando a nés mesmos, mas Jesus. Ele manda-nos, como aqueles discipulos, para encorajar e
levantar em seu nome. Manda-nos dizer a cada um: «Deus pede para te deixares amar por Ele». Quantas
vezes, em vez desta mensagem libertadora de salvagao, nos levamos a nés mesmos, as nossas «receitasy, as
nossas «etiquetas» na Igreja! Quantas vezes, em vez de fazer nossas as palavras do Senhor, despachamos
como palavra d’Ele as nossas ideias! Quantas vezes as pessoas sentem mais 0 peso das nossas instituicoes
que a presenga amiga de Jesus! Entdo aparecemos como uma ONG, uma organizagéo parestatal, e ndo como
a comunidade dos redimidos que vivem a alegria do Senhor.

Ouvir, fazer-se proximo, testemunhar. No Evangelho, o caminho de fé termina, de maneira bela e
surpreendente, com Jesus que diz: «Vai, a tua fé te salvou» (10, 52). E todavia Bartimeu nao fez profissdes de
fé, ndo realizou agdo alguma; pediu apenas piedade. Sentir-se necessitado de salvagdo é o inicio da fé. E o



12

caminho direto para encontrar Jesus. A fé, que salvou Bartimeu, ndo estava nas suas ideias claras sobre Deus,
mas no facto de O procurar, de O querer encontrar. A fé é questdo de encontro, ndo de teoria. No encontro,
Jesus passa; no encontro, palpita o coragao da Igreja. Entdo serao eficazes, ndo as nossas homilias, mas o
testemunho da nossa vida.

E a todos vés que participastes neste «caminhar juntos», digo obrigado pelo vosso testemunho. Trabalhamos
em comunhao e com ousadia, com o desejo de servir a Deus e ao seu povo. Que o Senhor abengoe 0s nossos
passos, para podermos escutar os jovens, fazer-nos proximo e testemunhar-lhes a alegria da nossa vida:
Jesus.

[01710-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Wydarzenie o ktérym ustyszelisSmy, jest ostatnim, o ktérym mowi sw. Marek Ewangelista odnosnie do wedrownej
postugi Jezusa, ktory niebawem wejdzie do Jerozolimy, aby tam umrze¢ i zmartwychwstac. Bartymeusz jest
zatem ostatnim, ktory idzie za Jezusem na Jego drodze: z zebraka na poboczu drogi z Jerycha, staje sie
uczniem, ktory wraz z innymi idzie do Jerozolimy. Réwniez my podgzaliSmy razem, odbyliSmy synod, a teraz ten
fragment Ewangelii wyréznia trzy podstawowe kroki na drodze wiary.

Najpierw patrzymy na Bartymeusza: jego imige oznacza ,syn Tymeusza”. A tekst precyzuje: ,Bartymeusz, syn
Tymeusza” (Mk 10,46). Ale gdy Ewangelia to podkres$la, pojawia sie paradoks: nieobecny jest ojciec.
Bartymeusz lezy samotnie przy drodze, z dala od domu i bez ojca: nie jest kochany, lecz opuszczony. Jest Slepy
i nie ma nikogo, kto by go wystuchat; a kiedy chciat mowic, uciszali go. Jezus styszy jego wotanie. A kiedy go
spotyka, pozwala mu moéwié. Nie byto trudno odgadngé, o co prositby Bartymeusz: to oczywiste, ze osoba
niewidoma chce mie¢ wzrok lub go odzyskaé. Ale Jezus jest cierpliwy, poswieca czas na wystuchanie. Oto
pierwszy krok, aby poméc w podrozy wiary: wysfuchac. To apostolstwo ucha: wystuchac¢ zanim zaczniemy
mowic.

Przeciwnie, wielu z tych, ktorzy byli z Jezusem, kazali Bartymeuszowi milcze¢ (por. w. 48). Dla tych uczniow
cztowiek potrzebujacy byt ktopotem na drodze, nieprzewidzianym punktem ustalonego programu. Woleli czasy
wyznaczane przez siebie samych, od czaséw Mistrza, swoje stowa od wystuchania innych: podgzali za
Jezusem, ale mieli na mysli wtasne plany. Jest to zagrozenie, ktérego zawsze trzeba sie wystrzegac. Natomiast
dla Jezusa wotanie tych, ktérzy prosza o pomoc, nie jest ktopotem utrudniajgcym droge, ale istotnym pytaniem.
Jakze wazne jest dla nas stuchanie zycia! Dzieci Ojca Niebieskiego niech stuchajg swoich braci: nie
bezuzytecznych plotek, ale potrzeb blizniego. Wystuchujg z mitoscia, z cierpliwoscia, tak jak Bog czyni z nami, z
naszymi czesto powtarzajgcymi sie modlitwami. Bog nigdy nie ma dosc¢, zawsze sie raduje, kiedy go szukamy.
Réwniez my prosmy o faske serca potrafigcego wystuchac¢. Chciatbym powiedzie¢ ludziom mtodym, w imieniu
nas wszystkich dorostych: przepraszam, jesli czesto was nie wystuchalismy; jesli zamiast otwiera¢ dla was
serce, napetnialiSmy wasze uszy. Jako Koscidt Jezusa pragniemy stucha¢ was z mitoscig, bedac pewnymi
dwoch rzeczy: ze wasze zycie jest cenne dla Boga, poniewaz Bog jest mtody i kocha ludzi mtodych; i ze wasze
zycie jest cenne réwniez dla nas, a wrecz konieczne, aby iS¢ naprzéd.

Po wystuchaniu, drugi krok, by towarzyszy¢ podrézy wiary, to stac sie bliskim. Popatrzymy na Jezusa, ktory nie
posyta kogo$ ze ,sporego ttumu”, ktoéry za Nim podgza, ale spotyka sie osobiscie z Bartymeuszem. Mowi do
Niego: ,,Co chcesz, abym ci uczynit?” (w. 51). Co chcesz. Jezus utozsamia sie z Bartymeuszem, nie pomija jego
oczekiwan; abym ci uczynit. czynic, nie tylko méwi¢; dla ciebie: nie wedlug wyznaczonych z gory idei dla
wszystkich, ale dla ciebie, w twojej sytuacji. Tak wtasnie postepuje Bog, angazujac sie w pierwszej osobie z
mitoscig szczegblnego upodobania wobec kazdego. W swoim sposobie dziatania juz przekazuje swoje oredzie:
tak wiara rodzi sie w zyciu.

Wiara przychodzi przez zycie. Kiedy wiara koncentruje sie wytgcznie na formutach doktrynalnych, grozi jej, ze
bedzie przemawiata tylko do gtowy, nie poruszajgc serca. A kiedy koncentruje sie tylko na czynieniu, grozi jej
stawanie sie moralizmem i ograniczanie do wymiaru spotecznego. Wiara natomiast jest zyciem: to zycie mitoscig



13

Boga zmienito nasze istnienie. Nie mozemy by¢ doktrynerami ani aktywistami; jesteSmy wezwani do
kontynuowania dzieta Bozego na sposob Boga, stajgc sie bliskimi, trzymajac sie Jego, w komunii miedzy nami,
blisko naszych braci. Blisko$¢: oto sekret przekazywania istoty wiary, a nie jakis aspekt drugorzedny.

Stawanie sie bliskimi i wprowadzanie nowosci Boga w zycie brata stanowi odtrutke na pokuse gotowych recept.
Zadajmy sobie pytanie, czy jesteSmy chrzescijanami zdolnymi, by stawac sie bliskimi, do wyjscia z naszych
kregdw, aby ogarngc tych, ktorzy ,nie sg z naszego grona”, a ktérych Bog niecierpliwie poszukuje. Zawsze
istnieje ta pokusa, ktéra powtarza sie wiele razy w Pi$mie Swietym: umywaé rece. To wiasnie czyni thum w
dzisiejszej Ewangelii, tak wtasnie Kain uczynit w odniesieniu do Abla, to uczyni Pitat wobec Jezusa: umyje rece.
Ale my przeciwnie, chcemy nasladowac Jezusa i tak, jak On pobrudzi¢ sobie rece. On, ktory jest droga (por. J
14, 6), dla Bartymeusza zatrzymat sie na drodze; On, ktory jest Swiattoscig swiata (por. J 9,5), pochylit sie nad
niewidomym. Uznajmy, ze Pan pobrudzit sobie rece dla kazdego z nas i patrzagc na krzyz wyruszmy z tego
miejsca, przypominajac sobie, ze Bog stat sie moim bliznim w grzechu i $mierci. Stat sie moim bliznim: wszystko
od tego sie zaczyna. A kiedy ze wzgledu na mitos¢ do Niego i my takze stajemy sie bliskimi, to jestesmy tymi,
ktorzy przynoszg nowe Zycie: nie panami wszystkich, nie znawcami sacrum, ale Swiadkami mitosci, ktora
zbawia.

Trzecim krokiem jest swiadczenie. Spojrzmy na ucznidw, ktérzy wotajg Bartymeusza: nie idg do niego,
zebrzacego, z uciszajgcym groszem lub udzielajgc porad; idg w imie Jezusa. Kierujg do niego trzy stowa, kazde
z nich pochodzace od Jezusa: ,Odwagi, wstan, wota cie” (w. 49). Tylko Jezus w pozostatej czesci Ewangelii
moéwi odwagi!, bo tylko On wskrzesza serce. Tylko Jezus w Ewangelii méwi: powstan, aby uzdrowi¢ ducha i
ciato. Tylko Jezus wzywa, zmieniajgc zycie tych, ktérzy za Nim idg, stawiajgc ponownie na nogi, tych ktorzy
upadli, wprowadzajgc swiatto Boga w ciemnosci zycia. Wiele dzieci, wielu miodych, takich jak Bartymeusz,
szuka w zyciu swiatta. Szukajg prawdziwej mitosci. | podobnie, jak Bartymeusz, pomimo obecnosci wielu ludzi,
btagat jedynie Jezusa, tak i oni blagajg o zycie, ale czesto znajduja tylko fatszywe obietnice i niewielu, ktorzy
naprawde sie nimi interesuja.

To niechrzescijanskie oczekiwa¢ az szukajacy bracia zapukajg do naszych drzwi. Powinnidmy do nich iS¢, nie
niosgc samych siebie, ale Jezusa. On nas posyta, tak jak tych uczniéw, abysmy dodawali otuchy i podnosili w
Jego imie. Posyta nas, abySmy powiedzieli kazdemu: ,Bdg prosi, bys pozwolit sie Jemu mitowac”. llez razy
zamiast tego wyzwalajacego przestania zbawienia nieslismy samych siebie, nasze ,recepty”, nasze ,etykiety” w
KoSciele! llez razy, zamiast czyni¢ naszymi stowa Pana, podawaliSmy za Jego stowo nasze idee! llez razy ludzie
odczuwajg bardziej ciezar naszych instytuciji, niz przyjazng obecnos¢ Jezusa! Wtedy uchodzimy za rodzaj
organizacji pozarzgdowej, za jakgs organizacje para-panstwowa, a nie wspolnote zbawionych, ktérzy zyjg
radoscig Pana.

Wystuchac, stac sie bliskim, swiadczy¢. Droga wiary konczy sie w Ewangelii w piekny i zaskakujgcy sposoéb, gdy
Jezus mowi: ,ldz, twoja wiara cie uzdrowita” (w. 52). Jednak Bartymeusz nie wyznat wiary, nie dokonat zadnego
uczynku; prosit tylko o litos¢. Poczucie, ze potrzebujemy zbawienia jest poczatkiem wiary. To prosta droga do
spotkania z Jezusem. Wiara, ktéra ocalita Bartymeusza, nie polegata na jego jasnych pogladach na temat Boga,
ale na szukaniu Go, pragnieniu spotkania z Nim. Wiara jest kwestig spotkania, a nie teorii. W spotkaniu Jezus
przechodzi, w spotkaniu pulsuje serce Kosciota. Zatem skutecznymi nie bedg nasze kazania, ale Swiadectwo
naszego zycia.

A wam wszystkim, ktérzy uczestniczyliscie w tym ,podgzaniu razem” chce podziekowac za wasze swiadectwo.
Pracowalismy w komunii i ze szczeroscig, pragnac stuzy¢ Bogu i Jego ludowi. Niech Pan btogostawi nasze
kroki, abysmy umieli wystucha¢ mtodych, stawac sie im bliskimi i $wiadczy¢ im rados¢ naszego zycia: Jezusa.

[01710-PL.02] [Testo originale: ltaliano]

Lettera dei Padri Sinodali ai giovani

Testo in lingua italiana




14

Testo in lingua francese

Testo in lingua inglese

Testo in lingua tedesca

Testo in lingua spagnola

Testo in lingua portoghese

Testo in lingua italiana

Lettera dei Padri Sinodali ai giovani

A voi, giovani del mondo, ci rivolgiamo noi padri sinodali, con una parola di speranza, di fiducia, di consolazione.
In questi giorni ci siamo riuniti per ascoltare la voce di Gesu, «il Cristo eternamente giovaney, e riconoscere in
Lui le vostre molte voci, le vostre grida di esultanza, i lamenti, i silenzi.

Sappiamo delle vostre ricerche interiori, delle gioie e delle speranze, dei dolori e delle angosce che costituiscono
la vostra inquietudine. Desideriamo che adesso ascoltiate una parola da noi: vogliamo essere collaboratori della
vostra gioia affinché le vostre attese si trasformino in ideali. Siamo certi che sarete pronti a impegnarvi con la
vostra voglia di vivere, perché i vostri sogni prendano corpo nella vostra esistenza e nella storia umana.

Le nostre debolezze non vi scoraggino, le fragilita e i peccati non siano ostacolo alla vostra fiducia. La Chiesa vi
€ madre, non vi abbandona, € pronta ad accompagnarvi su strade nuove, sui sentieri di altura ove il vento dello
Spirito soffia piu forte, spazzando via le nebbie dell'indifferenza, della superficialita, dello scoraggiamento.

Quando il mondo, che Dio ha tanto amato da donargli il suo Figlio Gesu, € ripiegato sulle cose, sul successo
immediato, sul piacere e schiaccia i piu deboli, voi aiutatelo a rialzarsi e a rivolgere lo sguardo verso 'amore, la
bellezza, la verita, la giustizia.

Per un mese abbiamo camminato insieme con alcuni di voi e molti altri legati a noi con la preghiera e I'affetto.
Desideriamo continuare ora il cammino in ogni parte della terra ove il Signore Gesu ci invia come discepoli
missionari.

La Chiesa e il mondo hanno urgente bisogno del vostro entusiasmo. Fatevi compagni di strada dei piu fragili, dei
poveri, dei feriti dalla vita.

Siete il presente, siate il futuro piu luminoso.
[01715-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Testo in lingua francese

Lettre des Péres Synodaux aux jeunes

C’est vers vous, jeunes du monde, que nous, Péres synodaux, voulons nous tourner, pour vous adresser des
paroles d’espérance, de confiance et de consolation. Ces jours-ci, nous nous sommes réunis pour écouter
Jésus, «le Christ éternellement jeune», dont la voix révéle vos propres voix, vos cris d’exultation, vos plaintes...
vos silences aussil!



15

Nous connaissons vos quétes spirituelles, vos joies, vos espérances, vos douleurs, vos angoisses, vos
inquiétudes. Nous désirons aussi vous adresser une parole: nous voulons contribuer au développement de votre
joie, pour que vos attentes se transforment en idéaux. Nous sommes s(rs que vous étes préts a vous impliquer,
avec votre joie de vivre, pour que vos réves se réalisent concrétement dans votre vie quotidienne, et dans notre
histoire humaine.

Que nos faiblesses ne vous découragent pas, que les fragilités et les péchés ne fassent pas obstacle a votre foi.
L’Eglise est votre mére, elle ne vous abandonne pas, elle est préte & vous accompagner sur de nouveaux
chemins, dans les hauteurs, la ou le vent de I'Esprit souffle plus fort, chassant les noirs nuages de l'indifférence,
de la superficialité et du découragement.

Lorsque le monde, que Dieu aime au point de lui avoir donné son Fils Jésus, est replié sur les biens matériels,
sur le succes immédiat, sur le plaisir, lorsqu’il broie les plus faibles, aidez-le a se réveiller et a tourner son regard
vers I'amour, la beauté, la vérité, la justice.

Pendant un mois nous avons cheminé ensemble, avec quelques-uns d’entre vous et beaucoup d’autres qui se
sont unis a nous par la priére et I'affection. Nous désirons maintenant poursuivre ce chemin dans toutes les
parties du monde, la ou le Seigneur nous invite a étre disciples missionnaires.

L’Eglise et le monde ont un besoin urgent de votre enthousiasme. Faites-vous compagnons de route des plus
fragiles et des plus pauvres, de tous les blessés de la vie.

Vous étes le présent, illuminez maintenant notre avenir.
[01715-FR.01] [Texte original: Frangais]

Testo in lingua inglese

Letter from the Synod Fathers to Young People

We the Synod Fathers now address you, young people of the world, with a word of hope, trust and consolation.
In these days, we have gathered together to hear the voice of Jesus, “the eternally young Christ”, and to
recognize in Him your many voices, your shouts of exultation, your cries, and your moments of silence.

We are familiar with your inner searching, the joys and hopes, the pain and anguish that make up your longings.
Now we want you to hear a word from us: we wish to be sharers in your joy, so that your expectations may come
to life. We are certain that with your enthusiasm for life, you will be ready to get involved so that your dreams
may be realized and take shape in your history.

Our weaknesses should not deter you; our frailties and sins must not be an obstacle for your trust. The Church is
your mother; she does not abandon you; she is ready to accompany you on new roads, on higher paths where
the winds of the Spirit blow stronger — sweeping away the mists of indifference, superficiality and
discouragement.

When the world that God so loved, that he gave us his only Son, Jesus, is focused on material things, on short-
term successes, on pleasures, and when the world crushes the weakest, you must help it to rise up again and to
turn its gaze towards love, beauty, truth and justice once more.

For a month, we have walked together with some of you and with many others who have been united to us
through prayer and affection. We wish to continue the journey now in every part of the earth where the Lord
Jesus sends us as missionary disciples.



16

The Church and the world urgently need your enthusiasm. Be sure to make the most fragile people, the poor
and those wounded by life your traveling companions.

You are the present; be a brighter future.

[01715-EN.01] [Original text: English]

Testo in lingua tedesca

Brief der Synodenvater an die Jugendlichen

An Euch, die jungen Menschen der Welt, wenden wir Synodenvéter uns mit einem Wort der Hoffnung, des
Vertrauens und des Trostes. In diesen Tagen haben wir uns versammelt, um auf die Stimme Jesu, “des ewig
jungen Christus", zu héren und in lhm Eure vielen Stimmen, Eure Freudenrufe, Eure Klagen und Eure Stille zu
erkennen.

Wir wissen von Eurem inneren Suchen, von den Freuden und Hoffnungen, vom Leiden und Angsten, die Eure
Unruhe ausmachen. Wir méchten, dass lhr jetzt ein Wort von uns hort: Wir wollen Mitarbeiter eurer Freude sein,
damit eure Erwartungen sich in Ideale verwandeln. Wir sind sicher, dass lhr bereit sein werdet, Euch mit Eurer
Freude am Leben dafiir einzusetzen, damit Eure Traume Gestalt annehmen in Eurem Leben und der
Geschichte der Menschheit.

Md&ge unsere Schwachheit Euch nicht entmutigen, und mégen unsere Schwachen und Siinden kein Hindernis
fur Euer Vertrauen sein. Die Kirche ist Euch eine Mutter, sie Iasst euch nicht im Stich, sie ist bereit, Euch auf
neuen Wegen zu begleiten, auf den Wegen der H6he, wo der Wind des Geistes starker weht und den Nebel der
Gleichguiltigkeit, Oberflachlichkeit und Entmutigung wegfegt.

Wenn die Welt, die Gott so sehr geliebt hat, dass er ihm seinen Sohn Jesus geschenkt hat, auf die Dinge, auf
den unmittelbaren Erfolg, auf das Vergniigen gerichtet ist und die Schwachsten zerschmettert, helft Ihr dieser
Welt, aufzustehen und ihren Blick auf Liebe, Schénheit, Wahrheit und Gerechtigkeit zu richten.

Einen Monat waren wir zusammen unterwegs, mit einigen von Euch und vielen anderen, die mit Gebet und
Zuneigung mit uns verbunden waren. Wir wollen nun unseren Weg Uberall dorthin in die Welt fortsetzen, wohin
uns der Herr Jesus als missionarische Jiinger sendet.

Die Kirche und die Welt brauchen dringend Euren Enthusiasmus. Werdet zu Begleitern der Schwachsten, der
Armen, der vom Leben Verwundeten.

Ihr seid die Gegenwart, werdet die strahlende Zukunft.
[01715-DE.01] [Originalsprache: Deutsch]

Testo in lingua spagnola

Carta de los Padres Sinodales a los jévenes

Nos dirigimos a vosotros, jévenes del mundo, nosotros como padres sinodales, con una palabra de esperanza,
de confianza, de consuelo. En estos dias hemos estado reunidos para escuchar la voz de Jesus, “el Cristo
eternamente joven” y reconocer en El vuestras muchas voces, vuestros gritos de alegria, los lamentos, los
silencios.

Conocemos vuestras busquedas interiores, vuestras alegrias y esperanzas, los dolores y las angustias que os



17

inquietan. Deseamos que ahora podais escuchar una palabra nuestra: queremos ayudaros en vuestras alegrias
para que vuestras esperanzas se transformen en ideales. Estamos seguro que estais dispuestos a entregaros
con vuestras ganas de vivir para que vuestros suefos se hagan realidad en vuestra existencia y en la historia
humana.

Que nuestras debilidades no os desanimen, que la fragilidad y los pecados no sean la causa de perder vuestra
confianza. La Iglesia es vuestra madre, no os abandona y esta dispuesta a acompafiaros por caminos nuevos,
por las alturas donde el viento del Espiritu sopla con mas fuerza, haciendo desaparecer las nieblas de la
indiferencia, de la superficialidad, del desanimo.

Cuando el mundo, que Dios ha amado tanto hasta darle a su Hijo Jesus, se fija en las cosas, en el éxito
inmediato, en el placer y aplasta a los mas débiles, vosotros debéis ayudarle a levantar la mirada hacia el amor,
la belleza, la verdad, la justicia.

Durante un mes hemos caminado juntamente con algunos de vosotros y con muchos otros unidos por la
oracion y el afecto. Deseamos continuar ahora el camino en cada lugar de la tierra donde el Sefor Jesus nos
envia como discipulos misioneros.

La Iglesia y el mundo tienen necesidad urgente de vuestro entusiasmo. Hacéos compafieros de camino de los
mas débiles, de los pobres, de los heridos por la vida.

Sois el presente, sed el futuro mas luminoso.

[01715-ES.01] [Texto original: Espafol]

Testo in lingua portoghese

Carta dos Padres Sinodais aos jovens

A vocés, jovens do mundo, nos Padres Sinodais nos dirigimos com uma palavra de esperanga, confianga e
consolagao. Nestes dias, nos reunimos para escutar a voz de Jesus, “o Cristo, eternamente jovem”, e
reconhecer Nele as vozes dos jovens e seus gritos de exultacado, lamentos e siléncios.

Sabemos de suas buscas interiores, das alegrias e das esperangas, das dores e angustias que fazem parte de
sua inquietude. Agora, queremos que vocés escutem uma palavra nossa: desejamos ser colaboradores de sua
alegria para que suas expectativas se transformem em ideais. Temos certeza de que com sua vontade de viver,
vocés estao prontos a se empenhar para que seus sonhos tomem forma em sua existéncia e na historia
humana.

Que nossas fraquezas nao os desanimem, que as fragilidades e pecados nao sejam um obstaculo a sua
confianga. A Igreja é sua mae, ndo abandona vocés, esta pronta para acompanha-los em novos caminhos, nas
sendas mais altas onde o vento do Espirito sopra mais forte, varrendo as névoas da indiferenca, da
superficialidade, do desanimo.

Quando o mundo, que Deus tanto amou a ponto de Ihe doar seu Filho Jesus, é subordinado as coisas, ao
sucesso imediato e ao prazer, pisoteando os mais fracos, ajudem-no a se reerguer e a dirigir seu olhar ao amor,
a beleza, a verdade e a justica.

Por um més, nés caminhamos juntos, com alguns de vocés e muitos outros unidos a nés com a oracao e o
carinho. Desejamos continuar o caminho em todas as partes da terra onde o Senhor Jesus nos envia como
discipulos missionarios.



18
A Igreja e o mundo precisam urgentemente de seu entusiasmo. Sejam companheiros de estrada dos mais
frageis, dos pobres, dos feridos pela vida.

Vocés sdo o presente, sejam o futuro mais luminoso.

[01715-P0O.01] [Texto original: Portugués]

[BO790-XX.02]



