¥4, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0757
Martedi 16.10.2018

Synod18 — 112 Congregazione generale: Relazioni dei Circoli minori sulla seconda parte
dellInstrumentum laboris”

Relatio — Circulus Anglicus A

Relatio — Circulus Anglicus B

Relatio — Circulus Anglicus C

Relatio — Circulus Anglicus D

Relatio — Circulus Gallicus A

Relatio — Circulus Gallicus B

Relatio — Circulus Gallicus C

Relatio — Circulus Italicus A

Relatio — Circulus Italicus B

Relatio — Circulus lItalicus C

Relatio — Circulus Hispanicus A

Relatio — Circulus Hispanicus B

Relatio — Circulus Germanicus




Relatio — Circulus Lusitanus

leri pomeriggio, nel corso dell’11a Congregazione generale della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo
dei Vescovi sui giovani, sono state presentate in Aula le Relazioni dei 14 Circoli minori che nei giorni scorsi si
sono riuniti per riflettere sulla seconda parte dell’Instrumentum laboris, alla luce dei contributi emersi nel corso
del dibattito svolto nelle precedenti Congregazioni generali.

Pubblichiamo di seguito i testi delle Relazioni dei 14 Circoli minori:

Relatio — Circulus Anglicus A

Moderator: Em.mo Card. GRACIAS Oswald
Relator: S.E. Mons. MARTIN Eamon

Introduction

Reflecting on Part Two of the Working Document we recalled the energy and joy during many interventions in
the Aula - particularly from our young people. The Synod came alive during their interventions. One of our
bishops remarked, “I never realised a Synod could be so much fun!”

We felt that much of the introductory material might be integrated into the three following chapters on Vocation,
Accompaniment and Discernment. The opening paragraph of Part Two explains that the “reference horizon for
vocational discernment is “Christ’s call to live according to his intentions (73)”. Our Group was inspired, by
John’s Gospel Chapter One, to highlight the importance of young people having an encounter with Jesus in their
lives. If this is to happen, then someone needs to introduce them to Jesus - to point and say, as John the Baptist
did, “Look, there is the Lamb of God who takes away the sins of the world”. The Church must offer our young
people the great invitation to faith: “Come and see!”

The concrete realities in the lives of young people, which we faced during the first week of this Synod, reminded
our Group of the young St Augustine whose heart was restless - weary from seeking God in passing attractions.
In this restlessness some young people are already hearing Jesus asking them in their hearts: “What are you
looking for?” Others may be brought to an encounter with Jesus by friends, or other significant people in their
lives - just as Andrew introduced Jesus to Simon Peter, saying: “We have found the Messiah (Jn 1:41)”".

Our conviction is that Jesus can answer the yearnings of every heart. The “harvest is rich”, and we need more
missionary disciples to introduce others to an encounter with Him. It is an encounter that is nourished by prayer,
and found and celebrated in the Church.

It is important to remind ourselves that a life of faith and joy in Christ is not impeded by any human limitations of
mind or body, by disabilities or social circumstance. We all possess a unique inner beauty given us by God. We
are all called to a life of love which cannot be undone by failure, because the sacraments of Confirmation,
Eucharist and Reconciliation act as bridges and ‘stepping stones’ back to the Father’s love; neither can death
itself separate us from the love of God. The powerful testimony in the Aula of Safa Al Abbia from Iraq, and
Sunday’s canonisation of Archbishop Oscar Romero remind us that, in pointing young people to the ‘Lamb of
God’ we are not only offering the joy of living in faith, but also the fulfilment of dying in Christ.

Vocation

As we began our reflection on “Vocation”, in Chapter Two, we were moved to quote words of Blessed John
Cardinal Henry Newman:“God has created me to do Him some definite service; He has committed some work to
me which He has not committed to another. | have my mission... | have a part in this great work; | am a link in a
chain, a bond of connection between persons (Meditations on Christian Doctrine)”.

We recommend that the Synod final document presents a clear definition of vocation, rooted in a theology,
anthropology and ecclesiology which reflect the signs of the times. Given that our Synod might be addressing



3

not only Catholics but “all people of good will”, - including the so-called “nones”: those of no religious affiliation -
we considered the fundamental human vocation as a vocation to love, which for Christians bears a name, and
that name is Jesus. We see vocation as a voyage of search and discovery.

The term “vocation” itself is much debated and has been usefully unpacked in previous Church documents
including “In Verbo Tuo” from the Congregation for Catholic Education (1997). We offer a modus exploring
various dimensions of vocation. Our Group emphasised that underlying these dimensions is the fundamental call
to align one’s mind and life to that of Christ, and to the will of God - the call to discipleship, which includes the
call to eternal life. Gaudete et Exultate invites everyone to share deeply in the life of Jesus Christ. His life is the
model, the exemplar of vocation, including his struggle with His Father’s will in the Garden of Gethsemane, and
his total self-giving on the Cross - the highest expression of His love and the fullness of His vocation.

An aspect of vocation which we felt might be more fully explored was the “call and response” motif that is familiar
to us in the scriptures. God’s call invites a definite response. The call of the prophets and others often includes a
reluctant response, in many cases because of their sense of unworthiness. It is here that the grace of God and
the promptings of the Holy Spirit become important.

The hopes for “a new Pentecost”, “a new springtime” of holiness to “rejuvenate” the Church have already been
expressed in the Aula. We recommend a full paragraph on the sacrament of Confirmation and its links to the
other sacraments ofinitiation. We long for a pouring forth of the gifts of the Spirit, and a rediscovery of the
baptismal vocation and of the gifts and fruits of Confirmation. The Holy Spirit can rejuvenate the Church by
inspiring married, consecrated, single and ordained people to bring their talents and charisms to the service of
the Church, dedicated to the building up of the Kingdom and the consecration of the world. Hence all personal
vocation is understood within the vocational landscape of the Church.

Our Group suggests a distinct treatment of the response of Mary to God'’s call at the Annunciation, including her
“Yes”, her “fiat”. We have offered a modus to that effect, including a reflection on the Marian principle and on
Mary as the archetypal disciple.

Discernment

Regarding Chapter Three and “discernment”, we felt that much of this material might be re-edited and more
focussed. The catechism (CCC27) is clear that “the desire for God is written in the human heart”; we are created
by God, and for God, who never ceases to draw us to himself. Only in God will we find the truth and happiness
that we never stop searching for. The theologians in our Group debated the contribution of prudence,
‘consolation’ or ‘satisfaction’, and conscience in the discernment process; we have offered a modus on this for
paragraph 117.

Of course, ‘knowing God’s will’ is not always easy. Young people often stand at the crossroads in life seeking
the compass which will point them in the right direction. We recognised that, in a world of so many opportunities,
it can be difficult for a young person to make choices, especially ones which might jolt them out of their comfort
zones. But although some choices might be challenging, we felt that young people are still attracted by the
radical call to make a real, heroic and prophetic difference in the world. As Pope Francis said in his homily at
Sunday’s canonisation Mass: “Today Jesus invites us to return to the source of joy, which is the encounter with
him, the courageous choice to risk everything to follow him, the satisfaction of leaving something behind in order
to embrace his way.”

Accompaniment

Our Group felt that Chapter Four on “accompaniment” would also benefit from clarification, particularly of the
difference between the general support network offered by family, friends and schools to young people, and the
specialist spiritual accompaniment provided by trained mentors. We noted that the importance of proper
formation of mentors and the accompaniment/ supervision of mentors themselves is critical to their effectiveness
as spiritual guides.

Finally, we felt strongly that the role of the Church in pastoral accompaniment as “Mater et Magistra’, and the



4

distinct contribution of “pastors of souls” should be given much greater prominence in this chapter, in preparation
for Part Ill. We have offered a modus on this.

[01611-EN.01] [Original text: English]

Relatio — Circulus Anglicus B

Moderator: Em.mo Card. CUPICH Blase Joseph
Relator: S.E. Mons. EDWARDS, O.M.l., Mark Stuart

Holy Father,
Dear Sisters and Brothers,

Part 2 - Chapter 1

We propose that chapter 1 be rewritten to focus on appreciating the particular and abiding grace of being young.
God is the author of youthfulness and is at work in young people. Youthfulness is a blessed time for our youth
and a blessing for the Church and the world. Appreciating youthfulness involves seeing this time of life as a
valuable and not a passing phase where young people rush or are pushed to experience adulthood. This
opening chapter should emphasise the grace, joy and blessedness that comes with being young.

We propose that the second part of this chapter help young people connect with Jesus’ youth and understand
their lives in its light. So, for example, Jesus also personally experienced many of the struggles faced by young
people in our world today, including fleeing his country as a refugee and growing up in an unremarkable and
possibly underprivileged household. He was also mis-understood at times by his family and unappreciated by
those where he grew up.

Part 2 - Chapter 2
Our discussion on chapter 2 included deepening the sense of vocation by stressing the universal call to holiness
and self-giving in everything.

Under that main heading, we talked about this holiness and self-giving as being a joy. It is not about gritting
one’s teeth and doing one’s duty. “Love makes it easy. Perfect love can make it a joy.” It is about falling in love
with what amazes them with joy and gratitude. We would like to see the joy of holiness stressed both as a reality
and as a motivation to be holy.

We also discussed on multiple occasions and at length broadening the sense of vocation. For the vast majority
of our people, the family, the community and their work is the context of their vocation. This is, if you like, the
ordinary place where a vocation is discovered. We also suggest to the Synod that discussion of single people be
presented in the context of them belonging to family. The vocations of Religious Life and Priesthood, extra-
ordinary in this sense, were close to our hearts also and were also discussed at length.

Part 2 - Chapter 3

We believe that chapter 3 should more forcefully present discernment as entering into a dialogic relationship with
God. Indeed, discernment is a natural consequence of my relationship with God. In article 110, we read with
approval that “discernment acquires a new depth, insofar as it is placed within the dynamics of a personal
relationship with the Lord”. As | am loved and love in return, | want to work out my personal, unique way of going
to God in and through Jesus. The Holy Spirit is the ultimate spiritual guide and is active in all discernment. Pope
Francis has urged homilists to understand their task as facilitating the dialogue people are already having with
God. We would like this truth to be what holds this chapter together. Doing so would better introduce the theme
of accompaniment and mentoring also.



We also had a substantial discussion on the definition of, role of and formation of conscience and have
presented modito capture this. We would like a clearly Christian explanation, perhaps something that is both
anchored in the Catechism of the Catholic Church and which is accessible to young people.

We loved the idea from Isaac the Syrian that “Discernment is the salt of all virtues”.

Part 2 - Chapter 4

Ordinary accompaniment happens initially in the family. Usually parents are the people who know their child best
and are the ones children trust. The root of the word ‘accompany’ is cum pane or to share bread with. It is about
sharing daily life and parents, siblings and close friends are in this privileged position. These people need to be
supported to be able to accompany effectively and made aware of their important role in accompanying young
people.

Thus, we think that the family as the locus of ordinary accompaniment should be presented first in this chapter.
Other more specialised forms of accompaniment such as spiritual accompaniment, psychological
accompaniment and accompaniment in the Sacrament of Reconciliation can follow from this.

We suggest that there be a section be created that discusses accompaniment for engaged and newly married
people similar to the section on accompaniment for Religious and those being formed for ordained ministry. The
Instrumentum laboris underlines that “all young people, without exception, have the right to be guided in life’s
journey” (no. 121). For most young people in the Church, their vocational path will lead them to marriage and
family life. These young people need to be accompanied as they discern the vocation to marriage. They likewise
need accompaniment as they prepare for and then live the joys and struggles of married life.

Another theme that emerged a number of times in our discussion was the need to present accompaniment with
its communal and ecclesial dimensions. Just as the family is the primary locus of accompaniment, so the Church
as a family of families also has a specific contribution to make in accompanying people of all ages.

[01612-EN.01] [Original text: English]

Relatio — Circulus Anglicus C

Moderator: Em.mo Card. COUTTS Joseph
Relator: S.E. Mons. DOWD Thomas

Preliminary comment

In looking at Part Il, our group looked to the overall structure in #3 to inform our work. We saw that part | looked
at the concrete situation of youth today, while part Il was meant to cause us to reflect on how to interpret that
data (while part lll will be the phase where we examine concrete suggestions for action).

Our goal as a group, therefore, was to develop a hermeneutical model (i.e. an interpretive framework) for that
evaluation of part I, which will then help us eventually offer suggestions for concrete pastoral action (that will be
done in part 1l1).

Our various modi should be considered as concrete applications of the overall approach to this part as well as to
the specific hermeneutical approaches appropriate to each chapter. To avoid presenting them as individual
modi, we have also prepared a separate document with suggestions for clarification of terminology, editorial
suggestions, etc.

Chapter 1



A Christian interpretive framework must be rooted in a Christian worldview, which is essentially rooted in
Scripture. With its many examples from Scripture, we saw the essential function of Chapter 1 as an attempt to
provide concrete Biblical reference points for this overall hermeneutic.

Among the Biblical examples the Instrumentum laboris provided, we saw certain ones as out of place:

#77: Joshua succeeds Moses, but then he leads an army of conquest

#81: The call of Samuel is actually a poor example of the dynamics of a young person seeking his vocation.
#83: The prayer of Solomon is beautiful, but his later life is not an example for young people!

#83: The Esther example is also full of violence and trickery.

We think the call of Jeremiah (#78) as a core hermeneutical key in Chapter 1. It should be retained. The
encounter between Jesus and the rich young man is also important.

To these we would add Paul's relationship with Timothy. He advises him to “let no one despise your youth” --
Timothy has real responsibility in the Church, given to him by a gift of the Holy Spirit but also by the laying on of
hands, and is also being guided by his “elder friend” Paul.

With regards to the process of accompanying, we also see the sending of the disciples two by two (Luke 10:1-
11). Jesus accompanies them, and then entrusts them with real responsibility -- but with them accompanying
each other. He also listens to them when they return, and prays for them.

With regards to the fear that some feel when they are facing their call, we would add the passage of Peter
walking on water. He is called by Christ to come and walk, and he does. He only begins to sink when he takes
his eyes off Jesus, but Jesus rescues him.

Other Biblical examples will be found in other modi.

Chapter 2

Chapter 2 provides an overview of different vocations, beginning with the very broad (“the mystery of vocation
that illuminates creation”) to vocations very specific to the Church (ordained ministry, consecrated life). We saw
the description of the various types of vocations as “pearls on a string”, each description having its own value,
but being even more valuable when properly related to each other.

We would therefore propose a restructuring of the presentation of chapter 2 (“vocations in the light of faith”) to
better illustrate the relationships between the various layers of vocation. One could call this a “vocational
pyramid”.

The base layer: Being loved for love's sake

Our group saw this basic dimension of human existence as important to highlight. It is alluded to in #88 when
reference is made to vocation being characteristic of all creation. In short, there are people -- especially the
weakest and most vulnerable -- whose vocation might not be to action, but to a more passive reception of the
love of others. This is a great gift to the overall community, and we thought of Jean Vanier as a modern prophet
to demonstrates that those with intellectual handicaps are not to be thought of as human failures -- they are gifts
that help all develop their humanity by calling us to a love that is greater than efficiency.

The call to holiness



7

The next layer in the vocational “pyramid” is the call to holiness, which by its very nature is universal. However,
we recognized that the expression “call to holiness” can conjure images that obscure this universal meaning. For
example, we felt that in many people's minds, the “call to holiness” sounds like a mere “call to piety” or worse, a
call to mere pious practices.

In order to express this concept more completely and in plain language that can speak to young people, we felt
that any explanation of this universal call could use applications such as:

- The call to holiness is ultimately a call to happiness and joy, not an external imposition

- The call to holiness means a call to become the best possible version of oneself

- The call to holiness includes a call to find one's best possible path in life -- it includes one's internal call, but
also how to respond to the concrete situations of life around us

- Drawing on an insight from the Eastern church, the call to holiness is about incarnating attributes of God in
our life, e.g. joy, mercy, justice, care for creation, etc.

The greatest sign of holiness is, of course, charity (agape). We propose that the story of Saint Therese of
Lisieux, who was attracted to all particular vocations (even priesthood) but found the unity of all of them in love
as a wonderful illustration of this principal.

For the next two layers, we wanted to distinguish “vocations of being” (calls to particular states of life) from
“vocations of doing” (calls to a particular profession, career, apostolate, etc.).

The “vocations of being”
The discussions of ordained ministry, consecrated life, marriage, and the single life led us to contemplate how
these states of life are related to each other. We used this model as a visual aid:

The states of celibate and married life are mutually exclusive, so they do not touch. Each can be a “state of life”
vocation unto itself. However, it is possible for them to be combined with states which touch them.

‘For example, a Latin-rite diocesan priest is generally both “clergy” and “celibate”, while a permanent deacon is
often both "clergy" and "married". A lay religious would be "

‘The vocation of a religious priest includes three callings: “clergy”, “consecrated life”, and “celibate”.

‘The existence of third orders, as well as new forms of consecrated life, often allow married persons to
participate in a charism of consecration. If lived by a married cleric, it is also a way to combine three “states of
life”.

The “vocations of doing”

In our discussions it became clear that, for many young people, a key aspect of discernment is the attempt to
find an answer to a very practical question: “What am | going to do with my life?” Many would prefer a profession
that gives them meaning and responds to their talents rather than one which merely provided sustenance.

We recognized that for many people (and for many past generations) the idea of “fulfillment” was not found in
work. Work was/is a matter of survival, not of career choice, and meaning/fulfillment was generally found in
family life outside of the actual job. Still, this distinction is emerging more and more, and must be addressed.

Our general consensus is that finding ones “vocation of doing” generally means following one's talents. We
recognized that in some cases what appears to be a secular career is actually a deeper calling (for example,
even in the secular world being a teacher is often described as a “calling” rather than a mere job or career).
Saint Paul takes the image of the Body of Christ, in which each member has a specific part to play, and then
expands it into lists of specific “roles” that can serve as guidelines for finding the specific calling (see 1 Cor 12
and Eph 4).



Chapter 3

Our group found chapter 3 of part Il to be very wordy. Keeping in mind that the purpose of Part Il is to provide an
“interpretive framework” or “hermeneutic of vocation”, our group analyzed chapter 3 to see what key concepts it
provided within all the verbiage.

We want to highlight the following insights/concepts which we feel should be retained:

- Discernment, in plain language, is the process of finding your best path in life, according to the internal
gifts/talents one has, as well as the external environment/opportunities one lives in.

- Following one's “emotions” seems too superficial as a criteria of finding one's vocation. What we really
should be looking to do is find and follow one's deepest desire, one's truest joys, one's inner peace.

- True discernment recognizes that a vocation is an invitation, not an imposition. It does not include the idea
that if you've missed your “only” calling you've somehow missed the boat. All genuine vocations possess
true good and God can bless them regardless of our specific choice of vocation.

- Following one's vocation does include an ascetic component, in that finally making a choice can mean
renouncing other choices. People who want to keep all their options open can never really discern.

Chapter 4

Our group found chapter 4 of part Il to be very important. We recognize that accompaniment can come in many
forms. Keeping in mind that the purpose of Part Il is to provide an “interpretive framework” or “hermeneutic of
vocation”, we sought to discern what are the elements of “true” accompaniment.

- As a first point, we wanted to highlight that true accompaniment respects that the discernment being made
does not belong to the mentor, but to the person being accompanied. Manipulation can never be part of a
true accompaniment. Members of our group, unfortunately, shared stories of this form of pseudo-
accompaniment, some of which even seemed well-meaning (as opposed to predatory) but which was still
inappropriate.

- With this in mind, we appreciated the emphasis in the document on the respect for the freedom and
conscience of the person being accompanied. We would like these concepts to be more fully developed
(see our modi related to this point).

- Accompaniment should be done in a climate of friendliness, trust and warmth. However, it should not be so
friendly that objectivity is lost. The Irish notion of anim cara (“soul friend”) is a good image here. The mentor
should also be free to offer "fraternal correction" when necessary, without losing the respect for freedom
and conscience as mentioned before.

- We contributed a modus suggesting that the relationship between “spiritual” and “psychological”
accompaniment be more completely addressed so as to show the unity between them while at the same
time respecting the specific contributions of each.

- The role of the community in accompaniment is very important, in that a “calling” is often initiated and
verified in the context of a community. It is not just the individual doing an individual discernment.

- It is important to emphasize that mentors should pray for those they are accompanying. They must carry
them in their heart before God.

Concluding observations
Our group wanted to highlight the centrality of the Eucharist in the process of discernment.

- The Eucharist is not just the offering of the consecrated species, but includes the offering of oneself to the
Father. This is a fundamentally vocational dimension to the Eucharist.

- The Eucharist is what gathers the community that does the discerning alongside the young person.

- In the Emmaus story, it is in the Eucharist that the “eyes of the disciples are opened”.

- Many people do the prayerful element of their discernment in the context of the Eucharist.

A modus has been offered in this regard.

[01613-EN.01] [Original text: English]



Relatio — Circulus Anglicus D

Moderator: Em.mo Card. DiINARDO Daniel N.
Relator: S.E. Mons. BARRON Robert Emmet

It is once again my privilege to make this report on behalf of the Anglicus D group, a community of wise and
generous people from all over the English-speaking world. The themes that we would like to present for the
consideration of the Synod are seven in number.

First, we believe that the second principal section ought to commence with that moment in the Road to Emmaus
story when Jesus emerges as teacher and interpreter. We should make clear that he gives to young people
today the very same interpretive framework he gave his disciples long ago, namely, himself. Succinctly and with
evangelical fervor, we should propose Jesus Christ, who preached the Kingdom of God, faced persecution and
misunderstanding, performed miracles, called men and women to conversion of heart, suffered and died on the
cross, and rose from the dead for our justification. This Jesus, the Word made flesh, is the pattern by which
young people today ought to understand their own struggles, joys, and aspirations. As they see the whole of life
in light of Christ, they will appreciate that they are summoned, above all, to love and to holiness.

A second motif that especially caught the attention of our group is the sharp contrast between an anthropology
of self-creation and an anthropology of vocation. In so much of the postmodern culture, individuals are
encouraged to invent themselves and define their own values through an exercise of their freedom. But this is
repugnant to a Biblical understanding of the human being who is called by the voice of God, beckoned to go
beyond her own projects and plans and to surrender to the one “who can do infinitely more than we can ask or
imagine.” We feel that the story of Samuel and Eli in the first book of Samuel is a marvellous Scriptural icon for
this uniquely Biblical anthropology. Like many young people today, Samuel was unable to distinguish the voice
of God from a merely worldly voice. He required the mentorship of Eli in order to move into the wide space of
God’s providence and eventually to accept a prophetic call.

Thirdly, like so many others at this Synod, we were intrigued by the complex and multi-faceted notion of
accompaniment. We delighted in the etymological link to the Emmaus story, given that behind the term
“accompaniment” is the Latin cum pane (with bread). Ultimately, the accompaniment provided by mentors and
spiritual guides in the Church is meant to bring people to a share in the Eucharistic Christ. Further,
accompaniment, we feel, is in service of vocation, and this means that it is a life-long process, for vocation is
never heard once and for all: it is a matter of vocans rather than vocatus. We think that the document ought to
acknowledge the various dimensions of vocation, from the general call of all the baptized to be disciples of
Christ, to the summons to particular forms of mission within the Church. And even as we fully grant that the



10

missionary vocation involves the work of establishing greater peace and justice here below, we believe that the
final document ought to insist on the properly eschatological horizon of vocation as well, that is, sharing the life
of God in heaven.

Fourthly, there was a good deal of energy in our group around the issue of the formation of mentors and spiritual
directors. One member insisted that though any baptized person can be an effective, even powerful, role model
in the Christian life, the art of authentic spiritual mentorship requires specific training and the cultivation of real
expertise. It is, she insisted, precisely this kind of guidance that young people crave. The suggestion was made
that the narratives of Andrew bringing his brother Peter to the Lord and of Philip bringing Nathaniel to Christ
would be particularly illuminating and instructive here. Other participants in our conversation warned that spiritual
teachers too frequently devolve into gurus and encourage a cult of personality around themselves. They,
therefore, often require the discipline of the wider community and direction from a personal director. In the life of
the Church, unmentored mentors are not a desideratum. Finally, it ought to be noted, with a certain sadness,
that many prospective mentors today, especially in the West, are reluctant to enter into a relationship with a
directee for fear that they might be accused of boundary violations.

Fifthly, our group thought that there is a very natural connection that ought to be made in the document between
accompaniment and the sacramental life of the Church. Baptism, which makes us participants in the Son’s
relationship to the Father, is missionary by its very nature, and therefore all vocation finds its ground in that
sacrament. Further, since a major feature of spiritual accompaniment is providing help when someone falls, the
celebration of the Sacrament of Reconciliation is essential to it. If specification of vocation is key to
accompaniment, then the Sacraments of Marriage and Holy Orders must belong to it. Many in our group thought
that, in this context, an energetic presentation of the sacrament of Confirmation would be a wonderful addition to
the document. As many in the Synod Hall commented, far too often, Confirmation is effectively a sort of
graduation from the life of the Church. Spiritual mentors, including Confirmation sponsors themselves, ought to
be active, both before and after the administration of the sacrament. The new name adopted by most
confirmandi should be celebrated as a sign that a new stage of mission has begun.

A sixth theme that particularly intrigued our group was that of conscience. We strongly agree with the IL that
conscience, that place where the voice of God echoes within us, in indeed indispensably ingredient in any act of
vocational discernment. However, we were concerned that the language used in the document might give the
impression that conscience is an individualistic affair, a matter merely of a given person’s feelings and will. We
found that, once more, etymology is illuminating. The word “conscience” (con-science) designates a type of
objective knowing that takes place precisely with others, that is to say, within a community of discernment. We
felt that the introduction of the simple phrase, “a well-formed conscience” might serve to hold off any concerns
regarding subjectivism. One member of our group proposed that both the YouCat and DoCat texts are
particularly helpful regarding the process of forming one’s conscience.

Finally, we were delighted with the use the IL made of St. Irenaeus’s idea that Jesus sanctifies all stages of
human life, including adolescence and young adulthood, by his full embrace of our time and space conditioned
humanity. We believe that young people will find great inspiration in this connection. However, we were
especially pleased with the frequent Biblical references throughout this section of the IL. The evocation of
Samuel, Joshua, Jeremiah, and Solomon brought a real spiritual uplift to the document. But a number of the
young women in our group felt that the inclusion of more Biblical examples of females who cooperated mightily
with the Lord would considerably broaden the appeal of this section. They suggested that, alongside stories of
Mary herself, mention could be made of the narratives concerning Ruth, Deborah, Hannah, Abigail, and Tabitha.

If I might close on the familiar Augustinian note, mentors ought, of course, to guide and direct the restless heart,
but perhaps today, when so many have lost a sense of the transcendent, the greatest task of the spiritual guide
is to stir up that holy longing, to make young people more rather than less uncomfortable.

[01614-EN.01] [Original text: English]



11

Relatio — Circulus Gallicus A

Moderator: S.E. Mons. MACAIRE, O.P., David
Relator: S.E. Mons. PERCEROU Laurent

Cette 2éme partie cherche a éclairer le regard sociologique de la 1ére partie et a poser un regard de foi sur les
jeunes. Les jeunes sont une bénédiction de Dieu pour I'Eglise, ils lui rappellent en effet qu’elle est appelée a
refléter le visage du Christ «/'éternellement jeuney, et ils disposent d’'une grace particuliére pour quelle y
parvienne toujours davantage. Mais les jeunes sont aussi une bénédiction pour chacun de nos continents, car
leur force, leur joie et leur dynamisme les ouvrent a I'espérance. C’est pourquoi notre Eglise, riche d’'une belle
tradition en matiére d’éducation et d’'accompagnement (trop peu soulignée, a notre avis, dans I'lnstrumentum
laboris), doit pouvoir cheminer avec les jeunes sur le chemin de la sainteté. L’appel des ap6tres dans I'Evangile
de Jean demeure en ce domaine une référence: «Que cherchez-vous? lis lui répondirent: Rabbi (c’est a dire
Maitre), ou demeures-tu? Il leur dit: venez et vous verrez.» lls 'accompagnerent, ils virent ou il demeurait, et ils
resterent aupres de lui ce jour-la.» (Jean 1, 35-42))

Cette seconde partie a donc pour ambition de regarder comment I'Eglise peut-étre pour les jeunes, tout a la fois
Jean le Baptiste qui présente aux deux disciples Jésus comme «I’Agneau de Dieu» et Jésus lui-méme, lorsqu’il
les invite a voir ou il demeure. Comment permettre a chaque jeune d’entrer dans une «sequela Christi», a 'y
demeurer fidele, quel que soit son itinéraire de vie, qui ne sera jamais linéaire, et quels que soient les choix qu’il
posera?

1. Comment s’engager sur un chemin de discernement si notre coeur n’a pas été éveillé a la présence du Christ
a nos cotés ?

Une jeune de notre groupe, a apporté un témoignage éclairant qui pourrait sans doute rejoindre le nétre: «Mes
parents m’'encourageaient toujours a faire confiance en Dieu. Ma mére m’a appris a prier et c’est dans la priere
que j'ai découvert la personne de Jésus Christ, qu'il pouvait étre un ami a qui je pouvais parler.Plus je
découvrais qui il était, plus je voulais vivre comme lui et pour lui, et de maniere surprenante, plus javais la
certitude d’avoir profondément besoin de sa miséricorde. » Avant méme de parler de discernement, puisque ce
Synode concerne tous les jeunes et que nombre d’entre eux n’ont pas eu la chance, comme Emilie, de
rencontrer le Christ, il est nécessaire de chercher comment leur annoncer le kérygme. L’enjeu est déja d’'amener
les jeunes a découvrir que Jésus, que nous confessons mort et ressuscité, est Maitre et Seigneur de leur vie et
les encourager a poursuivre I'approfondissement de leur foi. La transmission de la foi se fait en effet aujourd’hui
difficilement et un frére-évéque faisait remarquer que nous ne retrouvons que peu de jeunes apres la célébration
du sacrement de la Confirmation, alors qu’il est censé étre le sacrement de la maturité dans la foi. Il s’agit donc,
déja, de permettre aux jeunes d’accueillir le don de la foi qu'’ils seront appelés a vivre, en faisant I'expérience du
passage par la croix, chaque jour de leur vie, personnellement et en Eglise.

2. Le terme de «vocation»

St-Paul VI a affirmé, dans la dynamique du Concile Vatican Il, que «tfoute vie est vocation», et I'lnstrumentum
laboris précise bien que «/'appel du Christ a vivre a sa suite» s’adresse a tous. Certains membres du carrefour
se demandent cependant s’il N’y a pas un risque de confusion a qualifier de vocation tous les choix de vie, a
partir du moment ou ceux-ci ont été discernés a la lumiére de la foi. Si I'appel universel a la sainteté retentit pour
tous dans le sacrement du baptéme, certains baptisés sont appelés d’'une maniére particuliere a la vie
consacrée et aux ministéres ordonnés. Ces vocations particulieéres ne sont pas du méme ordre qu’un choix
professionnel ou la décision de demeurer célibataire sans la perspective d’'une consécration (N° 104 et 105).

3. L’'accompagnement des jeunes.

Outre 'importance des familles qui devraient étre les premiers lieux de la rencontre du Christ, nous
souhaiterions souligner 'importance des communautés chrétiennes que sont les paroisses, les communautés
ecclésiales de base, les mouvements de jeunesse, les aumoéneries scolaires et universitaires. Ainsi que toutes
les autres propositions qui peuvent exister. Nous pouvons écouter une autre jeune de notre carrefour : « Le
scoutisme permet aux jeunes de grandir dans la foi, d’aimer le Christ et son Eglise. C’est par ce processus que
bon nombre d’entre nous sont devenus prétre, religieux et religieuse ou engagés dans la vie de I'Eglise et de la



12

société, pour étre davantage au service de nos freres ».

Dans tous ces lieux, accompagneés de «fréres et sceurs ainés dans la foi», comme le fut Pierre avec Jean dans
leur course vers le tombeau vide, les enfants et les jeunes vivent ensemble la Bonne Nouvelle de 'Evangile
dans toutes les dimensions de leur étre. Dans ces communautés de jeunes chrétiens germe et grandit
I'attachement au Christ et le désir de le suivre, grace a la vie fraternelle, 'enseignement et I'écoute de la Parole
de Dieu, l'accés aux sacrements, tout particulierement I'Eucharistie et la Réconciliation. Aussi, ces groupes de
jeunes chrétiens sont a encourager et a accompagner pour qu’ils soient fidéles a la foi et 'enseignement de
I'Eglise et demeurent missionnaires. Ce ne sont pas des méthodes qui vont rendre 'accompagnement efficace
mais plutdét des communautés et des personnes, qui feront qu’un jour un jeune rencontrera le Christ et se
décidera a répondre a son appel. L’'accompagnement spirituel ne fait pas tout, ce sont les autres, les
communautés, qui peuvent éveiller les jeunes aux appels du Seigneur et leur permettre d’y répondre librement
par un effort vertueux.Nous estimons donc que cette seconde partie se concentre beaucoup trop sur la
dimension personnelle de 'accompagnement, qu’elle néglige la place incontournable de la famille et des
groupes de jeunes pour leur croissance dans la foi.

Egalement, si le chapitre IV liste les différentes maniéres d’accompagner les jeunes, il serait nécessaire de bien
qualifier ce qu’est un accompagnement personnel dans la perspective d’un discernement vocationnel,et les
formes que celui-ci peut prendre. La tradition de I'Eglise en la matiere est riche, tout particulierement celle de
I'orient, il pourrait y étre fait utilement allusion dans le document final.

Enfin, nous constatons qu'il y a de plus en plus de demandes d’accompagnement spirituel, particulierement de
la part des jeunes. L’accompagnateur est celui qui, a 'image d’André avec Simon, fait route avec 'accompagné
afin de le conduire au Christ, dans le respect de sa liberté, et qui accepte lui-méme de se laisser interpeller dans
sa propre foi par celui qu’il accompagne. En ce domaine, nous sommes parfois témoins des difficultés
rencontrées par des accompagnateurs a trouver leur juste place et a se situer dans une saine distance. Qu'il
s’agisse de 'accompagnement d’un groupe ou d’'une personne, que nous soyons ministres ordonnés, consacrés
ou fidéle-laic, il ne s’improvise pas. Aussi, nous voudrions rappeler la nécessité de veiller a leur formation ainsi
qu’a leur proposer de participer a des groupes de supervision.

Pour clore ce propos, nous pouvons encore écouter cette jeune témoigner de son accompagnement spirituel
lors de son expérience de missionnaire. Elle montre que cet accompagnement n’est qu’un élément de son
chemin de foi qui ne peut faire I'économie de I'appartenance a une communauté ecclésiale et d’'une pratique
sacramentelle: «Je suis devenue missionnaire a mon tour. Pendant trois ans de mission, j'avais besoin d’un
accompagnateur (que j'appelle aussi “directeur spirituel”) pour étre mieux disposée a réaliser ma propre mission
aupres des étudiants a l'université. On s’attendait aussi a ce que chaque missionnaire participe a la messe
quotidienne, recoive le sacrement de réconciliation de maniere réguliére, et prie au moins une heure par jour.
Car, on ne peut pas donner ce qu'on n'a pas ! »

[01615-FR.01] [Texte original : Frangais]

Relatio — Circulus Gallicus B

Moderator: S.E. Mons. LACOMBE Bertrand
Relator: S.E. Mons. BEBY GNEBA Gaspard

1. La vocation a la lumiére de la foi

L’Instrumentum laboris, aux numéros 87 et 88, décrit la vocation a la lumiére du dessein de Dieu révélé en
Christ. En effet, la vocation n’est pas une réalité secondaire de la vie humaine et de I'existence chrétienne. Elle
est a la fois la source, la justification et la fin derniére de I'existence humaine, de la vie chrétienne dans I'Eglise.
En outre, cette vocation divine s’adresse a tous les hommes. Elle n’est pas réservée aux membres de I'Eglise.
Dieu appelle tous les étres humains a la communion de sa vie divine en Christ (cf. Concile Vatican Il, Dei
Verbum 2; Catéchisme de I'Eglise Catholique 505).



13

Nous proposons donc qu’avant le titre «La vie humaine dans la perspective vocationnelle», on fasse un
paragraphe intitulé: «La vocation, un don universela la sainteté ». Ce numéro serait développé a partir de cette
affirmation de saint Paul : «Dieu le Péere nous a élus avant la fondation du monde, pour étre saints et immaculés
en sa présence, dans 'amour » (Eph 1,4).

2. La vocation a suivre Jésus et a se conformer a lui

En quoi consiste cette vocation divine de la personne humaine? Elle consiste a suivre Jésus-Christ et a se
conformer a lui. L’Ap6tre Paul écrit a ce sujet: «Ceux que Dieu a appelés selon son dessein, il les a aussi
prédestinés a étre conformes a son Fils, afin qu’il soit 'ainé d’'une multitude de fréres» (Rm 8, 29). On pourrait
donc modifier quelque peu le numéro 91 de L’Instrumentum laboris afin qu’il prenne en compte les deux
expressions: la suite du Christ et la conformation au Christ.

3. La vocation a devenir fils adoptifs du Pére

L’union au Christ a comme but principal la participation a sa filiation divine. En Christ, la personne humaine est
appelée a devenir fils adoptif du Péere. C’est ce que proclame I'’Ap6tre Paul en ces termes: «Dieu le Pére a
d’avance voulu que nous soyons pour lui des fils adoptifs par Jésus-Christ» (Eph 1, 5). De ces considérations
découle une proposition: faire un nouveau numéro consacré au théme de la filiation adoptive. Cela permettrait
de mieux expliquer aux jeunes la dimension essentiellement relationnelle de la vie humaine et de I'existence
chrétienne, et donc aussi de la vocation divine du genre humain.

4. La vocation de I'Eglise et les vocations dans 'Eglise

L’Eglise est a la fois I'actualisation historique et la réalisation communautaire de la vocation divine du genre
humain révélée en Christ. En effet, en elle et par elle, est annoncée, célébrée, vécue et renouvelée jusqu’a la fin
des temps la vocation divine de la condition humaine. Altérée et compromise en ’lhomme par la triste expérience
du péché des origines, la vocation divine est rachetée, sauvée, libérée et réactivée par la grace baptismale. En
outre, si le Christ est la téte de I'Eglise, les ap6tres en sont des membres.

Par conséquent, nous suggérons que les numéros de L’Instrumentum laboris consacrés a la vocation
baptismale et a 'appel des apbtres soient transférés sous le titre: «La vocation de 'Eglise et les vocations dans
I'Eglise».

5. La condition inédite de célibataire ou «single»

Au numéro 105, L’Instrument Laboris évoque le cas du célibataire ou «single». Comme évoqué plus-haut, la
vocation divine de la personne est de devenir fils adoptif du Pere en Christ. Et cette vocation s’adresse a toute
personne humaine, toujours et partout. C’est pourquoi, il nous semble qu’on ne peut pas dire que les personnes
vivant seules n'ont pas de vocation ou refusent la vocation. Il s’agit pour elles de vivre dans leur condition la
plénitude du don d’elles-mémes et la perfection du service évangélique dans I'Eglise et dans le monde.

6. Le discernement dans la tradition chrétienne
Le discernement est un don et un art particuliers que I'Esprit Saint accorde, selon le catéchisme de I'Eglise
Catholique, a certains fidéles en vue de ce bien commun qu’est la vie en Jésus-Christ (cf. CEC 2690).

A partir de ce qui précéde, nous pouvons déduire ce qui suit:

‘Le don du discernement n’est pas lié au ministére ordonné.

‘L’Esprit Saint I'accorde non pas a tous les fidéles mais a certains.

-Le don du discernement peut étre accordé aussi bien a des clercs, a des consacrés, qu’a des laics.

‘Il permet, d’'une part, d’identifier et de reconnaitre la voie personnelle par laquelle I'Esprit veut nous conduire a
la conformation au Christ et a la fidélité a 'Evangile et, d’autre part, d’aider une autre personne ou une
communauté a découvrir la tienne dans I'Eglise et dans le monde.



14

‘Le discernement exige une vie de priére intense et profonde.

Ne pourrait-on pas insérer ces précisions au numéro 108 de L’Instrumentum laboris pour éviter toute confusion
et tout cléricalisme?

7. La proposition du discernement vocationnel

L’Instrumentum laboris traite aux numéros 109 et 110 de la proposition du discernement vocationnel. Cette
proposition ne pourrait-elle pas se faire dans un cadre plus large de préparation et d’éveil aux vocations? Ne
serait-il pas utile d’expliquer aux jeunes I'importance de la vocation, des vocations et du discernement
vocationnel, de les aider a découvrir leurs vocations propres, de justifier la nécessité de la médiation humaine
ou communautaire dans le processus et de clarifier les responsabilités qui incombent a chacun des
protagonistes durant le processus du discernement vocationnel?

8. L’art d’'accompagner

Au numéro 121, L’Instrument Laboris insiste sur 'accompagnement personnalisé tandis que 'accompagnement
des groupes ou des communautés semble ne pas étre assez souligné. C’est pourquoi, il nous parait utile
d’expliquer a la fin du paragraphe I'accompagnement personnalisé et 'accompagnement des groupes ou des
communautés. En effet, Jésus a employé ces deux style d’accompagnement: le premier style avec Zachée (cf.
Lc 19, 1-10), avec la samaritaine (Jn 4, 7-30), etc. et le second style avec les Douze (cf. Lc 9, 1-6. 10-32), avec
les deux disciples d’Emmalis (cf. Lc 24, 13-35), etc.

9. Les qualités de ceux qui accompagnent

L’Instrumen Laboris décrit au numéro 130, 131 et 132, les qualités des accompagnateurs. Ces aptitudes sont
essentielles. Car sans elles le processus est voué a I'échec. C’est ce que confirme saint Jean de La Croix quand
il affirme: «il convient grandement a I'ame qui veut s’avancer dans le recueillement et la perfection qu’elle
prenne garde entre les mains de qui elle se met, parce que tel sera le maitre, tel sera le disciple, et tel pere, tel
fils (...) parce que outre qu’il soit savant et avisé, il est nécessaire qu’il soit expérimenté; car, pour guider I'esprit,
bien que le fondement soit le savoir et le bon sens, s'il n’y a pas expérience de ce qui est pur et véritable esprit,
il N’arrivera jamais a mettre 'adme dans le chemin, quand Dieu I'y appelle, et méme il ne le comprendra pas»
(Saint Jean de La Croix, La vive flamme d’amour, Couplet 3, paragraphe 30, in CEuvres Complétes, Desclée de
Brouwer 2016, pp. 965-966).

C’est pourquoi, nous souhaiterions que la formation des accompagnateurs soit traitée dans le document. En
outre, nous aurions aimé que les themes de 'accompagnement post-sacramentel, de 'accompagnement des
jeunes prétres et de la responsabilité de 'Evéque dans le discernement et 'accompagnement vocationnels
figurent dans le IV éme chapitre de L’Instrumentum laboris.

De méme, nous suggérons que soit institutionnalisé un parrainage ecclésial aprés les sacrements.

[01616-FR.01] [Texte original : Frangais]

Relatio — Circulus Gallicus C

Moderator: Em.mo Card. NZAPALAINGA, C.S.Sp., Dieudonné
Relator: Rev. P. CADORE, O.P., Bruno

Les nombreux témoignages et prises de parole qui nous ont été offerts pendant ces derniers jours nous ont
donné la conviction que la jeunesse est une bénédiction pour I'Eglise car ses questions et attentes I'éveillent a
son désir de vivre et proclamer sa foi au Christ qui conduit au Pére par I'Esprit. C’est pourquoi la réflexion du
groupe Gallicus C a abordé le theme «Foi et discernement vocationnel chez les jeunes» en le situant dans la
perspective de la vocation de I'Eglise: accompagner 'humanité vers la rencontre du Christ. Comment cette
vocation peut-elle orienter la proposition d’'une pastorale vocationnelle pour les jeunes?



15

L’Instrumentum laboris propose un certain nombre de références bibliques et de figures de Jésus auxquelles
une ou un jeune peut aisément s’identifier, découvrant le réle qui est le sien dans I'histoire du salut. Néanmoins,
au-dela d’'une approche anthropocentrique, la dynamique vocationnelle appelle a situer cette découverte de
Jésus «jeune parmi les jeunes» dans la perspective d’'une théologie trinitaire ou Jésus I'évangélisateur se révéle
Fils du Pére, animé dans sa mission par I'Esprit. L’enjeu est d’ouvrir aux jeunes le chemin de la maturité de la
foi: d’'un coté contemplant I'ceuvre de I'Esprit qui batit, dirige et rajeunit 'Eglise et, d’un autre coté, accueillant la
grace de I'Esprit qui conduit chacun & prendre sa place propre dans la vie de I'Eglise comme dans le monde.
D’oul notre question pour I'Eglise latine: le sacrement de la confirmation ne devrait-il pas étre mis au cceur de
cette dynamique vocationnelle?

Mais comment prendre soin de la vocation unique de chacun? Le dialogue avec les jeunes a manifesté leur
détermination a prendre, par le témoignage de vie et par la riche créativité de leurs engagements, leur part
propre de coresponsabilité dans la transmission de la foi de I'Eglise. Une pastorale vocationnelle proposera
donc une lecture de cette générosité de la vocation baptismale de chacun, du point de vue de la vocation
fondamentale de 'Eglise, sacrement du salut dans le monde. C’est & partir de cet appel de tous a la sainteté
que peuvent se décliner les différents sens du terme vocation. Chaque jeune est a la fois Nathanaél déja connu
et appelé alors qu'il est encore sous son figuier (Jn 1, 47-48), et ce jeune homme qui par les pains et les
poissons qu’il porte permet d’ouvrir le mystére de la multiplication (Jn 6, 9-11). Chacun doit en effet étre aidé a
découvrir, par sa rencontre personnelle avec le Christ, en méme temps le caractére unique de son
épanouissement humain personnel, et sa capacité a contribuer a la communion entre tous. Le dynamisme du
discernement vocationnel cherchera a mettre au jour pour chacun cet équilibre entre la liberté personnelle qui
détermine les choix par lesquels on réalise sa vie, I'appel qui se fait entendre au coeur d’'une conversation
créatrice avec le Seigneur, et la réponse par laquelle chacun prendra sa propre place au sein de I'Eglise
évangélisatrice. Dieu a la fois appelle et conduit a trouver cette place.

C’est ce processus vocationnel qu’il s’agit d’'accompagner. Notre groupe a eu un long et riche débat a ce

propos, & la lumiére du premier chapitre de I'Evangile selon saint Jean qui révéle le dynamisme a la fois intérieur
et ecclésial de toute vocation a rejoindre le Christ. Nous considérons que ce soutien d’'une dynamique
vocationnelle est, plus que le discernement, le centre de gravité de cette deuxieme partie de I'Instrumentum
laboris. Ce débat a permis de dégager trois convictions.

La premiére est que 'accompagnement a la vie chrétienne est toujours a la fois un accompagnement personnel
et un accompagnement communautaire. Personnel, comme un frére peut accompagner son frére, le conduisant
au Christ, comme André le fit pour Pierre, son frére, et Philippe pour Nathanaél. Communautaire, parce que la
communauté est pour chacun ce que I'Eglise est appelée & étre dans le monde: une lumiére qui indique le
chemin vers la communion fraternelle de tous en Celui qui prie le Pére que tous soient un. Reconnaitre la
communauté de foi dans son role d’accompagnement, c’est donc considérer que toute communauté ecclésiale,
tout mouvement, tout groupe spécifique d’activité caritative, doivent étre eux-mémes accompagneés de sorte
gu’ils soient communautés de promotion mutuelle des vocations baptismales. Et, parmi les moyens de cette
pastorale de la mutualité des vocations, la priére a une place unique.

Une deuxiéme conviction est la nécessité d’'un effort décisif pour la formation a cet accompagnement a la vie
chrétienne, individuelle et en groupe ou communauté. Pour 'accompagnement personnel sont requises la
compétence a I'écoute, la capacité de distinguer les différentes dimensions de la vie humaine intégrale qu'on
accompagne, la détermination d’un respect absolu de la liberté de conscience de chacun, le souci d’étre
toujours d’abord témoin du mystére de la miséricorde qui accueille, pardonne et sans cesse donne a nouveau
de vivre. Pour 'accompagnement communautaire, il s’agit de former les pasteurs a savoir promouvoir dans les
communautés de croyants une connaissance solide de la foi, la joie de la fraternité, le goGt de la priere et le
désir du témoignage de vie évangélique. A propos de 'accompagnement, nous pensons nécessaire de
souligner encore que tout doit étre mis en ceuvre pour mettre les personnes et les communautés a I'abri de tout
type d’abus.

La troisiéme conviction concerne le désir des jeunes de prendre leur responsabilité propre dans I'Eglise: si
I'objectif de 'accompagnement est de proposer de vivre centré sur le Christ, personnellement rencontré, alors
conduire au Christ implique aussi de proposer de le rejoindre dans sa mission que, dans I'Esprit, Il a confiée a



16

I'Eglise. Mission explicite de transmission de la foi. Ou, dans d’autres contextes, mission d’accompagner,
comme des amis, en témoignant de la «culture chrétienne», la proposant comme une lumiére a 'humanité,
aspiration que portent tant de jeunes du monde qui veulent ceuvrer a I'advenue de leur peuple et de leur société
a davantage de dignité et d’humanité, de justice et de paix, quelles que soient les différences confessionnelles.
Accompagner, donc, en confiant la mission.

N’est-ce pas ainsi que le Christ pédagogue accompagnait la vie de ceux qu’il appelait, et envoyait 1a ou il les
précédait? Accompagner consisterait alors a conduire au Christ des jeunes qui, a leur tour, 'accompagneront
dans sa mission et, avec Lui, feront I’Eglise.

(Souhaitant que ces réflexions contribuent a la rédaction du document final, nous proposons des modi portant
sur les sujets suivants: la jeunesse comme bénédiction pour I'Eglise, 'accompagnement vocationnel en contexte
multiculturel et multiconfessionnel, le réle des communautés et groupes de jeunes dans 'accompagnement des
personnes individuelles.)

[01617-FR.01] [Texte original : Frangais]

Relatio — Circulus lItalicus A

Moderator: Em.mo Card. DE DONATIS Angelo
Relator: S.E. Mons. PAGLIA Vincenzo

Nello scambio di riflessioni del Circolo italiano A abbiamo ripercorso i quattro capitoli che scandiscono la Parte I
dell'lnstrumentum laboris. Come gia fatto per 'esame della prima parte, il circolo ha preferito delineare alcuni
punti focali del testo perché sia piu lineare e organico, rispetto all’attuale stesura. Abbiamo pensato opportuno
che anche questa volta venga premessa un’icona biblica che ispiri il binomio vocazione e discernimento. Il brano
che ci &€ sembrato piu adatto ad aprire questa seconda parte € la chiamata del giovane Samuele e
'accompagnamento dell’anziano sacerdote Eli, peraltro gia presente nel testo (n. 81).

1. La vocazione di Samuele

Vivendo nel Tempio fin dall'infanzia (1,28), il giovane Samuele era stato introdotto alle tradizioni religiose del suo
popolo: pur vivendo nel contesto religioso del tempio, non aveva ancora fatto esperienza personale del Signore.
Questo accadra quando il Signore stesso prendera l'iniziativa, chiamandolo per nome, nel cuore della notte.
Samuele non comprende immediatamente la Parola del Signore che prima di allora non gli era ancora stata
svelata (v. 8). Nemmeno Eli, il sacerdote del Tempio e suo tutore, comprende quanto accade. Egli lo
accompagna, ma € chiamato lui stesso a lasciarsi accompagnare nella comprensione di quell’avvenimento.
Entrambi hanno bisogno di discernere. Eli, pur non essendo un sacerdote esemplare (2,29), ha un ruolo
importante nella comprensione della vocazione di Samuele: la potenza della Parola di Dio non dipende dalla
perfezione degli uomini. Eli si lascia importunare piu volte, usa pazienza con Samuele e, quando comprende
che il Signore chiama il ragazzo (v. 8), non si appropria dell’accaduto, non gli spiega cosa sta avvenendo, non
gli scioglie il mistero: lo rimanda al suo giaciglio, al suo contesto di vita, perché li possa ascoltare direttamente il
Signore. La scelta di Dio, inoltre, non ha nulla di predeterminato e non toglie nulla alla liberta di Samuele.
Questi, dopo essersi fidato di Eli, si affida a Dio. “ll Signore venne, si stabili e lo chiamo come le altre volte” (v.
10). Solo ora Samuele € pronto ad accogliere la Parola del Signore.

2. La vocazione universale alla vita con Dio

La scelta che il testo fa di partire dalla vocazione comune a tutti gli uomini e le donne alla comunione con Dio e
fra di loro, € particolarmente opportuna e andrebbe piu chiaramente descritta. Permette infatti di delineare
I'orizzonte fondamentale nel quale si inscrive e si comprende ogni altra vocazione. Essere creati € gia essere
chiamati. La chiamata alla vita € un dono che ci precede e che chiede di essere vissuto con altrettanta
generosita. L'uomo e la donna non vivono per loro stessi. Sono stati creati perché, in comunione con il Creatore,
si prendano cura del mondo e della famiglia umana perché l'intera creazione si realizzi fino alla sua pienezza
nell’amore nella giustizia e nella pace (cfr Nostra Aetate, n. 1). La consapevolezza di questa vocazione



17

universale ci fa sentire solidali con tutti coloro che nella diversita delle fedi e delle visioni del mondo partecipano
della comune umanita. Ci ha commosso e fatto riflettere la testimonianza di un confratello della Cina
continentale sulla missione della Chiesa nel vasto mondo. Il dono ricevuto diventa un compito. E questo il senso
di una chiamata che libera 'uomo e la donna dalla solitudine e dalla concentrazione su di sé, per aprirli alla
fraternita universale dei figli di Dio. La generazione postmoderna, sollecitata da innumerevoli possibilita e da
infiniti esperimenti, pud essere cosi aiutata a riscoprire la bellezza di una vocazione che dona alla vita una
prospettiva universale. | giovani credenti hanno la responsabilita di farsi testimoni credibili di questa prospettiva
di vita presso i loro coetanei.

3. La vocazione della Chiesa in Gesu

Nella cornice di questa chiamata universale, che indica al tempo stesso l'origine e la destinazione del genere
umano, si apre la strada della vocazione dei discepoli di Gesu. Con la venuta di Gesu il Regno di Dio inizia a
compiersi nella storia. La Chiesa — assieme al popolo dell’antica alleanza - € scelta e chiamata ad essere lievito
di fraternita per tutti i popoli. Gesu chiama i suoi discepoli perché con Lui continuino la sua stessa missione. Per
questo la scelta per il Regno & chiaramente la vocazione fondamentale per tutti i discepoli del Signore. Con le
parabole del Regno e tutti i suoi miracoli, Gesu segna per i discepoli la strada da percorrere. L’ingresso nella
comunita cristiana € segnato dal battesimo, sacramento della chiamata universale alla santita, che si realizza
nella totale dedizione a questa missione (cfr Mc 10, 17-30). Nel quadro di questa unica chiamata, lo Spirito
suscita molti carismi e la Chiesa istituisce diversi ministeri. Ogni discepolo € invitato a riconoscere il dono
ricevuto e a dare la sua vita per il bene di tutti.

4. Discernimento e accompagnamento della vocazione

Apprezzando quanto I'Instrumentum laboris afferma su questi temi, si € sottolineato I'aspetto dell’esperienza
della propria fragilita. Essa € luogo di incontro con la grazia e la misericordia del Signore che chiama. L’esempio
di Pietro ci illumina: € in quanto pecora smarrita e ritrovata che puo diventare pastore del gregge, confermandolo
nella fede. L'incontro con lo sguardo accogliente e perdonante di Gesu € la svolta nel cammino di maturazione
interiore, ineludibile nell’assumere la chiamata. La responsabilita dell’ascolto e del discernimento dell’appello di
Dio € comunque di coloro ai quali Dio si rivolge. | giovani debbono ascoltare anzitutto Dio. Certo la
responsabilita degli accompagnatori € importante. | giovani hanno bisogno — € giusto cosi — di essere sostenuti,
incoraggiati, indirizzati in questo ascolto e interpretazione: e nella decisione corrispondente. La risposta alla
vocazione €, inseparabilmente, felicita e rischio. Vanno spiegate bene entrambe le cose. E quindi
accompagnare € anche chiarire e incoraggiare, nella fiducia all’'azione dello Spirito e della liberta di coloro che
sono accompagnati. Gli accompagnatori devono testimoniare e far capire ai giovani che sono certi della
benedizione di Dio che li riguarda, che non ne sono gelosi, anzi che ne saranno i custodi commossi e grati. Con
questo spirito, I'autorevolezza con la quale gli accompagnatori confermano i giovani nella strada che Dio indica
loro sara gradita, apprezzata, degna di riconoscenza. Nell’'accompagnare questo discernimento il gruppo ha
evidenziato I'importanza del rispetto della liberta, che nelle nostre pratiche vocazionali non viene
sufficientemente considerato con il rischio di colludere con le fragilita dei candidati a scapito dell’autenticita delle
scelte. |l contesto comunitario si rivela indispensabile nella maturazione del cammino e come sua istanza di
concretezza.

[01618-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Relatio — Circulus Italicus B

Moderator: Em.mo Card. FILONI Fernando
Relator: S.E. Mons. FORTE Bruno

| Padri chiedono unanimemente che all'intero documento sia preposto questo breve testo, che evidenzia come il
Sinodo sia partito dall’ascolto della realta dei giovani e abbia cercato di farne tesoro alla luce del Vangelo: dopo
la citazione del brano di Gv 6,9-13 si potrebbe dire “Questa breve narrazione del Quarto Vangelo evidenzia tre
aspetti, che illuminano bene l'intento della nostra riflessione. Si parte dalla realta dei giovani, che hanno sempre
qualcosa da offrire, poco o molto che sia (i cinque pani e i due pesci). Gesu valorizza e moltiplica questi doni,



18

ma € necessario che ci sia chi come Andrea faccia da ponte fra il ragazzo e il Signore. Cosi, nella prima Parte
del nostro testo si guarda alla realta giovanile, valorizzando il tanto di positivo che c’€ in essa (a cominciare dalla
generosita di cui da esempio il ragazzo del Vangelo, che non esita a mettere a disposizione di Gesu i pani e i
pesci), senza ignorare le ombre e le fragilita in essa presenti. Nella seconda Parte si guarda al Vangelo e alla
luce che da esso viene sulla realta dei giovani, insieme ai doni loro offerti in Cristo Signore. Nella terza Parte si
traggono le indicazioni operative per I'azione della Chiesa verso i giovani e dei giovani in essa”.

Riguardo al n. 77 - intitolato “Vigore fisico, fortezza d’animo e coraggio di rischiare” - si & sottolineato come in
€sso sia presentata una visione eccessivamente ottimistica della realta giovanile. Occorre tener presente che la
natura dopo il peccato originale € ferita, e occorre evitare ogni possibile pretesa di autosufficienza della creatura,
rifiutando 'idea che una auto-realizzazione dell’'umano sia sufficiente e possibile. Tutti, anche gli
accompagnatori dei giovani nel cammino verso la maturita umana e spirituale, siamo peccatori perdonati, € la
vera liberta € sempre una liberta donata, connessa all’aiuto della Grazia divina (cf. Gaudete et esultate 170). In
ogni cammino di accompagnamento I'ascolto della realta e il rispetto di essa vanno collegati al primato
dell'azione divina, offerta nei sacramenti e nell’esperienza di una adeguata direzione spirituale. Se si trascura
questo aspetto fondamentale, si rischia di lasciare i giovani soli con se stessi, specialmente di fronte a domande
radicali come quelle relative al dolore ed alla morte. Tenendolo presente si aiuta il giovane a prenderne
coscienza attraverso un’opportuna riflessione e a farne tesoro mediante I'accoglienza umile e gioiosa della
Grazia. La giovinezza non € solo benedizione, & anche sfida, che deve fare i conti con le nostre fragilita.

Una riflessione da introdurre all’inizio della seconda parte € quella relativa al rapporto fra Cristo e i giovani: se €
vero che il n. 75 parla di “Cristo giovane fra i giovani” (anche se nulla si dice della Sua capacita di vivere
I'amicizia, del suo coraggio di fronte al futuro, della sua fragilita, espressa ad esempio nel pianto davanti alla
morte dell’'amico Lazzaro, ecc.), non si parla, fra 'altro, del rapporto fra Gesu e il giovane ricco (Mt 19,22), che
mostra come la vera ricchezza per un giovane non sia il possesso edonistico dei beni, ma I'apertura al dono di
Dio e alle sorprese che da esso vengono. Parimenti, si potrebbe sottolineare come la parabola del padre
misericordioso (Lc 15,11ss.) evidenzi il rispetto che il Padre celeste ha per la liberta tanto del figlio che resta a
casa, quanto del piu giovane, che vive I'allontanamento da lui e matura I'esigenza del ritorno e della richiesta di
perdono, da cui possa scaturire una nuova vita. In Gv 21,18, poi, nell’accenno al discepolo che da giovane
andava dove voleva e ora ha imparato ad obbedire a Dio, si rivela I'attenzione di Gesu ai processi di
maturazione che possono avvenire nel cuore dei giovani, chiamati ad imparare I'obbedienza liberante alla
volonta di Dio. Inoltre, non andrebbero trascurate scene come quelle degli incontri di Gesu con Simone e
Andrea (Mt 4,18 e Mc 1,16), con Giovanni (1,38s), con Matteo (Mt 9,9), con Marta e Maria (Lc 10,41) o con la
Samaritana (Gv 4,9ss), dove risulta chiaro come I'incontro personale col Cristo sia alla base di ogni decisione
vocazionale. Infine, un richiamo al Signore crocifisso e all'esigenza di seguire Gesu sulla via della Croce (Mt
16,24; Mc 8,34 e Lc 9,23) sembra doveroso e necessario.

Circa il processo di discernimento in vista della scoperta della propria vocazione specifica (cf. nn. 112-117)
allinterno di quella generale alla santita, se ne € evidenziata unanimemente I'importanza: nella complessita dei
messaggi e degli stimoli da cui ogni giovane pud essere raggiunto, &€ necessario vivere la fatica della ricerca e
del discernimento e la responsabilita delle proprie scelte nell’ambito esistenziale, come in quello professionale,
davanti al Dio che chiama originalmente ciascuno, in un ambiente opportuno e con una guida adeguata.
L’ambiente cui ci si riferisce & quello della comunita ecclesiale, al cui interno la persona va accolta e
accompagnata: decisivi sono i cammini di fede e di servizio caritativo proposti, nonché il ruolo di chi
accompagna, ma € tutta la comunita a essere impegnata nella proposta della vita come vocazione e nell’aiuto
dato a ciascuno per riconoscere e vivere la specifica chiamata che Dio riserva per ognuno. Ogni vocazione &
diversa e originale, all'interno dell’'universale chiamata alla santita. Scoprirla esige spesso una gradualita di cui ci
da testimonianza il Battista nella sua volonta di rispettare la crescita del Maestro e di scomparire
progressivamente nella sua funzione di intermediario (cf. Gv 3,30). Chi pud accompagnare nel discernimento
non € necessariamente un presbitero, ma pud essere un qualunque battezzato disposto a impegnarsi al servizio
dei giovani con generosita, fede e opportuna preparazione. E stata sottolineata la necessita di offrire questa
adeguata preparazione - in forma anche permanente - a chi si impegna in un tale servizio per il discernimento,
non trascurando gli apporti della psicologia aperta alla Trascendenza (cf. n. 125), come I'impegno nella lettura
dei segni del tempo personali e collettivi, in uno stile di matura paternita/maternita spirituale, che tenga conto
dell'insieme della persona nelle sue emozioni e relazioni, come nella sua affettivita.



19

Unanime ¢ il consenso sul fatto che pastorale giovanile e pastorale vocazionale, pur distinte, debbano integrarsi
al servizio della crescita della persona del giovane, in un cammino di conversione costante e di salvezza accolta
da Dio e testimoniata con la vita. La vocazione specifica di ciascuno si scopre nell’ascolto docile e aperto della
Parola e dei segni del Signore, in un impegno in cui la coscienza del singolo ha il posto decisivo. In tale contesto
va data opportuna attenzione al fattore “tempo”: la fede biblica ha superato ogni concezione di eterno ritorno,
basata su una ciclicita ripetitiva e chiusa alle sorprese divine. La rivelazione ci fa conoscere un Dio che ha
tempo per gli uomini, entra nella storia e invita a dare tempo a Lui e al prossimo, a darsi e a dare il giusto tempo
nelle scelte da fare, e a cogliere il tempo opportuno (il “kairds”) di esse. | giovani vanno aiutati a non avere la
fretta di chi pensa solo che il tempo € denaro, ma anche a fuggire la paura del “per sempre”, di cui I'amore di Dio
rende capace la creatura umana. La pazienza dei tempi di Dio € ampiamente testimoniata nella Bibbia e ci
insegna a dare frutto, ciascuno a suo tempo (cf. Lc 13,6-9).

[01619-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Relatio — Circulus Italicus C

Moderator: Em.mo Card. RAVASI Gianfranco
Relator: S.E. Mons. FRAGNELLI Pietro Maria

Anche il nostro gruppo € giunto alla quinta sessione dopo aver ascoltato in aula numerose voci giovanili
stimolanti e perfino scioccanti. A mo’ di esempio ricordiamo I'appello per i giovani dell’'lraq, bisognosi di aiuto
spirituale e non solo materiale; la testimonianza della giovane messicana che non ha timore di dirsi cattolica in
universita; I'analisi critica di una giovane religiosa orientale sui modi e sui tempi con cui alcuni Istituti di vita
consacrata gestiscono i discernimenti vocazionali; il rischio che il direttore spirituale si sostituisca alla coscienza
del giovane nel cammino decisionale: ecco solo alcuni dei motivi che hanno accompagnato I'esame della
seconda parte con un senso di rinnovata fiducia ecclesiale e di grande responsabilita educativa.

Entusiasmo e rischio

L’Instrumentum laboris mette in guardia la Chiesa dal pericolo di “smarrire I'entusiasmo che le viene dalla
propria chiamata al rischio della fede, rinchiudendosi in false sicurezze mondane” (n. 77). La nostra riflessione
ha cercato di unire entusiasmo e rischio della fede, risalendo ai percorsi biblici e antropologici proposti dal testo.
Le otto citazioni del Concilio Ecumenico Vaticano Il ci hanno consegnato temi chiave su cui ci siamo confrontati:
la chiamata dei giovani all’'opera di ringiovanimento del volto della Chiesa (n. 74), la vocazione di ogni donna e
di ogni uomo alla comunione con Dio e alla santita (n. 87), la vocazione laicale (in particolare nella forma
coniugale) (ivi), la coscienza come sacrario dell’'uomo (n. 117), lo svelamento e compimento del mistero
dell'uomo nel mistero di Gesu Cristo (n. 91). L’eco del Concilio ha fatto attento il nostro gruppo alla voce della
tradizione patristica, evocata dalla bella citazione di sant’Ireneo su Cristo “giovane tra i giovani” (n. 75): il
realismo ottimistico dei Padri & risuonato tra noi come sorgente di equilibrio e di coraggio nel’esame e nella
valutazione dei dati dell’oggi.

Il ponte di San Paolo VI

In questo contesto € stata rilevata con gioia la testimonianza di Papa Montini, che ha portato a termine il
Concilio e in questi giorni del Sinodo & stato canonizzato. Il suo sguardo di fede sui giovani e sul dialogo con il
mondo contemporaneo ci ha ricordato che “ogni vita & vocazione” (PP 15, citata al n. 88) e che la Chiesa, per
rimanere “profondamente e autenticamente se stessa”, deve “ristabilire il ponte fra lei e 'uomo moderno; e
questo impegno suppone ... che il ponte ora non vi sia, o sia poco comunicativo, o che sia addirittura caduto”
(Udienza del 12 luglio 1967). Ci siamo sentiti chiamati a conoscere bene le proporzioni del “dramma storico,
sociale e spirituale” che la Chiesa sta affrontando in tutte le parti del mondo, ma nello stesso tempo ci siamo
detti la sorpresa dell’esperienza di unita che la fede in Gesu Cristo morto e risorto ci fa fare: siamo stupiti per la
familiarita gioiosa che si crea attorno al Papa e ai Padri sinodali, per la liberta e la forza con cui tanti giovani
stanno intervenendo e consegnando il loro universo di sogni e di speranze al cuore della Chiesal

Il mosaico biblico



20

L’esame del testo ci ha introdotti alla promessa di benedizione e di senso sulla giovinezza contenuta nei temi
della vocazione, del discernimento vocazionale e del’accompagnamento. L’abbondante ricorso alla Sacra
Scrittura (oltre quaranta citazioni solo in questa parte) ci ha messo in condizione di rivivere nell’oggi la forza
sorprendente della chiamata dei giovani nell’Antico e nel Nuovo Testamento, integrata da ulteriori riferimenti alla
missione dei discepoli e degli apostoli e alla trama storica tessuta dai testimoni della fede evocati nel capitolo 11
della lettera agli Ebrei, attualizzata in modo esemplare da Benedetto XVI in Porta Fidei (n. 13). Il gruppo
propone di valorizzare il testo della chiamata di Samuele come icona biblica e sintetica capace di illuminare il
tema della giovinezza e della vocazione. Questo mosaico biblico, illuminato dalle sensibilita dei Pastori
dell'Criente e dell'Occidente presenti nel gruppo, ha contribuito alla presa di coscienza che tutti i credenti in
Cristo, battezzati e rivestiti di lui, sono figli di Dio e che — oggi come ai tempi di san Paolo — non conta piu
I'essere giudeo o greco, schiavo o libero, uomo o donna, adulto o giovane (cfr. Gal 3,26-28). La missione della
Chiesa — € stato sottolineato - continua ad essere quella di valorizzare la forza dei giovani e sostenere la loro
debolezza. Il dialogo sulla vocazione, grazie anche al contributo degli esperti e degli uditori, ha permesso di
approfondire la dinamica tra iniziativa di Dio e la risposta umana, all'interno di un popolo di chiamati alla santita,
che Dio accompagna con la forza del suo Spirito, vincendo ogni resistenza di peccato. Il gruppo ha riflettuto
sull’appartenenza dei giovani al popolo di Dio in cammino: questo dato genera la maturazione dell’'identita delle
singole persone e delle esperienze ecclesiali di servizio e di volontariato. Appartenere alla comunita — si € detto
— incoraggia l'interrogativo: cosa voglio fare della mia vita? Qual €& il disegno di Dio su di me, quale missione
emerge dai segni che incontro in me e attorno a me? Quale peso do alle necessita sociali ed ecclesiali nelle
quali il Signore mi mette?

Eredita e liberta: I'interrogativo vocazionale

Il fatto che oggi prendere una decisione risulti difficile non solo tra i cattolici, ma anche nelle altre confessioni
cristiane e perfino nelle realta non cristiane, invita a riflettere sul perché, nel nostro tempo, anche molti giovani
preferiscono la via del credere “a modo mio” e del mettersi al servizio anche generosamente, ma non come
scelta di vita, a tempo parziale. Per questo si rivela molto opportuna — e in molti contesti necessaria - la proposta
vocazionale da parte di uomini e donne di fede, non solo sacerdoti e religiosi. Esplicitare I'interrogativo
vocazionale significa incoraggiare i giovani a percorsi di discernimento personale e comunitario, che spesso gli
adulti non hanno saputo o voluto fare. Si tratta di aiutare le nuove generazioni — con molto rispetto e con molta
fiducia - a guardarsi bene attorno e a guardarsi bene dentro, se necessario anche con qualche aiuto psicologico
€ con opportune esperienze di servizio. L’inquietudine che ne deriva — o che va a rafforzarsi — fa crescere il
desiderio di unificare il proprio cuore attraverso la preghiera e I'ascolto della Parola di Dio, la ricerca del silenzio
e 'impegno nella storia del suo popolo, insieme al confronto fiducioso con i membri della famiglia e con gli
accompagnatori ecclesiali. Il Signore parla donando la pace duratura del cuore e il sentimento gioioso del
donarsi agli altri, tutti segni forti di essere sulla strada giusta. Molto importante da parte degli adulti sara
l'impegno di imparare I'arte del colloquio franco e libero, da condurre fino alla proposta della riconciliazione
sacramentale.

L’eta del dono

La proposta di alcuni “modi” che vengono presentati in segreteria & maturata nel confronto sul ruolo dei
movimenti nel coinvolgere giovani lontani dall’esperienza ecclesiale in percorsi di fede, di accoglienza e di
valorizzazione, sulla necessita di offrire adeguate esperienze di formazione della coscienza, sulla presenza di
nuovi gruppi evangelizzatori nel panorama mondiale della nuova evangelizzazione, sulla ripresa sistematica di
proposte di ascesi provenienti dalla tradizione cristiana e molto in sintonia con una sensibilita espressa dalla
Laudato sii nella cultura contemporanea, sulla presenza delle famiglie con diversabili in casa, sulla radicalita
evangelica che deve essere proposta a tutti i discepoli del Signore, sulla chiamata alla maternita e paternita non
solo biologiche come segno della maturazione umana e spirituale dei giovani e del loro ingresso nell’eta del
dono.

[01620-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Relatio — Circulus Hispanicus A




21

Moderator: Em.mo Card. RODRIGUEZ MARADIAGA, S.D.B., Oscar Andrés
Relator: Em.mo. Card. LACUNZA MAESTROJUAN, O.A.R., José Luis

Reunidos en el nombre del Sefior y puestos en su presencia y sus manos mediante la oracién, iniciamos los
trabajos escuchando algunas sugerencias del Moderador para reflexionar y concentrar nuestros aportes. A
partir de ahi, se da una exposicion de opiniones y comentarios, unos de caracter general y otros especificos, de
los cuales en un segundo momento surgiran los modos.

Veamos los comentarios:

- Hay una impresién general, que ratifican muchas intervenciones, de que la Il Parte, ademas de ser breve, es
débil y muy doctrinal y, aunque segun el método corresponde al “interpretar”, no se hace interpretacion ni se da
consistencia desde la fe a lo visto en la | Parte.

- Se hace necesario proponer el tema de la juventud como un “lugar teologico” desde el que Dios, a través de la
juventud, esta diciendo algo a la Iglesia. Este tema de la juventud como “lugar teoldgico” suscité mas adelante
un largo intercambio de aclaraciones, recogidas en un modo para poner de relieve que es “lugar teoldgico” no
so6lo por ser vida y realzar la importancia de los jévenes sino por el momento y la situacion de fractura cultural
que estan viviendo los jévenes por el cambio de época, la insercién en un mundo digital sin criterios, la falta del
sentido de vida. Es cierto que el “lugar teolégico” no es un término univoco sino analogo, pero, asi como el
Concilio habla de los “signos de los tiempos”, los documentos de las Conferencias Generales de América Latina
y El Caribe hablan de los “rostros sufrientes de Cristo” que nos interpelan y entre ellos los de los jévenes.

- En el aula se ha insistido en la necesidad del discernimiento en la comunidad eclesial y habra que reformar la
llda. Parte para que desaparezca la impresion del discernimiento individual.

- La lectura de la llda. Parte produce decepcion ya que, en la |12 se habla de los jévenes en general, los de
dentro y los de fuera, y ahora se dedica so6lo a los vocacionales y qué pasa con los demas? ;Qué dinamismos
provocan o ayudan el discernimiento? En términos generales, no hay relacion entre los desafios antropoldgicos
de la 12 Parte y lo que ahora se propone, lo que exige realizar un ejercicio teoldgico para interpretar la realidad
con los ojos de la fe, como se propone al inicio del #74 y que no se realiza.

- El pasaje de Emaus resulta muy significativo y expresivo para unir el discernimiento y el reconocimiento. En él
se perciben los cuatro pasos: desconcierto, conversion, reconocimiento en la cena, mision. Es cierto que el
texto de Emaus se usa para todo y hablando de los jovenes bien se podria dar cabida a los textos de la hija de
Jairo, y al hijo de la viuda de Naim en los que hay un fuerte llamado a la vida.

- Se dice que la juventud es una bendicién y se podrian aportar una gran variedad de textos biblicos al
respecto: David-Jonatan, David-Goliat, José y sus suefios, empleada de Naaman el Sirio, Saulo y Esteban, ...
Pero no basta con poner textos, hay que explicitarlos.

- En el capitulo Il esta ausente toda la dimension corporal y pareciera una evangelizacion de los jovenes
mirando solo a la vocacion religiosa o sacerdotal.

- El acompanamiento debe ser comunitario, sin dejar por fuera a aquellos a los que hemos querido salir a
buscar, teniendo en cuenta que la vocacién es una eleccion de vida con gran diversidad de opciones y
acompanfar es un acto de amor en salida.

- No se puede desconocer la realidad de los jovenes en las maras y pandillas: su unico amor es el del grupo y
no resulta facil entrar en esos ambientes tan cerrados ni tampoco les resulta facil a los jovenes salir de ellas.
También se cuestiona qué y como actuar con los homosexuales, que no pueden quedar fuera de nuestra
pastoral, y otras realidades como matrimonios entre homosexuales, vientres de alquiler, adopcion por parte de
parejas del mismo sexo, temas todos de actualidad y propiciados y patrocinados por instituciones



22

gubernamentales internacionales.

- Se da una dicotomia entre la primera y la segunda parte: mientras en la primera aparecemos en una actitud
humilde de escucha, ahora aparecemos dictando recetas y soluciones. No podemos olvidar que Jesus muerto y
resucitado debe atravesar toda la parte y en ella debe estar el espiritu de las bienaventuranzas y de Mt. 25.

- Vivimos en un mundo culturalmente cristiano, pero existencialmente pagano y eso condiciona el
acompafhamiento. Pero, ademas, tenemos que tener en cuenta el discernimiento al interior de la Iglesia o de la
jerarquia: hay muchos sacerdotes que estan esperando el acompafamiento de sus obispos.

- La fe es una aventura y hay que ayudar a los jovenes a ir adelante, como Moisés con Josué o Eli con Samuel.

- La Iglesia esta llamada a garantizar que el joven responda a la llamada del Sefior. Y asi el discernimiento
adquiere un sentido de reconciliacion consigo mismo, con el mundo, con los demas. Como en el caso del joven
rico, el joven va buscando a Jesus para que le llene y Jesus le propone que se vacie.

- Cuando hablamos de los jovenes en este capitulo, ¢ en qué franja etaria estamos pensando, 16 — 19 afios? De
ahi para adelante desaparecen en la vida de la Iglesia. Ademas, no es un lenguaje inclusivo ya que, como se ha
dicho antes, parece dirigirse soélo a los que estan dentro, y dentro sélo a los que estan en proceso vocacional de
vida religiosa o sacerdotal Y los matrimonios? ;Y la solteria? Ese tema s6lo se menciona como un reto al
sinodo.

- En el # 73, citando al Papa Francisco, se habla de una “fe que no nos pone en crisis es una fe en crisis”, pero
de nuevo pareciera que se habla sélo para adentro ya que, por ejemplo, no se habla del discernimiento politico.

- Pareciera qué hay un salto entre las partes, pasando de una mirada variopinta de los jovenes, en la primera, a
una vida lineal, en la segunda: nacer, crecer, desarrollarse, vocacionarse, reproducirse y morir, lo cual pareciera
gue nos devuelve a una pastoral de conservacion.

- Los jévenes, se dice, quieren autenticidad, se habla de Dios, pero Dios esta ausente de la vida real, ;donde
esta la autenticidad?

- El tema de la vida consagrada esta muy pobremente presentado.

- Se dedicd un amplio espacio a conversar sobre el tema de la “solteria”. Es un tema complejo, en el que hay
que discernir si se trata de un fendmeno socioldgico o vocacional, si se asume por una opcion o por simple
comodidad, si es una entrega al servicio de los otros 0 es egoismo puro y duro. El tema no sélo merece una
reflexidn esperanzadora en esta parte sino pensar ya en la tercera parte. De cualquier forma, debe haber una
palabra de aliento a quienes han elegido esta opcion, de los cuales muchos estan cercanos a la Iglesia. En este
ambito, hay que pensar también en quienes estan solteros después de haber fracasado en el matrimonio
asumido o aceptado por “presion social”’. Para enfocar el tema de la solteria desde la perspectiva vocacional,
hay que tener presente que la vocacion es siempre algo relacional y tiene una perspectiva de amor y entrega.

- Al hablar de acompafamiento y discernimiento hay que pensar que requieren una presencia y, por otro lado,
debe aparecer explicitamente la accidon del Espiritu Santo. Ademas, no puede dejarse por fuera que el
acompafante también debe ser acompanado y que el acompafamiento es un elemento para todos y no sélo en
el tema vocacional.

- A través del discernimiento, el joven debe descubrir su identidad profunda y el aporte unico que puede y debe
hacer a la sociedad y a la Iglesia.

A partir de estas reflexiones se fueron elaborando y presentando los modos que, discutidos, reelaborados,



23

mejorados y ampliados, fueron aprobados en un total de 37 aprobados por mayoria absoluta.

[01621-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Relatio — Circulus Hispanicus B

Moderator: Em.mo Card. LADARIA FERRER, S.l., Luis Francisco
Relator: S.E. Mons. PARRA SANDOVAL Mariano José

El circulo menor Hispanicus B en su reflexion se encuentra de acuerdo con esta parte Il del Instrumentus
Laboris. En términos generales nos sentimos reflejados en él.

Sin embargo, compartimos ciertas reflexiones y apuntamos algunas ideas que pueden complementar dicho
texto.

Si la Iglesia esta llamada a ser joven es porque Cristo es joven. En esto consiste la eterna juventud de la
Iglesia. Ella los mira con confianza y amor, caminando en el tiempo y hacia los objetivos ultimos de la historia y
de la vida; es la verdadera juventud del mundo.

Es importante resaltar también que la juventud constituye un lugar teoldégico aunque no exclusivo pues también
encontramos a Dios en el anciano, el enfermo, etc. En la juventud el Sefor nos revela su presencia. Cada joven
es "tierra sagrada" ante la cual debemos "descalzarnos", para poder acercarnos y profundizar en el misterio.
Los documentos del Magisterio Latinoamericano nos hablan de los rostros sufrientes de continente y entre ellos
nos hablan del rostro de nuestros jovenes, lugar de encuentro con Dios.

Consideramos que debemos incluir a aquellos jovenes que poseen necesidades educativas especiales (NEE),
entendida como toda la gama de fragilidades (fisicas, psiquicas, intelectuales, socio-culturales) y que no
obstante el limite son sujetos activos de transformacion en sus ambientes. Este limite es una posibilidad que
abre a relaciones de reciprocidad solidaria y por lo tanto es un don para sus comunidades La Iglesia debe
recibirlos, incluirlos con coraje. Ya hay experiencias en muchos lugares; H.H. Misioneras de la Caridad de Santa
Teresa de Calcuta etc. Estos jovenes también son sujetos de accion.

Pedimos también a los redactores del texto definitivo que en los diversos momentos en los que se haga
referencia a la Belleza y a la Alegria del Amor (como dice Papa Francisco), se exprese de modo positivo todo lo
BELLO que ENCIERRA EN Si MISMO el AMOR HUMANO VIVIDO DESDE DIOS. Al mismo tiempo,
entendemos que se puede expresar de modo adecuado la fragilidad y el pecado como expresion de nuestro
fragil condicion humana. Cuando hablamos de la juventud no podemos partir de una visién negativa, pues, no
todos los jovenes viven esa realidad.

Para que brote la alegria en un joven debe sentirse amado, acogido por una familia, por una comunidad y de
esta manera estar consciente de sus posibilidades a fin de descubrir y valorar su cuerpo y también integrar sus
limitaciones. A partir de alli el joven puede comprender la paternidad, la maternidad de Dios.

El joven necesita el acompafamiento y este es fruto del amor de Dios que sale a buscarnos y acompanarnos,
no solo a los jovenes cercanos sino también a los mas alejados. En el acompafiamiento, ayudados por el
acompafante, escuchamos al Espiritu que nos va guiando. Pero el acompafamiento no esta ligado solo al
discernimiento vocacional; es necesario durante toda nuestra existencia. Acompafar es caminar juntos, el
acompafado y el acompafnante. No podemos concebir el acompafiamiento como un adulto que se las sabe
todas y un joven que no sabe nada. La expresion: “comparado con un adulto, al joven le falta experiencia”
podria frasearse de manera diversa, evitando asi una terminologia de comparacion.

Encontramos, sin embargo, un vacio muy grande en el Instrumentum laboris. El Sinodo lleva por titulo: “Los
jovenes, la Fe y el Discernimiento Vocacional”. Pero, encontramos que los temas de la Fe, procesos de



24

formacioén en la Fe y encuentro con Jesus son tratados de manera muy pobre. Falta proporcion en este sentido.
Es necesario retomar el camino de los procesos y caminos del catecumenado de los primeros cristianos. En
este mismo sentido creemos que hace falta un nimero que hable del Sacramento de la Confirmacion.
Proponemos un modo.

Consideramos igualmente que para este capitulo 1 de la Il Parte se use uno o dos iconos biblicos para una
lectura continuada e interpretativa de la realidad a la luz de la Palabra de Dios y la antropologia cristiana. Dos
propuestas: Los jévenes de Emadus (Lc.24, 13-35) y Jesus y el joven rico (Mc.10).

En cuanto al capitulo Il apuntamos que en la sociedad actual se ha perdido el sentido de la palabra vocacion.
Es, por lo tanto, muy necesario aclarar y ampliar bien el sentido de esta palabra. Un servicio a los jovenes seria
rescatar el término como un llamado de Alguien que llama, distribuye sus dones y espera una respuesta.

Por esto, sugerimos que en la introduccion de este capitulo (himeros 85 y 86), se presente el sentido de la
palabra VOCACION, buscando expresar su sentido original y toda su amplitud. La persona viene entendida en
su ser mas profundo como vocacién: “En los designios de Dios, cada hombre esta llamado a desarrollarse,
porque toda vida es una vocacion” (Populorum Progressio, 15). Nuestra vocacion profunda es la llamada al
amor. “En el corazon de la Iglesia yo seré el amor” (Santa Teresa del Nifio Jesus, autobiografia).

Cada hombre, cada mujer esta llamado a la vida, a la dignidad, a la vida cristiana y, en esa pedagogia de Dios,
llegamos a las vocaciones especificas. Debido a esto, sugerimos presentar un orden pedagogico:

‘Vocacion humana: toda vida es vocacion
‘Vocacion cristiana: seguimiento de Jesus, misién (servir)
‘Vocaciones especificas en la Iglesia / estados de vida / caminos vocacionales.

-‘En cuanto al tema profesional (n. 104), sugerimos que se presente como expresion o servicio que se vive y
ejerce a partir de las opciones vocacionales especificas.

La vocacion del laico es importante aclararla pues muchas veces se concibe solo hacia lo interno de la Iglesia
(lectores, acdlitos, catequistas, etc.) No esta mal, pero la vocacion laical es la caridad social o caridad politica
como se denomina en el magisterio de la Iglesia, es un compromiso concreto desde la fe en la construccién de
una sociedad nueva, es vivir en medio del mundo y de la sociedad para evangelizar sus diversas instancias
para la extension del Reino de Dios. El Concilio Vaticano Il ha explicitado la misién propia de los laicos,
vocacion a la que son llamados la mayoria del Pueblo de Dios. LG 31

Importante a su vez, es que el tema de la vocacién verlo como un proceso comunitario y no solo individual: yo
camino con otros y en ese caminar descubro o confirmo mi llamado.

Finalmente en este capitulo consideramos hay que tomar conciencia de que toda Pastoral Juvenil es
necesariamente Vocacional, pues de lo contrario se puede convertir en una ONG. Si no hay discipulado,
dificilmente se llega a discernir la vocacion.

Sobre el tema del “discernimiento vocacional”, se sefiala que existe una gran oportunidad para la Iglesia a
través de este tipo de acompanamiento, ya que “muchos jévenes, al ser preguntados sobre cual es el sentido
de su vida, no saben qué responder” (n. 106). El tema, sin embargo, aunque es desarrollado bastante bien a
partir de muchos aspectos, deja un poco en la sombra la dimension comunitaria del discernimiento. La
comunidad ayuda a discernir. En la antigiiedad no se hablaba de Direccion Espiritual sino que ésta se hacia en
comunidad a través del discernimiento.



25

Esta debe ser la parte mas pedagdgica del documento, que nos debe dar pautas para realizarlo. La lectio
divina, al igual que la oracion, el examen de conciencia y el silencio son instrumentos que nos ayudan mucho
en el discernimiento. Se percibe una especial necesidad de iniciar en el silencio para todos pero, en especial,
para los jévenes debido a la poca importancia que se le da e esto en la sociedad actual.

En el discernimiento la conciencia de los jovenes debe de ser protegida y educada en la libertad, honrando este
espacio sagrado del ser humano. La Iglesia debe custodiar, procurar e impedir que se quebrante o manipule.

Finalmente en este apartado del discernimiento proponemos que el documento incluya, de modo concreto y
simple, el desarrollo de los pasos del discernimiento, en un estilo similar a lo expresado en el “Documento
preparatorio”, en el apartado titulado “el don del discernimiento” (p. 13).

En cuanto al capitulo IV debemos decir que el acompafiamiento que la Iglesia desea para todo joven tiene su
primer momento en las situaciones cotidianas, con frecuencia no exentas de dificultad, en las que los jovenes
tienen una oportunidad de crecimiento humano sintiendo, de modo incondicional, apoyo y cercania en las
personas que les acompafan (mujeres y hombres, laicos, laicas, consagrados y sacerdotes).

En ocasiones estos mismos jovenes seran capaces de crecer en un camino de maduracion que llegara al
acompafiamiento espiritual e incluso vocacional.

El acompafamiento también implica un proceso y no son momentos estancos. El que acompafia debe ser
cercano, debe ser amigo. En América Latina hay experiencias de laicos y matrimonios que han vivido el
proceso pedagogico de educacion en la fe en sus respectivos grupos juveniles y luego se convierten en
asesores de los mas jévenes que ellos. El acompafamiento también se vive a través de los grupos. También,
ademas de los seminaristas, necesitan acompafamiento los religiosos, religiosas, virgenes consagradas y
laicos y laicas consagrados/as en formacion.

[01622-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Relatio — Circulus Germanicus

Moderator: S.E. Mons. GENN Felix
Relator: S.E. Mons. OSTER, S.D.B., Stefan

1. Das Ja zu dieser Welt — aber mit Unterscheidung

Wir bekraftigen zunachst ein grundsatzliches Ja zur vorfindlichen, sakularer werdenden Welt - und zu allem, was
diese Welt auch an Gutem und Herausforderndem flir uns bereithalt. Freilich schauen wir auf diese Welt auch
mit einer differenzierenden Unterscheidung. Denn in ihr nehmen wir Phdnomene wahr, die die Welt zwar im
guten Sinn pluraler werden lassen, aber auch solche, die viele junge Menschen auch unsicherer machen oder
Entfremdungserfahrungen verstéarken - zum Beispiel im Blick auf die Findung der eigenen Identitat. Daher sind
wir der Meinung, dass es auch einen ,unterscheidenden®, vertiefenden Blick bendtigt auf die Phanomene, die
die Jugendlichen am haufigsten nennen: etwa die Freiheit, die Gerechtigkeit, die Sexualitdt und Partnerschaft,
die Rolle der Frau, die Digitalisierung, der Wunsch nach authentischen Begleitern. Und wir fragen, was wir als
Kirche heute lernen, wenn diese Fragen so drangend auf uns kommen?

2. Wir haben einen einzigartigen Glauben

Wir meinen, dass wir dann in einem zweiten Schritt das Unerhorte, aber Zentrale des christlichen Glaubens
erneut bekraftigen sollten: Dass wir einem Gott begegnen diirfen, der in Jesus ein Gesicht und einen Namen
hat; einen Gott, der sich uns und unserem Leben konkret zuwendet, der uns kennt und liebt und uns in die
Freiheit fiihren will. Wir wollen dann deutlich machen, dass unser Glaube vor allem darin besteht, eine freie
Antwort auf diese Zuwendung Gottes zu geben — und dass uns diese Antwort wiederum in die grofiere Freiheit
und in die Fulle des Lebens fiihrt. In der Art und Weise, wie wir diese Antwort auf Gottes immer bestehenden
Anruf an uns geben, entfaltet sich die Berufung jedes Menschen auf je einzigartige Weise, freilich auch durch



26

Héhen und Tiefen, durch Krisen und Gelingen hindurch.

3. Wir sind zuerst Hérende und nicht schon die Wissenden

Wir wollen weiterhin festhalten, dass es fiir jede Berufungserkenntnis und fiir jede Berufungsbegleitung darum
geht, die Sehnsiichte, Plane, Hoffnungen und Leidenschaften junger Menschen, aber auch ihre Unruhe, Angste
und Unsicherheiten immer wieder neu zu héren und verstehen zu lernen. Wir wollen als die Alteren der
Versuchung widerstehen, dass wir schon alles wissten dartber, wie das Leben der jungen Menschen sich
entfalten soll und wie ihr gelingendes Leben auszusehen habe. Vielmehr wollen wir mit ihnen zusammen je neu
Wahrnehmende, Hinschauende werden. Wir wollen miteinander sehen lernen, wo und wie sich im je einzelnen
jungen Leben Spuren der Gegenwart Gottes zeigen kénnen.

4. Wir lernen mit den Jugendlichen die Weise sie zu begleiten

Wir wollen ihren Herzschlag lernen und darin Mithérende sein fiir den leisen Impuls Gottes flr ihr Leben; wir
wollen unsere Deutungskompetenz je neu mit ihnen zusammen und auch von ihnen lernen, weil jeder als
unersetzbar Einzelner, nicht Wiederholbarer von Gott gerufen wird. Wir wollen aber auch Begleiter sein, die
schon aus eigener, langerer Lebenserfahrung unterscheiden helfen lernen, die auch in der Rickschau schon ein
wenig mehr gelernt haben, wie sich die Kontexte, Erfahrungen, Entscheidungen und vermeintliche Zufélle in
einem Leben ineinander fligen zur Gestalt eines einzigartigen Lebensweges. Wir wollen im Horen auf Gottes
Geist, auf die jungen Menschen und im Horen auf unseren eigenen Herzschlag Hermeneuten (=Deutern) und
Majeuten (= Geburtshelfer) des goéttlichen Lebens fir sie und mit ihnen sein. Wir wollen mit ihnen und von ihnen
unterscheiden lernen, wo die guten Krafte am Werk sind und wo die, die Angst machen oder die, die
einschlieRen und destruktiv sind.

5. Gottes Geist ist verheilend und macht keine Angst

Wir glauben, dass Gott immer in die grof3ere Freiheit, in die gréltere Freude und Liebe fiihren will — und dass
sein Geist wohl manchmal beunruhigen kann, aber nie einfach Angst macht oder in die Ausweglosigkeit fuhrt,
sondern immer neu verheif3end ist und den nachsten Schritt zeigt in ein gréReres Leben. Wir glauben, dass Gott
aus unvordenklicher Liebe fir jeden von uns grof3 denkt. Wir glauben, dass er wie ein liebevoller Kiinstler an der
Gestalt jedes Herzens so arbeitet, dass er selbst darin immer mehr Wohnung nehmen kann, auf dass jeder
Mensch zu einem unverwechselbaren, unvertauschbaren und unersetzbaren Original seiner schenkenden Liebe
heranreifen kann. Damit der Berufene dann seinerseits immer besser daran mitwirken kann, sein Zeuge zu sein
und so immer neu am Aufbau einer besseren Welt und einer authentischeren Kirche mitwirken kann.

6. Die Berufung und ihre innere Unterscheidung

a. Unser Gesprach Uber die Frage nach der Berufung ergibt Folgendes — und wir wiirden auch vorschlagen, das
gesamte Kapitel in dieser Hinsicht zu ordnen. Jeder Mensch ist als einzigartiges, unvertauschbares und nicht
wiederholbares Geschopf Gottes ins Leben gerufen. Das Gespdr flir diese Einzigartigkeit flhrt auch viele
Nichtglaubige zur Erfahrung, dass sie auch auf einen Lebensweg gerufen sind, den nur sie selbst unvertretbar
gehen kénnen. Auch Menschen ohne Gottesglauben sprechen dann nicht selten von ihrem Leben und ihrem
Beruf als Berufungsweg im Sinne einer Antwort, die sie auf die Herausforderungen ihres Lebens geben und die
sie nicht selten in groRer Hingabe an Menschen oder an eine bestimmte Aufgabe vollziehen.

b. Einig ist sich die Gruppe darin, dass die Sakramente der Initiation als Zugehorigkeit zu Christus tiefer und
ausdricklicher in die Berufung zum Christsein und zum Volk Gottes fuhrt. Gott hat in Christus ein menschliches
Antlitz bekommen und durch Tod und Auferstehung eine neue Dimension von Leben, von Sinn und vom Reich
Gottes eroffnet. Viele Christen erfahren sich daher in die Nachfolge Christi oder in dieses neue Leben berufen.
Sie lassen sich von Ihm im Glauben inspirieren, sie versuchen ihr Leben an seinem auszurichten — und sie tun
dies in den verschiedenen Lebensformen: als Eheleute, als Single und in unterschiedlichen Berufen und
Lebensweisen in Welt und Gesellschaft und bei einigen auch in einem spezifischen Dienst in der Kirche.

c. In einem engeren Sinn erfahren einige Menschen den Anruf Christi als Hineingezogensein in seine
Lebensform, die sich in der Ehelosigkeit und den anderen evangelischen Raten ausdriickt. Sie spliren, dass sie
von Christus personlich bewegt und im biblischen Sinne erwahlt werden, alles auf eine Karte zu setzen und sich
Ihm als Person ganz zur Verfligung zu stellen zum Dienst am Volk Gottes. Aus dieser Verfiigbarkeit und



27

Entschiedenheit erwachst dann die konkrete Gestalt eines geweihten Lebens oder des priesterlichen Dienstes
im Geist der evangelischen Rate.

7. Berufung ist ein analoger Begriff

In diesem Sinne verstehen wir Berufung als ,analogen Begriff‘. Wichtig ist uns auch die Einsicht, dass
.Berufung“ nicht ein einmaliges und dann abgeschlossenes Ereignis ist, sondern sich durch einen ganzen
Lebensweg hindurch entfaltet, nicht wie ein genau fixierter Plan Gottes, sondern wie ein Weg in die je groRere
Freiheit und Hingabe - freilich auch durch H6hen und Tiefen hindurch. Wir glauben auch, dass der Sinn fir die
Berufung in einem Menschen wachsen und sich vertiefen kann durch das je konkrete Sich-einlassen auf die
Wirklichkeit, durch die Ubernahme von Verantwortung, durch die Begegnung mit den Mitmenschen, durch die
konkrete Begegnung mit Christus, im Gebet, in seinem Wort, in den Sakramenten und in der
Gemeinschaftserfahrung der Kirche.

8. Das Fehlen der Erfahrung: Ich bin bedingungslos geliebt

Freilich spiren wir, dass die konkrete Erfahrung der Menschen, wirklich unbedingt und zuerst geliebt zu sein von
Christus oft nicht sehr verbreitet oder nicht besonders tief in den Herzen der Menschen angekommen ist. Allzu
haufig glauben wir, dass wir zuerst Leistung in welcher Form auch immer bringen missten, damit Gott uns sieht
und annimmt. Eine der wichtigsten und grundlegendsten Aufgaben von allen Gliedern der Kirche ist es daher,
jungen Menschen zu zeigen, dass sie einfach deshalb geliebt sind, weil es sie gibt, weil sie da sind und weil sie
sie selbst sind — und nicht, weil sie schon brav oder angepasst oder leistungsfahig sind oder sich durch
bestimmte Eigenschaften auszeichnen oder einem Gruppendruck folgen. Das tiefe Bewusstsein flr eine
christliche Berufung kann im Grunde nicht erwachen, wenn solche Erfahrungen des unbedingten Geliebt-seins
fehlen.

9. Begleitung analog und die Gefahr des geistlichen Missbrauchs

Wir verstehen ebenso ,Begleitung” als analogen Begriff: Weit verstanden meint er die Verantwortung aller
Menschen flireinander, besonders als Gemeinschaft der Kirche. Junge Menschen werden durch viele Menschen
begleitet, insbesondere auch in der Familie, durch ihre eigenen Freunde oder durch altere Jugendliche;
weiterhin durch alle erfahreneren Menschen, die ihnen wohlgesonnen sind, etwa in Schule, Ausbildung, in
Sportvereinen oder anderen Gemeinschaftsformen. Im engeren Sinn ist Begleitung dann die spezifische
Lebensbegleitung mit dem Ziel, Gottes Wirken im Leben eines jungen Menschen zu erkennen oder sie bei
anstehenden Entscheidungen zu unterstitzen. Wir legen Wert darauf, dass psychologische oder
psychotherapeutische Hilfen dabei sehr hilfreich sein kdnnen, dass sie aber unterschieden sind von geistlicher
Begleitung und dass sie zudem fachliche Professionalitat brauchen. Freilich ist auch ein gesunder
Menschenverstand unerlasslich. Besonders wichtig ist es fiir uns, auch auf die Gefahr des Missbrauchs in der
Begleitung hinzuweisen: dem Missbrauch der Macht, dem Missbrauch des Vertrauens, dem Missbrauch, der in
der Schaffung eines unfreien Abhangigkeitsverhaltnisses besteht oder in sexueller Gewalt. Unsere deutliche
Empfehlung ist daher, dass der Begleiter sich selbst einer Begleitung unterzieht und eine Form der Supersvision
wahlt.

[01623-DE.01] [Originalsprache: Deutsch]

Relatio — Circulus Lusitanus

Moderator: Em.mo Card. DE AVIZ Jodo Braz
Relator: S.E. Mons. DA SILVA MENDES, S.D.B., Joaquim Augusto

Interpretar: Fé e discernimento vocacional

O circulo, a partir das instru¢des recebidas, identificou os seguintes nucleos generativos:



28

- A bengdo da juventude: Expressao feliz, interessante e rica, mas que necessita ser melhor explicitada. E
necessaria também uma melhor fundamentagado da dimensao biblica nesta Il parte, ja que muitos jovens nao
entendem quando se fala dos personagens biblicos. Falta uma histéria narrativa de fundo nesse capitulo, como
seria por exemplo a dos discipulos de Emadus: estes reinterpretam a propria vida a luz do Cristo pascal. Ao
reconhecer os elementos de benc¢do da juventude, ndo podemos esquecer o lado fragil da sua existéncia, que
pode se tornar oportunidade e lugar teolégico.

- A dimensdo humana, antropolégica: Ha no coragéo de cada jovem uma aspiracéo pela felicidade, o desejo de
ser considerado, valorizado e amado. Num contexto de incerteza, precariedade e inseguranga, necessitam da
proximidade de uma Igreja que se faz presente em suas vidas sobretudo a partir de outros jovens que, a partir
de sua experiéncia de fé, podem aquecer os coracdes frios e indiferentes com a propria disponibilidade a
acolher, caminhar juntos e dar razdes de sua esperancga.

- A mudancga de época nos desafia a repensar a fé e o modo de vivé-la no mundo de hoje. H4 uma mudanca da
forma como os jovens véem a realidade, como interpretam a vida, quais sao as suas perspectivas de futuro e
de realizacao pessoal. Tal época de transigao, em toda a sua complexidade, precisa ser vista como uma
oportunidade. A pessoa de Jesus Cristo pode ser chave de resposta para os desafios e sinal de esperanca para
os jovens em dificuldade de encontrar um sentido para a prépria vida.

- O fendmeno da imigragéo: Fala-se muito sobre a imigracgao juvenil africana para outros continentes, ndo
obstante ela acontega principalmente dentro do préprio continente. Nesse contexto de fragilidade, os jovens
imigrantes sofrem pelo choque cultural e sao muitas vezes aliciados por muitos grupos, religiosos ou ndo. Como
acompanhar estes jovens, valorizar suas potencialidades e promover a sua integragdo e evangelizagao?

- A linguagem juvenil: Privilegiar, no dialogo com os jovens, a linguagem existencial, de proximidade, relacional,
de amor gratuito, desinteressado, que lhes toca o coragdo, chega a vida, desperta esperanga e o desejo de
bem. E preciso aproximar-se dos jovens com a gramatica do amor. A linguagem que os jovens entendem é a de
quem da a vida, de quem esta ali por eles e para eles, daqueles que, apesar de seus limites e fraquezas,
buscam viver com coeréncia a propria fé.

- No que diz respeito a fé e sua transmissao (n. 82), na sua relagao também com a dimensao vocacional,
constatamos que a crise das vocagdes comega em uma crise de fé. Muitas vezes a fé hoje é transmitida
também por vias nao tradicionais, acontecendo até mesmo os casos de pais que despertam para a fé pelo
testemunho dos filhos e de muitos jovens através de outros jovens. Nao podemos reduzir a fé a uma moral. A
proposta crista precisa ser encarnada em experiéncias concretas. Faz-se necessario retornar a proposta de
Jesus: “Vinde e vede”!, proporcionando as pessoas um contato com comunidades onde se vive com alegria a
vida crista. As transformagdes de vida ocorrem no caminhar juntos, no peregrinar, na descoberta do diferencial
cristdo na vida daqueles que seguem a Jesus, mesmo em meio aos proprios limites e fraquezas.

- Afetividade e sexualidade: falou-se sobre as diferencas entre o ensinamento da Igreja e aquilo que é pratica
entre os jovens. Muitos ignoram, outros questionam, outros sao influenciados por ideologia ou por informagoes
cientificas em campos onde nem sempre ha um consenso. Partindo de principios basicos do ensinamento
cristdo (como o valor da vida humana e a dignidade do corpo), € possivel abrir estradas de dialogo com os néo-
crentes. E bela e rica a doutrina da Igreja nesse campo. Faz-se necessario apresenta-la com clareza,
acreditando na forga de atracao nela contida e superando a visdo daqueles que a vém somente como algo
rigido.

- Maturidade e santidade: Gaudete et exsultate € um texto tocante, que desmistifica muitos aspectos da
compreensdo da santidade, apresentando-a como um chamado para todos. E preciso fazer com que o
conteudo desse documento cheguem as bases, aos jovens. O primeiro na ordem da intencionalidade € o fim. O
ideal do jovem maduro € a santidade. A descoberta de Cristo faz com que se desenvolva plenamente a
potencialidade do jovem. O jovem que busca a maturidade, que tem como meta a santidade, precisa elaborar e
construir um projeto de vida. Ele precisa de ser ajudado a olhar o seu passado, pensar no seu futuro (onde quer
chegar), para que possa fazer as suas escolhas no presente.



29

- Discernimento: Constatou-se a dificuldade de se entender o que é e como realizar o discernimento, devido a
pluralidade de acepgdes do termo (n. 108), dada a realidade complexa em que vivemos. Por isso parece-nos
positiva a acentuagao do discernimento como uma realidade dindmica, um estilo de vida (n. 111), que
acompanha todas as fases da vida. Contudo, é na fase da juventude que ele é mais premente, porque & nesta
fase que se realizam algumas opgdes fundamentais. Sublinhou-se no processo de discernimento alguns
elementos fundamentais, tais como o conhecimento da realidade, a oragao, a iluminagao pela Palavra de Deus,
o acompanhador e a decisdo, que comporta uma dimensao de aventura, iluminada pela fé, por vezes
acompanhada pelo medo, mas confirmada pelos frutos que gera. Nesse contexto, destacou-se a importancia do
exercicio da liberdade e do seguimento da voz da consciéncia. Nao deve faltar a perspectiva biblica, colocando
Jesus ao centro do processo, em uma perspectiva de discipulado. N&o ficar s6 na dimensao psicolégica. E um
processo que se desenvolve a partir de um encontro com Deus e dos sinais que Deus vai colocando na vida
das pessoas, com momentos de escuridao e luz, sustentados pela fé. Questionamo-nos ainda sobre o que
fazemos como Igreja em relagdo ao discernimento na vida das pessoas que ndo tém fé.

- Vocagao: Levantou-se a pergunta sobre como se entende realmente o termo vocagéo. Constata-se que,
muitas vezes, € uma palavra pouco simpatica aos jovens e entendida de forma redutiva. A vocagao € um dom e
uma graga para o povo de Deus, ndo € em primeiro lugar para proveito proprio. Sublinhou-se também que o
primeiro chamamento é & santidade, a exemplo de Jesus, que passou pelo mundo fazendo o bem. Neste
caminho, o jovem encontra também a sua vocagao especifica. A vocagdo, porém, é dinamica, pois comporta
escolhas ao longo de toda a vida. Comentou-se ainda que o Sinodo precisaria fazer uma reflexao sobre a
vocagao daqueles que permanecem solteiros sem nenhuma referéncia a uma consagragao em particular e ao
matriménio (n. 105). E o caso também da realidade das pessoas com orientagdo homossexual. Nao é miss&o
da Igreja dar resposta a todas as realidades particulares, mas é sua obrigagdo cuidar, acompanhar, ajudar o
jovem a dar orientagao e sentido para a sua proépria vida, ajuda-los a fazer o bem.

- Acompanhamento: Como diz o Instrumentum laboris, 0 acompanhamento é uma “arte”, ou seja, por um lado
nem todos tém o dom natural de o fazer e, por outro, € uma capacidade que pode ser desenvolvida. A arte de
acompanhar ndo se improvisa. Dai a importancia de promover a formagao de acompanhadores como uma
prioridade. Constatamos, porém, a falta de acompanhadores e a necessidade de preparar pessoas para o
dominio desta arte, até mesmo entre o clero. Consideramos importante que também os leigos possam assumir
o servico de acompanhamento. Nesse contexto, também se falou da importancia do acompanhamento de
jovens pelos préprios jovens, que, por sua vez, deveriam ter uma boa experiéncia de ser acompanhados. O n.
115 oferece elementos valiosos sobre os bons instrumentos para o acompanhamento. Sugerimos que se inclua
a importancia do acompanhamento da comunidade cristd e sublinhamos algumas qualidades indispensaveis,
entre as quais uma profunda experiéncia de vida espiritual e a bondade. O n. 132 traz uma sintese muito
completa sobre as caracteristicas do acompanhador, formulada pelos préprios jovens na reuniao pré-sinodal,
gue é de considerar. Acentuou-se também a necessidade de uma experiéncia de vulnerabilidade para
compreender bem o acompanhado, recordando a escolha de Pedro por Jesus, para «confirmar» os seus
«irmaos» (cf. Lc 22,32). Alguns movimentos eclesiais tém propostas de acompanhamento, mas é também
necessario que os jovens as possam encontrar nas estruturas de pastoral juvenil diocesana e paroquial. Ha um
grande numero de consagrados(as) que poderiam prestar este servigo de acompanhamento. Em muitos lugares
constata-se que os jovens tém dificuldades de frequentar o sacramento da reconciliagdo e que isso se deve, em
parte, ao modo como é apresentado e celebrado. Na formagdo dos seminaristas sublinhou-se a necessidade de
ajudar a superar a tendéncia ao clericalismo € ao mundanismo espiritual, educando para a humildade e para o
servigo. Ajudaria muito a presencga de leigos, casais e nao so de clérigos, nas estruturas de formagao. Sugeriu-
se proporcionar aos seminaristas a experiéncia pastoral de acompanhamento de jovens. No processo de
acompanhamento é conveniente ter em conta também a dimensao da corregao fraterna, referida no n. 133.
Considerou-se ainda que a expressao “dire¢ao espiritual” ndo € a mais adequada, pois se trata de um servigo
de acompanhamento espiritual. Em tudo isso ha necessidade de conversao institucional e pastoral, que se
espera e deseja que acontega na sequéncia deste Sinodo.

[01624-P0O.01] [Texto original: Portugués]

[BO757-XX.01]



30



