2., SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0681

Domenica 23.09.2018

Viaggio Apostolico di Sua Santita Francesco in Lituania, Lettonia ed Estonia (22 — 25 settembre
2018) - Incontro con i Sacerdoti, Religiosi, Consacrati e Seminaristi

Incontro con i Sacerdoti, Religiosi, Consacrati e Seminaristi

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Lasciato il Palazzo della Curia, dopo aver salutato 20 persone tra benefattori e collaboratori, il Santo Padre si &
trasferito alla Cattedrale di Kaunas dove alle ore 14.40 (13.40 ora di Roma) ha avuto luogo 'incontro con i
Sacerdoti, i Religiosi, i Consacrati e i Seminaristi.

Al Suo arrivo in papamobile, il Papa & stato accolto all'ingresso principale della Cattedrale dal Parroco, da una
religiosa, da un religioso e da un seminarista.

Quindi il Santo Padre ha percorso la navata centrale fino all’abside dove un religioso e una religiosa gli hanno
donato dei fiori che ha deposto nella Cappella del Santissimo, dove ha sostato in preghiera silenziosa per alcuni
minuti. Prima di lasciare la Cappella, Papa Francesco ha salutato un gruppo di religiose presenti, rivolgendo loro
alcune parole a braccio.



2

Dopo il canto d’'ingresso, S.E. Mons. Linas Vodopjanovas, O.F.M., Vescovo di Panevézys e incaricato della vita
consacrata, ha rivolto al Papa il suo indirizzo di saluto e, dopo una preghiera e una lettura biblica, il Santo Padre
ha pronunciato il Suo discorso.

Al termine dell'incontro, il Papa ha impartito la Benedizione. Quindi si & trasferito in auto al Museo delle
Occupazioni e Lotte per la Liberta.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Santo Padre ha rivolto ai presenti nel corso dell’incontro:

Discorso del Santo Padre

Cari fratelli e sorelle, buon pomeriggio!

Prima di tutto, vorrei dire un sentimento che provo. Guardando voi, vedo dietro di voi tanti martiri. Martiri
anonimi, nel senso che neppure sappiamo dove sono stati sepolti. Anche qualcuno di voi: ho salutato uno che
ha saputo che cos’era la prigione. Mi viene in mente una parola per incominciare: non dimenticatevi, abbiate
memoiria. Siete figli di martiri, questa & la vostra forza. E lo spirito del mondo non venga a dirvi qualche altra
cosa diversa da quella che hanno vissuto i vostri antenati. Ricordate i vostri martiri e prendete esempio da loro:
non avevano paura. Parlando con i Vescovi, i vostri Vescovi, oggi, dicevano: “Come si puo fare per introdurre la
causa di beatificazione per tanti dei quali non abbiamo documenti, ma sappiamo che sono martiri?”. E una
consolazione, € bello sentire questo: la preoccupazione per coloro che ci hanno dato testimonianza. Sono dei
santi.

Il Vescovo [Linas Vodopjanovas, O.F.M., incaricato per la vita consacrata] ha parlato senza sfumature — i
francescani parlano cosi —: “Oggi spesso, in vari modi, viene messa alla prova la nostra fede”, ha detto. Lui non
pensava alle persecuzioni dei dittatori, no. “Dopo aver risposto alla chiamata della vocazione spesso non
proviamo piu gioia né nella preghiera né nella vita comunitaria”.

Lo spirito della secolarizzazione, della noia per tutto quello che tocca la comunita € la tentazione della seconda
generazione. | nostri padri hanno lottato, hanno sofferto, sono stati carcerati e forse noi non abbiamo la forza di
andare avanti. Tenete conto di questo!

La Lettera agli Ebrei fa un’esortazione: “Non dimenticatevi dei primi giorni. Non dimenticatevi dei vostri antenati”
(cfr 10,32-39). Questa ¢ I'esortazione che all’inizio rivolgo a voi.

Tutta la visita al vostro Paese € stata incorniciata in questa espressione: “Cristo Gesu, nostra speranza”. Ormai
quasi al termine di questo giorno, troviamo un testo dell’apostolo Paolo che ci invita a sperare con costanza. E
questo invito lo fa dopo averci annunciato il sogno di Dio per ogni essere umano, di piu, per tutto il creato: cioé
che «tutto concorre al bene di coloro che amano Dio» (Rm 8,28); «raddrizza» tutte le cose, sarebbe la
traduzione letterale.

Oggi vorrei condividere con voi alcuni tratti caratteristici di questa speranza; tratti che noi — sacerdoti,
seminaristi, consacrati e consacrate — siamo chiamati a vivere.

Anzitutto, prima di invitarci alla speranza, Paolo ha ripetuto tre volte la parola “gemere”: geme la creazione,
gemono gli uomini, geme lo Spirito in noi (cfr Rm 8,22-23.26). Si geme per la schiavitu della corruzione, per
I'anelito alla pienezza. E oggi ci fara bene domandarci se quel gemito € presente in noi, o se invece nulla piu
grida nella nostra carne, nulla anela al Dio vivente. Come diceva il vostro Vescovo: “Non proviamo piu la gioia
nella preghiera, nella vita comunitaria”. Il bramito della cerva assetata davanti alla carenza di acqua dovrebbe
essere il nostro nella ricerca della profondita, della verita, della bellezza di Dio. Cari, noi non siamo “funzionari di
Dio”! Forse la societa del benessere ci ha resi troppo sazi, pieni di servizi e di beni, e ci ritroviamo appesantiti di
tutto e pieni di nulla; forse ci ha resi storditi o dissipati, ma non pieni. Peggio ancora: a volte non sentiamo piu la
fame. Siamo noi, uomini e donne di speciale consacrazione, coloro che non possono mai permettersi di perdere



3

quel gemito, quell'inquietudine del cuore che solo nel Signore trova riposo (cfr S. Agostino, Confessioni, 1,1,1).
L’inquietudine del cuore. Nessuna informazione immediata, nessuna comunicazione virtuale istantanea puo
privarci dei tempi concreti, prolungati, per conquistare — di questo si tratta, di uno sforzo costante — per
conquistare un dialogo quotidiano con il Signore attraverso la preghiera e I'adorazione. Si tratta di coltivare il
nostro desiderio di Dio, come scriveva san Giovanni della Croce. Diceva cosi: «Sia assiduo all'orazione senza
tralasciarla neppure in mezzo alle occupazioni esteriori. Sia che mangi o beva, sia che parli o tratti con i secolari
o faccia qualche altra cosa, desideri sempre Dio tenendo in Lui I'affetto del cuore» (Consigli per raggiungere la
perfezione, 9).

Questo gemito deriva anche dalla contemplazione del mondo degli uomini, € un appello alla pienezza di fronte ai
bisogni insoddisfatti dei nostri fratelli piu poveri, davanti alla mancanza di senso della vita dei piu giovani, alla
solitudine degli anziani, ai soprusi contro I'ambiente. E un gemito che cerca di organizzarsi per incidere sugli
eventi di una nazione, di una citta; non come pressione o esercizio di potere, ma come servizio. Il grido del
nostro popolo ci deve colpire, come Moseg, al quale Dio riveld la sofferenza del suo popolo nell'incontro presso il
roveto ardente (cfr Es 3,9). Ascoltare la voce di Dio nella preghiera ci fa vedere, ci fa udire, conoscere il dolore
degli altri per poterli liberare. Ma altrettanto dobbiamo essere colpiti quando il nostro popolo ha smesso di
gemere, ha smesso di cercare l'acqua che estingue la sete. E un momento anche per discernere che cosa stia
anestetizzando la voce della nostra gente.

Il grido che ci fa cercare Dio nella preghiera e nell’adorazione € lo stesso che ci fa ascoltare il lamento dei nostri
fratelli. Loro “sperano” in noi e abbiamo bisogno, a partire da un attento discernimento, di organizzarci,
programmare ed essere audaci e creativi nel nostro apostolato. Che la nostra presenza non sia lasciata
all'improvvisazione, ma risponda ai bisogni del popolo di Dio e sia quindi fermento nella massa (cfr Esort. ap.
Evangelii gaudium, 33).

Ma I’Apostolo parla anche di costanza, costanza nella sofferenza, costanza nel perseverare nel bene. Questo
significa essere centrati in Dio, rimanere fermamente radicati in Lui, essere fedeli al suo amore.

Voi, i piu anziani di eta — come non menzionare Mons. Sigitas Tamkevicius? — saprete testimoniare questa
costanza nel patire, questo “sperare contro ogni speranza” (cfr Rm 4,18). La violenza usata su di voi per aver
difeso la liberta civile e religiosa, la violenza della diffamazione, il carcere e la deportazione non hanno potuto
vincere la vostra fede in Gesu Cristo, Signore della storia. Per questo, avete molto da dirci e insegnarci, e anche
molto da proporre, senza dover giudicare I'apparente debolezza dei piu giovani. E voi, piu giovani, quando
davanti alle piccole frustrazioni che vi scoraggiano tendete a chiudervi in voi stessi, a ricorrere a comportamenti
ed evasioni che non sono coerenti con la vostra consacrazione, cercate le vostre radici e guardate la strada
percorsa dagli anziani. Vedo che ci sono giovani qui. Ripeto, perché ci sono dei giovani. E voi, piu giovani,
guando davanti alle piccole frustrazioni che vi scoraggiano tendete a chiudervi in voi stessi, a ricorrere a
comportamenti ed evasioni che non sono coerenti con la vostra consacrazione, cercate le vostre radici e
guardate la strada percorsa dagli anziani. E meglio che prendiate un’altra strada piuttosto che vivere nella
mediocrita. Questo per i giovani. Siete ancora in tempo, e la porta &€ aperta. Sono proprio le tribolazioni a
delineare i tratti distintivi della speranza cristiana, perché quando &€ solo una speranza umana possiamo
frustrarci e schiacciarci nel fallimento; ma non accade lo stesso con la speranza cristiana: essa esce piu limpida,
piu provata dal crogiolo delle tribolazioni.

Evero che questi sono altri tempi e viviamo in altre strutture, ma & anche vero che questi consigli vengono
meglio assimilati quando coloro che hanno vissuto quelle dure esperienze non si chiudono, ma le condividono
approfittando dei momenti comuni. Le loro storie non sono piene di nostalgie di tempi passati presentati come
migliori, né di accuse dissimulate verso quanti hanno strutture affettive piu fragili. La provvista di costanza di una
comunita di discepoli € efficace quando sa integrare — come quello scriba del Vangelo — il nuovo e il vecchio (cfr
Mt 13,52), quando € consapevole che la storia vissuta & radice affinché I'albero possa fiorire.

Infine, guardare a Cristo Gesu come nostra speranza significa identificarci con Lui, partecipare
comunitariamente al suo destino. Per I'apostolo Paolo, la salvezza sperata non si limita a un aspetto negativo —
liberazione da una tribolazione interna o esterna, temporale o escatologica — ma I'accento € posto su qualcosa



4

di altamente positivo: la partecipazione alla vita gloriosa di Cristo (cfr 7 Ts 5,9-10), la partecipazione al suo
Regno glorioso (cfr 2 Tm 4,18), la redenzione del corpo (cfr Rm 8,23-24). Dunque, si tratta di intravedere il
mistero del progetto unico e irripetibile che Dio ha per ognuno, per ognuno di noi. Perché non ¢’€ nessuno che ci
conosca e ci abbia conosciuto tanto profondamente come Dio, percio Egli ci ha destinati a qualcosa che sembra
impossibile: scommette senza possibilita di errore che noi riproduciamo 'immagine di suo Figlio. Egli ha riposto
le sue aspettative in noi, e noi speriamo in Lui.

Noi: un “noi” che integra, ma anche supera ed eccede I'“i0”; il Signore ci chiama, ci giustifica e ci glorifica
insieme, cosi insieme da includere tutta la creazione. Molte volte abbiamo posto cosi tanto I'accento sulla
responsabilita personale che la dimensione comunitaria € diventata uno sfondo, solo un ornamento. Ma lo
Spirito Santo ci riunisce, riconcilia le nostre differenze e genera nuovi dinamismi per dare impulso alla missione
della Chiesa (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 131; 235).

Questo tempio in cui ci siamo radunati, € intitolato ai Santi Pietro e Paolo. Entrambi gli Apostoli furono
consapevoli del tesoro che era stato loro dato, entrambi, in momenti e modi diversi, furono invitati a “prendere |l
largo” (cfr Lc 5,4). Sulla barca della Chiesa ci siamo tutti. cercando sempre di gridare a Dio, di essere costantiin
mezzo alle tribolazioni e di avere Cristo Gesu come oggetto della nostra speranza. E questa barca, riconosce al
centro della propria missione I'annuncio di quella gloria sperata, che € la presenza di Dio in mezzo al suo
popolo, in Cristo Risorto, e che un giorno, atteso con ansia da tutta la creazione, si manifestera nei figli di Dio.
Questa & la sfida che ci spinge: il mandato di evangelizzare. E la ragione della nostra speranza e della nostra
gioia.

Quante volte troviamo sacerdoti, consacrati e consacrate, tristi. La tristezza spirituale € una malattia. Tristi
perché non sanno... Tristi perché non trovano I'amore, perché non sono innamorati: innamorati del Signore.
Hanno lasciato da parte una vita di matrimonio, di famiglia, e hanno voluto seguire il Signore. Ma adesso
sembra che si siano stancati... E scende la tristezza. Per favore, quando voi vi troverete tristi, fermatevi. E
cercate un prete saggio, una suora saggia. Non saggi perché siano laureati all’'universita, no, non per quello.
Saggio o saggia perché & stato capace o € stata capace di andare avanti nel’amore. Andate a chiedere
consiglio. Quando incomincia quella tristezza, possiamo profetizzare che se non & guarita in tempo fara di voi
“zitelloni” e “zitellone”, uomini e donne che non sono fecondi. E di questa tristezza abbiate paura! La semina il
diavolo.

E oggi quel mare in cui “prendere il largo” saranno gli scenari e le sfide sempre nuove di questa Chiesa in
uscita. Dobbiamo domandarci nuovamente: che cosa ci chiede il Signore? Quali sono le periferie che piu hanno
bisogno della nostra presenza per portare ad esse la luce del Vangelo? (cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 20).

Altrimenti, se voi non avete la gioia della vocazione, chi potra credere che Gesu Cristo € |la nostra speranza?
Solo il nostro esempio di vita dara ragione della nostra speranza in Lui.

C’e un’altra cosa che si collega con la tristezza: confondere la vocazione con un’impresa, con una ditta di lavoro.
“lo mi impiego in questo, lavoro in questo, mi entusiasmo con questo..., e sono felice perché ho questo”. Ma
domani, viene un vescovo, un altro o lo stesso, o viene un altro superiore, superiora, e ti dice: “No, taglia questo
e va da quella parte”. E il momento della sconfitta. Perché? Perché, in quel momento, ti accorgerai di essere
andato per una strada equivoca. Ti accorgerai che il Signore, che ti ha chiamato per amare, € deluso da te,
perché tu hai preferito fare I'affarista. All'inizio vi ho detto che la vita di chi segue Gesu non ¢ la vita di
funzionario o funzionaria: € la vita del’amore del Signore e dello zelo apostolico per la gente. Faro una
caricatura: cosa fa un prete funzionario? Ha il suo orario, il suo ufficio, apre I'ufficio a quell’ora, fa il suo lavoro,
chiude l'ufficio... E la gente & fuori. Non si avvicina alla gente. Cari fratelli e sorelle, se voi non volete essere dei
funzionari, vi dird una parola: vicinanza! Vicinanza, prossimita. Vicinanza al Tabernacolo, a tu per tu con il
Signore. E vicinanza alla gente. “Ma, padre, la gente non viene...”. Vai a trovarla! “Ma, i ragazzi oggi non
vengono...”. Inventa qualcosa: 'oratorio, per seguirli, per aiutarli. Vicinanza con la gente. E vicinanza con il
Signore nel Tabernacolo. Il Signore vi vuole pastori di popolo, e non chierici di Stato! Dopo dird qualcosa alle
suore, ma dopo...



Vicinanza vuol dire misericordia. In questa terra dove Gesu si € rivelato come Gesu misericordioso, un
sacerdote non puo non essere misericordioso. Soprattutto nel confessionale. Pensate a come Gesu
accoglierebbe questa persona [che viene a confessarsi]. Gia abbastanza lo ha bastonato la vita, quel
poveraccio! Fagli sentire I'abbraccio del Padre che perdona. Se non puoi dargli I'assoluzione, per esempio, dagli
la consolazione del fratello, del padre. Incoraggialo ad andare avanti. Convincilo che Dio perdona tutto. Ma
questo col calore di padre. Mai cacciare qualcuno dal confessionale! Mai cacciare via. “Guarda, tu non puoi...
Adesso non posso, ma Dio ti ama, tu prega, ritorna e parleremo...”. Cosi. Vicinanza. Questo € essere padre. A
te non importa di quel peccatore, che lo cacci via cosi? Non sto parlando di voi, perché non vi conosco. Parlo di
altre realta. E misericordia. |l confessionale non € lo studio di uno psichiatra. Il confessionale non & per scavare
nel cuore della gente.

E per questo, cari sacerdoti, vicinanza per voi significa anche avere viscere di misericordia. E le viscere di
misericordia, sapete dove si prendono? Li, al Tabernacolo.

E voi, care suore... Tante volte si vedono suore che sono brave — tutte le suore sono brave —, ma che
chiacchierano, chiacchierano, chiacchierano... Domandate a quella che € al primo posto dall’altra parte — la
penultima — se nel carcere aveva tempo di chiacchierare, mentre cuciva i guanti. Domandatele. Per favore, siate
madri! Siate madri, perché voi siete icona della Chiesa e della Madonna. E ogni persona che vi vede, possa
vedere la mamma Chiesa e la mamma Maria. Non dimenticate questo. E la mamma Chiesa non € “zitellona”. La
mamma Chiesa non chiacchiera: ama, serve, fa crescere. La vostra vicinanza & essere madre: icona della
Chiesa e icona della Madonna.

Vicinanza al Tabernacolo e alla preghiera. Quella sete dell’'anima di cui ho parlato, e con gli altri. Servizio
sacerdotale e vita consacrata non da funzionari, ma di padri e madri di misericordia. E se voi fate cosi, da vecchi
avrete un sorriso bellissimo e degli occhi brillanti! Perché avrete I'anima piena di tenerezza, di mitezza, di
misericordia, di amore, di paternita e maternita.

E pregate per questo povero vescovo. Grazie!

[01436-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in linqua francese

Chers fréres et sceurs, bonjour!

Avant tout, je voudrais exprimer un sentiment que j’éprouve. En vous regardant, je vois derriére vous beaucoup
de martyrs. Des martyrs anonymes, au sens ou I'on ne sait méme pas ou ils ont été enterrés. Méme I'un d’entre
vous: j'ai salué quelqu’un qui a connu ce qu’est la prison. Un mot me vient a I'esprit pour commencer: n’oubliez
pas, gardez la mémoire. Vous étes fils de martyrs, c’est votre force. Que I'esprit du monde ne vienne pas vous
dire autre chose que ce qu’ont vécu vos ancétres. Souvenez-vous de vos martyrs et prenez exemple sur eux: ils
n’avaient pas peur. En parlant avec les évéques, vos évéques, aujourd’hui, ils m’ont dit: «Comment faire pour
introduire la cause de béatification pour tant de ceux pour qui nous n’avons pas de documentation, mais dont
nous savons qu’ils sont martyrs?». C’est une consolation, c’est beau d’entendre cela: le souci pour ceux qui
nous ont donné leur témoignage. Ce sont des saints.

L’évéque [Linas Vodopjanovas, O.F.M. chargé de la vie consacrée] a parlé sans nuances - les franciscains
parlent comme cela -, il a dit: “souvent aujourd’hui, de diverses maniéres, notre foi est mise a I'épreuve”. |l ne
pense pas aux persécutions des dictateurs, non. «Aprés avoir répondu a I'appel de la vocation, souvent nous ne
sentons plus de joie ni dans la priére, ni dans la vie communautaire».

L’esprit de sécularisation, de I'ennui pour tout ce qui regarde la communauté, est la tentation de la seconde
génération. Nos péres ont lutté, ils ont souffert, ils ont été emprisonnés et peut étre n’avons-nous pas la force
d’avancer. Prenez cela en compte!



La Lettre aux Hébreux fait une exhortation: «Souvenez-vous des premiers jours, souvenez-vous de vos
ancétres» (cf. 10, 32-39). Voila I'exhortation que je vous adresse pour commencer!

L’ensemble de ma visite dans votre pays est encadré par cette expression: «Christ Jésus, notre espérance».
Arrivés presqu’a la fin de cette journée, nous trouvons un texte de I'ap6tre Paul qui nous invite a espérer avec
persévérance. Et il lance cette invitation aprés nous avoir annoncé le réve de Dieu pour tout étre humain, mieux,
pour toute la création, a savoir: «quand les hommes aiment Dieu, lui-méme fait tout contribuer a leur bien » (Rm
8, 28); «ll redresse» tout, serait la traduction littérale.

Je voudrais aujourd’hui partager avec vous certains traits caractéristiques de cette espérance; des traits que
nous — prétres, séminaristes, personnes consacrées — sommes appelés a vivre.

Tout d’abord, avant de nous inviter a I'espérance, Paul répéte trois fois le mot “gémir”: la création gémit, les
hommes gémissent, I'Esprit gémit en nous (cf. Rm 8, 22-23.26). On gémit en raison de I'esclavage de la
corruption, en raison du désir de plénitude. Et aujourd’hui cela nous fera du bien de nous demander si ce
gémissement est présent en nous, ou si au contraire rien ne crie plus dans notre chair, rien ne languit vers le
Dieu vivant. Comme le disait votre évéque:“nous ne sentons plus la joie dans la priére, ni dans la vie
communautaire”. Le brame de la biche assoiffée devant le manque d’eau devrait étre noétre dans la recherche de
la profondeur, de la vérité, de la beauté de Dieu. Chers fréres, ne soyons pas des“fonctionnaires de Dieu”. Peut-
étre la “société de bien-étre” nous a-t-elle trop rassasiés, remplis de services et de biens, et nous nous
retrouvons “alourdis” de tout mais remplis de rien; peut-étre nous a-t-elle rendus étourdis ou dissipés, mais non
pas remplis. Pire encore, parfois, nous ne sentons plus la faim. Nous sommes, hommes et femmes consacrés
de maniere spéciale, ceux qui ne peuvent jamais se permettre de perdre ce gémissement, cette inquiétude du
ceeur qui ne trouve de repos qu’en Dieu seul (cf. S. Augustin, Confessions, 1,1,1). L'inquiétude du cceur. Aucune
information immeédiate, aucune communication virtuelle instantanée ne peut nous dispenser des moments
concrets, prolongés pour établir — il s’agit bien de cela, d’un effort constant — pour établir un dialogue quotidien
avec le Seigneur a travers la priére et 'adoration. Il s’agit d’entretenir notre désir de Dieu, comme I'écrivait saint
Jean de la Croix. Il disait: « Efforcez-vous de vivre dans une oraison continuelle, sans 'abandonner au milieu
des exercices corporels. Que vous mangiez, que vous buviez, que vous parliez, que vous traitiez avec les
séculiers, ou que vous fassiez toutes sortes de choses, entretenez constamment en vous le désir de Dieu,
élevez vers lui vos affections» (Avis a un religieux pour atteindre la perfection, 9).

Ce gémissement dérive aussi de la contemplation du monde des hommes, il est un appel a la plénitude face aux
besoins insatisfaits de nos freéres les plus pauvres, face au manque de sens de la vie des plus jeunes, a la
solitude des personnes agées, aux abus contre I'environnement. C’est un gémissement qui cherche a
s’organiser pour influencer les événements d’une nation, d’'une ville; non pas comme une pression ou I'exercice
d’un pouvoir, mais comme un service. Le cri de notre peuple doit nous toucher, comme Moise a qui Dieu a
révélé la souffrance de son peuple dans la rencontre du buisson ardent (cf. Ex 3, 9). Ecouter la voix de Dieu
dans la priére nous fait voir, nous fait entendre, connaitre la souffrance des autres afin de pouvoir les libérer.
Mais nous devons également étre touchés quand notre peuple a cessé de gémir, a cessé de chercher I'eau qui
étanche la soif. C’est un moment aussi pour discerner ce qui anesthésie la voix de nos gens.

Le cri qui nous fait chercher Dieu dans la priére et dans I'adoration est le méme que celui qui nous fait entendre
la plainte de nos freres. lls “espérent” en nous, et nous avons besoin, par un discernement attentif, de nous
organiser, de programmer et d’étre audacieux et créatifs dans notre apostolat. Que notre présence ne soit pas
laissée a I'improvisation, mais qu’elle réponde aux besoins du peuple de Dieu et soit ainsi un ferment dans la
masse (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 33).

Mais I'ap6tre parle aussi de persévérance; persévérance dans la souffrance, persévérance dans le bien. Cela
signifie étre centré en Dieu, rester fermement enraciné en lui, étre fidéle a son amour.

Vous, les plus agés — comment ne pas mentionner Mgr Sigitas Tamkevicius — vous saurez témoigner de cette
persévérance dans la souffrance, cet “espérer contre toute espérance” (cf. Rm 4, 18). La violence dont vous
avez été I'objet pour avoir défendu la liberté civile et religieuse, la violence de la diffamation, la prison et la



déportation n’ont pas pu vaincre votre foi en Jésus-Christ, Seigneur de I'histoire. C’est pourquoi vous avez
beaucoup a nous dire et a nous apprendre, et aussi beaucoup a proposer, sans avoir a juger 'apparente
faiblesse des plus jeunes. Et vous, les plus jeunes, quand, devant les petites frustrations qui vous découragent
vous avez tendance a vous renfermer, a recourir a des attitudes d’évasion qui ne sont pas cohérentes avec
votre consécration, recherchez vos racines et regardez la route parcourue par vos ainés. Je vois qu’il y a des
jeunes ici. Je répéte, parce qu’il y a des jeunes. Et vous, les plus jeunes, quand, devant les petites frustrations
qui vous découragent, vous avez tendance a vous fermer sur vous-mémes, a avoir des comportements et des
fuites qui ne sont pas cohérentes avec votre vocation, cherchez vos racines et regardez le chemin parcouru par
les ainés. Il vaut mieux que vous preniez une autre voie plutét que de vivre dans la médiocrité. Cela, c’est pour
les jeunes. Il est encore temps et la porte est ouverte. Ce sont les tribulations elles-mémes qui dessinent les
traits distinctifs de I'espérance chrétienne, car lorsqu’il s’agit seulement d’une espérance humaine nous pouvons
étre frustrés et écrasés par I'échec. Mais cela ne se produit pas avec I'espérance chrétienne: elle ressort
d’autant plus limpide qu’elle est éprouvée au creuset des tribulations.

Il est vrai que les temps sont autres et que nous vivons dans d’autres structures, mais il est vrai aussi que ces
conseils sont mieux assimilés quand ceux qui ont vécu ces dures expériences ne se ferment pas, mais les
partagent a 'occasion des moments communs. Leurs histoires ne sont pas remplies de nostalgie des temps
passés présentés comme meilleurs, ni d’accusations cachées contre ceux qui ont des structures affectives plus
fragiles. La provision de persévérance d’'une communauté de disciples est efficace quand elle sait intégrer —
comme le scribe — le neuf a I'ancien (cf. Mt 13, 52), quand elle est consciente que I'histoire vécue est une racine
pour que I'arbre puisse fleurir.

Enfin, regarder le Christ Jésus comme notre espérance signifie nous identifier a lui, participer en communauté a
son destin. Pour I'apbtre Paul, le salut espéré ne se limite pas a un aspect négatif — libération d’une tribulation
intérieure ou extérieure, temporelle ou eschatologique —, mais 'accent est mis sur quelque chose de trés positif:
la participation a la vie glorieuse du Christ (cf. 7Th 5, 9-10), la participation a son Régne glorieux (cf. 2Tm 4, 18),
la rédemption du corps (cf. Rm 8, 23-24). |l s’agit donc d’entrevoir le mystére du projet unique et irremplagable
que Dieu a pour chacun. Pour chacun de nous. Car il n’y a personne qui nous connaisse, et qui nous ait connu
autant en profondeur que Dieu; il nous a donc destinés a quelque chose qui parait impossible, il parie sans
possibilité de se tromper, que nous reproduirons I'image de son Fils. Il a placé ses attentes en nous, et nous,
nous espérons en lui.

Nous: un “nous” qui intégre, mais aussi dépasse et excede le “je”; le Seigneur nous appelle, il nous justifie, et il
nous glorifie ensemble, ensemble au point d’inclure toute la création. Souvent, nous avons tant mis I'accent sur
la responsabilité personnelle que la dimension communautaire est devenue un arriére-plan, une simple
décoration. Mais I'Esprit Saint nous réunit, il réconcilie nos différences et engendre de nouveaux dynamismes
pour donner une impulsion a la mission de I'Eglise (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 131; 235).

Ce temple ou nous sommes rassemblés, est sous le vocable des Saints Pierre et Paul. Les deux apétres ont été
conscients du trésor qui leur avait été donné; tous les deux, a des moments différents et selon des fagons
diverses ont été invités a “prendre le large” (cf. Lc 5, 4). Nous sommes tous sur la barque de I'Eglise, cherchant
toujours a crier vers Dieu, a étre persévérants au milieu des tribulations et a garder le Christ Jésus comme objet
de notre espérance. Et cette barque reconnait au centre de sa mission I'annonce de cette joie espérée, qui est
la présence de Dieu au milieu de son peuple dans le Christ ressuscité, et qui un jour, attendu avec impatience
par toute la création, se manifestera dans les enfants de Dieu. Voila le défi qui nous pousse: la mission
d’évangéliser. C’est la raison de notre espérance et de notre joie.

Combien de fois nous rencontrons des prétres, des personnes consacrées tristes. La tristesse spirituelle est une
maladie. Tristes parce qu’ils ne savent pas... Tristes parce qu’ils ne trouvent pas I'amour, parce gqu'’ils ne sont
pas amoureux: amoureux du Seigneur. lIs ont laissé de c6té une vie matrimoniale, de famille, et ils ont voulu
suivre le Seigneur. Mais maintenant il semble qu’ils se sont fatigués... et la tristesse vient. S'’il vous plait, quand
vous vous trouvez tristes, arrétez-vous. Et cherchez un prétre sage, une sceur sage. Non pas sage parce qu’ils
sont diplébmés de l'université, non, pas pour ¢a. Sage parce qu'il ou elle a été capable de progresser dans
I'amour. Allez demander conseil. Quand cette tristesse commence, on peut prophétiser que si elle n’est pas
guérie a temps elle fera de vous des “vieux garcons” et des “vieilles filles”, des hommes et des femmes sans



fécondité. Et ayez peur de cette tristesse. C’est le diable qui la seme.

Et aujourd’hui, cette mer sur laquelle il faut “prendre le large”, ce sont les situations et défis toujours nouveaux
de cette Eglise en sortie. Nous devons nous demander de nouveau: qu’est-ce que le Seigneur nous demande ?
Quelles sont les périphéries qui ont le plus besoin de notre présence pour leur porter la lumiére de 'Evangile?
(cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 20).

Autrement, si vous vous n’avez pas la joie de la vocation, qui pourra croire que Jésus Christ est notre
espérance? Seul notre exemple de vie rendra compte de notre espérance en lui.

Il y a une autre chose qui a rapport avec la tristesse: confondre la vocation avec une entreprise, comme une
firme de travail. “Je m’engage a ¢a, je travaille dans ¢a, je m’enthousiasme pour ¢a..., et je suis heureux parce
que j'ai ¢a”. Mais demain arrive un évéque, un autre ou le méme, ou vient un autre supérieur, et qui te dit: “Non,
arréte cela et va ailleurs”. C’est le moment de la déroute. Pourquoi? Parce qu'a ce moment tu te rendras compte
que tu es allé sur une voie équivoque. Tu te rendras compte que le Seigneur, qui t'as appelé pour aimer, est
décu de toi, parce que tu as préféré faire I'affairiste. Je vous ai dit au début que la vie de celui qui suit Jésus
n’est pas une vie de fonctionnaire.: c’est la vie de 'amour du Seigneur et du zéle apostolique pour le peuple. Je
vais faire une caricature: que fait un prétre fonctionnaire? Il a son horaire, son bureau, il ouvre le bureau a telle
heure, il fait son travail, il ferme le bureau... Et les gens sont dehors. Il ne s’approche pas des gens. Chers
fréres et sceurs, si vous ne voulez pas étre des fonctionnaires, je vous dirai un mot: proximité! Proximité.
Proximité du tabernacle, du toi a toi avec le Seigneur. Et proximité avec les gens. “Mais pere, les gens ne
viennent pas...” Trouve quelque chose: I'oratoire, pour les suivre, pour les aider. Proximité avec les gens. Et
proximité avec le Seigneur au Tabernacle. Le Seigneur vous veut pasteurs de son peuple, et non pas
ecclésiastiques d’Etat. Je dirai quelque chose pour les sceurs, mais apres...

Proximité veut dire miséricorde. Sur cette terre ou Jésus s’est révélé comme Jésus miséricordieux, un prétre ne
peut pas ne pas étre miséricordieux. Surtout au confessionnal. Pensez comment Jésus accueillerait telle
personne [qui vient se confesser]. La vie I'a déja bien frappé, ce pauvre homme! Fais-lui sentir 'embrassade du
Pére qui pardonne. Si tu ne peux pas lui donner I'absolution, par exemple, donne-lui la consolation du frére, du
pére. Encourage-le a progresser. Convainc-le que Dieu pardonne tout. Mais ¢a, avec la chaleur d’'un pere. Ne
jamais chasser quelqu’un du confessionnal! Ne jamais renvoyer. “Vois, tu ne peux pas... Maintenant je ne peux
pas, mais Dieu t'aime; prie, reviens et nous parlerons...” Comme ¢a. Proximité. C’est cela étre pére. Ca ne te
fais rien, ce pécheur, de le chasser ainsi? Je ne suis pas en train de parler de vous, parce que je ne vous
connais pas. Je parle d’une autre réalité. Et de miséricorde. Le confessionnal n’est pas le cabinet d’'un
psychiatre. Le confessionnal n’est pas fait pour creuser dans le cceur des gens.

Et c’est pourquoi, chers prétres, proximité signifie pour vous aussi avoir des entrailles de miséricorde. Et les
entrailles de miséricorde vous savez ou on les prend? La, au Tabernacle.

Et vous, chéres sceurs... on voit souvent des sceurs qui sont bonnes — toutes les sceurs sont bonnes -, mais qui
bavardent, bavardent, bavardent... Demandez a celle qui est au premier rang de l'autre c6té — I'avant derniere —
si dans la prison elle avait le temps de bavarder, pendant qu’elle cousait les gants. Demandez-lui. S’il vous plait,
soyez des meéres! Soyez des meres, parce que vous étes I'image de I'Eglise et de la Vierge. Et que toute
personne qui vous voit puisse voir la mere Eglise et la mére Marie. N'oubliez pas cela. Et la mére Eglise n’est
pas une “vielle fille”. La mere Eglise ne bavarde pas: elle aime, elle sert, elle fait grandir. Votre proximité c’est
d’étre meére: image de I'Eglise et image de la Vierge.

Proximité du Tabernacle et de la priére. Cette soif de 'dme dont jai parlé, et avec les autres. Service sacerdotal
et vie consacrée, non pas de fonctionnaires, mais de péres et de meres de miséricorde. Et si vous faites ainsi,
vieux vous aurez un magnifique sourire et les yeux brillants! Parce que vous aurez I'ame pleine de tendresse, de
douceur, de miséricorde, d’'amour, de paternité et de maternité.

Et priez pour ce pauvre évéque. Merci!



[01436-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Dear Brothers and Sisters, good afternoon!

Before all else, | would like to say a word about what | am feeling. Looking out at you, | see many martyrs behind
you. Anonymous martyrs, in the sense that we do not even know where they were buried. Also, one among you:
| greeted one who knew what it meant to be in prison. A word comes to mind at the outset: do not forget,
remember. You are the children of martyrs, that is your strength. And may the spirit of the world not tell you
something different than what your forebears experienced. Remember your martyrs and follow their example:
they were not afraid. Speaking with Bishops, your Bishops, today, they said: “What can we do to introduce the
cause of beatification for the many for whom we have no documents, but we know that they are martyrs?” It is
comforting, it is good to hear this: the concern for those who gave us their withess. They are saints.

The Bishop [Linas Vodopjanovas, OFM, in charge of consecrated life] spoke without any nuances — that’s how
Franciscans speak: “Today, often, in various ways, our faith gets put to the test”, he said. He was not thinking of
persecution by dictators, no. “After having answered the call of a vocation, we often no longer experience joy,
neither in prayer nor in community life”.

The spirit of secularization, of boredom with everything concerning the community, is the temptation of the next
generation. Our fathers and mothers struggled, suffered, were imprisoned and we perhaps do not have the
strength to go forward. Take this into account!

The Letter to the Hebrews exhorts us: “Do not forget the former days. Do not forget your elders” (cf. 10:32-39).
This is the plea that | wish to make to you at the outset.

My entire visit to your country has been summed up in one expression: “Jesus Christ, our hope”. Now, as this
day draws to its close, we have heard a text of the apostle Paul that invites us to hope with perseverance. Paul
tells us this after having proclaimed to us God’s dream for every human being, and indeed for all creation: “God
makes all things work together for the good of those who love him” (Rom 8:28). He “straightens” all things: that
would be the literal translation.

Today | would like to share with you some aspects of this hope: aspects that we — as priests, seminarians,
consecrated men and women — are asked to embody in our lives.

First, before his invitation to hope, Paul repeats three times the word “groan”: creation groans, men and women
groan, the Spirit groans within us (cf. Rom 8:22-23.26). This groaning comes from an enslavement of corruption,
from a yearning for fulfilment. Today we would do well to ask if we ourselves groan inwardly, or whether our
hearts are still, no longer yearning for the living God. As your Bishop was saying: “We no longer experience joy
in prayer or in community life”.

Ours should be the longing of the deer for springs of water as we seek God’s mystery, his truth and his beauty.
Dear friends, we are not “God’s bureaucrats”! Perhaps our “prosperous society” keeps us sated, surrounded by
services and material objects; we end up “stuffed” with everything and filled by nothing. Perhaps it keeps us
distracted and entertained, but not fulfilled. Even worse: sometimes we no longer feel hunger. As men and
women of special consecration, we can never afford to lose that inward groaning, that restlessness of heart that
finds its rest in the Lord alone (SAINT AUGUSTINE, Confessions, 1,1.1). The restlessness of the heart. No
instant news, no virtual communication can substitute for our need of concrete, prolonged and regular moments
— calling for sustained effort — our need of daily dialogue with the Lord through prayer and adoration. We need to
keep cultivating our desire for God, as Saint John of the Cross wrote. This is what he said: “Try to be continuous
in prayer, and in the midst of bodily exercises, do not leave it. Whether you eat, drink, talk with others, or do
anything, always go to God and attach your heart to him” (Counsels to a Religious on How to Attain Perfection,



10
9b).

This groaning can also come from our contemplation of the world around us, as a protest against the unsatisfied
needs of our poorest brothers and sisters, before the absence of meaning in the lives of our young, the
loneliness experienced by the elderly, the misuse of creation. It is a groaning that would mobilize efforts to shape
events in our nation, in our cities, not by acting as a pressure group or in a bid for power, but in service to all. We
too should be moved by the cry of our people, like Moses before the burning bush, when God spoke to him of
the suffering of his people (cf. Ex 3:9). Listening to God'’s voice in prayer makes us see, makes us hear and feel
the pain of others, in order to set them free. Yet we should also be concerned when our people stop groaning,
when they stop seeking water to quench their thirst. At those times, we need to discern what is silencing the
voice of our people.

The cry that makes us turn to God in prayer and adoration is the same that makes us sensitive to the plea of our
brothers and sisters. They put their “hope” in us, and they require us to discern carefully and then to organize,
boldly and creatively, our apostolic outreach. May our presence not be haphazard but one that can genuinely
respond to the needs of God’s people, and thus be leaven in the dough (cf. Evangelii Gaudium, 33).

The apostle also speaks of perseverance: constancy in suffering and in the pursuit of goodness. This calls for
our being centred in God, firmly rooted in him and faithful to his love.

The older among you — and here how can | fail to mention Archbishop Sigitas TamkeviCius — know what it is to
bear witness to this constancy in suffering, this “hoping against hope” (cf. Rom 4:18). The violence you endured
for your defence of civil and religious freedom, the violence of slander, imprisonment and deportation, could not
prevail over your faith in Jesus Christ, the Lord of history. You have much to tell us and teach us. Yet you also
have much advice to give, without the need to pass judgement on the apparent limitations of the young. And
you, the young, when you meet with little frustrations that can discourage you and make you want to turn in on
yourselves, seeking activities and pastimes at odds with your consecration, go back to your roots and consider
the path taken by your elders. | see that there are young people here. | am repeating this, because some are
young. And you, younger ones, when faced with the little frustrations that discourage you, you tend to close in on
yourselves, to resort to behaviour and escapism that is not consistent with your consecration. Seek out your
roots and keep to the path that your elders walked. It is better to take a different path than that you live in
mediocrity. That was for the young. You are still in time, and the door is still open. It is tribulation that brings out
what is distinctive about Christian hope. For when our hope is merely human, we can become frustrated and end
in failure. That does not happen with Christian hope: it is renewed and purified when tested by tribulation.

It is true that we are living in different times and situations, but it is also true that this advice proves most helpful
when those who experienced those hardships do not keep them to themselves but share them with others. Their
stories are simply expressions of nostalgia for times past, as if they were somehow better, or veiled criticisms of
those who have a more fragile emotional makeup. A community of disciples can draw upon great resources of
constancy if it can integrate — like the scribe in the Gospel — both new and old (cf. Mt 13:52), if it is conscious that
historical experiences are the roots that enable the tree to grow and flourish.

Finally, looking to Jesus Christ as our hope means identifying ourselves with him, sharing as a community in his
lot. For the apostle Paul, the salvation we await is not merely negative: freedom from some internal or external,
historical or eschatological tribulation. Paul instead speaks of it as something supremely positive: our sharing in
the glorious life of Christ (cf. 7 Thess 5:9-10), our sharing in his glorious kingdom (cf. 2 Tim 4:18), the
redemption of our bodies (cf. Rom 8:23-24). Each of you should try to glimpse the mysterious and unique plan
that God has for him or her, for each one of us. For no one can ever know us as profoundly as God does. He
calls us to something apparently impossible; he gambles on us, trusting that we will reflect the image of his Son.
He expects much of us, and we put our hope in him.

Us: That “us” includes, but also exceeds, each of us as an individual. The Lord calls us, justifies us and glorifies
us together, and with us, he includes all creation. Often we so stress personal responsibility that our
responsibility as a community ends up in the background, no more than a backdrop. But the Holy Spirit gathers



11

us, reconciles our differences and generates new energies to advance the Church’s mission (cf. Evangelii
Gaudium, 131, 235).

This Cathedral in which we are gathered is dedicated to Saints Peter and Paul. Both these apostles were
conscious of the treasure they had received; both, at different moments and in different ways, had been asked to
“put out into the deep water” (Lk 5:4). All of us are in the boat that is the Church. We too want constantly to cry
outto God, to persevere amid tribulation and to hold fast to Jesus Christ as the object of our hope. And this boat
sees it as central to her mission to proclaim the eagerly-awaited glory that is God present in the midst of his
people in the risen Christ, a glory that one day, to fulfil the yearning of all creation, will be revealed in the children
of God. This is the challenge that impels us: the mandate to evangelize. This is the basis of our hope and our

joy.

How often we encounter priests, religious men and women, who are sad. Spiritual sadness is an illness. They
are sad because they do not know... Sad because they do not find love, because they have not fallen in love
with the Lord. They left aside a married life, family life, because they wanted to follow the Lord. But now they
seem tired... And then sadness descends on them. Please, when you find yourselves sad, stop. And seek out a
wise priest, a wise sister. Not wise because they have university degrees, no, not for that reason. Wise because
they have been able to move forward in love. Go and ask for counsel. When that sadness starts, we can predict
that if it is not cured in time, it will turn you into sad old spinsters and bachelors, men and women who are not
fruitful. And of this sadness you should be afraid! It is the devil who sows this.

Today, the “deep water” into which we must “put out” is “the changing scenarios and ever new challenges” of
this Church on the move. Yet we need to ask once more: What is it that the Lord is asking of us? Which are the
peripheries that most need our presence so that we can bring them the light of the Gospel (cf. Evangelii
Gaudium, 20)?

Otherwise, if you do not reflect the joy of a vocation, who will be able to believe that Jesus Christ is our hope?
Only the example of our lives will show the reason for our hope in him.

There is something else linked to sadness: confusing a vocation with a business, with a company. “| am
employed here, | work here, | am enthusiastic in this... and | am happy because | have this”. But tomorrow a
bishop comes along, another one or the same one, or another superior, and says to you: “No, stop doing that
and come this way”. It is the moment of defeat. Why? Because in that moment you will realize that you have
gone down a dubious path. You will realize that the Lord, who called you for love, is disappointed by you,
because you preferred to become a wheeler-dealer. At the outset | said to you that the life of one who follows
Jesus is not that of a bureaucrat: it is a life of loving the Lord, and of apostolic zeal for his people. Let me give
you a caricature: what does a priest bureaucrat do? He has his schedule, his office hours, he opens the office at
that hour, does his work, closes the office... and the people are outside. He does not draw close to the people.

Dear Brothers and Sisters, if you do not wish to be bureaucrats, let me give you a word: closeness! Closeness,
nearness. Closeness to the Tabernacle, a heart-to-heart with the Lord. And closeness to the people. “But,
Father, the people do not come...”. Go out and find them! “But, the youth of today do not come...”. Make up
something new: an oratory, for accompanying them, helping them. Closeness to the people. And closeness to
the Lord in the Tabernacle. The Lord wants you to be pastors of his people, and not clerks of the state! Later |
will say something to the sisters, but later...

Closeness means mercy. On this earth, where Jesus was revealed as the merciful Jesus, a priest cannot not be
merciful. Especially in the confessional. Think of how Jesus would welcome this person [who comes to
confession]. Life has already beaten him down, poor thing! Let them feel the embrace of the Father who
forgives. If you cannot give them absolution, for example, give them the consolation of a brother, of a father.
Encourage them to go on. Convince them that God forgives everything. But do this with a father’'s warmth. Never
chase someone from the confessional! Never chase them away. “Look, you can't... | can’t right now, but God
loves you, you pray, come back, and we’ll speak...”. Like that. Closeness. This is being a father. Is that sinner
whom you are sending way not important to you? | am not speaking about you, because | do not know you. | am



12

speaking about other situations. And mercy. The confessional is not a psychiatrist's rooms. The confessional is
not for digging into a person’s heart.

And for this reason, dear priests, closeness for you also means having mercy in your very being. And the being
of mercy, do you know where you get this from? There, at the Tabernacle.

And you, dear sisters... Often we see good sisters — all sisters are good — but who gossip and gossip and
gossip... Ask that one in the front row on the other side — the second last one - if in prison she had time for
gossiping, while she was sowing gloves. Ask her. Please, be mothers! Be mothers, because you are the icon of
the Church and of Our Lady. And every person who sees you, may they see Mother Church and Mother Mary.
Do not forget this. And Mother Church is not an “old spinster”. Mother Church does not gossip: she loves,
serves, helps others to grow. Your closeness is the way to be a mother: as icon of the Church and icon of Our
Lady.

Closeness to the Tabernacle and prayer. That thirst of the soul which | spoke of, and with others. Priestly service
and consecrated life not as bureaucrats, but as fathers and mothers of mercy. And if you do this, when you are
elderly you will have a beautiful smile and shining eyes! Because you will have a soul full of tenderness,
meekness, mercy, love, fatherhood and motherhood.

And pray for this poor bishop. Thank you!
[01436-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

Liebe Briider und Schwestern, einen schénen Nachmittag!

Zuallererst méchte ich euch von einem Geflihl berichten, das ich empfinde. Wenn ich euch anschaue, sehe ich
hinter euch viele Martyrer stehen. Namenslose Martyrer, da wir nicht einmal wissen, wo sie begraben sind. Auch
einige von euch: Ich habe einen begriifdt, der das Gefangnis kennen lernen musste. Mir fallen diese Worte ein,
um zu beginnen: Vergesst nicht, pflegt das Gedéchtnis. Ihr seid Nachkommen der Martyrer, das ist eure Starke.
Und der Geist der Welt soll euch nichts anderes einfliistern als das, was eure Vorfahren erlebt haben. Denkt an
eure Martyrer und nehmt sie euch zum Vorbild: sie hatten keine Angst. Als ich heute mit den Bischofen, euren
Bischofen, gesprochen habe, sagten diese: ,Wie kann man einen Seligsprechungsprozess fir die vielen
beginnen, von denen wir keine Unterlagen haben und doch wissen, dass sie Martyrer sind?“ Das ist trostlich und
schon zu héren: die Sorge um die, welche uns ein Zeugnis gegeben haben. Es sind Heilige.

Der Bischof [Linas Vodopjanovas, OFM, Beauftragter fir das gottgeweihte Leben] hat ohne Umschweife
gesprochen — so reden die Franziskaner. Er hat gesagt: ,Heute wird unser Glaube oft auf verschiedene Weise
auf die Probe gestellt.” Dabei dachte er nicht an die Verfolgungen durch Diktatoren, nein. ,Nachdem wir auf
unsere Berufung geantwortet haben, verspiren wir oft keine Freude mehr am Gebet noch am
Gemeinschaftsleben.”

Der Geist der Verweltlichung, des Uberdrusses hinsichtlich allem, was mit der Gemeinschaft zu tun hat, ist die
Versuchung fir die zweite Generation. Unsere Vater haben gekampft, gelitten, wurden ins Gefangnis geworfen,
und wir haben etwa keine Kraft mehr, um weiter zu machen? Daran solltet ihr denken!

Der Hebraerbrief ermahnt uns: ,Erinnert euch an die frilheren Tage. Erinnert euch an eure Vorfahren (vgl.
10,32-39). Diese Ermahnung richte ich zu Beginn an euch.

Der gesamte Besuch in eurem Land steht unter einem Motto: »Jesus Christus, unsere Hoffnung«. Nun, gegen
Ende dieses Tages, begegnen wir einem Text des Apostels Paulus, der uns zur Bestandigkeit in der Hoffnung
einladt. Und er spricht diese Einladung aus, nachdem er uns Gottes Plan fiir jeden Menschen, ja fiir die ganze



13

Schopfung verkiindet: »Wir wissen aber, dass denen, die Gott lieben, alles zum Guten gereicht« (Rém 8,28);
Gott richtet alles gerade” wére die wortliche Ubersetzung.

Heute moéchte ich mit euch einige charakteristische Aspekte dieser Hoffnung betrachten; Aspekte, die wir —
Priester, Seminaristen Ordensleute — leben sollen.

Bevor Paulus uns zur Hoffnung einladt, wiederholt er dreimal das Wort seufzen: die Schépfung seufzt, die
Menschen seufzen, der Geist seufzt in uns (vgl. Rém 8,22-23,26). Dieses Seufzen hat seinen Ursprung in der
Versklavung durch die Siinde und in der Sehnsucht nach Erfiillung. Und so wird es gut sein, wenn wir uns heute
einmal fragen, ob es dieses Seufzen in uns gibt oder ob im Gegenteil nichts mehr in uns schreit, sich nichts
mehr sehnt nach dem lebendigen Gott. Wie euer Bischof gesagt hat: ,Wir verspiiren keine Freude mehr am
Gebet, am Gemeinschaftsleben®. Wie der durstige Hirsch angesichts des knappen Wassers briillt, so sollten
auch wir uns bei der Suche nach der Tiefe, der Wahrheit und der Schénheit Gottes bemerkbar machen. Meine
Lieben, wir sind nicht ,Funktionédre Gottes"! Vielleicht hat uns die ,Wohlstandsgesellschaft® (ibersatt gemacht,
Uberhauft mit Dienstleistungen und Giitern, und wir sind am Ende ,vollgestopft® mit allem, mit allen Nichtigkeiten;
vielleicht sind wir betaubt oder zligellos, aber nicht erfillt. Noch schlimmer: Manchmal sptiren wir gar keinen
Hunger mehr. Wir Manner und Frauen mit einer besonderen Weihe dirfen niemals zulassen, dieses Seufzen,
diese Unruhe des Herzens zu verlieren, die nur im Herrn zur Ruhe kommt (vgl. Augustinus, Bekenntnisse, 1,1,1).
Die Unruhe des Herzens. Keine brandaktuelle Information, keine fliichtige virtuelle Kommunikation kann die
konkreten langeren Zeiten ersetzen, um das tagliche Zwiegesprach mit dem Herrn im Gebet und in der
Anbetung zu erringen — denn das ist es, eine kontinuierliche Anstrengung. Es geht darum, unsere Sehnsucht
nach Gott zu pflegen, wie der heilige Johannes vom Kreuz einmal schrieb: »Darum bemiihe dich, stadndig im
Gebet zu verweilen; und auch inmitten von kérperlichen Betatigungen lass nicht davon ab. Ob du isst oder
trinkst, ob du mit Weltleuten oder mit irgendetwas anderem zu tun hast, bewahre in deinem Herzen immer dabei
ein Verlangen nach Gott, eine Hinneigung zu ihm in deinem Herzen« (Weisungen an einen Ordensgeistlichen
zur Erlangung der Vollkommenheit, 9).

Dieses Seufzen kommt auch aus der Betrachtung der Welt, in der wir leben, es ist ein Hilferuf nach Fiille
angesichts der Note unserer armsten Brider und Schwestern, angesichts der Sinnlosigkeit im Leben der
Jugend, der Einsamkeit der Alten, des Missbrauchs der Schépfung. Es ist ein Seufzen, das nach einem
gemeinsamen Vorgehen verlangt, um die Ereignisse einer Nation, einer Stadt zu beeinflussen; nicht in Form von
Druck oder Machtausiibung, sondern als Dienst. Wir miissen vom Schrei unseres Volkes getroffen werden, wie
Mose, dem Gott bei der Begegnung am brennenden Dornbusch das Leiden seines Volkes offenbarte (vgl. Ex
3,9). Das Horen auf die Stimme Gottes im Gebet lasst uns den Schmerz der anderen sehen, lasst uns héren
und erkennen, damit wir sie davon befreien kdnnen. Aber ebenso muss es uns erschiittern, wenn unser Volk
aufgehdrt hat zu seufzen und jenes Wasser zu suchen, das seinen Durst stillt. Dies ist auch der Moment daflr,
zu erkennen, was die Stimme unseres Volkes verstummen lasst.

Der Schrei, der uns Gott im Gebet und in der Anbetung suchen lasst, ist derselbe Schrei, der uns die Klage
unserer Briider und Schwestern héren lasst. Sie ,hoffen“ auf uns, und wir missen uns, ausgehend von einer
sorgfaltigen Unterscheidung, organisieren, wir miissen planen und in unserem Apostolat mutig und kreativ sein.
Unser Wirken darf nicht der Improvisation Giberlassen bleiben, sondern muss auf die Bedlrfnisse des Volkes
Gottes eingehen und so den Teig durchsauern (vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 33).

Aber der Apostel spricht auch von Besténdigkeit; einer Standhaftigkeit im Leiden, einer Bestandigkeit beim
Ausharren im Guten. Das bedeutet, auf Gott ausgerichtet zu sein, fest in ihm verwurzelt zu bleiben, seiner Liebe
treu zu sein.

Ihr, die Alteren — und wie kann Erzbischof Sigitas Tamkevigius hier unerwéhnt bleiben — werden diese
Bestandigkeit im Leiden, dieses ,Hoffen gegen jede Hoffnung“ (vgl. Rém 4,18) bezeugen kénnen. Weder
Gewalt, die gegen euch aufgrund eurer Verteidigung der blrgerlichen und religiésen Freiheit ausgetibt wurde,
noch Verletzung durch Verleumdung, weder Gefangenschaft noch Deportation konnten euren Glauben an Jesus
Christus, den Herrn der Geschichte, zerstéren. Deshalb habt ihr uns viel zu sagen und beizubringen und auch
etliche Vorschlage zu machen, ohne dass man dabei die scheinbare Schwache der Jugend verurteilen muss.



14

Und ihr Jiingeren, wenn ihr aufgrund von kleinen entmutigenden Enttduschungen dazu neigt, euch in euch
selbst zuriickzuziehen und in Verhaltensweisen und Ablenkungen zu fllichten, die nicht eurem geweihten Leben
entsprechen, dann sucht nach euren Wurzeln und schaut auf den Weg, den die Alteren gegangen sind. Ich
sehe, dass junge Menschen hier sind. Ich wiederhole, weil Jiingere da sind. Und ihr Jungeren, wenn ihr
aufgrund von kleinen entmutigenden Enttduschungen dazu neigt, euch in euch selbst zurtickzuziehen und in
Verhaltensweisen und Ablenkungen zu fliichten, die nicht eurem geweihten Leben entsprechen, dann sucht
nach euren Wurzeln und schaut auf den Weg, den die Alteren gegangen sind. Es ist besser, einen anderen Weg
zu wahlen, als in der MittelmaRigkeit zu leben. Das fir die Jiingeren. Ihr seid noch rechtzeitig daran, und die
Ture steht offen. Es sind gerade die Priifungen, die die Besonderheit der christlichen Hoffnung hervortreten
lassen, denn wenn es nur eine menschliche Hoffnung ist, werden wir frustriert und im Scheitern erdriickt
werden. Mit der christlichen Hoffnung passiert das nicht, sie kommt klarer, gelauterter aus dem Schmelztiegel
der Drangsal hervor.

Es stimmt, dass dies heute andere Zeiten sind und wir in anderen Strukturen leben; aber es ist auch wahr, dass
solche Ratschlage besser aufgenommen werden, wenn diejenigen, die diese harten Erfahrungen gemacht
haben, sich nicht verschlieRen, sondern anlasslich gemeinsamer Treffen davon erzéhlen. Ihre Geschichten sind
nicht voller Nostalgie fiir vergangene Zeiten, die als besser dargestellt werden, noch gespickt mit verdeckten
Vorwirfen gegen diejenigen, die zerbrechlichere emotionale Strukturen haben. Die Bestandigkeit einer
Jiingergemeinschaft schopft aus einem sicheren Vorrat, wenn sie — wie jener Schriftgelehrte — Neues und Altes
zu verbinden weild (vgl. Mt 13,52), wenn sie sich bewusst ist, dass die gelebte Geschichte die Wurzel des
Baumes ist, die er zum Gedeihen braucht.

SchlieBlich bedeutet der Blick auf Jesus Christus als unsere Hoffnung, dass wir uns mit ihm identifizieren und an
seinem Schicksal als Gemeinschaft teilhaben. Fiir den Apostel Paulus beschrankt sich das erwartete Heil nicht
auf einen negativen Aspekt — Befreiung von innerer oder aulRerer, zeitlicher oder eschatologischer Bedrangnis —,
sondern es geht dabei um etwas aulderst Positives: die Anteilnahme am verherrlichten Leben Christi (vgl.
1Thess 5,9-10), die Teilnahme an seinem himmlischen Reich (vgl. 2Tim 4,18), die Erlésung des Leibes (vgl.
R6m 8,23-24). Es geht also darum, das Geheimnis des einzigartigen und unwiederholbaren Plans zu ergriinden,
den Gott fiir jeden, einen jeden von uns, hegt. Weil es niemanden gibt, der uns so gut kennt und uns so tief
erkannt hat wie Gott, hat er uns zu etwas bestimmt, das unmdglich erscheint; er setzt unfehlbar darauf, dass wir
Abbilder seines Sohnes werden. Er hat seine Erwartungen an uns und wir hoffen auf ihn.

Wir: Ein ,Wir“, das das ,Ich” integriert und es zugleich aber auch Ubersteigt und iber es hinausgeht; der Herr
ruft, rechtfertigt und verherrlicht uns gemeinsam, und das geht so weit, dass er die ganze Schépfung
miteinschliel3t. Oft haben wir unsere Aufmerksamkeit so auf die persdnliche Verantwortung gelenkt, dass die
Gemeinschaft schliellich nur noch zur Hintergrundkulisse, zu einer Dekoration geworden ist. Aber der Heilige
Geist versammelt uns, verséhnt unsere Unterschiede und erzeugt neue Dynamiken, um die Sendung der Kirche
zu beleben (vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 131; 235).

Dieses Gotteshaus, in dem wir versammelt sind, ist den Heiligen Petrus und Paulus geweiht. Beide Apostel
waren sich des ihnen geschenkten Schatzes bewusst; beide waren eingeladen — zu verschiedenen Momenten
und auf unterschiedliche Weise —, ,auf den See hinauszufahren® (vgl. Lk 5,4). Im Boot der Kirche befinden wir
uns alle und versuchen fortwahrend zu Gott zu schreien, inmitten der Bedrangnis besténdig zu sein und an
Jesus Christus als Gegenstand unserer Hoffnung festzuhalten. Und dieses Boot hat als seine zentrale Aufgabe
die Verklindigung einer erhofften Herrlichkeit. Diese besteht in der Gegenwart Gottes inmitten seines Volkes im
auferstandenen Christus, die eines Tages, von der ganzen Schopfung ersehnt, an den Kindern Gottes offenbar
wird. Das ist die Herausforderung, die uns drangt: der Auftrag, das Evangelium zu verkiinden. Das ist der Grund
unserer Hoffnung und unserer Freude.

Wie oft begegnen wir traurigen Priestern oder traurigen gottgeweihten Mannern und Frauen. Die geistliche
Traurigkeit ist eine Krankheit. Sie sind traurig, weil sie nicht wissen ... Traurig, weil sie nicht die Liebe finden,
weil sie nicht verliebt sind: verliebt ihn den Herrn. Sie haben auf ein Ehe- und Familienleben verzichtet und
wollten dem Herrn nachfolgen. Aber nun scheint es, dass sie es leid geworden sind ... Und da steigt Traurigkeit
auf. Ich bitte euch, wenn ihr euch traurig fuhlt, haltet ein. Sucht nach einem weisen Priester, einer weisen
Ordensfrau. Nicht weise, weil sie einen Universitatsabschluss haben, nein, nicht deshalb. Weise, weil er oder sie



15

fahig waren, in der Liebe weiterzugehen. Geht zu ihnen und bittet um Rat. Wenn diese Traurigkeit aufkommt,
kann man voraussagen, dass, wer nicht rechtzeitig davon geheilt wird, zu einem eingefleischtem ,Junggesellen®
oder einer alten ,Jungfer” wird, Manner und Frauen, die keine Frucht bringen. Und vor solch einer Traurigkeit
musst ihr euch flrchten! Sie wird vom Teufel gesat.

Das Meer, auf das wir hinausfahren sollen, sind heute die immer neuen Situationen und Herausforderungen
dieser Kirche im Aufbruch. Wir missen uns erneut fragen: Was verlangt der Herr von uns, und welche sind die
Randgebiete, die unsere Prdsenz am meisten brauchen, damit wir ihnen das Licht des Evangeliums bringen?
(vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 20).

Denn wenn ihr keine Freude an der Berufung habt, wer kann uns dann glauben, dass Jesus Christus unsere
Hoffnung ist? Nur an unserem gelebten Beispiel wird der Grund unserer Hoffnung auf ihn sichtbar.

Dann gibt es noch einen weiteren Punkt in Verbindung mit der Traurigkeit: die Verwechslung von Berufung mit
einem Unternehmen, einem Arbeitsbetrieb. ,Ich kimmere mich um das, arbeite fir das, begeistere mich firr das
... und bin gltcklich, weil ich das mache.“ Aber morgen kommt ein Bischof, ein neuer oder derselbe, oder es
kommt ein anderer Oberer oder eine neue Oberin und sagt dir: ,Nein, lass das sein und geh dort hin®. Das ist ein
Moment der Niederlage. Warum? Weil du in diesem Moment erkennst, das du dich auf einen fragwirdigen Weg
begeben hast. Du erkennst, dass der Herr, der dich berufen hat, um zu lieben, von dir enttduscht ist, weil du
lieber den Geschaftsmann, die Geschaftsfrau gespielt hast. Zu Beginn habe ich euch gesagt, dass das Leben in
der Nachfolge Jesu nicht das Leben eines Funktionars oder einer Funktionarin ist: es ist das Leben der Liebe
zum Herrn und des apostolischen Eifers fir die Menschen. Ich karikiere: Was macht ein Funktionarspriester? Er
hat feste Arbeitszeiten, sein Biiro, er 6ffnet sein Bliro zur vorgesehenen Zeit, erledigt seine Arbeit, schliel3t das
Biro ... und die Menschen bleiben drauf’en. Er geht nicht auf die Leute zu. Liebe Briider und Schwestern, wenn
ihr nicht zu Funktionaren werden wollt, sage ich euch nur ein Wort: Ndhe! Nahe, Unmittelbarkeit. Nahe zum
Tabernakel, auf Du und Du mit dem Herrn. Und Nahe zu den Menschen. ,Aber, Pater, die Leute kommen nicht
...“ Geh du zu ihnen! ,Aber die Kinder kommen heutzutage nicht ...“ Erfinde etwas: einen Jugendtreff, um sie zu
begleiten und ihnen zu helfen. Nahe zu den Menschen. Und N&he zum Herrn im Tabernakel. Der Herr will, dass
wir Hirten des Volkes sind und nicht Kleriker-Beamte! Nachher werde ich auch etwas zu den Schwestern sagen,
aber erst nachher ...

Nahe bedeutet Barmherzigkeit. In diesem Land, in dem sich Jesus als der Barmherzige Jesus geoffenbart hat,
kann ein Priester nicht anders, als barmherzig zu sein. Vor allem im Beichtstuhl. Stellt euch vor, wie Jesus diese
Person [die zur Beichte kommt] aufnehmen wirde. Das Leben hat dem armen Kerl schon gentigend hart
mitgespielt! Lass ihn die Umarmung des vergebenden Vaters splren. Wenn du ihm zum Beispiel nicht die
Lossprechung erteilen kannst, dann gewahre ihm den Trost des Bruders, des Vaters. Ermutige ihn, weiter
voranzuschreiten. Uberzeuge ihn davon, dass Gott alles verzeiht. Aber all das mit der Giite eines Vaters. Nie
darf man jemanden aus dem Beichtstuhl fortjagen! Nie fortjagen. ,Schau, du kannst nicht ... Ich kann jetzt nicht,
aber Gott liebt dich, bete, komm wieder und wir reden dartber ...“ So in der Art. Nahe. Das ist vaterlich. Ist dir
dieser Sunder gleichgiiltig, wenn du ihn so fortjagst? Ich spreche hier nicht von euch, denn ich kenne euch ja
nicht. Ich spreche von anderen Situationen. Und Barmherzigkeit. Der Beichtstuhl ist nicht die Praxis eines
Psychiaters. Der Beichtstuhl ist nicht dazu da, die Herzen der Leute auszuforschen.

Und deshalb, liebe Priester, bedeutet Nahe fur euch auch, ein ,inneres Organ® der Barmherzigkeit zu besitzen.
Und dieses ,innere Organ“ der Barmherzigkeit, wisst ihr, woher es kommt? Von dort, vom Tabernakel.

Und ihr, liebe Schwestern ... Oft findet man zwar gute Schwestern — alle Schwestern sind gut —, die jedoch
klatschen und tratschen ... Fragt die Schwester, die hier am ersten Platz auf der anderen Seite sitzt — die
vorletzte —, ob sie im Gefangnis Zeit zum Klatsch hatte, wahrend sie Handschuhe néhte. Fragt sie. Ich bitte
euch, seid Miitter! Seid Mutter, weil ihr Abbilder der Kirche und der Muttergottes seid. Und jeder Mensch, der
euch sieht, soll in euch die Mutter Kirche und die Mutter Maria sehen kénnen. Vergesst das nicht. Die Mutter
Kirche ist keine alte ,Jungfer®. Die Mutter Kirche schwatzt nicht: sie liebt, sie dient, sie lasst wachsen. Eure Nahe
besteht im Muttersein: als Bild der Kirche und Bild der Muttergottes.



16

Nahe zum Tabernakel und Gebet. Es geht um diesen Durst der Seele, von dem ich gesprochen habe, und um
die Nahe zu den anderen. Priesterlicher Dienst und gottgeweihtes Leben nicht als Funktionare, sondern als
Vater und Matter der Barmherzigkeit. Wenn ihr das so lebt, werdet ihr im Alter ein wunderschdnes Lacheln und
glanzende Augen haben! Weil eurer Herz voll von Zartlichkeit, Milde, Barmherzigkeit, Liebe, Vaterlichkeit und
Mutterlichkeit ist.

Und betet flir mich armen Bischof. Danke!

[01436-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Queridos hermanos y hermanas: buenas tardes.

Antes que nada, me gustaria manifestar una sensacion que tengo. Mirandoos, veo muchos martires detras de
vosotros. Martires anénimos, en el sentido de que ni siquiera sabemos dénde fueron enterrados. También
alguno entre vosotros: saludé a uno que sabia lo que era la carcel. Me acuerdo de una palabra para comenzar:
no lo olvidéis, tened memoria. Vosotros sois hijos de martires, esta es vuestra fuerza. Y que el espiritu del
mundo no venga a deciros algo diferente de lo que vivieron vuestros antepasados. Recordad a vuestros
martires y tomad ejemplo de ellos: no tenian miedo. Hablando con los obispos, vuestros obispos, decian hoy:
“¢ Como podemos hacer para presentar la causa de beatificacion de tantos, de los que no tenemos
documentos, pero sabemos que son martires?”. Es un consuelo; es hermoso escuchar esto: la preocupacion
por aquellos que nos han dado testimonio. Ellos son santos.

El obispo [Linas Vodopjanovas, O.F.M., responsable para la vida consagrada] habl6 sin matices —los
franciscanos hablan asi—: “Hoy, en muchos sentidos, nuestra fe se pone a prueba’, dijo. El no pensé en la
persecucion de los dictadores, no. “Después de responder a la llamada de la vocacion, con frecuencia no
sentimos mas alegria en la oracién o en la vida comunitaria”.

El espiritu de la secularizacién, del aburrimiento por todo lo que tiene relacidon con la comunidad es la tentacion
de la segunda generacion. Nuestros padres lucharon, sufrieron, estuvieron en la carcel y, quizas, nosotros no
tenemos la fuerza para seguir adelante. Tened esto en cuenta.

La Carta a los Hebreos exhorta: “Recordad aquellos dias primeros. No olvides a tus antepasados” (cf. 10,32-
39). Esta es la exhortacion que os dirijo al inicio.

Toda la visita a vuestro pais ha estado enmarcada en una expresion: “Cristo Jesus, nuestra esperanza”. Ya casi
al finalizar este dia, nos encontramos con un texto del apéstol Pablo que nos invita a esperar con constancia. Y
esta invitacion la hace habiéndonos anunciado el suefio de Dios para todo ser humano, es mas, para toda la
creacion: que «Dios dispone todas las cosas para el bien de quienes lo aman» (Rm 8,28); “endereza” todas las
cosas, seria la traduccion literal.

Hoy querria compartir con vosotros algunos rasgos de esa esperanza; rasgos que nosotros —sacerdotes,
seminaristas, consagrados y consagradas— estamos invitados a vivir.

En primer lugar, antes de invitarnos a la esperanza, Pablo ha repetido tres veces la palabra “gemir”: gime la
creacion, gimen los hombres, gime el Espiritu en nosotros (cf. Rm 8,22-23.26). Se gime desde la esclavitud de
la corrupcion, desde el anhelo de plenitud. Y hoy nos hara bien preguntarnos si esta presente en nosotros ese
gemido, o por el contrario ya nada grita en nuestra carne, nada anhela al Dios vivo. Como decia vuestro obispo:
“No sentimos mas la alegria en la oracion, en la vida comunitaria”. El bramido de la cierva sedienta ante la
escasez de agua deberia ser el nuestro, en la busqueda de lo profundo, de lo verdadero, de lo bello de Dios.
Queridos hermanos: jNo somos “funcionarios de Dios”! Quizas la “sociedad del bienestar” nos tiene demasiado
repletos, llenos de servicios y de bienes, y terminamos “empachados” de todo y llenos de nada; quizas nos



17

tiene aturdidos o dispersos, pero no plenos. Peor aun: A veces no tenemos mas hambre. Somos nosotros,
hombres y mujeres de especial consagracion, los que nunca nos podemos permitir perder ese gemido, esa
inquietud del corazon que solo encuentra descanso en el Sefor (cf. S. Agustin, Confesiones, 1,1,1). La inquietud
del corazén. Ninguna informacion inmediata, ninguna comunicacion virtual instantanea nos puede privar de los
tiempos concretos, prolongados, para conquistar —de eso se trata, de un esfuerzo sostenido—; para conquistar
un dialogo cotidiano con el Senor por medio de la oracién y la adoracion. Se trata de cultivar nuestro deseo de
Dios, como escribia san Juan de la Cruz. Decia asi: «Procure ser continuo en la oracion, y en medio de los
ejercicios corporales no la deje. Sea que coma, beba, hable con otros, o haga cualquier cosa, siempre ande
deseando a Dios y apegando a €l su corazon» (Avisos a un religioso para alcanzar la perfeccion, 9).

Ese gemido también brota de la contemplaciéon del mundo de los hombres, es un clamor de plenitud ante las
necesidades insatisfechas de nuestros hermanos mas pobres, ante la ausencia de sentido de la vida de los mas
jovenes, la soledad de los ancianos, el atropello al mundo creado. Es un gemido que busca organizarse para
incidir en el acontecer de una nacién, de una ciudad; no como presion o ejercicio del poder, sino como servicio.
A nosotros nos debe impactar el clamor de nuestro pueblo, como a Moisés, a quien Dios le reveld el sufrimiento
de su pueblo en el encuentro junto a la zarza ardiente (cf. Ex 3,9). Escuchar la voz de Dios en la oracién nos
hace ver, nos hace oir, conocer el dolor de los demas para liberarlos. Pero también nos debe impactar cuando
nuestro pueblo ha dejado de gemir, ha dejado de buscar el agua que sacia la sed. Es un momento también para
discernir qué puede estar anestesiando la voz de nuestra gente.

El clamor que nos hace buscar a Dios en la oracion y adoracion es el mismo que nos hace auscultar el quejido
de nuestros hermanos. Ellos “esperan” en nosotros y precisamos, desde un delicado discernimiento,
organizarnos, planificar y ser audaces y creativos en nuestros apostolados. Que nuestra presencia no esté
entregada a la improvisacion, sino que responda a las necesidades del pueblo de Dios y sea asi fermento en la
masa (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 33).

Pero el apéstol también habla de constancia; constancia en el sufrimiento, constancia para perseverar en el
bien. Esto supone estar centrados en Dios, permanecer firmemente arraigados en él, ser fieles a su amor.

Vosotros, los de mayor edad —como no mencionar a Mons. Sigitas Tamkevicius—sabéis testimoniar esta
constancia en el sufrir, ese “esperar contra toda esperanza” (cf. Rm 4,18). La violencia ejercida sobre vosotros
por defender la libertad civil y religiosa, la violencia de la difamacion, la carcel y la deportacion no pudieron
vencer vuestra fe en Jesucristo, Sefior de la historia. Por eso, tenéis mucho que decirnos y ensefiarnos, y
también mucho que proponer, sin necesidad de juzgar la aparente debilidad de los mas jovenes. Y vosotros, los
mas jovenes, cuando ante pequefas frustraciones que os desalientan tendéis a encerraros en vosotros
mismos, a recurrir a estilos y diversiones que no estan acordes con vuestra consagracion, buscad vuestras
raices y mirad el camino recorrido por los mayores. Veo que hay jovenes aqui. Repito, porque hay jovenes. Y
vosotros, los mas jovenes, cuando ante las pequeias frustraciones que os desalientan tendéis a cerraros en
vosotros mismos, a recurrir a comportamientos y evasiones que no son coherentes con vuestra consagracion,
buscad vuestras raices y mirad el camino recorrido por los mayores. Es mejor que toméis otro camino que vivir
en la mediocridad. Esto para jovenes. Todavia estais a tiempo, y la puerta esta abierta. Son precisamente las
tribulaciones las que perfilan los rasgos distintivos de la esperanza cristiana, porque cuando es solo una
esperanza humana podemos frustrarnos y aplastarnos en el fracaso. No sucede lo mismo con la esperanza
cristiana, ella sale mas nitida, mas aquilatada tras pasar por el crisol de las tribulaciones.

Es cierto que estos son otros tiempos y vivimos en otras estructuras, pero también es cierto que esos consejos
son mejor asimilados cuando los que han vivido esas experiencias duras no se encierran, sino que las
comparten aprovechando los momentos comunes. Sus relatos no estan llenos de aforanzas de tiempos
pasados presentados como mejores, ni de acusaciones solapadas ante los que tienen estructuras afectivas
mas fragiles. La reserva de constancia de una comunidad discipular es eficaz cuando sabe integrar —como
aquel escriba— lo nuevo y lo viejo (cf. Mt 13,52), cuando es consciente de que la historia vivida es raiz para que
el arbol pueda florecer.

Por ultimo, mirar a Cristo JesUs como nuestra esperanza significa identificarnos con él, participar



18

comunitariamente de su suerte. Para el apostol Pablo, la salvacion esperada no se limita a un aspecto negativo
—liberacioén de una tribulacion interna o externa, temporal o escatolégica— sino que el énfasis esta puesto en
algo altamente positivo: la participacion en la vida gloriosa de Cristo (cf. 7 Ts 5,9-10), la participacion en su
Reino glorioso (cf. 2 Tm 4,18), la redenciodn del cuerpo (cf. Rm 8,23-24). Entonces, se trata de entrever el
misterio del proyecto unico e irrepetible que Dios tiene para cada uno, para cada uno. Porque no hay nadie que
nos conozca ni nos haya conocido con tanta profundidad como Dios, por eso €l nos destina a algo que parece
imposible, apuesta sin posibilidad a equivocarse a que reproduzcamos la imagen de su Hijo. El ha puesto sus
expectativas en nosotros, y nosotros esperamos en él.

Nosotros, un “nosotros” que integra, pero también supera y excede el “yo”; el Sefior nos llama, nos justifica y
nos glorifica juntos, tan juntos que incluye a toda la creacion. Muchas veces hemos puesto tanto énfasis en la
responsabilidad personal que lo comunitario pasé a ser un telon de fondo, solo un ornamento. Pero el Espiritu
Santo nos reune, reconcilia nuestras diferencias y genera nuevos dinamismos para impulsar la mision de la
Iglesia (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 131; 235).

Este templo en el que nos reunimos, esta dedicado a San Pedro y San Pablo. Ambos apdstoles fueron
conscientes del tesoro que se les habia dado; ambos, en momentos y en circunstancias diferentes, fueron
invitados a «ir mar adentro» (Lc 5,4). En la barca de la Iglesia estamos todos, intentando siempre clamar a Dios,
ser constantes en medio de las tribulaciones y tener a Cristo Jesus como el objeto de nuestra esperanza. Y esta
barca reconoce en el centro de su mision el anuncio de esa gloria esperada, que es la presencia de Dios en
medio de su pueblo, en Cristo Resucitado, y que un dia, anhelado por toda la creacién, se manifestara en los
hijos de Dios. Este es el desafio que nos urge: el mandato a evangelizar. Es la razén de ser de nuestra
esperanza y de nuestra alegria.

Cuantas veces encontramos sacerdotes, consagrados y consagradas, tristes. La tristeza espiritual es una
enfermedad. Triste porque no saben... Triste porque no encuentran el amor, porque no estan enamorados:
enamorados del Sefor. Dejaron atras una vida de matrimonio, de familia, y querian seguir al Sefior. Pero ahora
parece que estan cansados... Y la tristeza va calando. Por favor, cuando os sintais tristes, deteneos. Y buscad
un sacerdote sabio, una monja sabia. No son sabios porque tienen un titulo universitario, no, no por eso. Sabio
o sabia porque han sido capaces de avanzar en el amor. Id y pedid consejo. Cuando inicia esa tristeza,
podemos profetizar que si no se cura a tiempo, os hara “solterones” y “solteronas”, hombres y mujeres que no
son fecundos. jTened miedo a esta tristeza! El diablo siembra.

Y hoy ese mar, en el que “se adentraran”, seran “los escenarios y los desafios siempre nuevos” de esta Iglesia
en salida. Es necesario volver a preguntarnos: ¢ qué nos pide el Sefior? ;Cuales son las periferias que mas
necesitan de nuestra presencia para llevarles la luz del Evangelio? (cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 20).

Si no, si no tenéis la alegria de la vocacion, ¢ quién podra creer que Cristo JesuUs es nuestra esperanza? Solo
nuestro ejemplo de vida dara razon de nuestra esperanza en él.

Hay algo mas que tiene relacion con la tristeza: confundir la vocacién con una empresa, con una empresa de
trabajo. “Yo me dedico a esto, trabajo en esto, tengo entusiasmo con esto... y estoy feliz porque tengo esto”.
Pero mafiana, viene un obispo, otro o el mismo, o viene otro superior, superiora, y te dice: “No, deja esto y ves
a otra parte”. Es el momento de la derrota. 4 Por qué? Porque, en ese momento, caeras en la cuenta de que has
tomado un camino equivocado. Te daras cuenta de que el Sefior, que te ha llamado a amar, esta desilusionado
contigo, porque has preferido hacer negocios. Al principio os dije que la vida de los que siguen a Jesus no es la
vida de un funcionario o funcionaria: es la vida del amor del Sefior y del celo apostélico por la gente. Haré una
caricatura: ;Qué hace un sacerdote funcionario? El tiene su tiempo, su oficina, abre la oficina a una hora, hace
su trabajo, cierra la oficina... Y la gente esta afuera. El no se acerca a la gente. Queridos hermanos y hermanas:
Si no queréis ser funcionarios, os diré una palabra: cercania. Proximidad, cercania. Cercania al Sagrario, cara a
cara con el Sefor. Y cercania a las personas. “Pero, padre, la gente no viene...”. jld a buscarla! “Pero, los
joévenes hoy no vienen...”. Inventa algo: el oratorio, para seguirlos, para ayudarlos. Cercania a las personas y
cercania con el Senor en el Sagrario. El Sefior os quiere pastores del pueblo, y no clérigos del estado. Después
diré algo a las hermanas, pero después...



19

Cercania significa misericordia. En esta tierra donde Jesus se reveld a si mismo como Jesus misericordioso, un
sacerdote tiene que ser misericordioso. Sobre todo en el confesionario. Pensad en como Jesus daria la
bienvenida a esta persona [que se confiesa]. jA ese pobre hombre, ya lo ha golpeado bastante la vida! Hazle
sentir el abrazo del Padre que perdona. Si no puedes darle la absolucion, por ejemplo, dale el consuelo de
hermano, de padre. Animalo a seguir adelante. Convéncelo de que Dios perdona todo. Pero esto con la calidez
de un padre. jNunca eches a nadie del confesionario! Nunca eches a nadie. “Mira, no puedes... Ahora no
puedo, pero Dios te ama, reza, vuelve y hablaremos...”. Asi, cercania. Esto es ser padre No te importa ese
pecador que lo echas asi? No estoy hablando de vosotros, porque no os conozco. Hablo de otras realidades. Y
misericordia. El confesionario no es el estudio de un psiquiatra. El confesionario no es para hurgar en los
corazones de las personas.

Y por esto, queridos sacerdotes, la cercania para vosotros también significa tener entrafias de misericordia. Y
las entrafias de misericordia, jsabéis donde se adquieren? Alli, en el Sagrario.

Y ustedes, queridas hermanas: Muchas veces vemos hermanas que son buenas —todas las monjas son
buenas—, pero hablan, chismorrean... Preguntadle a la que esta en el primer puesto en el otro lado —la
penultima—, si en la carcel tenia tiempo para comentarios mientras cosia guantes. Preguntadle. Por favor, jsed
madres! Sed madres, porque son un icono de la Iglesia y de la Virgen. Y que cada persona que os vea pueda
ver a la Madre Iglesia y a la Madre Maria. No olvidéis esto. Y la Madre Iglesia no es una “solterona”. La Madre
Iglesia no chismorrea: ama, sirve, hace crecer. Vuestra cercania es ser madre: un icono de la Iglesia y un icono
de la Virgen.

Cercania al Sagrario y a la oracion. Esa sed del alma de la que hablé, y con los demas. Servicio sacerdotal y
vida consagrada no de funcionarios, sino de padres y madres de misericordia. Y si hacéis asi, cuando seais
ancianos, tendréis una sonrisa hermosa y ojos brillantes. Porque tendréis el alma llena de ternura, de
mansedumbre, de misericordia, de amor, de paternidad y maternidad.

Y rezad por este pobre obispo. Gracias.

[01436-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese
Amados irmaos e irmas, boa tarde!

Antes de mais nada, gostaria de expressar um sentimento que me vai na alma. Ao contemplar-vos, vejo atras
de vos tantos martires. Martires anénimos, nao sabendo nds sequer onde foram sepultados. Inclusive alguns de
vos: saudei um, que soube 0 que era a prisdo. Para comegar, vem-me a mente uma palavra: ndo vos
esquecais, fazei memoria. Sois filhos de martires: esta € a vossa forga. E que o espirito do mundo nio vos
venha dizer outra coisa diferente da que viveram os vossos antepassados. Recordai os vossos martires e imitai
o seu exemplo: nao tinham medo. Hoje, ao falar com os Bispos — os vossos Bispos —, eles diziam: «Como se
pode fazer para introduzir a Causa de Beatificagao de muitos que nem documentos temos, mas sabemos que
s&o martires?» E consolador, € bom ouvir isto: a preocupagdo com aqueles que nos deram testemunho. S&o
santos.

O Bispo [Linas Vodopjanovas OFM, encarregado da vida consagrada] disse sem meias palavras (0s
franciscanos falam assim): «Muitas vezes hoje, de varias maneiras, € colocada a prova a nossa fé — afirmou
ele; e nao estava a pensar nas perseguicoes dos ditadores —. Depois de corresponder a chamada da vocacgao,
muitas vezes ja ndo sentimos alegria na oragdo nem na vida comunitaria».

O espirito da secularizagao, do tédio por tudo o que diz respeito a comunidade € a tentagédo da segunda
geracgao. Os nossos pais lutaram, sofreram, estiveram encarcerados... e nos talvez ndo tenhamos a forga de
continuar. Tende isto em conta!



20

A Carta aos Hebreus faz uma exortacdo: «Nao vos esquecais dos primeiros dias. Nao vos esquecais dos
vossos antepassados» (cf. 10, 32-39). Esta € a exortagédo que vos dirijo ao comegar.

Toda a visita ao vosso pais decorreu sob este lema: «Jesus Cristo, nossa esperancga». Ja quase no final deste
dia, encontramos um texto do apostolo Paulo que nos convida a esperar com constancia. E faz este convite
depois de nos ter anunciado o sonho de Deus para cada ser humano, mais ainda, para toda a criagéo: «tudo
contribui para o bem daqueles que amam a Deus» (Rm 8, 28); a traducdo literal seria «endireita» todas as
coisas.

Hoje gostaria de partilhar convosco alguns tragos carateristicos desta esperancga; tragos que nés — sacerdotes,
seminaristas, consagrados e consagradas — somos chamados a viver.

Antes de nos convidar a esperanca, Paulo repetiu trés vezes a palavra «gemer»: geme a criagdo, gemem o0s
homens, geme o Espirito em nés (cf. Rm 8, 22-23.26). Geme-se pela escravidao da corrupgao, pelo anseio a
plenitude. Hoje, far-nos-a bem perguntar se aquele gemido esta presente em nds ou se, pelo contrario, ja nada
grita na nossa carne, nada anela pelo Deus vivo. Como dizia o vosso Bispo: «Ja ndo sentimos alegria na
oragao, na vida comunitaria». O gemido da corga sequiosa por falta de agua deveria ser o nosso na busca da
profundidade, da verdade, da beleza de Deus. Meus amigos, ndo somos «funcionarios de Deus»! Talvez a
«sociedade do bem-estar» nos tenha deixado demasiadamente saciados, cheios de servigos e de bens, e
encontramo-nos «pesados» de tudo e cheios de nada; talvez nos tenha deixado aturdidos ou dissipados, mas
nao cheios. Pior ainda, as vezes ja nem sentimos fome. Somos nés, homens € mulheres de especial
consagracao, aqueles que ndo podem jamais permitir-se a perda daquele gemido, daquela inquietude do
coragao que s6 no Senhor encontra repouso (cf. Santo Agostinho, Confissées, 1, 1,1). A inquietude do coragao.
Nenhuma informacdo imediata, nenhuma comunicagao virtual instantdnea pode privar-nos dos tempos
concretos, prolongados, para conquistar — é precisamente disto que se trata: de um esforgo constante — para
conquistar um dialogo diario com o Senhor através da oracao e da adoragao. Trata-se de cultivar o nosso
desejo de Deus, como escrevia Sdo Joao da Cruz. Dizia assim: «Sé assiduo na oragao, sem a deixares sequer
no meio das ocupagdes exteriores. Quer comas ou bebas, quer fales ou trates com os seculares quer fagas
qualquer outra coisa, deseja sempre a Deus mantendo n’Ele o afeto do coragao» (Conselhos para alcangar a
perfeicao, 9).

Este gemido deriva também da contemplagdo do mundo dos homens, sendo um apelo a plenitude face as
necessidades insatisfeitas dos nossos irmaos mais pobres, perante a falta de sentido da vida dos mais novos, a
soliddo dos idosos, os abusos contra o meio ambiente. E um gemido que procura organizar-se para influenciar
os acontecimentos duma nagao, duma cidade; ndo como pressao ou exercicio de poder, mas como servigo. O
grito do nosso povo deve-nos importunar como a Moisés, a quem Deus revelou o sofrimento do seu povo no
encontro junto da sarga ardente (cf. Ex 3, 9). Escutar a voz de Deus na oracgao faz-nos ver, faz-nos ouvir,
conhecer o sofrimento dos outros para os podermos libertar. Mas de igual modo devemos sentir-nos
importunados quando o nosso povo deixou de gemer, deixou de procurar a 4gua que mata a sede. E hora
também para discernir o que esta a anestesiar a voz do nosso povo.

O clamor que nos faz procurar a Deus na oragao e na adoragao € o mesmo que nos faz escutar o lamento dos
nossos irmaos. Eles «esperam» em nos e, a partir dum discernimento atento, precisamos de nos organizar,
programar e ser ousados e criativos no nosso apostolado. Que a nossa presenca nao seja deixada a
improvisagao, mas dé resposta as necessidades do povo de Deus e seja, assim fermento na massa (cf. Exort.
ap. Evangelii gaudium, 33).

Mas o Apodstolo fala também de consténcia; constancia no sofrimento, constancia em perseverar no bem. Isto
significa estar centrados em Deus, permanecendo firmemente enraizados n’Ele, ser fiéis ao seu amor.

Vés, os mais idosos (como nao mencionar Mons. Sigitas Tamkevicius?), sabereis testemunhar esta constancia
no sofrimento, este «esperar contra toda a esperanga» (cf. Rm 4, 18). A violéncia usada contra vés por ter
defendido a liberdade civil e religiosa, a violéncia da difamagéao, o carcere e a deportagdo ndo puderam vencer
a vossa fé em Jesus Cristo, Senhor da histéria. Por isso, tendes tanto a dizer-nos e ensinar-nos, e muito



21

também a propor, sem precisar de julgar a aparente fraqueza dos mais jovens. E vés, mais jovens, quando vos
vedes confrontados com as pequenas frustragdes que vos desanimam e tendeis a fechar-vos em vés mesmos,
recorrendo a comportamentos e evasdes que ndo sao coerentes com a vossa consagragao, procurai as vossas
raizes e olhai o caminho percorrido pelos idosos. Vejo que ha jovens aqui. Repito, porque ha jovens. E vos,
mais jovens, quando vos vedes confrontados com as pequenas frustragdes que vos desanimam e tendeis a
fechar-vos em vos mesmos, recorrendo a comportamentos e evasdes que ndo sao coerentes com a vossa
consagragao, procurai as vossas raizes e olhai o caminho percorrido pelos idosos. E melhor seguirdes outro
caminho do que viverdes na mediocridade. Isto para os jovens. Estais ainda a tempo, e a porta esta aberta. Sao
precisamente as tribulacdes que delineiam os tracos distintivos da esperanca crista, porque, quando é apenas
uma esperanga humana, podemos sentir-nos frustrados e esmagados com o fracasso; mas nao acontece o
mesmo com a esperanga crista: esta sai mais limpida, mais experimentada do crisol das tribulagdes.

Everdade que estes sdo outros tempos e vivemos noutras estruturas, mas é verdade também que estes
conselhos sdo melhor assimilados quando as pessoas que viveram aquelas duras experiéncias nao se fecham,
mas compartilham-nas aproveitando os momentos comuns. As suas histérias ndo aparecem cheias de saudade
pelos tempos passados apresentados como melhores, nem de acusacgdes dissimuladas contra aqueles que tém
estruturas afetivas mais frageis. A provisao de constancia duma comunidade de discipulos é eficaz, quando
sabe integrar — como o escriba — o0 novo e o velho (cf. Mt 13, 52), quando esta ciente de que a historia vivida é
raiz para que a arvore possa florescer.

Por fim, olhar para Cristo Jesus como nossa esperanga significa identificar-nos com Ele, participar
comunitariamente no seu destino. Para o apostolo Paulo, a salvacédo esperada ndo se limita a um aspeto
negativo — libertagdo duma tribulagao interna ou externa, temporal ou escatologica —, mas a énfase esta
colocada em algo altamente positivo: a participagao na vida gloriosa de Cristo (cf. 1 Ts 5, 9-10), a participagao
no seu Reino glorioso (cf. 2 Tm 4, 18), a redengao do corpo (cf. Rm 8, 23-24). Trata-se, portanto, de vislumbrar
o mistério do projeto unico e irrepetivel que Deus tem para cada um, para cada um de nés. Pois ndo ha
ninguém que nos conhega e nos tenha conhecido tao profundamente como Deus; por isso Ele nos destinou
para algo que parece impossivel, aposta sem possibilidade de erro que reproduzamos a imagem de seu Filho.
Ele colocou as suas expetativas em nds, e nos esperamos n’Ele.

Noés: um «nds» que integra, mas também supera e excede o «eu»; o0 Senhor chama-nos, justifica-nos e
glorifica-nos juntos; e juntos, até ao ponto de incluir a criagéo inteira. Muitas vezes colocamos tanta énfase na
responsabilidade pessoal que a dimensao comunitaria se tornou um pano de fundo, apenas um ornamento.
Mas o Espirito Santo reine-nos, reconcilia as nossas diferengas e gera novos dinamismos para dar impulso a
missao da Igreja (cf. Exort. ap. Evangelii gaudium, 131; 235).

Este templo, onde estamos reunidos, é dedicado a Sao Pedro e Sdo Paulo. Ambos os apdstolos estavam
cientes do tesouro que |lhes fora dado; e, em momentos e de modos diferentes, ambos foram convidados a
«fazer-se ao largo» (cf. Lc 5, 4). No barco da Igreja, estamos todos, sempre procurando clamar a Deus, ser
constantes no meio das tribulagoes e ter Cristo Jesus como objeto da nossa esperanca. E este barco
reconhece no centro da sua missdo o anuncio da gléria esperada que é a presenca de Deus no meio do seu
povo, em Cristo ressuscitado, e que um dia, ansiosamente esperado por toda criacdo, se manifestara nos filhos
de Deus. Este é o desafio que nos impele: 0 mandato de evangelizar. E a razdo da nossa esperanca e alegria.

Quantas vezes encontramos sacerdotes, consagrados e consagradas tristes. A tristeza espiritual € uma
doenca. Tristes, porque ndo sabem... Tristes, porque n&o encontram amor, porque nao se sentem enamorados:
enamorados do Senhor. Deixaram de lado uma vida de matriménio, de familia e quiseram seguir o Senhor. Mas
agora parece que se cansaram... E surge a tristeza. Por favor, quando vos encontrardes tristes, parai. E
procurai um padre sabio, uma irma sabia. Nao sabios, porque se doutoraram na universidade; ndo por isso!
Sabio ou sabia, porque foram capazes de avangar no amor. Ide pedir-lhe conselho. Quando comega aquela
tristeza, podemos profetizar que ela, se nao for curada a tempo, fara de vos «solteirdes» e «solteironasy,
homens e mulheres que n&o sdo fecundos. E, desta tristeza, tende medo! E o diabo que a semeia.

E hoje aquele mar, onde «fazer-se ao largo», hao de ser «os cenarios e os desafios sempre novos» desta Igreja



22

em saida. Devemos interrogar-nos novamente: Que nos pede o Senhor? Quais sdo as periferias que mais
precisam da nossa presenca, para lhes levar a luz do Evangelho? (cf. Exort. ap. Evangelii gaudium, 20).

Caso contrario, se nao tiverdes a alegria da vocagdo, quem podera acreditar que Jesus Cristo é a nossa
esperanga? SO o nosso exemplo de vida dara razao da nossa esperanga n’Ele.

Ha outra coisa que esta ligada com a tristeza: confundir a vocagao com uma empresa, com uma fabrica. «Estou
empregado nisto, trabalho nisto, entusiasmo-me com isto..., € sou feliz, porque tenho isto». Mas, amanha, vem
um Bispo (outro ou 0 mesmo), ou vem outro superior, superiora, e diz-te: «Nao, deixa isto e vai para tal lugar».
E o momento da derrota. Porqué? Porque naquele momento dar-te-as conta de que seguiste um caminho
equivocado. Descobriras que o Senhor, que te chamou para amar, esta dececionado contigo, porque preferiste
fazer o empresario. No principio, disse-vos que, a vida de quem segue Jesus, ndo € a vida de funcionario ou
funcionaria: é a vida do amor ao Senhor e do zelo apostélico pelas pessoas. Permiti-me uma caricatura! Que
faz um padre funcionario? Tem o seu horario, o seu escritorio, abre o escritério aquela hora, faz o seu trabalho,
fecha o escritério... E as pessoas estado fora. Nao se aproxima das pessoas. Queridos irmaos e irmas, se nao
quiserdes ser funcionarios, digo-vos uma palavra: proximidade! Vizinhanga, proximidade. Proximidade do
Sacrario, face a face com o Senhor. E proximidade das pessoas. «Mas, padre, as pessoas nao vémy. Vai ao
encontro delas! «Mas, hoje, os adolescentes ndo vémy. Inventa qualquer coisa: o oratorio, para os
acompanhar, para os ajudar. Proximidade com as pessoas. E proximidade com o Senhor no Sacrario. O Senhor
quer que sejais pastores de povo, e nao clérigos de Estado! Depois direi algo as irmas, mas depois...

Proximidade quer dizer misericordia. Nesta terra, onde o Senhor Se revelou como Jesus misericordioso, um
sacerdote nao pode deixar de ser misericordioso. Sobretudo no confessionario. Pensai como Jesus acolheria
esta pessoa [que vem confessar-se]. A este pobrezinho, a vida ja o fustigou bastante! Fazei-lhe sentir o abrago
do Pai que perdoa. E se, por exemplo, ndo lhe podes dar a absolvigao, da-lhe a consolagao do irmao, do pai.
Encoraja-o a prosseguir. Convence-o de que Deus perdoa tudo. Mas isto, com ardor de padre. Nunca afugentar
alguém do confessionario! Nunca expulsa-lo. «Sabes? Tu ndo podes... Agora ndo posso, mas Deus ama-te; tu
reza, volta e falaremos...». Fazer assim. Proximidade. Ser padre é isto. Nao te importas daquele pecador, para
o expulsares assim? Nao estou a falar de vés, porque nao vos conhego. Falo doutras realidades. E
misericordia. O confessionario ndo é o gabinete dum psiquiatra. O confessionario nao € para escavar no
coragao das pessoas.

E por isso, queridos sacerdotes, para vés proximidade significa também ter entranhas de misericérdia. E as
entranhas de misericérdia, sabeis onde se ganham? Ali, no Sacrario.

E vés, queridas irmas! Muitas vezes vém-se irmas que séo boas — todas as irmas sdo boas — mas que
murmuram, murmuram, murmuram... Perguntai aquela que esta no primeiro lugar do outro lado — a penultima —,
se na prisao tinha tempo de murmurar, enquanto cosia as luvas. Perguntai-lhe. Por favor, sede maes! Sede
maes, porque sois icone da Igreja e de Nossa Senhora. Possa cada pessoa que vos vir, ver a mae Igreja e a
mae Maria. Nao esquegais isto. E a mae Igreja n&o € «solteirona». A mae Igreja ndo murmura: ama, serve, faz
crescer. A vossa proximidade é ser mée: icone da Igreja e icone de Nossa Senhora.

Proximidade ao Sacrario e a oracao: aquela sede da alma de que falei. E, com os outros, servico sacerdotal e
vida consagrada nao de funcionarios, mas de pais e maes de misericordia. E, se assim fizerdes, quando fordes
idosos tereis um sorriso belissimo e olhos brilhantes! Porque tereis a alma cheia de ternura, mansidao,
misericordia, amor, paternidade e maternidade.

E rezai por este pobre bispo. Obrigado!
[01436-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca




23
Drodzy Bracia i Siostry! Dobrego popotudnial

Najpierw chciatbym powiedzie¢ o uczuciu, jakie zywie. Patrzac na was, widze za wami wielu meczennikdéw,
anonimowych meczennikdw, w tym sensie, ze nie wiemy nawet, gdzie niektorzy z nich sg pochowani. Takze
niektérzy z was: witatem kogos, kto zaznat wiezienia. Na poczatek przychodzi mi na mysl| jedno stowo: nie
zapominajcie, pamietajcie. Jestescie synami meczennikow. To jest wasza sita. A niech duch swiata nie
podpowiada wam czegos innego, od tego, co przezyli wasi przodkowie. Pamietajcie o waszych meczennikach i
bierzcie z nich przyktad: nie lekali sie. Gdy rozmawiatem dzi$ z waszymi biskupami, pytali: ,Jak rozpoczaé
proces beatyfikacyjny wielu osob, co do ktérych nie mamy dokumentow, ale wiemy, ze sg meczennikami?” To
pocieszajgce, dobrze stysze¢ o trosce o tych, ktérzy nam dali swiadectwo. To Swieci.

Biskup [Linas Vodopjanovas OFM, odpowiedzialny za zycie konsekrowane] mowit jasno, jak to majg w zwyczaju
franciszkanie: ,Dzisiaj czesto, na réozne sposoby nasza wiara poddawana jest prébie”. Nie chodzito mu o
przesladowania dyktatoréw. ,Po tym, jak odpowiedzieliSmy na nasze powotanie, czesto nie doswiadczamy
radosci, ani w modlitwie ani tez w zyciu wspdélnotowym”.

Duch sekularyzacji, nuda w tym wszystkim, co dotyczy wspdlnoty — to pokusa drugiego pokolenia. Nasi ojcowie
walczyli, cierpieli, byli wirgcani do wiezien, a my by¢ moze nie mamy sit, aby iS¢ naprzéd. Miejcie to na uwadze!

List do Hebrajczykéw zawarta jest zacheta: ,Przypomnijcie sobie dawniejsze dni, nie zapominajcie o waszych
przodkach” (por. Hbr 10, 32-39). Te zachete kieruje na poczatku do was.

Myslg przewodnig mojej wizyty w waszej ojczyznie sg stowa: ,Jezus Chrystus - nasza nadzieja”. Teraz, pod
koniec tego dnia, rozwazamy tekst apostota Pawta, ktéry zacheca nas do wytrwatej nadziei. Czyni te zachete po
tym, jak zapowiedziat nam marzenie Boga dla kazdej istoty ludzkiej, co wiecej, dla catego stworzenia: to znaczy
,B0Og z tymi, ktorzy Go mitujg, wspotdziata we wszystkim dla ich dobra” (Rz 8, 28); mozna by to przettumaczy¢
dostownie - ,wyprostowuje” wszystkie sprawy.

Dzi$ chciatbym podzieli¢ sie z wami pewnymi cechami charakterystycznymi tej nadziei; cechami, do ktérych
przezywania my - kaptani, seminarzys$ci, mezczyzni i kobiety konsekrowani - jesteSmy wezwani.

Przede wszystkim $w. Pawet, zanim zachecit nas do nadziei, trzykrotnie uzyt terminu: ,wzdychac/jeczec”: jeczy
stworzenie, jecza ludzie, wzdycha w nas Duch Swiety (por. Rz 8, 22-23.26). Jeczymy z powodu niewoli korupcji,
wzdychamy za petnig. Warto, abysmy dzisiaj zadali sobie pytanie, czy to westchnienie jest w nas obecne, czy
tez przeciwnie, w naszych ciatach nic juz nie wota, nic juz nie teskni za Bogiem zywym. Jak powiedziat wasz
biskup: ,nie doswiadczamy radosci na modlitwie, ani w zyciu wspolnotowym”. Ryk spragnionego jelenia z
powodu braku wody, powinien by¢ takze naszym, w poszukiwaniu gtebi, prawdy i piekna Boga. Moi drodzy, nie
jestesmy ,funkcjonariuszami Boga”! By¢ moze ,spoteczenstwo dobrobytu” uczynito nas zbyt nasyconymi,
petnymi dobr i ustug, a my jestesmy ,przygnieceni” wszystkim i petni pustki. Moze to sprawito, ze jeste$my
oszotomieni lub opieszali, lecz niespetnieni. Co gorsza: czasami juz nie odczuwamy gtodu. My, mezczyzni i
kobiety szczegdlnej konsekracji, nigdy nie mozemy sobie pozwoli¢ na utrate tego jeku/wzdychania, tego
niepokoju serca, ktéretylko w Panu znajdzie spoczynek (por. Sw. Augustyn, Wyznania, 1, 1,1). Niepokéj serca.
Zadna pilna informacja, zadna natychmiastowa komunikacja wirtualna nie moze pozbawi¢ nas konkretnych,
dtugich okreséw, by zdoby¢ — bo o to wtasnie chodzi, o staly wysitek — aby zdoby¢ codzienny dialog z Panem
poprzez modlitwe i adoracje. To troska o podtrzymywanie pragnienia Boga, jak napisat $w. Jan od Krzyza:
,staraj sie trwac¢ zawsze na modlitwie i posrdd zajec fizycznych nie zaniedbuj jej. Czy jesz, czy pijesz, czy
rozmawiasz, czy obcujesz ze $wieckimi, czy cokolwiek innego czynisz, staraj sie tak postepowac, by pragnac
Boga i kierowa¢ do Niego uczucia swego serca” (Cztery wskazowki dla pewnego zakonnika, by mogt osiggnac
doskonatosc, 9).

Ten jek/wzdychanie pochodzi rowniez z kontemplacji Swiata ludzi, jest apelem o petnie w obliczu
niezaspokojonych potrzeb naszych najubozszych braci i siéstr, w obliczu braku sensu w zyciu mtodych ludzi,
samotnosci 0sob starszych, w obliczu naduzy¢ przeciwko srodowisku. To pragnienie, by organizowac sie, by
wptywacé na wydarzenia narodu, miasta. Nie jako presja czy sprawowanie wiadzy, ale jako stuzba. Wotanie



24

naszego ludu musi nas poruszy¢, jak Mojzesza, ktéremu Bog objawit cierpienia swego ludu podczas spotkania
przy ptongcym krzewie (por. Wj 3, 9). Stuchanie gtosu Boga na modlitwie sprawia, zewidzimy, styszymy, znamy
cierpienie innych, aby$my mogli ich uwalnia¢. Ale musi nas takze poruszy¢, gdy nasz lud przestat jeczec i
przestat poszukiwa¢ wody, ktéra gasi pragnienie. Jest to takze chwila na rozeznanie, co znieczula gtos naszego
ludu.

Wotanie, ktore sprawia, zeszukamy Boga na modlitwie i w uwielbieniu, jest tym samym, ktore sprawia,
zestuchamy jeku naszych braci. Oni ,w nas poktadajg nadzieje” i musimy, wychodzac z uwaznego rozeznania,
zorganizowac sie, zaplanowac i by¢ odwazni oraz tworczy w naszym apostolstwie. Niech nasza obecnos¢ nie
bedzie skazana na improwizacje, ale niech odpowiada na potrzeby ludu Bozego, a tym samym niech bedzie
zaczynem w cie$cie (por. Adhort. ap. Evangelii gaudium, 33).

Ale Apostot mowi réwniez o stafosci; statosci w cierpieniu, statosci trwania w dobrym. Oznacza to bycie
skoncentrowanym na Bogu, trwanie mocno zakorzenionymi w Nim, bedgc wiernymi Jego mitosci.

Wy, najstarsi wiekiem — jakze nie wspomnie¢ abp. Sigitasa Tamkeviciusa — bedziecie potrafili Swiadczy¢ o tej
statosci w cierpieniu, o tym ,uwierzeniu nadziei wbrew nadziei” (por. Rz 4,18). Przemoc zastosowana wobec
was, z powodu obrony wolnosci obywatelskiej i religijnej, przemoc zniestawiania, uwiezienia i deportacja nie
mogtly pokona¢ waszej wiary w Jezusa Chrystusa, Pana dziejéw. Dlatego macie nam wiele do powiedzenia i do
nauczenia, a takze wiele do zaproponowania, bez koniecznosci osadzania pozornej stabosci mtodszych. A wy,
miodsi, kiedy w obliczu zniechecajgcych was matych frustracji macie sklonno$¢ do zamykania sie w sobie,
uciekania sie do postaw i unikéw, ktore sg niezgodne z waszg konsekracjg, poszukujcie waszych korzeni i
spojrzcie na droge przebytg przez starszych. Widze, ze s tutaj takze miodzi. Powtarzam, bo sg mtodzi. Wy,
mtodsi, kiedy w obliczu zniechecajgcych was matych frustracji macie sktonno$¢ do zamykania sie w sobie,
uciekania sie do postaw i unikéw, ktére sg niezgodne z waszg konsekracjg, poszukujcie waszych korzeni i
spojrzcie na droge przebyta przez starszych. Lepiej, abyscie obrali inng droge, niz mielibyscie zy¢ w
przecietnosci. To do mtodych. Jeszcze macie czas, a drzwi sg otwarte. To wiasnie przesladowania nakreslajg
cechy charakterystyczne nadziei chrzescijanskiej, poniewaz kiedy jest to tylko nadzieja ludzka, mozemy sie
frustrowac i by¢ zmiazdzeni niepowodzeniem. Ale nie dzieje sie tak w przypadku nadziei chrzescijanskiej:
wychodzi z nich czystsza, bardziej doswiadczona w tyglu udreki.

To prawda, zesg to inne czasy, i zyjemy w innych strukturach, ale prawdg jest takze, iz te rady sg lepiej
przyswajane, gdy ci, ktérzy przezyli owe trudne doswiadczenia nie zamykaja sie, ale dzielg sie nimi,
wykorzystujgc wspolne chwile. Ich historie nie sg wypetnione nostalgig za czasami minionymi, przedstawianymi
jako lepsze, ani tez jako ukryte oskarzenia przeciwko tym, ktérzy majg bardziej kruche struktury uczuciowe.
Zapewnienie statosci danej wspodlnocie uczniéw jest skuteczne, kiedy potrafi wiaczy¢, jak éw uczony w Pismie
nowe i stare (por. Mt 13, 52), kiedy zdajemy sobie sprawe, ze przezyta historia jest korzeniem, aby drzewo
mogto sie rozwijac.

Wreszcie, spogladanie na Jezusa Chrystusa jako naszg nadzieje oznacza utoZsamienie sie z Nim, wspdlnotowe
uczestnictwo w Jego losie. Dla apostota Pawta spodziewane zbawienie nie ogranicza sie do aspektu
negatywnego - wyzwolenia z udreki wewnetrznej lub zewnetrznej, doczesnej czy eschatologicznej - ale ktadzie
on nacisk na cos bardzo pozytywnego: udziat w chwalebnym zyciu Chrystusa (por. 7 Tes 5, 9-10), uczestnictwo
w Jego chwalebnym Krélestwie (por. 2 Tm 4,18), odkupienie ciata (por. Rz 8, 23-24). Zatem jest to kwestia
dostrzezenia tajemnicy wyjatkowego i niepowtarzalnego projektu, jaki Bog ma dla kazdego, dla kazdego z nas.
Poniewaz nie ma nikogo, kto znatby nas i poznat tak gteboko jak Bog. On nas bowiem przeznaczyt do czegos,
co wydaje sie niemozliwe, ufajgc bezgranicznie, ze odtworzymy obraz Jego Syna. Ztozyt On w nas swoje
oczekiwania, a my w Nim poktadamy nadzieje.

My: jest to ,my”, ktére wigcza, ale takze przekracza i przewyzsza ,ja’. Pan powotuje nas, usprawiedliwia i
uwielbia wspdlnie, razem; tak razem, ze obejmuje cate stworzenie. Wielokrotnie ktadziemy tak duzy nacisk na
osobistg odpowiedzialno$é, ze wymiar wspdlnotowy stat sie ttem, jedynie ozdoba. Ale Duch Swiety jednoczy
nas, godzi nasze roznice i rodzi nowe dynamiki, aby pobudzi¢ misje Kosciota (por. Adhort. ap. Evangelii
gaudium, 131; 235).



25

Ta Swigtynia, w ktorej sie zebralismy, jest pod wezwaniem swietych Piotra i Pawla. Obaj Apostotowie byli
Swiadomi skarbu, jaki im dano; obaj w réznych chwilach i na rézny sposéb zostali zaproszeni do ,wyptyniecia na
gtebie” (por. tk 5, 4). Wszyscy jesteSmy w todzi Kosciota, zawsze starajgc sie wotac do Boga, byc wytrwatymi
posrod udrek i mie¢ Jezusa Chrystusa jako przedmiot naszej nadziei. Ta t6dz uznaje za centrum swej mis;ji
gtoszenie tej oczekiwanej chwaty, ktorg jest obecnosé Boga posrdd swego ludu w Zmartwychwstatym
Chrystusie i ktéra pewnego dnia, wyczekiwanego zarliwie przez cate stworzenie, objawi sie w dzieciach Bozych.
To jest wyzwanie, jakie nas pobudza: nakaz ewangelizacji. To jest motyw naszej nadziei i naszej radosci.

llez razy spotykamy smutnych ksiezy, czy osoby konsekrowane. Smutek duchowy jest chorobg. Smutni, bo nie
wiedzg... Smutni, bo nie znajdujg mitosci, bo nie sg zakochani: nie sg zakochani w Panu. Porzucili zycie
rodzinne, matzenskie i chcieli péjs¢ za Panem, ale teraz zdaje sig, ze sie zmeczyli... | pojawia sie smutek.
Prosze was, gdy poczujcie sie smutni, zatrzymaijcie sie. | szukajcie madrego ksiedza, czy madrej siostry. Nie w
tym sensie madrych, ze zdobyli stopnie uniwersyteckie, ale madrych dlatego, ze potrafili iS¢ naprzéd w mitosci.
Idzcie szuka¢ rady. Kiedy zaczyna sie 6w smutek, mozemy przewidywac, ze jesli nie zostanie uleczony na czas,
uczyni was starymi kawalerami i starymi pannami, mezczyznami i kobietami bezptodnymi. Bojcie sie tego
smutku! Sieje go diabet.

A dzisiaj tym morzem, na ktérego gtebie wyptywacie, bedg ,nieustannie nowe scenariusze i wyzwania” owego
Kosciota wychodzacego. Musimy ponownie zadac sobie pytanie: czego zgda od nas Pan? Jakie peryferie
najbardziej potrzebuja naszej obecnosci, aby przynies¢ im swiatto Ewangelii? (por. Adhort. ap. Evangelii
gaudium, 20).

W przeciwnym razie, jesli nie bedziecie mieli radosci powotania, kto uwierzy, ze Jezus Chrystus jest naszg
nadziejg? Tylko nasz przyktad zycia da $wiadectwo naszej nadziei poktadanej w Nim.

Jest jeszcze co$ innego, co taczy sie ze smutkiem: mylenie powotania z przedsiebiorstwem, firmg, ktéra daje
zatrudnienie. ,Pracuje w tej dziedzinie, to mnie ekscytuje..., i jestem z tego szczesliwy”. Ale jutro przychodzi
biskup, inny albo ten sam, albo inny przetozony czy przetozona i méwi ci: ,Nie, zerwij z tym i udaj sie gdzie
indziej”. To chwila porazki. Dlaczego? Poniewaz w tym momencie zdasz sobie sprawe, ze poszedtes drogg
dwuznaczna. Zdasz sobie sprawe, ze Pan, ktéry powotat ciebie do mitosci, jest tobg zawiedziony, bo wolate$
by¢ biznesmenem. Na poczatku powiedziatem wam, ze zycie osoby, ktéra idzieza Jezusem nie jest zyciem
funkcjonariusza czy funkcjonariuszki. Jest to zycie umitowania Pana i gorliwosci apostolskiej wobec ludzi.
Nakresle karykature: co czyni ksigdz-funkcjonariusz? Ma scisle wyznaczone godziny, swoje biuro. Otwiera je o
tej porze, wykonuje prace, zamyka biuro, a ludzie sg na zewnatrz. Nie zbliza sie do ludzi. Drodzy bracia i siostry:
jesli nie chcecie by¢ funkcjonariuszami powiem wam jedno stowo: bliskosc. Blisko$¢ tabernakulum: sam na sam
z Panem. | blisko$¢ z ludzmi. ,Alez Ojcze, ludzie nie przychodzg...!”. To idz ich poszukaj! ,Ale mtodzi dzisiaj nie
przychodza...”. To co$ wymysl: oratorium, by za nimi podaza¢, aby im pomaoc. Blisko$¢ wobec ludzi. | bliskos¢ z
Panem w tabernakulum! Pan chce, byscie byli pasterzami ludu, a nie urzednikami panstwa. Potem powiem cos$
do siostr, ale poznieij...

BliskoS¢ oznacza mitosierdzie. Na tej ziemi, gdzie Jezus objawit sie jako Jezus Mitosierny, kaptan nie moze nie
by¢ mitosierny. Dotyczy to zwtaszcza konfesjonatu. Pomysicie, jak Jezus przyjatby te osobe [ktéra przychodzi do
konfesjonatu]. Zycie dostatecznie obito tego biedaka. Pozwdl mu odczué objecie w ramionach przebaczajgcego
Ojca. Jesli na przykfad nie mozesz mu udzieli¢ rozgrzeszenia, daj mu pocieszenie brata, ojca. Dodaj mu otuchy,
by szedt naprzod. Przekonaj go, ze Bog przebacza wszystko. Ale trzeba to czyni¢ z serdecznoscig ojca. Nigdy
nie wolno nikogo wypedzac z konfesjonatu! Nigdy nie wolno wypedzaé. ,Spéjrz, teraz nie mozesz... teraz nie
moge, ale Bog cie kocha, maodl sie, wréé i porozmawiamy...”. W ten sposéb. Bliskos¢. To oznacza by¢ ojcem.
Czy dla ciebie nie jest wazny ten grzesznik, ktérego przepedzasz w taki sposéb? Nie moéwie o was, bo was nie
znam. Méwie o innych sytuacjach. | mitosierdzie. Konfesjonat to nie gabinet psychiatryczny. Konfesjonat nie jest
dla drgzenia w ludzkich sercach.

Dlatego, drodzy ksieza, bliskos¢ oznacza dla was takze mie¢ mitosierne serce. A czy wiecie, gdzie nabywa sie
serca mitosiernego? Tam, przy tabernakulum.



26

A wy, drogie siostry... Wiele razy widzimy wspaniate siostry — wszystkie siostry sg wspaniate — ale, ktére plotkujg
i plotkujg bez przerwy. Zapytajcie jednak tej, ktéra jest tam z tylu na pierwszym miejscu, przedostatniej, czy
miata w wiezieniu czas na plotki, gdy szyta rekawice? Zapytajcie jej. Prosze was bardzo: badzcie matkamil!
Jestescie bowiem ikong Kosciota i Matki Bozej. Niech kazda osoba, ktdra was zobaczy, widzi mame-Kosciot i
mame Maryje. O tym nie zapominajcie, a mama Koscidt nie jest starg panng. Mama Kosciét nie plotkuje —
kocha, stuzy, dba o rozwdj. Wasza bliskoS¢ wyraza sie w macierzynstwie, w byciu ikong Kosciota, ikong Matki
Boze,.

Bliskos¢ tabernakulum i modlitwy. To pragnienie duszy, o ktérym méwitem, oraz wobec innych oséb. Postuga
kaptanska i zycie konsekrowane nie funkcjonariuszy, ale ojcow i matek, postuga mitosierdzia. A jesli tak
bedziecie czyni¢, gdy bedziecie starzy, to bedziecie mieli przepiekny usmiech i jasniejgce oczy! Bo bedziecie
mieli dusze wypetniong czutoscig, fagodnoscig, mitosierdziem, mitoscig, ojcostwem i macierzynstwem.

| médicie sie za tego biednego biskupa. Dziekuje.

[01436-PL.02] [Testo originale: Italiano]

[B0681-XX.02]



