2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0422
Venerdi 08.06.2018

“Amazzonia: nuovi cammini per la Chiesa e per una ecologia integrale”: Documento Preparatorio
del Sinodo dei Vescovi per 'Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica

Testo in lingua italiana

Testo in lingua francese

Testo in lingua inglese

Testo in lingua spagnola

Testo in lingua portoghese

Testo in lingua italiana

AMAZZONIA:
NUOVI CAMMINI PER LA CHIESA
E PER UNA ECOLOGIA INTEGRALE

Documento Preparatorio

Introduzione
In accordo con I'annuncio di Papa Francesco del 15 ottobre 2017, ’Assemblea Speciale del Sinodo dei Vescovi



2

avra luogo nell’'ottobre 2019 per riflettere sul tema Amazzonia: nuovi cammini per la Chiesa e per una ecologia
integrale. Questi cammini di evangelizzazione devono essere pensati per e con il Popolo di Dio che abita in
quella regione: abitanti di comunita e zone rurali, di citta e grandi metropoli, popolazioni che vivono sulle rive dei
fiumi, migranti e profughi e, specialmente, per e con i popoli indigeni1.

Nella foresta amazzonica, di vitale importanza per il pianeta, si € scatenata una profonda crisi causata da una
prolungata ingerenza umana, in cui predomina una «cultura dello scarto» (LS 16) e una mentalita estrattivista.
L’Amazzonia € una regione con una ricca biodiversita; € multi-etnica, pluri-culturale e pluri-religiosa, uno
specchio di tutta 'umanita che, a difesa della vita, esige cambiamenti strutturali e personali di tutti gli esseri
umani, degli Stati e della Chiesa.

Le riflessioni del Sinodo Speciale superano I'ambito strettamente ecclesiale amazzonico, protendendosi verso la
Chiesa universale e anche verso il futuro di tutto il pianeta. Partiamo da un territorio specifico, per gettare a
partire da esso un ponte verso altri biomi essenziali del mondo: il bacino del Congo, il corridoio biologico
mesoamericano, i boschi tropicali del Pacifico asiatico, il bacino acquifero Guarani, fra gli altri.

Ascoltare i popoli indigeni e tutte le comunita che vivono in Amazzonia, come primi interlocutori di questo
Sinodo, €& di vitale importanza anche per la Chiesa universale. Per fare questo abbiamo bisogno di avvicinarci di
piu ad essi. Desideriamo sapere: come immaginano il “futuro sereno” e il “buon vivere” delle future generazioni?
Come possiamo collaborare alla costruzione di un mondo capace di rompere con le strutture che uccidono la
vita e con le mentalita di colonizzazione per costruire reti di solidarieta e di inter-culturalita? E soprattutto, qual &
la missione particolare della Chiesa oggi di fronte a questa realta?

Questo Documento Preparatorio € diviso in tre parti che corrispondono al metodo “vedere, giudicare
(discernere) e agire”. Alla fine del testo si presentano delle domande che permettono di entrare in dialogo e di
accostarsi progressivamente alla realta e al desiderio di una «cultura dell’incontro» all’interno della regione (EG
220). | nuovi cammini per I'evangelizzazione e per forgiare una Chiesa dal volto amazzonico passano attraverso
questa «cultura dell'incontro» nella vita quotidiana, «in una armonia multiforme» (EG 220) e in una «felice
sobrieta» (LS 224-225), come contributo per la costruzione del Regno.

|. VEDERE.
IDENTITA E GRIDO DELLA PANAMAZZONIA2

1. Il territorio

Il bacino amazzonico rappresenta per il nostro pianeta una delle maggiori riserve di biodiversita (dal 30 al 50 %
della flora e fauna del mondo), di acqua dolce (20% dell’acqua dolce non congelata di tutto il pianeta); possiede
piu di un terzo dei boschi primari del pianeta e, benché i maggiori serbatoi di carbonio siano in realta gli oceani,
non per questo si pud ignorare il lavoro di raccolta di carbonio in Amazzonia. Si tratta di piu di sette milioni e
mezzo di chilometri quadrati, con nove Paesi che si spartiscono questo grande bioma (Brasile, Bolivia, Ecuador,
Guyana, Peru, Suriname, Venezuela, includendo la Guyana Francese come territorio d’oltremare).

Anche il cosiddetto “Massiccio della Guayana” (“Isla de la Guayana®), delimitato dai corsi dell'Orinoco e del Rio
Negro, dal Rio delle Amazzoni e dalle coste atlantiche dell’America del Sud tra le foci dell’Orinoco e del Rio delle
Amazzoni, fa parte di questo territorio. Pure altre regioni appartengono a questo territorio, perché sono
sottoposte allo stesso regime climatico e geografico a causa della loro vicinanza all’Amazzonia.

Ciononostante, questi dati non delineano una regione omogenea. Costatiamo come ’Amazzonia abbia al suo
interno molti tipi di “Amazzonie”. In tale contesto € I'acqua, attraverso le sue vallate, i fiumi e i laghi, a
configurarsi come I'elemento articolante e unificante, considerando come asse principale il Rio delle Amazzoni, il
fiume che & madre e padre di tutti. In un territorio cosi diversificato si pud ben comprendere che i vari gruppi
umani che lo abitano abbiano dovuto adattarsi alle differenti realta geografiche, eco-sistemiche e politiche.

Il lavoro della Chiesa Cattolica in Amazzonia, nel corso di molti secoli, si & orientato a dare risposta a questi
variegati contesti umani e ambientali.



2. Varieta socio-culturale
Date le sue proporzioni geografiche, '’Amazzonia € una regione in cui vivono e convivono popoli e culture
diverse, con differenti stili di vita.

L’'occupazione demografica dell’Amazzonia precede il processo colonizzatore di molti anni, talvolta migliaia di
anni. Fino alla colonizzazione la popolazione si concentrava soprattutto sulle rive dei grandi fiumi e laghi, per
una questione di sopravvivenza che abbracciava le attivita della caccia, della pesca e della coltivazione delle
terre inondabili. Con la colonizzazione e con la pratica diffusa della schiavitu indigena, molti popoli dovettero
abbandonare quei luoghi e rifugiarsi all'interno della foresta. Al tempo stesso, nella prima fase della
colonizzazione, si ingenero un processo di sostituzione della popolazione, che determind una forte
concentrazione demografica sulle sponde dei fiumi e dei laghi.

Al di la delle circostanze storiche, i popoli delle acque, in questo caso dellAmazzonia, hanno avuto sempre in
comune un rapporto di interdipendenza con le risorse idriche. Per questo i contadini e le famiglie utilizzano le
risorse delle terre inondabili affidandosi al movimento ciclico dei loro fiumi — inondazioni, riflussi e periodi di
siccita —, in un rapporto di rispetto fondato sulla consapevolezza che “la vita dirige il fiume” e “il fiume dirige la
vita”. Inoltre, i popoli della foresta, che sono fondamentalmente raccoglitori e cacciatori, sopravvivono con cio
che la terra e il bosco offrono loro. Questi popoli vigilano sui fiumi e hanno cura della terra, nello stesso modo in
cui la terra ha cura di loro. Sono i custodi della foresta e delle sue risorse.

Oggi, tuttavia, la ricchezza della foresta e dei fiumi amazzonici si trova minacciata dai grandi interessi economici
che si concentrano in diversi punti del territorio. Tali interessi provocano, fra le altre cose, I'intensificazione della
devastazione indiscriminata della foresta, la contaminazione di fiumi, laghi e affluenti (per I'uso incontrollato di
prodotti agrotossici, spargimento di petrolio, attivita mineraria legale e illegale, dispersione dei derivati della
produzione di droghe). A cio si aggiunge il narcotraffico, che, sommato a quanto detto, mette a repentaglio la
sopravvivenza dei popoli che dipendono delle risorse animali e vegetali di questi territori.

D’altra parte, le citta del’Amazzonia sono cresciute molto rapidamente, accogliendo molti migranti e profughi
costretti a fuggire dalle loro terre e sospinti verso le periferie dei grandi centri urbani che si protendono in
direzione della foresta. In maggioranza sono popoli indigeni, popoli delle rive dei fiumi e popoli di origine
africana, espulsi dall'industria mineraria legale e illegale e da quella dell’estrazione petrolifera, accerchiati
progressivamente dall’espansione delle attivita di disboscamento. Costoro sono i piu colpiti dai conflitti agrari e
socio-ambientali. Anche le citta si caratterizzano per le disuguaglianze sociali. La poverta che si & prodotta lungo
la storia ha ingenerato rapporti di sottomissione, di violenza politica e istituzionale, aumento del consumo di
alcool e di droghe — sia nelle citta che nelle comunita rurali — e rappresenta una ferita profonda inferta ai diversi
popoli amazzonici.

I movimenti migratori piu recenti all'interno della regione amazzonica si caratterizzano, soprattutto, per il
trasferimento degli indigeni dai loro territori d’origine alle citta. Attualmente fra il 70 e '80% della popolazione
della Panamazzonia risiede nelle citta. Molti di questi indigeni non hanno documenti o sono irregolari, rifugiati,
abitanti delle rive dei fiumi o appartengono ad altre categorie di persone vulnerabili. Di conseguenza cresce in
tutta 'Amazzonia un atteggiamento xenofobo e di criminalizzazione verso i migranti e i profughi. Questo, al
tempo stesso, favorisce lo sfruttamento delle popolazioni amazzoniche, vittime del mutamento di valori
dell’economia mondiale, in base al quale il guadagno € piu importante della dignita umana. Si puo trovare un
esempio di cio nella crescita drammatica del traffico di persone, specialmente donne, ai fini dello sfruttamento
sessuale e commerciale. Le donne perdono cosi il loro protagonismo nei processi di trasformazione sociale,
economica, culturale, ecologica, religiosa e politica delle loro comunita.

In sintesi, la crescita smisurata delle attivita agricole, estrattive e di disboscamento del’Amazzonia non solo ha
danneggiato la ricchezza ecologica della regione, della sua foresta e delle sue acque, ma ha anche impoverito
la realta sociale e culturale. Ha obbligato a uno sviluppo umano non “integrale” né “inclusivo” del bacino
amazzonico. Come risposta a questa situazione si percepisce, comunque, un incremento delle competenze
organizzative e un progresso della societa civile, con particolare attenzione alle problematiche ambientali. Nel
campo dei rapporti sociali, e malgrado i limiti, la Chiesa Cattolica ha in generale portato avanti un lavoro



4

significativo, rafforzando i propri cammini a cominciare dalla sua presenza incarnata nel territorio e dalla sua
creativita pastorale e sociale.

3. Identita dei popoli indigeni

Nei nove Paesi che compongono la regione panamazzonica si registra la presenza di circa tre milioni di indigeni,
che rappresentano quasi 390 popoli e nazionalita differenti. Inoltre esistono nel territorio, secondo dati delle
istituzioni specializzate della Chiesa (per esempio il Consiglio Indigeno Missionario del Brasile) e altre, frai 110
e i 130 Popoli Indigeni in Isolamento Volontario (PIAV) o “popoli liberi”. In aggiunta, negli ultimi tempi, sta
facendo la sua comparsa una nuova categoria costituita dagli indigeni che vivono nel tessuto urbano, alcuni dei
quali restano riconoscibili mentre altri in quel contesto tendono a dissolversi e per questo sono chiamati
“invisibili”. Ognuno di questi popoli rappresenta un’identita culturale particolare, una ricchezza storica specifica e
un modo peculiare di guardare la realta e cio che li circonda, nonché di rapportarsi con tutto questo a partire da
una visione del mondo e da un’appartenenza territoriale specifiche.

Oltre alle minacce che emergono dall'interno delle loro culture, i popoli indigeni hanno subito forti minacce
esterne fin dai primi contatti con i colonizzatori (cf. LS 143, DAp 90). Contro tali minacce i popoli indigeni e le
comunita amazzoniche si organizzano, lottando per la difesa della loro esistenza e delle loro culture, dei loro
territori e dei loro diritti, e della vita dell’'universo e della creazione intera. | piu vulnerabili, tuttavia, sono i PIAV,
che non possiedono strumenti di dialogo e di negoziazione con gli agenti esterni che invadono i loro territori.

Alcuni “non indigeni” fanno difficolta a capire il diverso modo di essere degli indigeni e, molte volte, non
rispettano la differenza di cui I'altro € portatore. || Documento di Aparecida a proposito del rispetto degli indigeni
e degli afro-americani afferma: «La societa tende a disprezzarli, non riconoscendo la loro differenza. La loro
situazione sociale &€ segnata dall’esclusione e dalla poverta» (DAp 89). Tuttavia, come ha sottolineato Papa
Francesco a Puerto Maldonado, «la loro visione del cosmo, la loro saggezza hanno molto da insegnare a noi
che non apparteniamo alla loro cultura. Tutti gli sforzi che facciamo per migliorare la vita dei popoli amazzonici
saranno sempre pochi» (Fr. PM).

Negli ultimi anni, i popoli indigeni hanno iniziato a scrivere la loro storia e a descrivere in modo piu preciso le loro
culture, abitudini, tradizioni e saperi. Hanno scritto sugli insegnamenti ricevuti dai loro antenati, genitori e nonni,
insegnamenti che rappresentano memorie personali e collettive. Oggi I'essere indigeno si definisce non solo a
partire dall’'appartenenza etnica. Esso si riferisce anche alla capacita di mantenere tale identita senza isolarsi
dalle societa circostanti e con le quali si interagisce.

A fronte di questo processo d’integrazione, sorgono organizzazioni indigene che cercano di approfondire la
storia dei loro popoli, per orientarne la lotta per I'autonomia e I'autodeterminazione: «E giusto riconoscere che
esistono iniziative di speranza che sorgono dalle vostre stesse realta locali e dalle vostre organizzazioni e
cercano di fare in modo che gli stessi popoli originari e le comunita siano i custodi delle foreste, e che le risorse
prodotte dalla loro conservazione ritornino a beneficio delle vostre famiglie, a miglioramento delle vostre
condizioni di vita, della salute e dell’istruzione delle vostre comunita» (Fr.PM). Ciononostante, nessuna iniziativa
puo ignorare che il rapporto di appartenenza e di partecipazione che chi abita in Amazzonia stabilisce con il
creato fa parte della sua identita e contrasta con una visione mercantilista dei beni della creazione (cf. LS 38).

In molti di questi contesti, la Chiesa Cattolica € presente mediante missionari e missionarie impegnati nelle
cause dei popoli indigeni e amazzonici.

4. Memoria storica ecclesiale

L’inizio della memoria storica della presenza della Chiesa in Amazzonia si puo situare nello scenario
dell'occupazione coloniale della Spagna e del Portogallo. L’incorporazione dell’immenso territorio amazzonico
nella societa coloniale e il suo successivo passaggio di proprieta agli Stati nazionali € un lungo processo durato
piu di quattro secoli. Fino all'inizio del secolo XX, le voci in difesa dei popoli indigeni erano fragili, benché non
assenti (cf. Pio X, Lettera Enciclica Lacrimabili Statu, 7.\/1.1912). Con il Concilio Vaticano Il queste voci si
rafforzano. Per incoraggiare «il processo di cambiamento grazie ai valori evangelici» la Il Conferenza
dell’Episcopato Latinoamericano riunita a Medellin (1968), nel suo Messaggio ai Popoli dell’America Latina, ha



5

rammentato che «malgrado i suoi limiti», la Chiesa «ha vissuto insieme al-le nostre popolazioni il processo di
colonizzazione, liberazione e organizzazione». In seguito la Il Conferenza dell’Episcopato Latinoamericano
riunita a Puebla (1979) ci ha ricordato che 'occupazione e la colonizzazione del territorio amerindo & stato «un
gigantesco processo di dominazioni», pieno di «contraddizioni e lacerazioni» (DP 6). E, ancora piu tardi, la IV
Conferenza di Santo Domingo (1992) ha richiamato la nostra attenzione su «uno degli episodi piu tristi della
storia latinoamericana e dei Caraibi», che «é& stato il trasferimento forzato di un enorme numero di africani come
schiavi». San Giovanni Paolo Il ha chiamato questo trasferimento un «olocausto sconosciuto» al quale «hanno
preso parte persone battezzate ma che non hanno vissuto la loro fede» (DSD 20; cf. Giovanni Paolo Il, Discorso
nell'lsola di Gorée, Senegal, 22.11.1992, n. 3; Messaggio agli Afroamericani, 12.X.1992, n. 2). Per questo
«oltraggio scandaloso nella storia dell’'umanita» (DSD 20), il Papa e i delegati in Santo Domingo hanno chiesto
perdono.

Oggi, purtroppo, esistono ancora tracce residuali del progetto colonizzatore che ha generato rappresentazioni di
inferiorita e di demonizzazione delle culture indigene. Queste tracce indeboliscono le strutture sociali indigene e
rendono possibile il fatto che essi vengano privati delle loro conoscenze intellettuali e dei loro mezzi di
espressione. Cio che spaventa € che fino a oggi, dopo 500 anni dalla conquista, dopo all’incirca 400 anni di
missione ed evangelizzazione organizzata e dopo 200 anni dall’emancipazione dei Paesi che compongono la
Panamazzonia, simili tendenze continuano a svilupparsi sul territorio e tra i suoi abitanti, vittime oggi di un
neocolonialismo feroce, «mascherato daprogresso». Probabilmente, come ha affermato Papa Francesco a
Puerto Maldonado, i popoli originari amazzonici non sono stati mai cosi minacciati come adesso. Oggi, a causa
dell'offesa scandalosa dei «nuovi colonialismi», «I’Amazzonia € una terra disputata su diversi fronti» (Fr. PM).

Nella sua storia missionaria, ’Amazzonia € stata luogo in cui si € testimoniato concretamente cosa significa
stare sulla croce, addirittura essa & stata molte volte luogo di martirio. Anche la Chiesa ha imparato che in
questo territorio, abitato da circa diecimila anni da una grande diversita di popoli, le diverse culture si
costruiscono in un rapporto armonioso con I'ambiente circostante. Le culture precolombiane hanno offerto al
cristianesimo iberico che accompagnava i conquistatori molteplici ponti e possibili elementi di contatto, «come
I'apertura all’azione di Dio, il senso della gratitudine per i frutti della terra, il carattere sacro della vita umana e la
valorizzazione della famiglia, il senso di solidarieta e di corresponsabilita nel lavoro comune, 'importanza del
culto, il credere in una vita ultraterrena e tanti altri valori» (DSD 17).

5. Giustizia e diritti dei popoli

Papa Francesco, nella sua visita a Puerto Maldonado, ha invitato a modificare il paradigma storico in base al
quale gli Stati considerano '’Amazzonia come un deposito di risorse naturali, passando sopra la vita dei popoli
originari € non preoccupandosi della distruzione della natura. Il rapporto armonioso fra il Dio Creatore, gli esseri
umani e la natura si € spezzato a causa degli effetti nocivi del neoestrattivismo e della pressione dei grandi
interessi economici che sfruttano il petrolio, il gas, il legno, I'oro, e anche a causa della costruzione di opere
infrastrutturali (per esempio: megaprogetti idroelettrici e reti stradali, come le superstrade interoceaniche) e delle
monocolture industriali (cf. Fr. PM).

La cultura imperante del consumo e dello scarto trasforma il pianeta in una grande discarica. Il Papa denuncia
qguesto modello di sviluppo come anonimo, asfissiante, senza madre; ossessionato soltanto dal consumo e dagli
idoli del denaro e del potere. Si impongono nuovi colonialismi ideologici mascherati dal mito del progresso, che
distruggono le identita culturali proprie. Francesco esorta a difendere le culture e a riappropriarsi dell’eredita che
proviene dalla saggezza ancestrale, la quale propone un rapporto armonioso fra la natura e il Creatore, ed
esprime con chiarezza che «la difesa della terra non ha altra finalita che non sia la difesa della vita» (Fr. PM). La
si deve considerare terra santa: «Questa non € una terra orfana! Ha una Madre!» (Fr. EP).

D’altronde, la minaccia contro i territori amazzonici «viene anche dalla perversione di certe politiche che
promuovono la “conservazione” della natura senza tenere conto dell’essere umano e, in concreto, di voi fratelli
(e sorelle) amazzonici che la abitate» (Fr. PM). L’orientamento di Papa Francesco & chiaro: «Credo che |l
problema essenziale sia come conciliare il diritto allo sviluppo, compreso quello sociale e culturale, con la tutela
delle caratteristiche proprie degli indigeni e dei loro territori. [...] In questo senso dovrebbe sempre prevalere il
diritto al consenso previo e informato» (Fr. FPI).



6

Parallelamente le popolazioni indigene, quelle contadine e altri settori della popolazione, in Amazzonia come
pure a livello nazionale in ciascun Paese, sono venuti costruendo processi politici che hanno orientato le loro
agende di lavoro in una prospettiva attenta ai diritti umani dei popoli. La situazione del diritto al territorio dei
popoli indigeni in Panamazzonia ruota intorno a una problematica costante, quella della mancata
regolarizzazione delle terre e del mancato riconoscimento della loro proprieta ancestrale e collettiva. Cosi anche
il territorio € stato privato di un’interpretazione integrale, collegata all’aspetto culturale e alla visione del mondo
propria di ogni popolo o comunita indigena.

Proteggere i popoli indigeni e i loro territori € un’esigenza etica fondamentale e un impegno fondamentale per i
diritti umani. Per la Chiesa ci0 si trasforma in un imperativo morale coerente con la visione di ecologia integrale
di Laudato si’ (cf. LS, cap. V).

6. Spiritualita e saggezza

Per i popoli indigeni del’Amazzonia, il “buon vivere” esiste quando si vive in comunione con gli altri, con il
mondo, con gli esseri circostanti e con il Creatore. | popoli indigeni, infatti, vivono all'interno della casa che Dio
stesso ha creato e ha dato loro in dono: la Terra. Le loro diverse spiritualita e credenze li portano a vivere una
comunione con la terra, I'acqua, gli alberi, gli animali, con il giorno e con la notte. | vecchi saggi, chiamati
indistintamente — fra 'altro — payés, mestres, wayanga o chamanes, hanno a cuore I'armonia delle persone tra
loro e con il cosmo. Tutti costoro «sono memoria viva della missione che Dio ha affidato a tutti noi: avere cura
della Casa Comune» (Fr. PM).

Gli indigeni amazzonici cristiani comprendono la proposta del “buon vivere” come vita piena nel segno della
collaborazione all'edificazione del Regno di Dio. Questo buon vivere potra essere raggiunto solo quando si
realizzera il progetto comunitario in difesa della vita, del mondo e di tutti gli esseri viventi.

«Siamo chiamati a diventare gli strumenti di Dio Padre perché il nostro pianeta sia quello che Egli ha sognato
nel crearlo e risponda al suo progetto di pace, bellezza e pienezza» (LS 53). Questo sogno comincia a costruirsi
allinterno della famiglia che & la prima comunita della nostra esistenza: «La famiglia € ed &€ sempre stata
listituzione sociale che piu ha contribuito a mantenere vive le nostre culture. In momenti passati di crisi, di fronte
ai diversi imperialismi, la famiglia dei popoli originari & stata la migliore difesa della vita» (Fr. PM).

Ciononostante, & necessario riconoscere che nella regione amazzonica c’é una grande diversita culturale e
religiosa. Sebbene per la maggior parte tale diversita promuova il “buon vivere” come un progetto di armonia fra
Dio, i popoli e la natura, esistono anche alcune sette che, motivate da interessi esterni al territorio, non sempre
favoriscono I'ecologia integrale.

Il. DISCERNERE.
VERSO UNA CONVERSIONE PASTORALE ED ECOLOGICA

7. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione biblico-teologica

La realta specifica dell’Amazzonia e il suo destino interpellano oggi ogni persona di buona volonta sull’identita
del cosmo, sulla sua armonia vitale e sul suo futuro. | Vescovi dell America Latina riconoscono la natura come
eredita gratuita e, quali profeti della vita, assumono I'impegno di proteggere questa Casa Comune (cf. DAp 471).

| racconti biblici contengono alcune istanze teologiche portatrici di valori universali. Anzitutto, ogni realta creata
esiste per la vita e tutto quello che conduce alla morte si oppone alla volonta divina. In secondo luogo, Dio
stabilisce un rapporto di comunione con I'essere umano «creato a sua immagine e somiglianza» (Gen 1,26), al
quale affida la salvaguardia della creazione (cf. Gen 1,28; 2,15). «Rendiamo grazie per il dono della creazione,
riflesso della sapienza e della bellezza del Logos Creatore che affido all’essere umano I'opera della sua
creazione, perché la “coltivasse e custodisse”» (DAp 470). Infine, all’armonia del rapporto fra Dio, 'essere
umano e il cosmo si contrappongono la disarmonia della disubbidienza e del peccato (cf. Gen 3,1-7), che
determina la paura (cf. Gen 3,8-10), il rifiuto dell’altro (cf. Gen 3,12), la maledizione del suolo (cf. Gen 3,17),
I'esclusione dal giardino (cf. Gen 3,23-24), fino ad arrivare all’esperienza del fratricidio (cf. Gen 4,1-16).



7

Allo stesso tempo, i racconti biblici testimoniano che nella creazione ferita € piantato il germoglio della promessa
e il seme della speranza, perché Dio non abbandona I'opera delle sue mani. Nella storia della salvezza Egli
rinnova il proposito di “fare alleanza” fra I'essere umano e la terra, ristabilendo mediante il dono della Torah la
bellezza della creazione. Tutto questo culmina nella persona e nella missione di Gesu. Mentre mostra
compassione per I'umanita e la sua fragilita (cf. Mt 9, 35-36), Egli conferma la bonta di tutte le cose create (cf.
Mc 7,14-15). | prodigi compiuti sui malati e sulla natura rivelano contemporaneamente la provvidenza del Padre
e la bonta della creazione (cf. Mt 6, 9-15.25-34).

Il mondo creato ci invita a lodare |la bellezza e I'armonia delle creature e del Creatore (cf. LS 12). Come segnala
il Catechismo della Chiesa Cattolica, «ogni creatura possiede la sua bonta e la sua propria perfezioney, e nel
suo essere riflette «un raggio dell’infinita sapienza e bonta di Dio», del suo amore (CCC 339). «Suolo, acqua
[...] tutto € carezza di Dio» (LS 84), canto divino, le cui note sono formate dalla «moltitudine di creature presenti
nell’'universo», come ha asserito San Giovanni Paolo Il (Catechesi, 30.1.2002). Quando una qualsiasi di queste
creature viene eliminata per cause umane, essa non puo cantare piu le lodi del Creatore (cf. LS 33).

La provvidenza del Padre e la bonta della creazione raggiungono il loro culmine nel mistero dell'incarnazione del
Figlio di Dio, che si fa vicino e stringe in un abbraccio tutte le situazioni umane, ma soprattutto quelle dei piu
poveri. Il Concilio Vaticano Il menziona questa vicinanza con termini come adattamento e dialogo (cf. GS 4, 11;
CD 11; UR 4; SC 37ss), incarnazione e solidarieta (cf. GS 32). Piu tardi, soprattutto in America Latina, queste
parole sono state tradotte come opzione per i poveri e liberazione (Medellin 1968), partecipazione e comunita di
base (Puebla 1979), inserimento e inculturazione (cf. Santo Domingo 1992), missione e servizio di una Chiesa
samaritana e avvocata dei poveri (cf. DAp 2007).

Con la morte e risurrezione di Gesu si illumina il destino dell’'intera creazione, impregnato della potenza dello
Spirito Santo, gia evocata nella tradizione sapienziale (cf. Sap 1,7). La Pasqua porta a compimento il progetto di
una “nuova creazione” (cf. Ef 2,15; 4,24), rivelando che Cristo & la Parola creatrice di Dio (cf. Gv 1,1-18) e che
«tutte le cose sono state create per mezzo di Lui e in vista di Lui» (Col 1,16). «Per la comprensione cristiana
della realta, il destino dell’intera creazione passa attraverso il mistero di Cristo, che € presente fin dall’origine»
(LS 99).

La tensione fra il “gia” e il “non ancora” coinvolge la famiglia umana e il mondo intero: «L’ardente aspettativa
della creazione, infatti, € protesa verso la rivelazione dei figli di Dio.La creazione infatti € stata sottoposta alla
caducita — non per sua volonta, ma per volonta di colui che I'ha sottoposta — nella speranzache anche la stessa
creazione sara liberata dalla schiavitu della corruzione per entrare nella liberta della gloria dei figli di Dio.
Sappiamo infatti che tutta insieme la creazione geme e soffre le doglie del parto fino ad oggi» (Rm 8,19-22). Nel
mistero pasquale di Cristo, la creazione intera si protende verso un compimento finale, nel quale «le creature di
questo mondo non ci si presentano pil come una realta meramente naturale, perché il Risorto le avvolge
misteriosamente e le orienta a un destino di pienezza. Gli stessi fiori del campo e gli uccelli che Egli contemplo
ammirato con i suoi occhi umani, ora sono pieni della sua presenza luminosa» (LS 100).

8. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione sociale

La missione evangelizzatrice ha sempre un «contenuto ineludibilmente sociale» (EG 177). Credere in un Dio
Trino ci invita a tenere sempre presente che «siamo stati creati a immagine della comunione divina, per cui non
possiamo realizzarci né salvarci da soli» (EG 178). Infatti, «dal cuore del Vangelo riconosciamo l'intima
connessione tra evangelizzazione e promozione umana» (EG 178), tra 'accoglienza e la trasmissione
dell'amore divino. Cosi, se accettiamo I'amore di Dio Padre Creatore che ci ha conferito una dignita infinita,
I'amore del Dio Figlio che ci ha nobilitato con la sua redenzione e I'amore dello Spirito Santo che penetra e
libera tutti i vincoli umani, non possiamo che comunicare quest’amore trinitario rispettando e promovendo in ogni
azione di evangelizzazione la dignita, nobilta e liberta di tutti gli esseri umani (cf. EG 178). In altre parole, 'opera
evangelizzatrice di ricevere e trasmettere 'amore di Dio comincia con il desiderio, la ricerca e il prendersi cura
degli altri (cf. EG 178).

Pertanto, 'evangelizzazione implica 'impegno in favore dei nostri fratelli e delle nostre sorelle, per migliorare la
vita comunitaria e cosi «renderepresente nel mondo il Regno di Dio» (EG 176), promovendo nel e per tutto il



mondo (cf. Mc 16,15) non una «carita a /a carte» (EG 180), ma un vero sviluppo integrale, cioé per tutte le
persone e per tutta la persona (cf. PP 14 e EG 181). Questo & cid che si chiama il «criterio di universalita»
dell'opera evangelizzatrice, «dal momento che il Padre vuole che tutti gli uomini si salvino e il suo disegno di
salvezza consiste nel ricapitolare tutte le cose, quelle del cielo e quelle della terra, sotto un solo Signore, che &
Cristo (cf. Ef 1,10). [...] Tutta la creazione vuol dire anche tutti gli aspetti della natura umana» (EG 181), e tutte
le sue relazioni.

Gia nelle storie bibliche della creazione emerge I'idea che I'esistenza umana si caratterizza per «tre relazioni
fondamentali strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il prossimo e quella con la terra [...] queste
tre relazioni vitali sono rotte, non solo fuori, ma anche dentro di noi. Questa rottura € il peccato» (LS 66). La
redenzione di Cristo, che ha vinto il peccato, offre la possibilita di armonizzare queste relazioni. La «missione
dell’'annuncio della Buona Notizia di Gesu Cristo», pertanto, alimenta la speranza non solo nella fine della storia,
ma nel corso stesso della storia dei popoli, all'interno di una storia capace di valorizzare e ricomporre tutte le
relazioni della nostra esistenza (cf. EG 181). Per questo 'opera dell’evangelizzazione ci invita a lavorare contro
le disuguaglianze sociali e la mancanza di solidarieta mediante la promozione della carita e della giustizia, della
compassione e della cura, certamente fra di noi, ma anche nei riguardi degli altri esseri, animali e piante, e di
tutta la creazione. La Chiesa & chiamata ad accompagnare e a condividere il dolore del popolo amazzonico e a
collaborare alla guarigione delle sue ferite, mettendo in pratica la sua identita di Chiesa samaritana, secondo
'espressione dei Vescovi latinoamericani (cf. DAp.26).

Questa dimensione sociale — e in ultima analisi cosmica — della missione evangelizzatrice & particolarmente
rilevante nel territorio amazzonico, nel quale l'interconnessione fra vita umana, ecosistemi e vita spirituale &
stata e continua a essere chiara per la maggior parte dei suoi abitanti. La devastazione € «una scia di
distruzione, e perfino di morte, in tutte le nostre regioni [...] che mette in pericolo la vita di milioni di persone, e in
special modo dell’habitat dei contadini e degli indigeni» (DAp 473). Non prendersi cura della Casa Comune «&
un’offesa al Creatore, un attentato contro la biodiversita e, in definitiva, contro la vita» (DAp 125).

Percio, come ben ci ricorda Papa Francesco, 'opera di evangelizzazione non pud «mutilare l'integralita del
messaggio del Vangelo» (EG 39). La sua armoniosa integralita, per la precisione, «esige dall’evangelizzatore
alcune disposizioni che aiutano ad accogliere meglio 'annuncio: vicinanza, apertura al dialogo, pazienza,
accoglienza cordiale» (EG 165), e, soprattutto, gli domanda di assumere e assimilare la convinzione che «tutto &
collegato» (LS 91, 117, 138, 240). Questo implica che I'evangelizzatore deve promuovere progetti di vita
personale, sociale e culturale per mezzo dei quali possiamo alimentare l'integralita delle nostre relazioni vitali
con gli altri, con la creazione e con il Creatore. Tale chiamata ha bisogno di un ascolto attento
contemporaneamente al grido dei poveri e a quello della terra (cf. LS 49).

Oggi il grido che ’Amazzonia eleva al Creatore & simile al grido del Popolo di Dio in Egitto (cf. Es 3,7). E un
grido di schiavitu e di abbandono, che domanda la liberta e I'attenzione di Dio. E un grido che invoca la
presenza di Dio, specialmente quando i popoli amazzonici, per difendere le proprie terre, si scontrano con la
criminalizzazione della loro protesta — sia ad opera delle autorita che dell’opinione pubblica —; o quando sono
testimoni della distruzione della foresta tropicale, che costituisce il loro habitat millenario; o quando le acque dei
loro fiumi si riempiono di elementi che producono morte anziché vita.

9. Annunciare il Vangelo di Gesu in Amazzonia: dimensione ecologica

«ll Regno che viene anticipato e cresce tra di noi riguarda tutto» (EG 181), ricordandoci che «tutto nel mondo &
intimamente connesso» (LS 16) e che pertanto «il principio del discernimento» dell’evangelizzazione & collegato
a un processo integrale di sviluppo umano (cf. EG 181). Questo processo si caratterizza, come segnala Laudato
si’(cf. nn. 137-142), per un paradigma relazionale denominato ecologia integrale, che articola fra loro i vincoli
fondamentali che rendono possibile un vero sviluppo.

Il primo grado di articolazione per un autentico progresso ¢ il vincolo intrinseco fra I'elemento sociale e
I'elemento ambientale. Dato che come esseri umani siamo parte degli ecosistemi che favoriscono le relazioni
che danno vita al nostro pianeta, prendersi cura di questi ecosistemi — nei quali tutto & interconnesso — &
fondamentale per promuovere sia la dignita di ogni individuo che il bene comune della societa, sia il progresso



sociale che il rispetto dell’ambiente.

In Amazzonia la nozione di ecologia integrale & una chiave per rispondere alla sfida di tutelare 'immensa
ricchezza della sua biodiversita ambientale e culturale. Dal punto di vista ambientale I’Amazzonia, oltre a essere
«fonte di vita nel cuore della Chiesa» (REPAM), &€ un polmone del pianeta e uno dei luoghi in cui si trova
maggiore biodiversita nel mondo (cf. LS 38). Infatti, il bacino amazzonico possiede I'ultima grande foresta
tropicale che, nonostante gli interventi che ha subito e che subisce, costituisce la maggiore superficie forestale
esistente nei tropici della nostra terra. Riconoscere il territorio amazzonico come bacino, al di Ia delle frontiere
tra i Paesi, aiuta ad avere uno sguardo integrale sulla regione, essenziale per la promozione di uno sviluppo e di
una ecologia integrali.

Dal punto di vista culturale, com’é stato ampiamente segnalato nella sezione precedente, I’Amazzonia &
particolarmente ricca in virtu delle diverse e ancestrali concezioni del mondo delle sue popolazioni. Tale
patrimonio culturale, che fa «parte dell'identita comune» della regione, si trova «minacciato» cosi come il suo
patrimonio ambientale (LS 143). Le minacce provengono — principalmente — da una «visione consumistica
dell’essere umano, favorita dagli ingranaggi dell’attuale economia globalizzata, [che] tende a rendere omogenee
le culture e a indebolire 'immensa varieta culturale, che & un tesoro dell'umanita» (LS 144).

Pertanto, il processo di evangelizzazione della Chiesa in Amazzonia non pud prescindere dalla promozione e
dalla cura del territorio (natura) e dei suoi popoli (culture). Per questo, ha bisogno di stabilire ponti che possano
articolare i saperi ancestrali con le conoscenze contemporanee (cf. LS 143-146), particolarmente quelle che
riguardano I'utilizzo sostenibile del territorio e uno sviluppo coerente con i sistemi di valori e con le culture dei
popoli che abitano questi luoghi, da riconoscere come loro autentici custodi, e in definitiva come loro proprietari.

Ma I'ecologia integrale € piu che la mera connessione tra I'elemento sociale e quello ambientale. Essa
comprende pure la necessita di promuovere un’armonia personale, sociale ed ecologica, per la quale abbiamo
bisogno di una conversione personale, sociale ed ecologica (cf. LS 210). L’ecologia integrale, dunque, ci invita a
una conversione integrale. «Questo esige anche di riconoscere i propri errori, peccati, vizi o negligenze» e le
omissioni con cui «offendiamo la creazione di Dio», e chiede di «pentirsi di cuore» (LS 218). Soltanto quando
saremo coscienti di come il nostro stile di vita e il nostro modo di produrre, commerciare, consumare e scartare
influenzano la vita del nostro ambiente e delle nostre societa, allora potremo avviare un cambiamento di rotta
integrale.

Cambiare rotta, o convertirsi integralmente, non puo esaurirsi in una conversione di tipo individuale. Un
cambiamento profondo del cuore, espresso in comportamenti personali, € necessario quanto un cambiamento
strutturale, espresso in comportamenti sociali, in leggi e in programmi economici coerenti. Quando si tratta di
promuovere questo cambiamento radicale che '’Amazzonia e il pianeta esigono, i processi di evangelizzazione
possono contribuire molto, soprattutto grazie alla profondita con cui lo Spirito di Dio pervade la natura e i cuori
delle persone e dei popoli.

10. Annunciare il Vangelo di Gesu nellAmazzonia: dimensione sacramentale

Mentre la Chiesa riconosce la forte ipoteca e il potere del peccato, soprattutto nella distruzione sociale e
ambientale, essa non si scoraggia nel suo camminare insieme al popolo amazzonico e, sostenuta dalla grazia di
Cristo, si impegna a superare la fonte del peccato. Uno sguardo ecclesiale contemplativo e una pratica
sacramentale coerente sono le chiavi per 'evangelizzazione dell’Amazzonia.

«L’universo si sviluppa in Dio, che lo riempie tutto. Quindi c’€ un mistero da contemplare in una foglia, in un
sentiero, nella rugiada, nel volto di un povero» (LS 233). Chi sa contemplare «tutto quanto c¢’é di buono nelle
cose e nelle esperienze del mondo», scopre I'intima connessione di tutte queste cose ed esperienze con Dio
(LS 234). Percio la comunita cristiana, specialmente in Amazzonia, € invitata a osservare la realta con uno
sguardo contemplativo mediante il quale le divenga possibile cogliere la presenza e I'azione di Dio in tutta la
creazione e in tutta la storia.

Inoltre, tenendo conto che «i Sacramenti sono un modo privilegiato in cui la natura viene assunta da Dio e



10

trasformata in mediazione della vita soprannaturale», la loro celebrazione € un invito permanente ad
«abbracciare il mondo su un piano diverso» (LS 235). Per esempio, la celebrazione del Battesimo ci invita a
considerare I'importanza dell“acqua” come sorgente di vita, non solo come strumento o risorsa naturale, e
responsabilizza la comunita credente a custodire questo elemento come dono di Dio per tutto il pianeta. Inoltre,
tenendo conto che I'acqua del Battesimo purifica il battezzato da tutti i peccati, la sua celebrazione permette alla
comunita cristiana di comprendere il valore dell’acqua e “del fiume” come sorgente di purificazione, facilitando
I'inculturazione dei riti legati all’acqua propri della sapienza ancestrale dei popoli amazzonici.

La celebrazione dell’Eucaristia ci invita a riscoprire come «il Signore, al culmine del mistero dell'Incarnazione,
volle raggiungere la nostra intimita attraverso un frammento di materia» (LS 236). L'Eucaristia, pertanto, ci
riporta al «centro vitale dell’'universo», al fulcro traboccante d’amore e di vita inesauribile del Figlio incarnato,
presente sotto le apparenze del pane e del vino, frutto della terra-vite e del lavoro degli uomini (LS 236).
Nell’Eucaristia la comunita celebra un amore cosmico, in cui gli esseri umani, accanto al Figlio di Dio incarnato e
a tutta la creazione, rendono grazie a Dio per la vita nuova in Cristo resuscitato (cf. LS 236). In questo modo,
I'Eucaristia costituisce la comunita, una comunita pellegrina festiva che diventa «fonte di luce e di motivazione
per le nostre preoccupazioni per 'ambiente, e ci orienta ad essere custodi di tutto il creato» (LS 236). Allo stesso
tempo, il sangue di tanti uomini e donne che & stato versato, irrorando le terre amazzoniche per il bene dei suoi
abitanti e del territorio, si mescola al Sangue di Cristo, versato per tutti e per tutta la creazione.

11. Annunciare il Vangelo di Gesu nel’Amazzonia: dimensione ecclesiale-missionaria

Nella Chiesa in uscita (cf. EG 46), «per sua natura missionaria» (AG 2, DAp 347), tutti i battezzati hanno la
responsabilita di essere discepoli missionari, partecipando alla vita ecclesiale con modalita diverse e all’interno
di ambiti differenti.

Una delle importanti acquisizioni della coscienza magisteriale della Chiesa ¢, in effetti, quella di sentirsi
chiamata ad «annunziare sempre e dovunque i principi morali anche circa I'ordine sociale, e cosi pure
pronunciare il giudizio su qualsiasi realta umana, in quanto lo esigano i diritti fondamentali della persona umana
o la salvezza delle anime» (CCC 2032; CIC can. 747).

La lode a Dio deve accompagnarsi alla pratica della giustizia in favore dei poveri. Come proclama il Salmo 146
(145): «Loda il Signore, anima mia: lodero il Signore finché ho vita, [...] al Signore che libera i prigionieri, che da
il pane agli affamati, che sostiene I'orfano e la vedovay. Questa missione ha bisogno della partecipazione di tutti
e di una riflessione piu ampia che permetta di considerare le condizioni storiche concrete, sia sociali che
ambientali ed ecclesiali. In questo senso, un approccio missionario in Amazzonia richiede piu che mai un
magistero ecclesiale esercitato nell’ascolto dello Spirito Santo, che sia in grado di assicurare tanto I'unita quanto
la diversita. Quest’'unita nella diversita, seguendo la tradizione della Chiesa, € attraversata strutturalmente dal
cosiddetto sensus fidei del Popolo di Dio.

Papa Francesco ha ripreso quest’aspetto messo in luce dal Concilio Vaticano Il (cf. LG 12; DV 10), ricordando
che «in tutti i battezzati, dal primo all’'ultimo, opera la forza santificatrice dello Spirito che spinge ad
evangelizzare. Il Popolo di Dio & santo in ragione di questa unzione che lo rende infallibile “in credendo’. Questo
significa che quando crede non si sbaglia [...]. Dio dota la totalita dei fedeli di un istinto della fede — il sensus
fidei — che li aiuta a discernere cio che viene realmente da Dio» (EG 119).

Tale discernimento deve essere accompagnato dai pastori, specialmente dai Vescovi. Infatti, la conservazione
della Tradizione ecclesiale, attuata da tutto il Popolo di Dio, esige 'unita di questo Popolo con i suoi pastori (cf.
DV 10) per la lettura e il discernimento delle nuove realta. Sono i Vescovi, come principio di unita del Popolo di
Dio (cf. LG 23), coloro che hanno la responsabilita di conservare I'unita della Tradizione originata e basata sulle
Sacre Scritture (cf. DV 9).

Cosi, il senso religioso dell’Amazzonia, come esempio di espressione del sensus fidei, ha bisogno
dell’accompagnamento e della presenza dei pastori (cf. EN 48). Quando Papa Francesco ha incontrato i popoli
dellAmazzonia a Puerto Maldonado, ha affermato: «Ho voluto venire a visitarvi e ascoltarvi, per stare insieme
nel cuore della Chiesa, unirci alle vostre sfide e con voi riaffermare un’opzione sincera per la difesa della vita,



11

per la difesa della terra e per la difesa delle culture». | rappresentati dei popoli presenti, da parte loro, gli hanno
risposto: «Noi veniamo ad ascoltare Vostra Santita, a stare insieme al Papa nel cuore della Chiesa e a
partecipare all'edificazione di questa Chiesa perché assuma sempre piu un volto amazzonico». In questo
ascolto reciproco tra il Papa (e le autorita ecclesiali) e gli abitanti del popolo amazzonico si alimenta e si rafforza
il sensus fidei del Popolo e cresce il suo essere ecclesiale: «Abbiamo bisogno di esercitarci nell’arte di ascoltare,
che & piu che sentire» (EG 171).

L’Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica ha bisogno di un grande esercizio di ascolto reciproco,
specialmente di un ascolto tra il Popolo fedele e le autorita magisteriali della Chiesa. Una delle cose principali da
ascoltare € il gemito «di migliaia di comunita private dell’Eucaristia domenicale per lunghi periodi» (DAp 100, e).
Confidiamo che la Chiesa, radicata nelle sue dimensioni sinodali e missionarie (cf. Francesco, Discorso per la
commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi, 17 ottobre 2015), possa generare
processi di ascolto (vedere-ascoltare) e di discernimento (giudicare), per poter rispondere (agire) alle realta
concrete dei popoli amazzonici.

Ill. AGIRE.
NUOVI CAMMINI PER UNA CHIESA DAL VOLTO AMAZZONICO3

12. Chiesa dal volto amazzonico

«Essere Chiesa € essere Popolo di Dio», incarnato «nei popoli della terra» e nelle loro culture (EG 115).
L’'universalita o cattolicita della Chiesa si trova dunque arricchita mediante «la bellezza di questo volto
pluriforme» (NMI 40) delle diverse manifestazioni delle Chiese particolari e delle loro culture. Come ha segnalato
Papa Francesco nel suo incontro con le comunita amazzoniche a Puerto Maldonado, «quanti non abitiamo
queste terre abbiamo bisogno della vostra saggezza e delle vostre conoscenze per poterci addentrare, senza
distruggerlo, nel tesoro che racchiude questa regione. E risuonano le parole del Signore a Mose: “Togliti i
sandali dai piedi, perché il luogo sul quale tu stai, & suolo santo” (Es 3,5)» (Fr. PM).

La Chiesa & chiamata ad approfondire la sua identita mettendosi in relazione con le realta dei territori in cui vive
e ad accrescere la propria spiritualita ponendosi in ascolto della saggezza dei popoli che la compongono. Per
questo motivo, 'Assemblea Speciale per la Regione Panamazzonica € chiamata a individuare nuovi cammini
per far crescere il volto amazzonico della Chiesa e anche per rispondere alle situazioni di ingiustizia della
regione, come il neocolonialismo delle industrie estrattive, i progetti infrastrutturali che danneggiano la
biodiversita e I'imposizione di modelli culturali ed economici estranei alla vita dei popoli.

Cosi, rivolgendo l'attenzione alla realta locale e alla diversita delle microstrutture concrete della regione, la
Chiesa si rafforza costituendosi come un’alternativa di fronte alla globalizzazione dell’'indifferenza e alla logica
uniformizzante incentivata da tanti mezzi di comunicazione, cosi come a un modello economico che non € solito
rispettare i popoli amazzonici e i loro territori.

Da parte loro le Chiese locali, che sono anch’esse Chiese missionarie, in uscita, possono trovare nelle loro
periferie dei luoghi privilegiati di esperienza evangelizzatrice, perché € la che «maggiormente mancano la luce e
la vita del Risorto» (EG 30). Nelle periferie i missionari incontrano gli emarginati, i profughi e i rifugiati, i disperati
e gli esclusi, dunque Gesu Cristo crocifisso ed esaltato, «che ha voluto identificarsi con particolare tenerezza
con i piu deboli e poveri» (DP 196).

Durante la preparazione del Sinodo, si dovra cercare di individuare esperienze pastorali locali, sia positive che
negative, che possano illuminare il discernimento in vista dell’elaborazione di nuove linee d’azione.

13. Dimensione profetica
Di fronte all’attuale crisi socio-ambientale, occorrono luci di orientamento e di azione per poter operare la
trasformazione delle pratiche e degli atteggiamenti.

Bisogna superare la miopia, la frettolosita e le soluzioni di corto raggio. E necessario mantenere una prospettiva
globale e andare oltre gli interessi propri o particolari, per poter condividere ed essere responsabili di un



12

progetto comune e globale.

«Tutto € collegato» & un’affermazione su cui tanto insiste Papa Francesco, allo scopo di entrare in dialogo con
le radici spirituali delle grandi tradizioni religiose e culturali. Si fa strada I'esigenza di un consenso intorno a
un’agenda minima: sviluppo integrale e sostenibile, cosi com’e stato descritto in precedenza, che include
allevamento e agricoltura sostenibili, energia non contaminata, rispetto delle identita e dei diritti dei popoli
tradizionali, acqua potabile per tutti. Si tratta di temi fondamentali spesso assenti in Panamazzonia.

Si deve trovare un equilibrio e 'economia deve privilegiare la sua vocazione in favore della dignita della vita
umana. Questo rapporto di equilibrio deve tutelare 'ambiente e la vita dei piu vulnerabili. Attualmente c’'€ «una
sola e complessa crisi socio-ambientale» (LS 139).

L’Enciclica Laudato si’ (cf. nn. 216ss) ci invita a una conversione ecologica che esige uno stile di vita nuovo.
L'orizzonte di riferimento € rappresentato dall’altro. Si deve praticare la solidarieta globale e superare
lindividualismo, dischiudere cammini nuovi di liberta, verita e bellezza. La conversione domanda di liberarci
dall'ossessione del consumo. Comprare € un atto morale, non solo economico. La conversione ecologica
significa assumere la mistica dell'interconnessione e dell'interdipendenza di tutto il creato. La gratuita non pud
che imporsi nei nostri comportamenti quando comprendiamo che la vita & dono di Dio. Abbracciare la vita in
solidarieta comunitaria esige un cambiamento del cuore.

Questo nuovo paradigma apre prospettive di trasformazione personale e sociale. La gioia e la pace sono
possibili quando non siamo ossessionati dal consumo. Papa Francesco propone un rapporto armonioso con la
natura che ci consente di vivere una felice sobrieta, la pace interiore con se stessi in relazione con il bene
comune, e una serena armonia che domanda di accontentarsi di quel che € veramente necessario. Si tratta di
qualcosa che le culture occidentali possono, e forse devono, apprendere dalle culture tradizionali amazzoniche,
come pure da altri territori e comunita del pianeta. Essi, i popoli, «hanno molto da insegnarci» (EG 198).
Nell’'amore per la loro terra e nella loro relazione con gli ecosistemi, essi conoscono il Dio Creatore, sorgente di
vita. Quei popoli «con le proprie sofferenze conoscono il Cristo sofferente» (EG 198). Essi, nella loro concezione
dialogica della vita sociale, sono mossi dallo Spirito Santo. Per questo Papa Francesco ha affermato che «é
necessario che tutti ci lasciamo evangelizzare da loro» e dalle loro culture, e che il compito della nuova
evangelizzazione richiede di «prestare ad essi la nostra voce nelle loro cause, ma anche [siamo chiamati] ad
essere loro amici, ad ascoltarli, a comprenderli e ad accogliere la misteriosa sapienza che Dio vuole comunicarci
attraverso di loro» (EG 198). Di conseguenza, i loro insegnamenti potrebbero indicare la direzione delle priorita
per i nuovi cammini della Chiesa in Amazzonia.

14. Ministeri dal volto amazzonico

Attraverso molti incontri regionali in Amazzonia, la Chiesa Cattolica ha approfondito la consapevolezza che la
sua universalita si incarna nella storia e nelle culture locali. In questo modo si manifesta e si realizza la Chiesa di
Cristo, una, santa, cattolica e apostolica (cf. CD 11). Grazie a tale consapevolezza, la Chiesa tiene oggi gli occhi
puntati sul’Amazzonia con una visione d’insieme, che le permette di rendersi conto delle grandi sfide socio-
politiche, economiche ed ecclesiali che minacciano questa regione, ma senza perdere la speranza nella
presenza di Dio, alimentata dalla creativita e dalla tenace perseveranza dei suoi abitanti.

Negli ultimi decenni, anche grazie al grande impulso venuto dal Documento di Aparecida, la Chiesa
del’Amazzonia ha preso coscienza che, a causa delle immense distese territoriali, della grande varieta dei
popoli e dei rapidi cambiamenti degli scenari socio-economici, la sua pastorale non riusciva a garantire che una
presenza precaria. Era (e continua a essere) necessaria una maggiore presenza ecclesiale, per poter
rispondere a tutto cio che & specifico di questa regione a partire dai valori del Vangelo, avendo consapevolezza,
fra l'altro, del'immensa estensione geografica, tante volte di difficile accesso, della grande diversita culturale e
del forte influsso esercitato da interessi nazionali e internazionali in cerca di un arricchimento economico facile
attraverso le risorse presenti nella regione. Una missione incarnata esige di ripensare la scarsa presenza della
Chiesa in rapporto allimmensita del territorio e alla sua varieta culturale.

La Chiesa dal volto amazzonico deve «ricercare un modello di sviluppo alternativo, integrale e solidale, fondato



13

su un’etica attenta alla responsabilita per un’autentica ecologia naturale e umana, che sia radicata nel Vangelo
della giustizia, nella solidarieta e nella destinazione universale dei beni; che superi la logica utilitarista ed
individualista, che rifiuta di sottoporre ai criteri etici i poteri economici e tecnologici» (DAp 474, c). Pertanto, &
necessario incoraggiare tutto il Popolo di Dio a partecipare alla missione di Cristo, Sacerdote, Profeta e Re (cf.
LG 9), e a non rimanere indifferente di fronte alle ingiustizie della regione per poter individuare, in ascolto dello
Spirito, gli auspicati nuovi cammini.

Questi nuovi cammini per la pastorale del’Amazzonia esigono di «rilanciare I'opera delle Chiesa» (DAp 11) nel
territorio e di approfondire il «processo di inculturazione» (EG 126), che domanda alla Chiesa amazzonica di
avanzare proposte «coraggiose», fatte con «audacia» e «senza paura», come ci chiede Papa Francesco. I
profilo profetico della Chiesa si mostra oggi attraverso il suo profilo ministeriale partecipativo, capace di rendere i
popoli indigeni e le comunita amazzoniche i «principali interlocutori» (LS 146) all’interno di tutte le questioni
pastorali e socio-ambientali del territorio.

Per intervenire sulla presenza precaria della Chiesa e trasformarla in una presenza piu capillare e incarnata, c'eé
bisogno di stabilire una gerarchia delle urgenze in Amazzonia. Il Documento di Aparecida menziona la necessita
di una «coerenza eucaristica» (DAp 436) per tutta la regione amazzonica, riferendosi non solo alla possibilita
che tutti i battezzati partecipino alla Messa dominicale, ma anche all’'esigenza che crescano cieli nuovi e terra
nuova come anticipazione del Regno di Dio in Amazzonia.

In questo senso il Vaticano Il ci ricorda che tutto il Popolo di Dio partecipa al sacerdozio di Cristo, benché
distinguendo tra sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale (cf. LG 10). Per questo € urgente valutare e
ripensare i ministeri che oggi sono necessari per rispondere agli obiettivi di «<una Chiesa con un volto
amazzonico e una Chiesa con un volto indigeno» (Fr. PM). Una priorita € quella di precisare i contenuti, i metodi
e gli atteggiamenti di una pastorale inculturata, capace di rispondere alle grandi sfide del territorio. Un’altra
priorita € quella di proporre nuovi ministeri e servizi per i diversi agenti pastorali, che rispondano ai compiti e alle
responsabilita della comunita. In questa linea, occorre individuare quale tipo di ministero ufficiale possa essere
conferito alla donna, tenendo conto del ruolo centrale che le donne rivestono oggi nella Chiesa amazzonica. E
altresi necessario sostenere il clero indigeno e nativo del territorio, valorizzandone l'identita culturale e i valori
propri. Infine, bisogna progettare nuovi cammini affinché il Popolo di Dio possa avere un accesso migliore e
frequente all’Eucaristia, centro della vita cristiana (cf. DAp 251).

15. Nuovi cammini

Mentre pensiamo a una Chiesa dal volto amazzonico, sogniamo con i piedi per terra, la nostra terra di origine. Al
tempo stesso, riflettiamo con gli occhi aperti su come questa Chiesa dovra essere, a partire dalla concreta
varieta culturale dei popoli. | nuovi cammini dovranno incidere sui ministeri, sulla liturgia e sulla teologia (teologia
india)4.

La Chiesa si € indirizzata ai popoli mossa dal mandato di Gesu e dalla fedelta al suo Vangelo. Oggi essa ha
bisogno di scoprire «con gioia e rispetto i semi della Parola» (AG 11) all'interno della regione.

Tutto il Popolo di Dio, con i suoi Vescovi e sacerdoti, religiosi e religiose, missionari € missionarie religiosi e laici,
€ chiamato a entrare con cuore aperto in questo nuovo cammino ecclesiale. Tutti sono chiamati a vivere insieme
alle comunita e a impegnarsi in difesa della loro esistenza, ad amarle e ad amare le loro culture. | missionari
autoctoni e quelli che vengono da fuori devono coltivare la spiritualita della contemplazione e della gratuita,
sentire con il cuore e guardare con gli occhi di Dio i popoli amazzonici e indigeni.

La spiritualita pratica, quella con i piedi per terra, offre la possibilita di trovare la gioia e il gusto di vivere insieme
ai popoli amazzonici, e cosi di valorizzare le loro ricchezze culturali in cui Dio ha seminato il seme della Buona
Notizia. Dobbiamo essere anche capaci di riconoscere quegli elementi presenti all'interno delle culture che,
essendo storicamente condizionati, hanno bisogno di purificazione, e di lavorare per la conversione individuale e
comunitaria, coltivando il dialogo a diversi livelli. La spiritualita profetica e del martirio accresce il nostro impegno
per la vita dei popoli e la difesa del loro passato e del loro presente, spingendoci a guardare avanti per costruire
una nuova storia.



14

Siamo chiamati come Chiesa a rafforzare il protagonismo dei popoli: abbiamo bisogno di una spiritualita
interculturale che ci aiuti a interagire con le diversita dei popoli e con le loro tradizioni. Dobbiamo aggregare le
forze per prenderci insieme cura della nostra Casa Comune.

C’e bisogno di una spiritualita di comunione fra i missionari autoctoni e quelli che vengono da fuori, per imparare
insieme ad accompagnare le persone, ascoltando le loro storie, partecipando ai loro progetti di vita,
condividendo la loro spiritualita e facendo proprie le loro lotte. Una spiritualita con lo stile di Gesu: semplice,
umano, dialogante, samaritano, che permetta di celebrare la vita, la liturgia, I'Eucaristia, le feste, sempre
rispettando i ritmi propri di ogni popolo.

Incoraggiare lo sviluppo di una Chiesa dal volto amazzonico implica, per i missionari, la capacita di scoprire i
semi e i frutti del Verbo gia presenti nella concezione del mondo dei popoli della regione. Per fare questo &
necessario assicurare una presenza stabile e conoscere la lingua autoctona, la cultura e I'esperienza spirituale
di quei popoli. Soltanto cosi la Chiesa potra rendere presente tra di essi la vita di Cristo.

Per concludere, e ricordando le parole di Papa Francesco, vorremmo «chiedere, per favore, a tutti coloro che
occupano ruoli di responsabilita in ambito economico, politico o sociale, a tutti gli uomini e le donne di buona
volonta: siamo “custodi” della creazione, del disegno di Dio iscritto nella natura, custodi dell’altro, dell’'ambiente;
non lasciamo che segni di distruzione e di morte accompagnino il cammino di questo nostro mondo»
(Francesco, Omelia nella Messa di inizio del ministero petrino, 19.111.2013).

Inoltre, vorremmo anche chiedere ai popoli del’Amazzonia: «Aiutate i vostri Vescovi, aiutate i vostri missionari e
le vostre missionarie affinché si uniscano a voi, e in questo modo, dialogando con tutti, possano plasmare una
Chiesa con un volto amazzonico e una Chiesa con un volto indigeno. Con questo spirito ho convocato un
Sinodo per 'Amazzonia nell’anno 2019» (Fr. PM).

QUESTIONARIO

La finalita del Questionario & quella di ascoltare la Chiesa di Dio in riferimento ai «nuovi cammini per la Chiesa e
per una ecologia integrale» in Amazzonia. Lo Spirito parla attraverso tutto il Popolo di Dio. Ascoltandolo si
possono conoscere le sfide, le speranze, le proposte, e riconoscere i nuovi cammini che Dio chiede alla Chiesa
in questo territorio. Il presente Questionario & indirizzato ai pastori affinché vi rispondano consultando il Popolo
di Dio. Per fare questo sono invitati a cercare i mezzi piu adeguati secondo le specifiche realta locali. Il
Questionario & strutturato in tre parti che corrispondono alle diverse sezioni del Documento Preparatorio:
vedere, discernere-giudicare, agire.

| PARTE

1. Quali sono i problemi piu importanti nella sua comunita: le minacce e le difficolta che riguardano la vita, il
territorio e la cultura?

2. Alla luce di Laudato si’, come si configurano la biodiversita e la sociodiversita nel suo territorio?

3. Come incidono o non incidono queste diversita nel suo lavoro pastorale?

4. Alla luce dei valori del Vangelo, che tipo di societa dobbiamo promuovere e di quali mezzi disponiamo per
farlo, tenendo conto della realta rurale e di quella urbana e  delle loro differenze socio-culturali?

5. Considerata I'enorme ricchezza della loro identita culturale, quali sono i contributi, le aspirazioni e le sfide dei
popoli amazzonici in relazione alla Chiesa e al mondo?

6. In quale maniera questi contributi possono essere integrati in una Chiesa dal volto amazzonico?

7. Come la Chiesa deve accompagnare i processi di organizzazione dei popoli in riferimento alla loro identita e
alla difesa dei loro territori e diritti all'interno di una pastorale integrale?

8. Quali dovrebbero essere le risposte della Chiesa alle sfide della pastorale urbana nel territorio amazzonico?
9. Se esistono nel suo territorio Popoli Indigeni in Isolamento Volontario (PIAV), come la Chiesa dovrebbe
comportarsi per difendere la loro vita e i loro diritti?

Il PARTE



15

1. Quali speranze offre la presenza della Chiesa alle comunita amazzoniche in ordine alla vita, al territorio e alla
cultura?

2. Come promuovere un’ecologia integrale, ovvero ambientale, economica, sociale, culturale e della vita
quotidiana (cf. LS 137-162) in Amazzonia?

3. Nel contesto della sua Chiesa locale, in che modo Gesu € Buona Notizia nella vita della famiglia, della
comunita e della societa amazzoniche?

4. Come la comunita cristiana puo rispondere alle situazioni di ingiustizia, poverta, disuguaglianza, violenze (tra
le altre ricordiamo la droga, la tratta di persone, la violenza contro la donna, lo sfruttamento sessuale, la
discriminazione verso i popoli indigeni e i migranti) e di esclusione in Amazzonia?

5. Quali elementi specifici delle identita culturali possono facilitare 'annuncio del Vangelo nella novita del
mistero di Gesu?

6. Quali cammini si possono intraprendere per inculturare la nostra pratica sacramentale nell’esperienza vissuta
dei popoli indigeni?

7. Come la comunita dei credenti, che & «missionaria per sua natura» e nel modo che le & specifico, partecipa al
magistero concreto e quotidiano della Chiesa in Amazzonia?

Il PARTE

1. Quale Chiesa sogniamo per 'Amazzonia?

2. Come immagina una Chiesa in uscita e dal volto amazzonico e quali caratteristiche dovrebbe avere?

3. Esistono spazi di espressione autoctona e di partecipazione attiva nella pratica liturgica delle sue comunita?
4. Una delle grandi sfide in Amazzonia € I'impossibilita di celebrare I'Eucaristia in modo frequente e in tutti i
luoghi. Come rispondere a questo?

5. Come riconoscere e valorizzare il ruolo dei laici nei diversi ambiti pastorali (catechesi, liturgia e carita)?

6. Quale ruolo devono avere i laici nei diversi ambiti socio-ambientali nel territorio?

7. Cosa deve caratterizzare I'annuncio e la denuncia profetici in Amazzonia?

8. Quali caratteristiche devono possedere coloro che recano I'annuncio della Buona Notizia in Amazzonia?

9. Quali sono i servizi e i ministeri dal volto amazzonico nella sua giurisdizione ecclesiastica e quali
caratteristiche hanno?

10. Quali sono i servizi e i ministeri dal volto amazzonico che Lei ritiene dovrebbero essere creati e promossi?
11. In che modo la vita consacrata pu® contribuire con i suoi carismi alla costruzione di una Chiesa dal volto
amazzonico?

12. ll ruolo delle donne nelle nostre comunita € di somma importanza: come riconoscerlo e valorizzarlo nella
prospettiva di nuovi cammini pastorali?

13. Come la religiosita popolare, e in particolare la devozione mariana, si integrano e possono contribuire ad
aprire nuovi cammini per la Chiesa in Amazzonia?

14. Quale potrebbe essere il contributo dei mezzi di comunicazione per aiutare a costruire una Chiesa dal volto
amazzonico?

SIGLE E ABBREVIAZIONI

AG: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Ad Gentes (7.X11.1965)

CCC: Catechismo della Chiesa Cattolica (11.X.1992)

CIC: Codice di Diritto Canonico (25.1.1983)

CD: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Decreto Christus Dominus (28.X.1965)

DAp: Documento di Aparecida. Testo conclusivo della V Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano
(2007)

DP: Documento di Puebla. Testo conclusivo della lll Conferenza Generale dell’Episcopato Latinoamericano
(1979)

DSD: Documento di Santo Domingo. Testo conclusivo della IV Conferenza Generale dell’Episcopato



16

Latinoamericano (1992)

DV: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Dogmatica Dei Verbum (18.X1.1965)

EG: Francesco, Esortazione Apostolica Evangelii Gaudium (24.X1.2013)

EN: Paolo VI, Esortazione Apostolica Evangelii Nuntiandi (8.X11.1975)

Fr. PM: Francesco, Discorso in occasione dell'Incontro con i popoli del’Amazzonia, Puerto Maldonado, Peru
(19.1.2018)

Fr. EP: Francesco, Saluto in occasione dell’'Incontro con la popolazione di Puerto Maldonado (19.1.2018)
Fr. FPI: Francesco, Discorso ai rappresentanti dei popoli indigeni (15.11.2017)

GS: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Pastorale Gaudium et Spes (7.XI1.1965)

LG: Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione Dogmatica Lumen Gentium (21.X1.1964)

LS: Francesco, Lettera Enciclica Laudato si’ (24.V.2015)

NMI: Giovanni Paolo Il, Lettera Apostolica Novo Millennio Ineunte (6.1.2001)

PIAV: Popoli Indigeni in Isolamento Volontario

PO: Concilio Ecumenico Vaticano I, Decreto Presbyterorum Ordinis (7.XI1.1965)

PP: Paolo VI, Lettera Enciclica Populorum Progressio (26.111.1967)

REPAM: Rapporto Esecutivo dell'Incontro Fondativo della Rete Ecclesiale Panamazzonica (12.1X.2014)
SC: Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione Sacrosanctum Concilium (4.XI11.1963)

UR: Concilio Ecumenico Vaticano I, Decreto Unitatis redintegratio (21.X1.1964)

oy

1 In questo documento si utilizzano indistintamente i termini “indigeni”, “aborigeni” e “popoli originari”.
2 Si intende per Panamazzonia I'insieme dei territori che si estendono oltre il solo bacino dei fiumi.

3 Fonte: REPAM, Memorie dell'lncontro “Chiesa dal volto amazzonico e indigeno” (Quito, Ecuador, 28-
30.X1.2017).

4 Cf. CELAM, VI Simposio di Teologia India (Asuncion, Paraguay, 18-23.1X.2017).

[00914-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Testo in lingua francese

AMAZONIE: NOUVEAUX CHEMINS
POUR L’EGLISE
ET POUR UNE ECOLOGIE INTEGRALE

Document Préparatoire

Préambule

Conformément a I'annonce faite par le Pape Francois le 15 octobre 2017, 'Assemblée Spéciale du Synode des
Evéques se réunira en octobre 2019 pour se pencher sur le théme: Nouveaux chemins pour I'Eglise et pour
I'écologie intégrale. Ces chemins d’évangélisation doivent étre pensés pour et avec le Peuple de Dieu qui habite
dans cette région : habitants des communautés et des zones rurales, des cités et des grandes métropoles, des
populations qui habitent sur les rives des fleuves, des migrants et des personnes déplacées, et, tout
spécialement, pour et avec les peuples autochtones.1

Dans la forét amazonienne, d’'une importance vitale pour la planéte, une crise profonde a été déclenchée par
une intervention humaine prolongée ou prédomine une «culture du déchet» (LS 16) et une mentalité
d’extraction. L’Amazonie est une région possédant une riche biodiversité ; elle est multiethnique, multiculturelle
et multireligieuse, un miroir de toute 'humanité qui, pour défendre la vie, exige des changements structurels et
personnels de tous les étres humains, des Etats et de I'Eglise.

Les réflexions du Synode Spécial vont bien au-dela du cadre strictement ecclésial amazonien, car elles
s’étendent a I'Eglise universelle et méme au futur de toute la planéte. A partir d’un territoire spécifique, nous
voulons jeter un pont vers d’autres biomes essentiels de notre monde dont, entre autres, le bassin du Congo, le



17

couloir biologique méso-américain, les foréts tropicales de I'Asie-Pacifique et 'aquifere Guarani.

Etre & I'’écoute des peuples indigénes et de toutes les communautés qui vivent en Amazonie, en tant que
premiers interlocuteurs de ce Synode, revét aussi une importance vitale pour 'Eglise universelle. Pour cela nous
avons besoin d'une plus grande proximité. Nous devons savoir: comment imaginons-nous un “avenir serein” et
le “bien vivre” des générations futures ? Comment pouvons-nous collaborer a I'édification d’'un monde qui doit
rompre avec les structures qui 6tent la vie et avec les mentalités de colonisation pour construire des réseaux de
solidarité et d’interculturalité ? Et, surtout, quelle est la mission particuliére de I’Eglise face a cette réalité ?

Ce Document Préparatoire se divise en trois parties correspondant a la méthode “voir, juger (discerner) et agir”.
A la fin, le texte est complété par des questions en vue d’un dialogue et d’une approche progressive de la réalité
et de l'attente régionale d’une «culture de la rencontre» (EG 220). Les nouveaux chemins de I'évangélisation et
ceux qui tendent & modeler une Eglise au visage amazonien passent par les sentiers de cette «culture de la
rencontre» dans la vie quotidienne, «dans une harmonie multiforme» (EG 220) et une « sobriété heureuse » (LS
224-225), comme autant de contributions a I'édification du Royaume.

l. VOIR.
IDENTITE ET ASPIRATIONS DE LA PANAMAZONIE2

1. Le territoire

Le bassin amazonien représente pour notre planéte une des plus grandes réserves de biodiversité (30 a 50% de
la flore et de la faune mondiales) et d’eau douce (20% d’eau douce non congelée de toute la planéte); il
posséde plus d’un tiers des foréts primaires de la planéte et, méme si les océans sont les principaux capteurs
de carbone, ce n’est pas pour autant que le travail de capture du carbone de I’Amazonie cesse d’étre significatif.
Il s’étend sur sept millions et demi de kilométres carrés et neuf pays se partagent ce grand biome (Bolivie, Brésil
Colombie, Equateur, Guyana, Pérou, Surinam, Venezuela, y compris la Guyane frangaise comme Territoire
d’outre-mer).

7

Ce qu’on a coutume d’appeler I'“Isla de la Guayana’ ou “lle guyanaise”, délimitée par le fleuve Orénoque, le Rio
Negro, le fleuve Amazone et les cbtes atlantiques de ’Amérique du Sud, entre les embouchures de 'Orénoque
et de 'Amazone, fait également partie de ce territoire. D’autres espaces sont intégrés a ce territoire car, compte
tenu de leur proximité avec 'Amazonie, ils subissent I'influence de son régime climatique et géographique.

Cependant, ces données ne configurent pas une région homogéne. Nous devons constater que I’Amazonie
comportent plusieurs types d’“ Amazonies” en son sein. Dans ce contexte, c’est I'eau, a travers ses cours d’eau,
ses rivieres et ses lacs, qui constitue I'élément articulateur et intégrateur, dont I'axe majeur est ’Amazone, le
fleuve meére et pere de tous. Sur un territoire amazonien si différent, nous pouvons comprendre que les
différents groupes humains qui I’habitent ont di s’adapter aux diverses réalités géographiques, écosystémiques
et politiques.

Durant de nombreux siécles, I'ceuvre de I'Eglise catholique en Amazonie a tendu & apporter des réponses a ces
différents contextes humains et environnementaux.

2. Diversité socioculturelle
Etant donné ses proportions géographiques, ’Amazonie est une région ou vivent et cohabitent des peuples et
des cultures différentes, avec des modes de vie distincts.

Pendant longtemps, parfois méme des milliers d’années, I'occupation démographique de '’Amazonie a précédé
le processus de colonisation ; la prédominance géographique en Amazonie se concentrait prés des grands
fleuves et des lacs, pour une question de survie qui incluait les activités de la chasse, de la péche et la culture
des terres inondables. Avec la colonisation, et avec la pratique étendue de I'esclavage indigéne, de nombreux
peuples abandonnérent ces lieux et se réfugiérent a l'intérieur de la forét. En outre, au cours de la premiéere
phase de la colonisation, un processus de remplacement de la population s’est produit, avec une forte
concentration sur les rives des fleuves et des lacs.



18

Bien au-dela des circonstances historiques, les peuples des eaux, dans ce cas précis celui de 'Amazonie, ont
toujours entretenu ensemble une relation d’interdépendance avec les ressources hydriques. C’est ainsi que les
paysans (campesinos) et leurs familles d’Amazonie utilisent les ressources des terres inondables en respectant,
comme toile de fond, le mouvement cyclique de ses fleuves — inondation, reflux et période de sécheresse — en
un rapport de respect qui sait que “ la vie mene au fleuve ” et “ le fleuve mene a la vie ”. De plus, les peuples de
la forét, cueilleurs et chasseurs par excellence, survivent avec ce que la terre et la forét leur offrent. Ces
populations veillent sur les rivieres et prennent soin de la terre, de la méme maniére que la terre prend soin
d’eux. Elles sont les gardiennes de la forét et de ses ressources.

Cependant, la richesse de la forét et des fleuves de ’Amazonie est aujourd’hui menacée par les grands intéréts
économiques qui s’installent sur diverses parties du territoire. De tels intéréts provoquent, entre autres,
l'intensification de I'abattage inconsidéré de la forét, la pollution des rivieres, des lacs et des affluents (a cause
de l'usage excessif d’agrotoxiques, de dérivés pétroliers et de I'exploitation miniére I1égale et illégale, et des
dérivés de la production de drogues). A cela s’ajoute le trafic de drogue qui, en plus de ce qui précéde, met en
danger la survie des peuples qui dépendent des ressources animales et végétales de ces territoires.

D’un autre c6té, les villes d’Amazonie ont connu une croissance trés rapide et ont intégré de nombreux migrants
contraints de quitter leurs terres et poussés vers la périphérie des grands centres urbains qui avancent vers
l'intérieur de la forét. Dans leur majorité, ce sont des autochtones, des riverains et des Afro-descendants
expulsés par I'exploitation miniere lIégale ou illégale, I'industrie d’extraction pétroliére, acculés par I'expansion de
I'extraction de bois et les plus touchés par les conflits agraires et socio-environnementaux. Les villes sont
également caractérisées par les inégalités sociales. La pauvreté qui s’est développée tout au long de I'histoire a
engendré des rapports de subordination, de violence politique et institutionnelle, 'augmentation de la
consommation d’alcool et de drogues — aussi bien dans les villes que dans les petites communautés — et
représente une blessure profonde dans le corps des différents peuples amazoniens.

Les mouvements migratoires les plus récents concernant la région amazonienne se caractérisent surtout par
une migration des autochtones de leurs terres vers les villes. Actuellement entre 70 % et 80 % de la population
de la Panamazonie habitent dans les villes. Beaucoup de ces indigénes sont sans-papiers ou en situation
irréguliére, réfugiés, “riberefios” (riverains) ou appartiennent a d’autres catégories de personnes vulnérables.
Cela provoque une attitude croissante de xénophobie et de criminalisation des migrants et des personnes
déplacées dans toute 'Amazonie.En méme temps, cela donne lieu a I'exploitation des populations
amazoniennes, victimes du changement des valeurs de I'économie mondiale, pour laquelle la valeur lucrative
est supérieure a la dignité humaine. Un exemple en est I'accroissement dramatique du trafic d’étres humains, en
particulier des femmes, a des fins d’exploitation sexuelle et commerciale.Elles perdent ainsi toute possibilité de
jouer un réle dans les processus de transformation sociale, économique, culturelle, écologique, religieuse et
politique de leurs communautés.

En somme, 'augmentation démesurée des activités agropastorales, d’extraction et d’abattage de la forét
amazonienne a non seulement endommagé la richesse écologique de la région, de sa forét et de ses eaux,
mais elle a aussi porté atteinte a sa richesse sociale et culturelle. Elle a conduit a un développement urbain
forcé ni “ intégral ” ni “ inclusif ” du bassin amazonien. En réponse a cette situation, on constate un
accroissement des capacités d’organisation et une avancée de la société civile, avec une attention particuliére
portée aux problématiques environnementales. Dans le domaine des relations sociales, malgré ses limites,
I'Eglise catholique a généralement entrepris un travail significatif, en renforcant ses propres parcours a partir de
sa présence incarnée et de sa créativité pastorale et sociale.

3. Identité des peuples autochtones

Les neuf pays qui composent la Panamazonie comptent environ trois millions d’indigénes, représentant quelque
390 peuples et nationalités distincts. De méme, selon des données fournies par les institutions spécialisées de
I'Eglise (par ex. Consejo Indigenista Misionero de Brasil, le Conseil Indigéne Missionnaire du Brésil) et d’autres,
entre 110 et 130 Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario (PIAV), c’est-a-dire des Peuples Indigénes en
Isolement Volontaire ou “ peuples libres ” vivent sur ce territoire. Par ailleurs, ces derniers temps, on a vu
apparaitre une nouvelle catégorie de personnes constituée par les autochtones qui vivent au sein du tissu
urbain, dont certains sont reconnaissables comme tels, tandis que d’autres disparaissent dans ce contexte et



19

sont, pour cela, qualifiés d* invisibles ”. Chacun de ces peuples représente une identité culturelle particuliere,
une richesse historique spécifique et une fagon particuliére de voir le monde et ce qui I'entoure et d’entretenir
avec lui une cosmovision et une territorialité spécifiques.

Au-dela des menaces qui émergent de leurs propres cultures, les peuples autochtones ont subi, dés leurs
premiers contacts avec les colonisateurs, de fortes menaces externes (cf. LS 143, DAp 90). Contre ces
menaces, les peuples indigénes et les communautés amazoniennes s’organisent, luttent pour la défense de
leurs vies et de leurs cultures, de leurs terres et de leurs droits, et de la vie de l'univers et de la création tout
entiere. Les plus vulnérables demeurent toutefois les “ Peuples Indigenes en Isolement Volontaire ” (PIAV), qui
ne possedent aucun instrument de dialogue et de négociation avec les agents extérieurs qui envahissent leurs
territoires.

Certains “ non-Indigénes ” ont de grandes difficultés a comprendre I'altérité indigéne et, trés souvent, ne
respectent pas la différence de l'autre. A propos du respect des peuples autochtones et afro-américains, le
document d’Aparecida déclare: « La société tend a les mépriser, en méconnaissant leur différence. Leur
situation sociale est marquée par I'exclusion et la pauvreté» (DAp 89). Cependant, comme I'a fait remarquer le
Pape Francgois a Puerto Maldonado : «Leur cosmovision, leur sagesse ont beaucoup a nous enseigner, a nous
qui n'appartenons pas a leur culture. Tous les efforts que nous déploierons pour améliorer la vie des peuples
amazoniens seront toujours insuffisants» (Fr. PM).

Ces derniéres années, les peuples indigenes ont commencé a écrire leur propre histoire et a découvrir d'une
maniére plus formelle leurs cultures, leurs coutumes, leurs traditions et leurs savoirs. lls ont raconté les
enseignements regus de leurs ainés, de leurs parents et de leurs grands-parents, qui constituent leur mémoire
personnelle et collective. Aujourd’hui, étre autochtone ne se réduit pas seulement a une appartenance ethnique.
Mais cela se référe aussi a la capacité de conserver leur identité sans s’isoler des sociétés qui les entourent et
avec lesquelles elles interagissent.

Face a ce processus d’intégration surgissent des organisations indigénes qui militent pour le renforcement de
I'histoire de leurs peuples, pour orienter la lutte en faveur de 'autonomie et de I'autodétermination : «ll est juste
de reconnaitre qu'il existe des initiatives porteuses d’espérance qui naissent dans vos propres rangs et dans vos
organisations et permettent que les peuples autochtones eux-mémes ainsi que les communautés soient les
gardiens des foréts, et que les ressources produites par la sauvegarde de ces foréts reviennent comme bénéfice
a leurs familles, pour 'amélioration de leurs conditions de vie, pour la santé et I'éducation de leurs
communautés» (Fr. PM). Toutefois, aucune initiative ne peut ignorer que la relation d’appartenance et de
participation qu’entretiennent les habitants de ’Amazonie avec la création fait partie de leur identité et contraste
avec une vision mercantiliste des biens de la création (cf. LS 38).

Dans beaucoup de ces contextes, 'Eglise catholique est présente, & travers ses missionnaires, hommes et
femmes, engagés dans la cause des peuples autochtones et amazoniens.

4, Mémoire historique ecclésiale

Le début de I'histoire de la présence de I'Eglise en Amazonie s’insére dans le cadre de I'occupation coloniale
espagnole et portugaise. L'incorporation de I'immense territoire amazonien a la société coloniale puis son
appropriation par des Etats nationaux se sont déroulées au cours d’un processus qui a duré plus de quatre
siécles. Jusqu’au début du XXéme siécle, les voix qui s’élevaient pour défendre les peuples indigenes étaient
faibles — mais non absentes — (cf. Pio X, Lettre encyclique Lacrimabili Statu, 7.06.1912). Avec le Concile Vatican
I, ces voix se sont renforcées. Pour encourager «le processus de changement avec les valeurs évangéliquesy,
la lléme Conférence de I'Episcopat latino-américain, organisée & Medellin (1968), rappela, dans sonMessage
aux Peuples d’Amérique latine, que «malgré ses limites», 'Eglise « a vécu avec nos peuples le processus de la
colonisation, de la libération et de I'organisation ». Et la llléme Conférence de I'Episcopat latino-américain, qui
s’est tenue a Puebla (1979), nous a rappelé que I'occupation et la colonisation du territoire amérindien furent «
un énorme processus de dominations », chargé de « contradictions et de déchirements » (DP 6). Plus tard
encore, la IVémeConférence de Saint-Domingue (1992) a attiré notre attention sur «un des épisodes les plus
tristes de I'histoire latino-américaine et des Caraibes», qui «fut le déplacement forcé, comme esclaves, d'un



20

immense nombre d’Africains». Saint Jean-Paul Il qualifia ce déplacement d’«holocauste méconnu» auquel «ont
pris part des personnes baptisées qui n’ont pas vécu leur foi» (DSD 20; cf. Jean-Paul ll, Discours a la
communauté catholique de l'ile de Gorée, Sénégal, 22.02.1992, n.3; Message aux Afroaméricains, Saint-
Domingue, 12.10.1992, n.2). Pour cette «offense scandaleuse pour I'histoire de 'humanité » (DSD 20), le Pape
et les délégués a Saint-Domingue demandérent pardon.

Aujourd’hui, malheureusement, des vestiges du projet de colonisation demeurent, créant des représentations
d’infériorisation et de diabolisation des cultures indigénes. Cela affaiblit les structures sociales autochtones et
permettent de les déposséder de leurs connaissances intellectuelles et de leurs moyens d’expression. Ce qui
est effrayant, c’est qu’aujourd’hui, 500 ans aprés la conquéte, plus ou moins 400 ans de mission et
d’évangélisation organisées et 200 ans d’'indépendance des pays qui forment la Panamazonie, des processus
similaires continuent de s’étendre sur ce territoire et ses habitants, victimes aujourd’hui d’'un néocolonialisme
féroce «sous couvert de progrés». Probablement, comme I'a affirmé le Pape Francgois a Puerto Maldonado, les
peuples natifs d’Amazonie n’ont jamais autant été menacés qu’aujourd’hui. Désormais, a cause de I'offense
scandaleuse des «nouveaux colonialismes», «I’Amazonie est une terre disputée sur plusieurs fronts » (Fr. PM).

Au long de son histoire missionnaire, I’Amazonie a été un lieu concret de crucifixion, avec de nombreux lieux de
martyre. L'Eglise a également appris que les nombreux et différents peuples qui habitent ce territoire depuis dix
mille ans ont bati leurs cultures en harmonie avec le milieu environnant. Les cultures précolombiennes ont offert
au christianisme ibérique qui accompagnait les “conquistadores”, de multiples ponts et connections possibles
«comme l'ouverture a 'action de Dieu, avec un sentiment de gratitude pour les fruits de la terre, le caractéere
sacré de la vie humaine et la valorisation de la famille, le sens de la solidarité et de la coresponsabilité dans le
travail commun, l'importance du culte, la croyance en une vie au-dela la vie terrestre, et bien d’autres valeurs »
(DSD 17).

5. Justice et droits des peuples

Le Pape Frangois, lors de sa visite a Puerto Maldonado, a appelé a changer le paradigme historique selon
lequel les Etats considérent ’Amazonie comme une réserve de ressources naturelles, plus importantes que la
vie des peuples natifs et sans considération pour la destruction de la nature. La relation harmonieuse entre le
Dieu Créateur, les étres humains et la nature est rompue a cause des effets nocifs de nouvelle politique
d’extraction et de la pression des grands intéréts économiques qui exploitent le pétrole, le gaz, le bois, l'or, et a
cause de la construction d’infrastructures (par exemple: mégaprojets hydroélectriques, axes routiers comme les
routes interocéaniques) et des monocultures industrielles (cf. Fr.PM).

La culture dominante de la société de consommation et du déchet transforme la planéte en une grande
décharge publique. Le Pape dénonce ce modele de développement anonyme, asphyxiant, sans meére, dont les
seules obsessions sont la consommation et les idoles de I'argent et du pouvoir. De nouveaux colonialismes
idéologiques s’imposent sous le mythe du progres et détruisent les identités culturelles spécifiques. Frangois en
appelle a la défense des cultures et a la réappropriation de I'’héritage qui provient de la sagesse ancestrale, qui
suggeéere un mode de relation harmonieuse entre la nature et le Créateur. Il affirme clairement que « la défense
de la terre n’a d’autre finalité que la défense de la vie » (Fr. PM). Elle doit &tre considérée comme une terre
sainte : ‘Cette terre n’est pas orpheline! C’est la terre de la Mere’ » (Fr. EP).

D’autre part, la menace qui pese sur les territoires amazoniens « vient de la perversion de certaines politiques
qui promeuvent “ la conservation ” de la nature sans tenir compte de I'étre humain et concrétement de vous
fréres amazoniens qui y habitez» (Fr. PM). L'orientation du Pape Francois est claire: «Je crois que le probleme
principal réside dans la fagon de concilier le droit au développement, qui inclut le droit de type social et culturel,
avec la protection des caractéristiques propres aux autochtones et a leurs territoires. [...] En ce sens, le droit au
consentement préalable et informé doit toujours prévaloir» (Fr. FPI).

Parallelement, les populations indigenes, paysannes et d’autres secteurs populaires en Amazonie et au niveau
national dans chaque pays, ont bati leurs processus d’organisations politiques autour de méthodes fondées sur
la perspective de leurs droits humains. La situation du droit au territoire des peuples autochtones en
Panamazonie tourne autour d’'une problématique constante relative a I'absence de régularisation des terres et



21

de la reconnaissance de leur propriété ancestrale et collective. De méme, le territoire a été dépouillé d’'une
interprétation intégrale reliée a I'aspect culturel et a la cosmovision de chaque peuple ou communauté indigéne.

Protéger les peuples autochtones et leurs territoires est une exigence éthique fondamentale et un engagement
essentiel en faveur des droits de 'homme ; et, pour I’Eglise, cela devient un impératif moral cohérent avec
I'approche d’écologie intégrale de Laudato si’ (cf. LS, cap. V).

6. Spiritualité et sagesse

Pour les peuples autochtones d’Amazonie, le «bien vivre» existe lorsqu’ils sont en communion avec les autres
personnes, avec le monde, avec les étres qui les entourent, et avec le Créateur. Les peuples autochtones, en
effet, vivent dans la maison que Dieu lui-méme a créée et leur a donné en cadeau : la Terre. Leurs diverses
spiritualités et croyances les incitent a vivre en communion avec la terre, avec I'eau, avec les arbres, avec les
animaux, avec le jour et la nuit. Les anciens sages, appelées indifféeremment payés, mestres, wayanga o
chamanes -- entre autres — encouragent I'harmonie des personnes entre elles et avec le cosmos. Tous sont « la
mémoire vivante de la mission que Dieu nous a donnée a tous : sauvegarder la Maison Commune » (Fr. PM).

Les autochtones amazoniens congoivent la proposition du «bien vivre» comme celle d’une vie pleine dans
I'horizon de la co-création du Royaume de Dieu. Ce bien vivre ne sera possible que lorsque se réalisera
vraiment le projet communautaire pour la défense de la vie, du monde et de tous les étres vivants.

«Nous sommes appelés a étre les instruments de Dieu le Pére pour que notre planéte soit ce qu’il a révé en la
créant, et pour gu’elle réponde a son projet de paix, de beauté et de plénitude» (LS 53). L’édification de ce réve
commence au sein de la famille, premiére communauté de notre existence : «La famille est et a toujours été
l'institution sociale qui a contribué le plus a maintenir vivantes nos cultures. Aux moments de crise par le passe,
face aux différents impérialismes, la famille des peuples autochtones a été le meilleur rempart de la vie» (Fr.

PM).

Il faut toutefois reconnaitre que la région amazonienne connait une grande diversité culturelle et religieuse. Bien
que la majorité ceuvre en faveur du «bien vivre» comme projet d’harmonie entre Dieu, les peuples et la nature,
certaines sectes, motivées par des intéréts extérieurs au territoire, ne favorisent pas toujours une écologie
intégrale.

Il. DISCERNER.
VERS UNE CONVERSION PASTORALE ET ECOLOGIQUE

7. Annoncer I'Evangile de Jésus en Amazonie: dimension biblico-théologique

La réalité spécifique de '’Amazonie et son destin interpellent aujourd’hui toute personne de bonne volonté sur
l'identité du cosmos, sur son harmonie vitale et sur son futur. Les évéques d’Amérique latine reconnaissent que
la nature est un héritage gratuit et, en tant que prophétes de la vie, ils s’engagent a protéger cette Maison
Commune (cf. DAp 471).

Les récits bibliques contiennent un certain nombre d’exemples théologiques porteurs de valeurs universelles.
Surtout, chaque réalité créée existe pour la vie et tout ce qui conduit a la mort s’oppose a la volonté divine. En
second lieu, Dieu établit un rapport de communion avec I'étre humain «créé a son image et a sa ressemblance»
(Gn 1, 26), a qui il confie la sauvegarde de la création (cf. Gn 1, 28 ; 2, 15). «Rendre grace pour le don de la
création, reflet de la sagesse et de la beauté du [...] Créateur [...] qui a recommandé a I’étre humain son ceuvre
créatrice pour qu'il la cultive et la garde» (DAp 470). Enfin, a 'harmonie de la relation entre Dieu, I'étre humain
et le cosmos s’opposent la disharmonie de la désobéissance et du péché (cf. Gn 3, 1-7), qui entraine la peur (cf.
Gn 3, 8-10), le rejet de l'autre (cf. Gn 3, 12), la malédiction du sol (cf. Gn 3, 17), I'exclusion du jardin (cf. Gn 3,
23-24) jusqu’a conduire a I'expérience fratricide (cf. Gn 4, 1-16).

En méme temps, les récits bibliques témoignent que dans cette création blessée, le germe de la promesse et la
graine de I'espérance ont été plantés, car Dieu n’abandonne jamais I'ceuvre de ses mains. Dans I'histoire du
salut, il renouvelle sa proposition de “ faire alliance ” entre I'étre humain et la terre, en réhabilitant, par le don de



22

la Torah, la beauté de la création. Tout cela culmine dans la personne et dans la mission de Jésus. Tout en

montrant de la compassion pour 'humanité et sa fragilité (cf. Mt 9, 35-36), il confirme la bonté de toutes les

choses créées (cf. Mc 7, 14-15). Les prodiges accomplis sur les malades et sur la nature révélent a la fois la
providence du Pere et la bonté de la création (cf. Mt 6, 9-15.25-34).

Le monde créé nous invite a louer la beauté et I'harmonie des créatures et du Créateur (cf. LS 12). Comme le
signale le Catéchisme de I'Eglise Catholique, «chaque créature posséde sa bonté et sa perfection propres».
Dans leur étre, les différentes créatures reflétent « un rayon de la sagesse et de la bonté infinie de Dieu» et de
son amour (CCC 339). «Le sol, I'eau [...] tout est caresse de Dieu» (LS 84), chant divin dont les paroles sont
constituées par «la multitude des créatures présentes dans l'univers», comme I'affirma Saint Jean-Paul Il
(Catécheése, 30.01.2002). Quand une quelconque de ces créatures connait I'extinction a cause de ’homme, elle
ne peut plus chanter les louanges du Créateur (cf. LS 33).

La providence du Pére et la bonté de la création atteignent leur apogée dans le mystére de l'incarnation du Fils
de Dieu, qui touche et étreint tous les contextes humains, mais surtout celui des plus pauvres. Le Concile
Vatican Il mentionne cette proximité contextuelle par des termes commeadaptation et dialogue (cf. GS 4, 11 ;
CD11; UR4 ; SC 37sq.), et incarnation et solidarité (cf. GS 32). Plus tard, surtout en Amérique latine, ces mots
se traduisirent par option pour les pauvres et libération (Medellin 1968), participation et communautés de base
(Puebla 1979), insertion et inculturation (cf. Saint-Domingue 1992), mission et service d’une Eglise samaritaine
et avocate des pauvres (cf. DAp 2007).

Avec la mort et la résurrection de Jésus, le destin de 'humanité tout entiére s’illumine, imprégné de la puissance
de I'Esprit Saint, déja évoquée dans la tradition sapientielle (cf. Sg 1, 7). Paques porte a son accomplissement
le projet d’'une “ création nouvelle ” (cf. Ep 2, 15 ; 4, 24), révélant que le Christ est le Verbe créateur de Dieu (cf.
Jn 1, 1-18) et que « tout a été créé par lui et pour lui » (Col 1, 16). «Pour la compréhension chrétienne de la
réalité, le destin de toute la création passe par le mystére du Christ, qui est présent depuis 'origine de toutes
choses» (LS 99).

La tension entre le “ déja ” et le “ pas encore ” concerne la famille humaine et le monde entier: « Car la création
en attente aspire a la révélation des Fils de Dieu: si elle fut assujettie a la vanité, non qu’elle I'e(t voulu, mais a
cause de celui qui I'y a soumise, c’est avec I'espérance d’étre elle aussi libérée de la servitude de la corruption
pour entrer dans la liberté de la gloire des enfants de Dieu. Nous le savons en effet, toute la création jusqu’a ce
jour gémit en travail d’enfantement » (Rm 8, 19-22). Dans le mystére pascal du Christ, la création tout entiére
tend vers son accomplissement final, quand «les créatures de ce monde ne se présentent plus a nous comme
une réalité purement naturelle, parce que le Ressuscité les enveloppe mystérieusement et les oriente vers un
destin de plénitude. Méme les fleurs des champs et les oiseaux, qu’émerveillé il a contemplés de ses yeux
humains, sont maintenant remplis de sa présence lumineuse» (LS 100).

8. Annoncer I'Evangile de Jésus en Amazonie: dimension sociale

La mission évangélisatrice a toujours un « contenu inévitablement social » (EG 177). Croire en un Dieu Trine
nous invite a avoir toujours présent a I'esprit «que nous avons été créeés a I'image de la communion divine, pour
laquelle nous ne pouvons nous réaliser ni nous sauver tout seuls» (EG 178). En effet, «a partir du cceur de
I'Evangile, nous reconnaissons la connexion intime entre évangélisation et promotion humaine» (EG 178), entre
I'acceptation et la transmission de I'amour divin. Ainsi, si nous acceptons I'amour de Dieu Pére Créateur qui
nous a conféré une dignité infinie, 'amour du Dieu Fils qui nous a anoblis par sa rédemption, et 'amour de
I'Esprit Saint qui pénétre et libére tous nos liens humains, nous ne pouvons communiquer cet amour trinitaire
gu’en respectant et en favorisant la dignité, la noblesse et la liberté de chaque étre humain dans toutes nos
actions évangélisatrices (cf. EG 178). En d’autres termes, la tdche évangélisatrice consistant a recevoir et a
transmettre I'amour de Dieu commence par le désir, la recherche et I'attention aux autres (cf. EG 178).

Par conséquent, évangéliser implique de s’engager avec nos fréres et sceurs, améliorer la vie communautaire et
ainsi «rendre présent dans le monde le Royaume de Dieu» (EG 176), en mettant en ceuvre par et pour tout le
monde (cf. Mc 16, 15) non pas « une charité a la carte » (EG 180), mais un véritable développement humain
intégral, c’est-a-dire pour toutes les personnes et pour toute la personne (cf. PP 14 et EG 181). C’est ce qu’'on



23

appelle le “critéere d'universalité” de la mission évangélisatrice, «du moment que le Pére désire que tous les
hommes soient sauvés et que son dessein de salut consiste dans la récapitulation de toutes choses, celles du
ciel et celles de la terre sous un seul Seigneur, qui est le Christ (Ep 1, 10) [...] Toute la création signifie aussi
tous les aspects de la nature humaine» (EG 181), toutes ses relations.

Les récits bibliques de la création font déja ressortir que I'existence humaine se caractérise par «trois relations
fondamentales intimement liées : la relation avec Dieu, avec le prochain, et avec la terre [...] les trois relations
vitales ont été rompues, non seulement a I'extérieur, mais aussi a l'intérieur de nous. Cette rupture est le péché»
(LS 66). La rédemption du Christ, qui a vaincu le péché, offre la possibilité d’harmoniser ces relations. La
«mission de I'annonce de la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ », apporte ainsi I'espérance, non seulement dans
la finalité de I'histoire, mais dans le cours méme de l'histoire des peuples, en une histoire de valorisation et de
recomposition de toutes les relations de notre existence (cf. EG 181). Il s’ensuit que la mission évangélisatrice
nous invite a ceuvrer contre les inégalités sociales et le manque de solidarité, grace a la promotion de la charité
et de la justice, de la compassion et de I'attention aux autres, entre nous, certes, mais aussi envers les autres
étres, animaux et plantes, et envers toute la création. L’Eglise est appelée & accompagner et & partager la
douleur du peuple amazonien et a collaborer a la guérison de ses blessures, en affirmant concrétement son
identité d’Eglise samaritaine, selon I'expression des évéques latino-américains (cf. DAp 26).

Cette dimension sociale — et méme cosmique — de la mission évangélisatrice, est particulierement importante en
terre amazonienne, ou l'interconnexion entre la vie humaine, les écosystémes et la vie spirituelle fut et continue
d’étre trés claire pour la grande majorité de ses habitants. La destruction est «un sillage de dilapidation et méme
de mort, pour toute la région [...]Jmet en danger la vie de millions de personnes et particulierement I’habitat des
paysans et des indigénes»(DAp473). Ne pas veiller a la sauvegarde de la Maison Commune «est une offense
au Créateur, un attentat contre la biodiversité et, en définitive, contre la vie » (DAp 125).

Par conséquent, comme nous I'a bien rappelé le Pape Francois, la mission évangélisatrice ne peut pas «mutiler
lintégralité du message de I'Evangile» (EG 39). Son intégralité harmonieuse, précisément, «exige de
I'évangélisateur certaines attitudes qui aident a mieux accueillir 'annonce : proximité, ouverture au dialogue,
patience, accueil cordial» (EG 165) et, par-dessus tout, assumer et assimiler que «tout est lié» (LS 91, 117, 138,
240). Cela implique que I'évangélisateur doit encourager des projets de vie personnelle, sociale et culturelle
grace auxquels nous puissions nourrir l'intégralité de nos relations vitales avec les autres, avec la création et
avec le Créateur. Cet appel a besoin d’écouter attentivement le cri commun des pauvres et de la terre (cf. LS
49).

Aujourd’hui, le cri que I’Amazonie fait monter vers le Créateur, est semblable au cri du Peuple de Dieu en
Egypte (cf. Ex 3, 7). C’est un cri contre 'esclavage et I'abandon, qui réclame la liberté et la protection de Dieu.
C’est un cri qui désire ardemment la présence de Dieu, spécialement quand les peuples amazoniens, pour
défendre leurs terres, se heurtent a la criminalisation de la protestation — aussi bien de la part des autorités que
de I'opinion publique — ; ou quand ils sont témoins de la destruction de la forét tropicale, qui constitue leur
habitat millénaire; ou quand les eaux de leurs rivieres charrient des espéces de mort au lieu d’étre des lieux de
vie.

9. Annoncer I'Evangile de Jésus en Amazonie: dimension écologique

«Anticipé et grandissant parmi nous, le Royaume concerne tout» (EG 181) et nous rappelle que «tout est lié
dans le monde» (LS 16), et que, par conséquent, le «principe de discernement» de I'évangélisation est lié a un
processus intégral de développement humain (cf. EG 181). Ce processus est caractérisé, comme I'explique
Laudato si’ (cf. n. 137-142), par un paradigme relationnel dénommé écologie intégrale, qui regroupe les liens
fondamentaux qui rendent possible un véritable développement.

Le premier degré d’articulation en vue d’un progrés authentique est un lien intrinséque entre le social et
I'environnemental. Etant donné que les étres humains font partie des écosystémes qui facilitent les relations qui
donnent vie a notre planéte, prendre soin d’eux — la ou tout est lié — est fondamental pour promouvoir aussi bien
la dignité de chaque individu que le bien commun de la société, aussi bien le progrés social que la sauvegarde
de I'environnement.



24

En Amazonie, la notion d’écologie intégrale est une clef pour répondre au défi consistant a protéger 'immense
richesse de sa biodiversité environnementale et culturelle. Du point de vue environnemental, '’Amazonie est non
seulement «source de vie au coeur de I'Eglise » (REPAM), mais aussi un poumon de la planéte et un des sites
de majeure biodiversité du monde (cf. LS 38). En effet, le bassin amazonien posséde la derniére grande forét
tropicale qui, a cause des interventions dont elle a souffert et dont elle souffre encore, constitue la plus grande
superficie forestiere sous les tropiques de notre Terre. Reconnaitre le territoire amazonien comme bassin, au-
dela des frontiéres des pays, facilite une vision intégrale de la région, essentielle pour la promotion d’un
développement d’ensemble et d’'une écologie intégrale.

D’un point de vue culturel, comme cela a été largement exposé dans la section précédente (Voir), 'Amazonie
est particulierement riche en raison des diverses cosmovisions ancestrales de ses populations. Ce patrimoine
culturel, qui fait « partie de l'identité commune » de la région, est aussi « menacé » que son patrimoine
environnemental (LS 143). Les menaces proviennent — principalement — d’'une « vision consumeériste de I'étre
humain, encouragée par les engrenages de I'économie globalisée actuelle, [qui] tend a homogénéiser les
cultures et a affaiblir 'immense variété culturelle, qui est un trésor de 'humanité » (LS 144).

En conséquence, le processus d’évangélisation de I'Eglise en Amazonie ne peut se désintéresser de ce qui peut
encourager la sauvegarde du territoire (nature) et de ses peuples (cultures). C’est pourquoi il faut jeter des ponts
qui puissent conjuguer les savoirs ancestraux et les connaissances contemporaines (cf. LS 143-146), en
particulier ceux qui se référent a la gestion durable du territoire et a un développement conforme aux systémes
de valeurs et aux cultures des populations qui habitent ce territoire et qui doivent étre reconnues comme ses
gardiens authentiques et méme comme ses propriétaires.

Mais I'écologie intégrale est plus que la simple connexion entre le social et I'environnemental. Elle comporte la
nécessité de promouvoir une harmonie personnelle, sociale et écologique, qui doit passer par une conversion
personnelle, sociale et écologique (cf. LS 210). L’écologie intégrale nous invite donc a une conversion intégrale.
« Cela implique [...] de reconnaitre ses propres erreurs, péchés, vices ou négligences » et les omissions par
lesquels nous « offensons la création de Dieu », et « se repentir de tout coeur » (LS 218). Ce n’est que lorsque
nous sommes conscients de la fagon dont notre style de vie et notre maniére de produire, de commercer, de
consommer et d’éliminer affectent la vie de notre milieu et de nos sociétés, que nous pouvons alors
entreprendre un changement de direction intégral.

Changer de cap ou se convertir intégralement ne se réduit pas a une conversion au niveau individuel. Une
transformation profonde du coeur, exprimée par un changement de nos habitudes personnelles, est aussi
nécessaire qu’une transformation structurelle, exprimée par un changement des habitudes sociales, des lois et
des programmes économiques. Pour parvenir a réaliser ce changement radical dont ’Amazonie et la planéte ont
besoin, les processus d’évangélisation ont beaucoup a apporter, surtout en raison de la profondeur avec
laquelle I'Esprit de Dieu pénétre la nature et les coeurs des personnes et des peuples.

10. Annoncer 'Evangile de Jésus en Amazonie: dimension sacramentelle

Alors que I'Eglise reconnait la lourde hypothéque et le pouvoir du péché surtout sur la destruction sociale et
environnementale, elle ne se décourage pas dans son cheminement commun avec le peuple amazonien et
s’engage a vaincre la source du péché, soutenue par la grace du Christ. Une vision ecclésiale contemplative et
une pratique sacramentelle sont les clefs de I'évangélisation en Amazonie.

«L’univers se déploie en Dieu, qui le remplit tout entier. Il y a donc une mystique dans une feuille, dans un
chemin, dans la rosée et dans le visage du pauvre» (LS 233). Celui qui sait contempler « ce qu’il y a de bien
dans les choses et dans les expériences du monde », découvre le lien intime de toutes ces choses et
expériences avec Dieu (LS 234). Voila pourquoi la communauté chrétienne, spécialement en Amazonie, est
invitée a voir la réalité avec un regard contemplatif lui permettant de saisir la présence et I'action de Dieu dans
toute la création et dans toute I'histoire.

De plus, comme « les sacrements sont un mode privilégié de la maniére dont la nature est assumée par Dieu et
devient médiation de la vie surnaturelle», leurs célébrations sont une invitation permanente a « embrasser le



25

monde a un niveau différent » (LS 235). Par exemple, la célébration du Baptéme nous invite a considérer
l'importance de I'"eau” comme source de vie, pas seulement comme instrument ou ressource matérielle, et
responsabilise la communauté croyante pour qu’elle veille a cet élément comme don de Dieu pour toute la
planéte. Par ailleurs, puisque I'eau du Baptéme purifie le baptisé de tous ses péchés, sa célébration permet a la
communauté chrétienne de concevoir la valeur de I'eau et “du fleuve” comme une source de purification,
facilitant ainsi l'inculturation des rites relatifs a I'eau de la sagesse ancestrale des peuples amazoniens.

La célébration de I'Eucharistie nous invite a redécouvrir comment le « Seigneur, au sommet du mystére de
I'Incarnation, a voulu rejoindre notre intimité a travers un fragment de matieére» (LS 236). L’'Eucharistie nous
renvoie donc au «centre vital de I'univers », au foyer débordant d’amour et de vie inépuisables du «Fils
incarné», présent sous les espéces du pain et du vin, fruit de la terre-vigne et du travail des hommes (cf. LS
236). Dans 'Eucharistie, la communauté célebre un amour cosmique, ou les étres humains, unis au Fils de Dieu
incarné et a toute la création, rendent graces a Dieu pour la vie nouvelle du Christ ressuscité (cf. LS 236). De
cette fagon, 'Eucharistie constitue une communauté, une communauté pelerine qui devient une «source de
lumiére et de motivation pour nos préoccupations concernant I'environnement et elle nous invite a étre gardiens
de toute la création» (LS 236). En méme temps, le sang de tant d’hommes et de femmes qui a été versé,
baignant les terres amazoniennes pour le bien de ses habitants et de ce territoire, s’'unit au Sang du Christ,
versé pour tous et pour toute la création.

11. Annoncer 'Evangile de Jésus en Amazonie: dimension ecclésiale et missionnaire

Dans I'Eglise en sortie (cf. EG 46), «missionnaire par nature» (AG 2, DAp 347), tous les baptisés ont pour
responsabilité d’étre des disciples missionnaires, en s'impliquant de différentes facons et dans les divers
milieux. En effet, une des richesses de la conscience magistérielle de I'Eglise est d’«annoncer en tout temps et
en tout lieu les principes de la morale, méme en ce qui concerne 'ordre social, ainsi que de porter un jugement
sur toute réalité humaine, dans la mesure ou I'exigent les droits fondamentaux de la personne et le salut des
ames» (CCC 2032 ; CIC can. 747).

La louange de Dieu doit nécessairement étre accompagnée de la pratique de la justice en faveur des pauvres.
Comme le proclame le Psaume 146 (145) : « Chante, 6 mon ame, la louange du Seigneur! Je veux louer le
Seigneur tant que je vis [...] le Dieu qui libére les captifs, qui donne du pain aux affamés, qui soutient la veuve et
'orphelin ». Cette mission exige la participation de tous et une vaste réflexion qui permette d’inclure les
conditions historiques concrétes, tant sociales et environnementales qu’ecclésiales. En ce sens, une approche
missionnaire en Amazonie nécessite plus que jamais un magistére ecclésial a I'écoute de I'Esprit Saint, qui
garantit 'unité et la diversité. Cette unité dans la diversité, selon la tradition de I'Eglise est structurellement
traversée par ce qu’on appelle le sensus fidei du Peuple de Dieu.

Le Pape Francois a repris cet aspect souligné par le Concile Vatican Il (cf. LG 12 ; DV 10), en rappelant que :
«Dans tous les baptisés, du premier au dernier, agit la force sanctificatrice de I'Esprit qui incite a évangéliser. Le
Peuple de Dieu est saint a cause de cette onction que le rend infaillible “in credendo’. Cela signifie que quand il
croit il ne se trompe pas...Dieu dote la totalité des fidéles d’un instinct de la foi — le sensus fidei — qui les aide a
discerner ce qui vient réellement de Dieu» (EG 119).

Ce discernement doit étre accompagné par les pasteurs, en particulier par les évéques. En effet, conserver la
Tradition ecclésiale, réalisée par tout le Peuple de Dieu, exige I'unité de ce Peuple avec ses pasteurs (cf. DV 10)
pour la lecture et le discernement des nouvelles réalités. C’est aux évéques, comme principe d’'unité du Peuple
de Dieu, (cf. LG 23), qu’échoit la responsabilité de maintenir I'unité de la Tradition engendrée et basée sur les
Saintes Ecritures (cf. DV 9).

Aussi, le sentiment religieux de '’Amazonie, comme exemple d’expression du sensus fidei, a besoin de
'accompagnement et de la présence des pasteurs (cf. EN 48). Lorsque le Pape Frangois a rencontré les
peuples d’Amazonie, a Puerto Maldonado, il a déclaré : «J’ai voulu venir vous rendre visite et vous écouter, afin
que nous soyons unis dans le coeur de I'Eglise, afin de partager vos défis et de réaffirmer avec vous une option
sincére pour la défense de la vie, pour la défense de la terre et pour la défense des cultures». Pour leur part, les
représentants des peuples présents, lui répondirent : «Nous venons écouter Votre Sainteté, pour étre uni au



26

Pape au coeur de I'Eglise et participer a I'édification de cette Eglise pour qu’elle ait toujours plus un visage
amazonien». Dans cette écoute réciproque entre le Pape (et les autorités ecclésiales) et les habitants de la
population amazonienne, le sensus fidei du Peuple se nourrit, se renforce et grandit dans son étre ecclésial :
«Nous avons besoin de nous exercer a l'art de I'écoute, qui est plus que le fait d’entendre» (EG 171).

L’Assemblée Spéciale pour la Région panamazonienne exige un vaste exercice d’écoute réciproque, en
particulier d’'une écoute entre les fidéles et les autorités magistérielles de I'Eglise. Et I'un des points sur lequel
doit porter cette écoute est la plainte « de milliers de (ses) communautés privées d’Eucharistie dominicale
pendant de longues périodes » (DAp 100, e). Nous sommes confiants que I'Eglise, enracinée dans ses
dimensions synodale et missionnaire (cf. Francois, Discours pour la commémoration du 50éme anniversaire de
linstitution du Synode des évéques, 17.10.2015), pourra engendrer un processus d’écoute (voir-écouter), un
processus de discernement (juger), afin de pouvoir répondre (agir) aux situations concrétes des peuples
amazoniens.

lll. AGIR.
NOUVEAUX CHEMINS POUR UNE EGLISE AU VISAGE AMAZONIEN3

12. Une Eglise au visage amazonien

«Etre Eglise c’est étre Peuple de Dieu», incarné «dans les peuples de la terre» et dans leurs cultures (EG 115).
L’universalité ou catholicité de I'Eglise est donc enrichie par « la beauté de ce visage multiforme » (NM/ 40) des
différentes manifestations des Eglises particuliéres et de leurs cultures. Comme le souligna le Pape Francois
lors de sa rencontre avec les communautés amazoniennes a Puerto Maldonado : «Nous qui n’habitons pas ces
terres, nous avons besoin de votre sagesse et de votre connaissance pour pouvoir pénétrer, sans le détruire, le
trésor que renferme cette région. Et les paroles du Seigneur a Moise résonnent: “ Retire les sandales de tes
pieds, car le sol que tu foules est une terre sainte ” (Ex 3, 5) » (Fr. PM).

L’Eglise est appelée a approfondir son identité en fonction des réalités de son territoire et & croitre dans sa
spiritualité en écoutant la sagesse de ses peuples. Voila pourquoi 'Assemblée Spéciale pour la Région
panamazonienne est appelée a rechercher de nouveaux chemins pour faire s’épanouir le visage amazonien de
I'Eglise et pour faire face aux situations d’injustice de la région, comme le néocolonialisme des industries
d’extraction, les projets infrastructurels qui nuisent a sa biodiversité et I'imposition de modéles culturels et
économique étrangers a la vie des gens.

Ainsi, grace a I'attention accordée au plan local et a la diversité des microstructures expérimentales de la région,
I'Eglise se renforce comme contrepoids & la mondialisation et a la logique uniformisatrice encouragée par de
nombreux moyens de communication et par un modéle économique qui ne respecte pas les peuples
amazoniens ni leurs territoires.

Pour leur part, les Eglises locales, qui sont également des Eglises missionnaires, en sortie, trouvent a leurs
périphéries des lieux privilégiés d’expérience évangélisatrice, car c’est |a « ou manquent le plus la lumiére et la
vie du Ressuscité » (EG 30). C’est dans les périphéries que les missionnaires rencontrent les exclus, les fugitifs,
les réfugiés, les désespérés, et donc Jésus-Christ crucifié et exalté, « qui a voulu s’identifier avec une tendresse
spéciale aux plus faibles et aux plus pauvres » (DP 196).

Durant la préparation du Synode, on cherchera a discerner des expériences pastorales locales, aussi bien
positives que négatives, pouvant éclairer la définition de nouvelles lignes d’action.

13. Dimension prophétique
Face a la crise socio-environnementale actuelle, il est urgent de trouver des lumiéeres d’orientation et d’action
pour pouvoir mettre en ceuvre une transformation des pratiques et des comportements.

[l faut absolument dépasser la myopie, 'immédiateté et les solutions a court terme. Il est nécessaire de se situer
dans une perspective globale et de surmonter les intéréts propres et particuliers afin de pouvoir étre
responsables et d’ceuvrer ensemble pour un projet commun et global.



27

«Tout est lié» est le point sur lequel le Pape Frangois a beaucoup insisté, pour dialoguer avec les racines
spirituelles des grandes traditions religieuses et culturelles. Le besoin se fait sentir d’'un consensus autour d’'un
minimum d’action commune: développement intégral et durable, tel que nous I'avons décrit dans les
paragraphes précédents, qui inclut entre autres, I'élevage et I'agriculture durables, I'énergie propre, le respect
des identités et des droits des peuples traditionnels, I'eau potable pour tous. Ces droits sont des thémes
fondamentaux souvent absents en Panamazonie.

Un équilibre doit étre respecté et I'économie doit donner la priorité a une vocation pour une vie humaine digne.
Cette relation équilibrée doit veiller a 'environnement et a la vie des plus vulnérables. «ll n’y a pas deux crises
séparées, 'une environnementale et I'autre sociale, mais une seule et complexe crise socio-environnementale»
(LS 139).

L’Encyclique Laudato si’ (cf. n. 216 sqg.) nous invite a une conversion écologique qui implique un style de vie
nouveau. L’horizon est mis sur l'autre. |l faut pratiquer la solidarité globale et dépasser I'individualisme, ouvrir
des chemins nouveaux de liberté, de vérité et de beauté. La conversion signifie nous libérer de I'obsession de la
consommation. Acheter est un acte moral, pas seulement économique. La conversion écologique consiste a
assumer la mystique de l'interconnexion et de l'interdépendance de toute la création. La gratuité s’impose dans
nos attitudes quand nous concevons la vie comme don de Dieu. Vivre sa vie dans une solidarité communautaire
suppose un changement de cceur.

Ce nouveau paradigme ouvre des perspectives de transformation personnelle et dans la société. La joie et la
paix sont possibles lorsque nous ne sommes plus obsédés par la consommation. Le Pape Francgois affirme
gu’une relation harmonieuse avec la nature nous permet une sobriété heureuse, la paix intérieure avec soi-
méme, en relation avec le bien commun, et une harmonie sereine qui implique de se contenter de ce qui est
réellement nécessaire. C’est quelque chose que les cultures occidentales peuvent et méme devraient apprendre
des cultures traditionnelles amazoniennes et d’autres territoires et communautés de la planéte. Ces peuples,
«ont beaucoup a nous enseigner » (EG 198). Grace a leur amour de la terre et a leur relation avec les
écosystémes, ils connaissent le Dieu Créateur, source de vie. Eux, « par leurs propres souffrances, ils
connaissent le Christ souffrant » (EG 198). A travers leur conception de la vie sociale en dialogue, ils sont mus
par I'Esprit Saint. C’est pourquoi le Pape Francgois a souligné qu’il « est nécessaire que tous nous nous laissions
évangéliser par eux » et par leurs cultures, et que le devoir de la nouvelle évangélisation implique de « préter
notre voix a leurs causes, mais [nous sommes aussi appelés] a étre leurs amis, a les écouter, a les comprendre
et a accueillir la mystérieuse sagesse que Dieu veut nous communiquer a travers eux » (EG 198). Leurs
enseignements pourraient, par conséquent, indiquer la voie des priorités des nouveaux chemins de I'Eglise en
Amazonie.

14. Ministéres aux visages amazoniens

A travers de multiples rencontres régionales en Amazonie, 'Eglise catholique a acquis plus profondément la
conscience que son universalité s'incarne dans I'histoire et dans les cultures locales. C’est de cette fagon que se
manifeste et agit 'Eglise du Christ, une, sainte, catholique et apostolique (cf. CD 11). Grace & cette conscience,
aujourd’hui I'Eglise tourne son regard sur ’Amazonie, avec une vision d’ensemble qui lui permet de découvrir les
grands défis socio-politiques, économiques et ecclésiaux qui menacent cette région, mais sans perdre son
espérance en la présence de Dieu, alimentée par la créativité et la persévérance tenace de ses habitants.

Ces derniéres décennies, et grace a l'importante impulsion donnée par le Document d’Aparecida, I'Eglise
d’Amazonie a su reconnaitre qu’en raison des immenses extensions territoriales, de la grande diversité de ses
peuples et des transformations rapides sur les plans socio-économiques, sa pastorale n’a connu qu’une
présence précaire. Une présence plus importante était (et continue d’étre) nécessaire, afin d’essayer de
répondre & tout ce qui est spécifique dans cette région a partir des valeurs de 'Evangile, en reconnaissant, entre
autres, 'immense extension géographique, les nombreuses voies d’acces difficile, la grande diversité culturelle
et la forte influence des intéréts nationaux et internationaux en quéte d’'un enrichissement économique facile en
exploitant les ressources de cette région. Une mission incarnée implique de repenser la faible présence de
I'Eglise par rapport & 'immensité du territoire et a sa diversité culturelle.



28

L’Eglise au visage amazonien doit «chercher un modéle de développement alternatif, intégral et solidaire, basé
sur une éthique qui inclut la responsabilité pour une authentique écologie naturelle et humaine qui s’appuie sur
I'évangile de justice, sur la solidarité et sur la destinée universelle des biens et qui dépasse la logique utilitariste
et individualiste qui ne soumet pas a des critéres éthiques, les pouvoirs économiques et technologiques» (DAp
474 c). Il faut donc encourager I'ensemble du Peuple de Dieu, participant a la mission du Christ, Prétre,
Prophéte et Roi (cf. LG 9), a ne pas rester indifférent aux injustices de la région afin de pouvoir découvrir, en
restant a I'écoute de I'Esprit, les nouveaux chemins désirés.

Ces nouveaux chemins pour la pastorale de I'’Amazonie exigent de « relancer la mission de I'Eglise» (cf. DAp
11) sur ce territoire et d’approfondir le «processus d’inculturation » (EG 126) qui exige que 'Eglise en Amazonie
fasse des propositions «courageuses», ce qui suppose d’avoir de I'«audace» et de «ne pas avoir peur », comme
nous le demande le Pape Francois. Le profil prophétique de I'Eglise se manifeste aujourd’hui a travers son profil
ministériel de participation, capable de faire des peuples indigénes et des communautés amazoniennes ses
«principaux interlocuteurs» (LS 146) sous tous les aspects pastoraux et socio-environnementaux sur le territoire.

Pour passer d’une présence précaire a une présence plus large et incarnée, il faut établir une hiérarchie des
urgences en Amazonie. Le document d’Aparecida mentionne le besoin d’'une « cohérence eucharistique» (DAp
436) pour la région amazonienne, a savoir que non seulement tous les baptisés puissent participer a la messe
dominicale, mais que puissent aussi grandir des cieux nouveaux et une terre nouvelle comme anticipation du
Royaume de Dieu en Amazonie.

En ce sens, le Concile Vatican Il nous rappelle que le Peuple de Dieu tout entier participer au sacerdoce du
Christ, méme s’il faut distinguer le sacerdoce commun et le sacerdoce ministériel (cf. LG 10). D’ou I'urgence
d’évaluer et de repenser les ministéres nécessaires aujourd’hui pour répondre aux objectifs d’«une Eglise avec
un visage amazonien et une Eglise avec un visage indigéne» (Fr. PM). Une priorité est de préciser les contenus,
les méthodes et les comportements en vue d’'une pastorale inculturée, capable de répondre aux grands défis de
ce territoire. Une autre est de proposer de nouveaux ministéres et services pour les différents agents pastoraux
qui correspondent aux taches et aux responsabilités de la communauté. Dans cette ligne, il convient de
discerner le type de ministére officiel qui peut étre conféré aux femmes, en tenant compte du réle central joué
aujourd’hui par les femmes dans I'Eglise amazonienne. Il est également nécessaire de promouvoir le clergé
autochtone et natif de ce territoire, en affirmant son identité culturelle propre et ses valeurs. Enfin, il faut
repenser de nouveaux chemins pour que le Peuple de Dieu ait plus fréquemment un meilleur accés a
I'Eucharistie, centre de la vie chrétienne (cf. DAp 251).

15. Nouveaux chemins

Dans le processus consistant & penser une Eglise au visage amazonien, nous révons de poser les pieds sur la
terre de nos ancétres et, les yeux ouverts, nous imaginons comment sera I'Eglise a partir de I'expérience de la
diversité culturelle des peuples. Les nouveaux chemins auront une incidence sur les ministéres, la liturgie et la
théologie (théologie indienne).4

L’Eglise est arrivée jusqu’a ces peuples en étant mue par le mandat de Jésus et par la fidélité & son Evangile.
Aujourd’hui, il faut découvrir «avec joie et respect les semences du Verbe qui se trouvent cachées» (AG 11)
dans cette région.

L’ensemble du Peuple de Dieu, avec ses évéques et ses prétres, ses religieux et ses religieuses, ses
missionnaires hommes et femmes et ses laics, est appelé a entrer, le cceur grand ouvert, dans ce nouveau
chemin ecclésial. Tous sont appelés a vivre avec les communautés et a s’engager pour défendre leurs vies, les
aimer et aimer leurs cultures. Les missionnaires autochtones et ceux qui viennent de I'extérieur doivent cultiver
une spiritualité de contemplation et de gratuité, sentir avec le coeur et voir avec les yeux de Dieu les peuples
amazoniens et indigénes.

Une spiritualité pratique, en ayant les pieds sur terre, offre la possibilité de trouver la joie et le golt de vivre avec
les peuples amazoniens et de pouvoir ainsi mettre en valeur leurs richesses culturelles dans lesquelles Dieu a
semé les germes de la Bonne Nouvelle. Nous devons aussi étre capables de percevoir les choses qui sont



29

présentes dans les cultures et qui, du fait de I'histoire, ont besoin de purification, et de travailler pour la
conversion individuelle et communautaire, en cultivant le dialogue aux différents niveaux. La spiritualité
prophétique et du martyre nous lient davantage encore a la vie des peuples et a leurs histoires passées, ainsi
gu’a leur présent, tout en regardant en avant pour écrire une nouvelle histoire.

Comme Eglise, nous sommes appelés a renforcer la participation active des peuples : nous avons besoin d’'une
spiritualité interculturelle qui nous aide a interagir avec la diversité des peuples et leurs traditions. Nous devons
unir nos forces pour prendre soin ensemble de notre Maison Commune.

Cela exige une spiritualité de communion entre les missionnaires autochtones et ceux qui viennent de
I'extérieur, pour apprendre ensemble a accompagner les personnes, en écoutant leurs histoires, en participant a
leurs projets de vie, en partageant leur spiritualité et en faisant notres leurs luttes. Une spiritualité dans le style
de Jésus: simple, humaine, en dialogue, samaritaine, qui permette de célébrer la vie, la liturgie, 'Eucharistie, les
fétes, en respectant toujours les rythmes propres a chaque peuple.

Animer une Eglise au visage amazonien implique, pour les missionnaires, la capacité de découvrir les
semences et les fruits du Verbe déja présents dans la cosmovision de ses peuples. C’est pourquoi une
présence stable est nécessaire, avec la connaissance de la langue autochtone, de sa culture et de son
expérience spirituelle. Ce n’est qu’ainsi que I'Eglise rendra la vie du Christ présente chez ces peuples.

Pour finir, en reprenant les paroles du Pape Francois, nous désirons «demander, s'’il vous plait, a tous ceux qui
occupent des rbles de responsabilité dans le domaine économique, politique ou social, a tous les hommes et a
toutes les femmes de bonne volonté : nous sommes “ gardiens ” de la création, du dessein de Dieu inscrit dans
la nature, gardiens de 'autre, de I'environnement ; ne permettons pas que des signes de destruction et de mort
accompagnent la marche de notre monde !» (Homélie de la Messe solennelle d’inauguration du Pontificat,
19.03.2013).

En outre, nous aimerions demander aux peuples d’Amazonie : «Aidez vos évéques, aidez vos missionnaires,
afin qu'ils se fassent 'un d’entre vous, et ainsi en dialoguant ensemble, vous pourrez faconner une Eglise avec
un visage amazonien et une Eglise avec un visage indigéne. C’est dans cet esprit que j'ai convoqué, pour
'année 2019, le Synode pour '’Amazonie»(Fr. PM).

QUESTIONNAIRE

La finalité de ce questionnaire est d’écouter I'Eglise de Dieu quant aux «nouveaux chemins pour I'Eglise et pour
une écologie intégrale» en Amazonie. L'Esprit parle a travers 'ensemble du Peuple de Dieu. En I'écoutant, on
peut ainsi connaitre les défis, les espoirs, les propositions et reconnaitre les nouveaux chemins que Dieu
demande & I'Eglise sur ce territoire. Ce questionnaire s’adresse aux pasteurs afin qu’ils répondent en consultant
le Peuple de Dieu. Pour cela, ils sont encouragés a trouver les moyens les plus appropriés selon leurs réalités
locales spécifiques. Le questionnaire est divisé en trois parties qui correspondent aux différentes sections du
Document préparatoire : voir, discerner-juger, agir.

lere PARTIE

1. Quels sont les problemes les plus importants dans votre communauté? les menaces et les difficultés contre la
vie, le territoire et la culture ?

2. A la lumiére de I'Encyclique Laudato si’, comment se configurent la bio-diversité et la socio-diversité sur votre
territoire ?

3. Dans quelle mesure ces diversités incident-elles ou non sur votre travail pastoral ?

4. A la lumiére des valeurs de I'Evangile, quel type de société devons-nous promouvoir et de quels moyens
disposons-nous pour cela, en tenant compte du monde rural et du monde urbain et de leurs différences
sociales et culturelles?

5. Etant donné I'énorme richesse de leur identité culturelle, quelles sont les contributions, les aspirations et les
défis des peuples amazoniens par rapport & 'Eglise et au monde?



30

6. De quelle maniére ces contributions peuvent-elles étre intégrées dans une Eglise au visage amazonien?
7. Comme I'Eglise doit-elle accompagner les processus d’organisation de leurs peuples en respectant leur
identité, la défense de leurs territoires et leurs droits dans une pastorale intégrale?

8. Quelles devraient étre les réponses de I'Eglise aux défis de la pastorale urbaine en territoire amazonien?
9. S'il existe sur votre territoire des Peuples Autochtones en Isolement Volontaire (PIAV): quelle devrait étre
I'action de I'Eglise pour défendre leur vie et leurs droits?

lléme PARTIE

1. Quelle espérance offre la présence de I'Eglise aux communautés amazoniennes pour leur vie, leur territoire et
leur culture ?

2. Comment ceuvrer en faveur d’une écologie intégrale, c’est-a-dire environnementale, économique, sociale,
culturelle et celle de la vie quotidienne (cf. LS 137-162) en Amazonie?

3. Dans le contexte de votre Eglise locale, de quelle maniére Jésus est-il Bonne Nouvelle dans la vie de la
famille, de la communauté et de la société amazonienne?

4. Comment la communauté chrétienne peut-elle répondre aux situations d’injustice, de pauvreté, d’inégalité, de
violence (drogue, traite des étres humains, violence faite aux femmes, exploitation sexuelle, discrimination
des peuples indigénes et des migrants, entre autres) et d’exclusion en Amazonie?

5. Quels sont les éléments propres aux identités culturelles qui peuvent faciliter 'annonce de I'Evangile dans la
nouveauté du mystéere de Jésus?

6. Quels chemins peut-on suivre pour inculturer notre pratique sacramentelle dans I'expérience vécue des
peuples indigénes?

7. Comment la communauté des croyants, qui est «missionnaire par nature», participe-t-elle, et de fagon
spécifique, au magistére concret et quotidien de 'Eglise en  Amazonie?

Illéme PARTIE

1. De quelle Eglise révons-nous pour I’Amazonie?

2. Comment imaginez-vous une Eglise en sortie et avec un visage amazonien? Quelles devraient étre ses
caractéristiques?

3. Y a-t-il des espaces d’expression autonome et de participation active dans la pratique liturgique de vos
communautées?

4. Un des grands défis en Amazonie demeure I'impossibilité de célébrer 'Eucharistie frequemment et partout?
Comment peut-on y répondre?

5. Comment reconnaitre et mettre en valeur le réle des laics dans les différents domaines pastoraux (catéchese,
liturgie et charité) ?

6. Quel rdle les laics doivent-ils jouer dans les différents milieux socio-environnementaux sur ce territoire?

7. Quelles doivent étre les caractéristiques de I'annonce et de la dénonciation prophétique en Amazonie?

8. Quelles doivent étre les caractéristiques des personnes qui portent 'annonce de la Bonne Nouvelle en
Amazonie?

9. Quels sont les services et les ministéres au visage amazonien dans votre juridiction ecclésiastique; et quelles
sont leurs caractéristiques?

10. Quels sont les services et les ministéres au visage amazonien qui, selon vous, mériteraient d’étre créés ou
encouragés ?

11. De quelle maniére la vie consacrée peut-elle contribuer, grace a ses charismes, a I'édification d’'une Eglise
au visage amazonien?

12. Le réle des femmes dans nos communautés est de la plus haute importance: comment le reconnaitre et
comment le mettre en valeur dans I’horizon des nouveaux chemins?

13. Comment s’intégre et comment peut contribuer la religiosité populaire, en particulier la dévotion mariale, aux
nouveaux chemins de I'Eglise en Amazonie?

14. Quelle pourrait-étre la contribution des moyens de communication pour aider & I'édification d’une Eglise au
visage amazonien?



31

SIGLES ET ABREVIATIONS

AG: Concile CEcuménique Vatican Il, Décret Ad Gentes, sur I'activité missionnaire de I'Eglise (7 .12.1965).
CCC: Catéchisme de I'Eglise Catholique (11.10.1992).

CIC: Codex luris Canonici — Code de Droit canonique (25.01.1983).

CD: Concile CEcuménique Vatican Il, Décret Christus Dominus sur le ministere pastoral des évéques
(28.10.1965).

DAp: Document d’Aparecida. Texte final de la Véme Conférence Générale de I'Episcopat latino-américain et des
Caraibes, 2007.

DP: Document de Puebla. llléme Conférence Générale de I'Episcopat latino-américain et des Caraibes, 1979.
DSD: Document de Saint-Domingue. IVéme Conférence Générale de I'Episcopat latino-américain et des
Caraibes, 1992.

DSF: Jean-Paul Il, Discours a la communauté catholique de I'lle de Gorée (Sénégal, 22.02.1992, n 3); Message
aux Afro-américains, Saint-Domingue (12.10.1992, n 2).

DV: Concile CEcuménique Vatican Il, Constitution dogmatique Dei Verbum sur la Révélation divine (18.11.1965).
EG: Frangois, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium (24.11.2013).

EN: Paul VI, Exhortation apostolique Evangelii Nuntiandi (8.12.1975).

Fr. PM: Frangois, Discours a Puerto Maldonado (Pérou), Rencontre avec les populations de ’Amazonie
(19.01.2018).

Fr. EP: Francgois, Salut lors de la Rencontre avec la population de Puerto Maldonado (19.01.2018).

Fr. FPI: Frangois, Discours aux participants au llléme Forum des Peuples indigénes (15.02.2017).

GS: Concile CEcuménique Vatican I, Constitution pastorale sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et
Spes (7.12.1965).

LG: Concile CEcuménique Vatican Il, Constitution dogmatique Lumen Gentium sur I'Eglise (21.11.1964).

LS: Francois, Lettre encyclique sur la sauvegarde de la maison commune, Laudato si’ (24.05.2015).

NMI: Jean-Paul ll, Exhortation apostolique Novo Millennio Ineunte (6.01.2001).

PANAM: Panamazonia : fuente de vida en el corazon de la Iglesia, Document de la Red Eclesial Panamazénica
(REPAM). Novembre 2014.

PIAV: Peuples Indigénes en Isolement Volontaire.

PO: Concile CEcuménique Vatican Il, Décret Presbyterorum Ordinis, sur le ministere et la vie des prétres
(7.12.1965).

PP: Paul VI, Lettre encyclique Populorum Progressiosur le développement des peuples (26.03.1967).

REPAM: Réseau Ecclésial Panamazonien

REPAM 2. Rapport exécutif de la Réunion de Fondation du Réseau Ecclésial Panamazonien (12.09.2014,
Brasilia CNBB).

SC: Concile CEcuménique Vatican I, Constitution sur la sainte liturgie Sacrosanctum Concilium (4.12.1963).
UR: Concile CEcuménique Vatican Il, Décret Unitatis Redintegratio sur I'cecuménisme (21.11.1964).

1 Ce document emploie indifféeremment les termes “autochtones”, “aborigénes” et “peuples natifs”.

2 Par Panamazonie, nous entendons tous les territoires qui vont au-dela du bassin des fleuves.

3 Source : REPAM. Rencontre “Une Eglise au visage amazonien et indigéne”, Quito, Equateur, 28-30.11. 2017.
4 Cf. CELAM, Vieme Symposium de Théeologie indienne (Asuncion, Paraguay, 18-23.09.2017).

[00914-FR.01] [Texte original: Frangais]

Testo in lingua inglese

AMAZONIA: NEW PATHS
FOR THE CHURCH
AND FOR AN INTEGRAL ECOLOGY



32

Preparatory Document

Preamble

In accordance with the proclamation by Pope Francis on October 15, 2017, the Special Assembly of the Synod
of Bishops, called to reflect on the theme: New Paths for the Church and for an Integral Ecology, will take place
in October 2019. New paths for evangelization must be designed for and with the People of God who live in this
region: inhabitants of communities and rural areas, of cities and large metropolises, people who live on river
banks, migrants and displaced persons, and especially for and with indigenous peoples.1

In the Amazon rainforest, which is of vital importance for the planet, a deep crisis has been triggered by
prolonged human intervention, in which a “culture of waste” (LS 16) and an extractivist mentality prevail. The
Amazon is a region with rich biodiversity; it is multi-ethnic, multi-cultural, and multi-religious; it is a mirror of all
humanity which, in defense of life, requires structural and personal changes by all human beings, by nations,
and by the Church.

The Special Synod'’s reflections transcend the strictly ecclesial-Amazonian sphere, because they focus on the
universal Church, as well as on the future of the entire planet. We begin with a specific geographical area in
order to build a bridge to the other important biomes of our world: the Congo basin, the Mesoamerican Biological
Corridor, the tropical forests of the Asia Pacific region, and the Guarani Aquifer, among others.

Listening to indigenous peoples and to all the communities living in the Amazonia — as the first interlocutors of
this Synod — is of vital importance for the universal Church. For this we need greater closeness. We want to
know the following: How do you imagine your “serene future” and the “good life” of future generations? How can
we work together toward the construction of a world which breaks with structures that take life and with
colonizing mentalities, in order to build networks of solidarity and inter-culturality? And, above all, what is the
Church’s particular mission today in the face of this reality?

This Preparatory Document is divided into three parts corresponding to the method “see, judge (discern), and
act”. At the end of the text there are questions that allow for dialogue and a progressive approach to the regional
reality and the expectation of a “culture of encounter” (EG 220). The new paths for evangelization and for
shaping a Church with an Amazonian face grow out of this “culture of encounter” in daily life, “in a multifaceted
harmony” (EG 220) and “happy sobriety” (LS 224-225), as contributions for the building of the Kingdom.

I. SEEING.
IDENTITY AND CRIES OF THE PAN-AMAZONIA2

1. The territory

The Amazon Basin encompasses one of our planet’s largest reserves of biodiversity (30 to 50% of the world's
flora and fauna) and freshwater (20% of the world's fresh water). It constitutes more than a third of the planet's
primary forests and — although the oceans are the largest carbon sinks — the Amazon’s work of carbon
sequestration is quite significant. It covers more than seven and a half million square kilometers, and 9 countries
share this great Biome (Brazil, Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, Peru, Suriname, Venezuela, including
French Guyana as an overseas territory).

The so-called “Islands of Guyana” — bordered by the Orinoco and Black Rivers —, the Amazon River, and the

South American Atlantic coasts between the mouths of the Orinoco and Amazon Rivers, are also part of this

geographical area. Other areas are counted as part of the territory because they fall under the influence of its
climatic and geographical system due to their proximity to the Amazon Basin.

However, these details do not imply a uniform region. We can identify many types of “Amazonias” within the
Amazon Basin. In this context, it is water — through its gorges, rivers, and lakes — that becomes the region’s
organizing and integrating element, with its main axis being the Amazon, the mother and father river of all.
Within such a diverse Amazonian territory, it can be assumed that the different human groups that inhabit it have
had to adapt to its different geographical, ecological, and political realities.



33

The centuries-long work of the Catholic Church in the Amazon Basin has been oriented towards responding to
these varied human and environmental contexts.

2. Socio-cultural Diversity
Given its geographical proportions, the Amazonia is a region where many different peoples, cultures, and
lifestyles live and coexist.

The demographic occupation of the Amazon Basin precedes the process of colonization by many, perhaps
thousands of years. Until colonization, Amazonian populations were concentrated on the banks of large rivers
and lakes as a matter of survival, which included activities such as hunting, fishing, and farming in the
floodplains. With colonization and the widespread practice of indigenous slavery, many people abandoned these
sites and took refuge in the interior of the jungle. In addition, during the first phase of colonization, a process of
population substitution occurred, causing extensive demographic concentration on the banks of rivers and lakes.

Besides the historical circumstances, the so-called “people of the waters” - in this case those of the Amazon
Basin — have always had a relationship of interdependence with water sources. For this reason, the rural
peoples of the Amazonia use the resources of the floodplains, against the backdrop of the cyclical movement of
their rivers — flooding, reflux, and the dry season — in a relationship of respect that grows out of knowing that “life
steers the river” and that “the river steers life”. In addition, the peoples of the jungle — gatherers and hunters par
excellence — survive on what the land and the forest have to offer. They watch over the rivers and the land, just
as the land cares for them. They are the custodians of the rainforest and its resources.

Nonetheless, the wealth of the Amazonian rainforest and rivers is being threatened by expansive economic
interests, which assert themselves in various parts of the territory. Such interests lead, among other things, to
the intensification of indiscriminate logging in the rainforest, as well as the contamination of rivers, lakes, and
tributaries (due to the indiscriminate use of agro-toxins, oil spills, legal and illegal mining, and byproducts from
the production of narcotics). Added to this is drug trafficking, which together with the above puts at risk the
survival of those peoples who depend on the region’s animal and plant resources.

On the other hand, the cities of the Amazon Basin have grown quite rapidly, and have integrated many migrants
forcibly displaced from their lands, resulting in the expansion of large urban centers ever-deeper into the
rainforest. Most of these migrants are indigenous peoples of Afro-descent hailing from river lands, who have
been expelled by illegal and legal mining and by the oil extraction industry. They often find themselves cornered
by the expansion of timber extraction, and are those most affected by agrarian and socio-environmental
conflicts. Cities are also characterized by social inequalities. The poverty produced therein throughout history
has generated relationships of subordination, of political and institutional violence, and of increased alcohol and
drug consumption — both in cities and in rural communities. Poverty represents a deep wound in the lives of
many Amazonian peoples.

The most recent migratory displacements within the Amazon region have been characterized, above all, by the
movement of indigenous people from their native lands to the cities. Currently, between 70% and 80% of the
Pan-Amazonian population resides in urban areas. Many of these indigenous people are undocumented or
irregular, refugees and those hailing from riverside areas or belonging to other vulnerable categories of people.
As a result, an attitude of xenophobia and criminalization of migrants and displaced persons is growing
throughout the Amazon region. This, furthermore, leads to the exploitation of Amazonian populations, who
become victims of the changing values of the global economy, for which profit has higher value than human
dignity. One example of this is the dramatic increase in trafficking in persons, especially women, for the purpose
of sexual and commercial exploitation. They thus lose their leading role in their communities’ processes of
social, economic, cultural, ecological, religious, and political transformation.

In summary, the excessive growth of agricultural, extractive, and logging activities in the Amazonia has not only
damaged the ecological richness of the region, its rainforest, and its waters, but has also impoverished its social
and cultural wealth. It has forced a “piecemeal” and “non-inclusive” urban development upon the Amazon Basin.
In response to this situation, there has been an increase in organizational capacities and an improvement in civil



34

society, particularly regarding environmental issues. In the field of social relations, despite some limitations, the
Catholic Church has generally carried out significant efforts, bolstering its work through its on-the-ground
presence and its pastoral and social creativity.

3. Identity of indigenous peoples

Within the nine countries that make up the Pan-Amazonian region, there are about three million indigenous
people, representing about 390 different peoples and nationalities. In addition, according to data gathered by
specialized Church institutions (e.g. the Missionary Indigenous Council of Brazil and others), there are between
110 and 130 different Indigenous Peoples in Voluntary Isolation (PIAV) or “free peoples” in the region. Moreover,
a new category of indigenous people has recently emerged, consisting of indigenous people living in urban
areas, some of whom are recognizable as such. But there are other groups which disappear into the urban fabric
and are therefore called “invisible”. Each of these peoples represents a particular cultural identity and a specific
historical richness, each with its own particular way of seeing the world and its surroundings and of relating to it
out of their specific worldview and territoriality.

Apart from the threats that emerge from within their own cultures, indigenous peoples have experienced severe
external threats ever since the first contact with the colonizers (cf. LS 143, DAp 90). Against these threats,
indigenous peoples and Amazonian communities have organized themselves and fought to defend their lives
and cultures, territories and rights, and the life of the universe and of all creation. The most vulnerable group,
however, are the “Indigenous Peoples in Voluntary Isolation” (PIAV), who do not possess the tools required for
dialogue and negotiation with the outsiders that invade their territories.

Some “non-indigenous” people find it difficult to understand the otherness of native peoples, and often do not
respect their differences. The Aparecida Document, referring to respect for indigenous and Afro-American
peoples, says: “Society tends to underestimate them, ignoring their differences. Their social situation is marked
by exclusion and poverty” (DAp 89). However, as Pope Francis remarked in Puerto Maldonado: “Their worldview
and wisdom have much to teach those of us who do not belong to their culture. All our efforts towards improving
the lives of the Amazonian peoples will always be too few” (Fr.PM).

In recent years, indigenous peoples have begun to write down their own history and to document more formally
their own cultures, customs, traditions, and knowledge. They have written about the teachings received from
their elders, parents, and grandparents, which are both personal and collective memories. Today, indigenous
identity is not only derived from ethnicity. It also refers to the ability to maintain that identity without isolating
oneself from the surrounding societies with which one interacts.

Faced with this integration process, indigenous organizations are emerging that seek to strengthen the history of
their peoples, so as to guide their struggle for autonomy and self-determination: “It is right to acknowledge the
existence of promising initiatives coming from your own communities and organizations, which advocate that the
native peoples and communities themselves be the guardians of the woodlands. The resources that
conservation practices generate would then revert to benefit your families, improve your living conditions and
promote health and education in your communities” (Fr.PM). However, no initiative can ignore the fact that the
relationship of belonging and participation, which Amazonian inhabitants establish with creation, is part of their
identity and contrasts with a mercantilist vision of the riches of creation (cf. LS 38).

The Catholic Church is present in many of these contexts in the person of missionaries committed to the causes
of indigenous and Amazonian peoples.

4. Church’s historical memory

The Church’s presence in the Amazon Basin has its roots in the colonial occupation of the area by Spain and
Portugal. The incorporation of the immense Amazonia territory into colonial society, and its subsequent division
into nation states, took place over a period of more than four centuries. Until the beginning of the 20th century,
voices raised in defense of indigenous peoples were few and far between — although not absent (cf. Pius X,
Encyclical Letter Lacrimabili Statu, 7.6.1912). These voices were strengthened following the Second Vatican
Council. In order to encourage “the process of change through evangelical values”, the || Conference of Latin



35

American Bishops, held in Medellin (1968), in its Message to the Peoples of Latin America, recalled that “in spite
of her limitations”, the Church “has lived through, alongside our peoples, the process of colonization, liberation,
and organization.” Also, the Il Conference of Latin American Bishops, held in Puebla (1979), is a reminder that
the occupation and colonization of indigenous lands was “an extensive process of domination”, which was full of
“contradictions and deep wounds” (DP 6). Later, the IV Conference of Santo Domingo (1992) recalled “one of
the saddest episodes in Latin American and Caribbean history”, which “was the forced transfer, as slaves, of an
enormous number of Africans”. Pope St. John Paul Il called this forced displacement an “unrecognized
holocaust”, in which “baptized persons who did not live their faith took part” (DSD 20); cf John Paul Il, Discourse
to the Catholic Community on the Island of Gorea, Senegal, 22.02.1992, n. 3; Message to the Afro-Americans,
Santo Domingo, 12.10.1992, n. 2) The Pope and delegates in Santo Domingo begged forgiveness for this
“scandalous stain on the history of humanity” (DSD 20).

Today, unfortunately, traces still exist of the colonizing project, which gave rise to attitudes that belittle and
demonize indigenous cultures. These attitudes weaken indigenous social structures and allow their intellectual
knowledge and means of expression to be stripped away. It is frightening that still today — 500 years after
external conquest, following more or less 400 years of organized mission and evangelization, and 200 years
after the independence of Pan-Amazonian countries — similar vicious cycles continue to hold sway over the
territory and its inhabitants, who today are victims of a ferocious neocolonialism, carried out “under the auspices
of progress”. It is likely that, as Pope Francis stated in Puerto Maldonado, the indigenous peoples of the Amazon
Basin have never been as threatened as they are at present. Today, due to the scandalous offenses of “new

forms of colonialism”, “The Amazonia is being disputed on various fronts” (Fr.PM).

Throughout its history as a mission territory, the Amazon Basin has been filled with examples of concrete
witness to the Cross, and was often a place of martyrdom. The Church has also learned that throughout this
territory, which a great variety of peoples has inhabited for approximately 10,000 years, indigenous cultures are
formed in harmony with the environment. Pre-Columbian cultures offered the Christianity of the Iberian
Peninsula, brought by the conquistadors, multiple bridges and points-of-contact, “such as an openness to God’s
activity; a sense of gratitude for the fruits of the earth, the sacredness of human life, and an appreciation of the
family; a sense of solidarity and co-responsibility in joint efforts; the importance of worship; and the belief in life
beyond the grave, as well as so many other values” (DSD 17).

5. Justice and the rights of peoples

Pope Francis, in his visit to Puerto Maldonado, called for a change in the historical paradigm, as a result of
which States view the Amazonia as a storage room filled with natural resources, with little regard for the lives of
indigenous peoples or for the destruction of nature. The harmonious relationship between God the Creator,
human beings, and nature is broken by the harmful effects of neo-extractivism; by the pressure being exerted by
strong business interests that want to lay hands on its petroleum, gas, wood, and gold; by construction related to
infrastructure projects (for example, hydroelectric megaprojects and road construction, such as thoroughfares
between the oceans); and by forms of agro-industrial mono-cultivation (cf. Fr.PM).

The dominant culture of consumerism and waste turns the planet into one giant landfill. The Pope denounces
this model of development as faceless, suffocating, and motherless, and as obsessed only with material goods
and the idols of money and power. New ideological colonialisms hidden under the myth of progress are being
imposed, thereby destroying specific cultural identities. Pope Francis thus appeals for the defense of cultures
and for the re-appropriation of a heritage permeated by ancestral wisdom. Such a legacy advocates a
harmonious relationship between nature and the Creator, and articulates the belief that “defense of the earth has
no other purpose than the defense of life” (Fr.PM). It should be considered holy ground: “This is not an orphan
land! It has a Mother!” (Fr.EP).

On the other hand, the threat against the Amazonian territories “also comes from the distortion of certain policies
aimed at the ‘conservation’ of nature without taking into account the men and women, specifically [these]
Amazonian brothers and sisters, who inhabit it” (Fr.PM). Pope Francis’ guideline on this point is clear: “I believe
that the central issue is how to reconcile the right to development, both social and cultural, with the protection of
the particular characteristics of indigenous peoples and their territories. [...] In this regard, the right to prior and
informed consent should always prevail” (Fr.FPI).



36

At the same time, indigenous, rural, and other populations in the Amazonia — as well as at the national level in
various counties — have been building political and organizational processes around agendas grounded in a
human rights-based perspective. The question of indigenous peoples’ territorial rights in the Pan-Amazonian
region revolves around the consistent lack of land regularization and a refusal to recognize their ancestral and
collective ownership. Likewise, the territory has been stripped of a comprehensive interpretation based on the
culture and worldview specific to each indigenous people or community.

Protecting indigenous peoples and their lands represents a fundamental ethical imperative and a basic
commitment to human rights. Moreover, it is a moral imperative for the Church, consistent with the approach to
integral ecology called for by Laudato si'(cf. LS, ch. V).

6. Spirituality and wisdom

For the indigenous peoples of the Amazon Basin, the good life comes from living in communion with other
people, with the world, with the creatures of their environment, and with the Creator. Indigenous peoples, in fact,
live within the home that God created and gave them as a gift: the Earth. Their diverse spiritualities and beliefs
motivate them to live in communion with the soil, water, trees, animals, and with day and night. Wise elders —
called interchangeably “payés, mestres, wayanga or chamanes”, among others — promote the harmony of
people among themselves and with the cosmos. Indigenous peoples “are a living memory of the mission that
God has entrusted to us all: the protection of our common home” (Fr. PM).

Indigenous Christians of the Amazon region understand the invitation to the good life as a full life within the
realm of the co-creation of the Kingdom of God. This good life will only be achieved when a common project in
defense of life, the world, and all living things becomes a reality.

“We are called to be instruments of God our Father, so that our planet might be what he desired when he
created it and correspond with his plan for peace, beauty, and fullness” (LS 53). This dream begins to be
realized within the family, which is the first community of our life: “The family is, and always has been, the social
institution that has most contributed to keeping our cultures alive. In moments of past crisis, in the face of
various forms of imperialism, the families of the original peoples have been the best defense of life” (Fr.PM).

However, it is necessary to recognize that there is great cultural and religious diversity within the Amazonia.
Although the majority promote the good life as a project of harmony between God, peoples, and nature, there
are also some groups that, motivated by interests unconnected to the territory, do not always favor an integral
ecology.

Il. DISCERNMENT.
TOWARDS A PASTORAL AND ECOLOGICAL CONVERSION

7. Proclaiming the Gospel of Jesus in the Amazonia: Biblical-theological dimension

The specific reality of the Amazon Basin, and its fate, today challenges every person of good will with regard to
the identity of the cosmos, its life-giving harmony, and its future. The bishops of Latin America acknowledge
nature as a gratuitous inheritance; and, as prophets of life, they assume their commitment to protect our
Common Home (cf. DAp 471).

Biblical accounts contain several theological nodes which reveal universal values. First of all, every created
reality is oriented towards life, and everything that leads to death is opposed to the divine will. Secondly, God
establishes a relationship of communion with humanity “created in his image and likeness” (Gen 1:26), to whom
he entrusts the stewardship of creation (cf. Gen 1:28; 2:15). “Give thanks for the gift of creation, which is a
reflection of the wisdom and beauty of the Creator, who entrusted his creative work to humanity, so that they
would cultivate and care for it” (DAp 470). Finally, the harmonious relationship between God, humanity, and the
cosmos is opposed to the strife caused by disobedience and sin (cf. Gen 3:1-7), which leads to fear (cf. Gen 3:8-
10), the rejection of the other (cf. Gen 3:12), the curse of the ground (cf. Gen 3:17), the banishment from the
garden (cf. Gen 3:23-24), and even to the ordeal of fratricide (cf. Gen 4:1-16).



37

On the other hand, the biblical accounts also testify that the germ of the promise and the seed of hope are
planted within wounded creation, because God does not abandon the work of his hands. Throughout salvation
history, God renews his intention to “make a covenant” between humanity and the earth, rehabilitating the
beauty of creation through the gift of the Torah. All this culminates in the person and mission of Jesus. In
showing compassion for humanity and its infirmities (cf. Mt 9:35-36), He confirms the goodness of all created
things (cf. Mk 7:14-15). The wonders performed for the sick and in nature reveal both the Father’s Providence
and the goodness of creation (cf. Mt 6:9-15; 25-34).

The created world invites us to praise the beauty and harmony of creatures and their Creator (cf. LS 12). As the
Catechism of the Catholic Church points out, “each creature possesses its own particular goodness and
perfection”, and reflects in its own way “a ray of God’s infinite wisdom and goodness”, that is, his love (CCC
339). “Soail, water [...] everything is a caress of God” (LS 84), a divine song, whose lyrics are made up of “the
multitude of creatures present in the universe”, as Pope St. John Paul Il pointed out (Catechesis, 30/1/2002).
When the life of any of these creatures is snuffed out by human causes, they can no longer sing praise to the
Creator (cf. LS 33).

The Father’s Providence, and the goodness of creation, reaches its climax in the mystery of the Incarnation of
the Son of God, which draws near to and embraces all human contexts, but especially that of the poorest. The
Second Vatican Council mentions this contextual closeness with terms such as adaptation and dialogue (cf. GS
4:11; CD 11; UR 4; SC 37ff), and incarnation and solidarity (cf. GS 32). Later, especially in Latin America, these
words were translated as option for the poor and liberation (Medellin 1968), participation and base communities
(Puebla 1979), insertion and inculturation (cf. Santo Domingo 1992), mission and service of a Samaritan Church
and advocate for the poor (cf. DAp 2007).

The death and resurrection of Jesus illuminated the destiny of all of creation, filling it with the power of the Holy
Spirit, who had already been evoked in the Wisdom tradition (cf. Wis 1:7). Easter brought to fulfilment the
project for a “new creation” (cf. Eph 2:15; 4:24), revealing that Christ is the creative Word of God (cf. Jn 1:1-18)
and that “in him were created all things in heaven and on earth” (Col 1:16). “In the Christian understanding of the
world, the destiny of all creation is bound up with the mystery of Christ, present from the beginning of all things”
(LS 99).

The tension between “already” and “not yet” concerns the human family and the whole world: “For creation
awaits with eager expectation the revelation of the children of God; for creation was made subject to futility, not
of its own accord, but because of the one who subjected it, in hope that creation itself would be set free from
slavery to corruption and share in the glorious freedom of the children of God. We know that all creation is
groaning in labor pains even until now (Rm 8:19-22). In the paschal mystery of Christ, the whole creation tends
toward its final fulfillment, when “the creatures of this world no longer appear to us under merely natural guise,
because the risen One is mysteriously holding them to himself and directing them towards fullness as their end.
The very flowers of the field and the birds which his human eyes contemplated and admired are now imbued
with his radiant presence” (LS 100).

8. Proclaiming the Gospel of Jesus in the Amazonia: Social dimension

The mission of evangelization always has “a clear social content” (EG 177). Belief in a Triune God invites us to
keep ever in mind “that we have been created in the image of that divine communion, and so we cannot achieve
fulfillment or salvation purely by our own efforts” (EG 178). In fact, “from the heart of the Gospel we see the
profound connection between evangelization and human advancement” (EG 178) and between the acceptance
and transmission of divine love. Thus, if we accept the love of God the Father and Creator, who conferred an
infinite dignity upon us; the love of God the Son, who ennobled us with his redemption; and the love of the Holy
Spirit, who invades and breaks all human-made bonds, we will be impelled to communicate that Trinitarian love
by respecting and promoting the dignity, nobility, and freedom of each human being in our every work of
evangelization (cf. EG 178). In other words, the evangelizing task of receiving and transmitting the love of God
begins with longing, searching, and caring for others (cf. EG 178).

Therefore, evangelization means being committed to our brothers and sisters, improving community life, and



38

thus “making the Kingdom of God present in the world” (EG 176), promoting throughout the whole world (cf. Mk
16:15) not “a charity a la carte” (EG 180), but a truly integral human development, that is, for all persons and for
the whole person (cf. PP 14 and EG 181). This is what is known as the “principle of universality” in the task of
evangelization, “for the Father desires the salvation of every man and woman, and his saving plan consists in
‘gathering up all things in Christ, things in heaven and things on earth’ (Eph 1:10). [...] All creation refers to every
aspect of human life” (EG 181), that is, to all its relationships.

Already in the biblical stories of creation it emerges that human existence is grounded in “three fundamental and
closely intertwined relationships: with God, with our neighbor, and with the earth itself. [...] These three vital
relationships have been broken, both outwardly and within us. This rupture is sin” (LS 66). Redemption in Christ,
who has vanquished sin, offers the possibility of harmonizing these relationships. The “mission of proclaiming
the Good News of Jesus Christ”, therefore, promotes hope both in the purpose of history and in the course of
human history itself, as well as in the valorization and reconstruction of all of life’s relationships (cf. EG 181).
Accordingly, the task of evangelization invites us to strive against social inequalities and the lack of solidarity
through the promotion of charity, justice, compassion, and care amongst ourselves and with animals, plants, and
all creation. The Church is called to accompany and share the pain of the Amazonian people, and to collaborate
in healing their wounds, putting into practice its identity as the Samaritan Church, as expressed by the Latin
American Bishops (cf. DAp 26).

This social — and even cosmic — dimension of the mission of evangelization is particularly relevant in the Amazon
region, where the interconnectivity between human life, ecosystems, and spiritual life was, and continues to be,
apparent to the vast majority of its inhabitants. Destruction is “a trail of waste and even death, throughout the
region. [...] It endangers the lives of millions of people, and especially the habitat of rural and indigenous
peoples” (DAp 473). Refusal to care for our Common Home “is an offence against the Creator, an attack on
biodiversity and, in short, on life itself’ (DAp 125).

Therefore, as Pope Francis pointed out, the task of evangelization cannot “mutilate the integrity of the Gospel
message” (EG 39). In point of fact, its harmonious integrity, “requires of the evangelizer certain attitudes to aid
acceptance of the proclamation: closeness, openness to dialogue, patience, and cordial welcome” (EG 165). It
means accepting and comprehending that “everything is connected” (LS 91, 117, 138, 240). This implies that the
evangelizer should promote projects related to personal, social, and cultural life through which we can nurture
the integrity of our vital relationships with others, with creation, and with the Creator. Such a call requires
attentive listening to the twin cry of the poor and of the earth (cf. LS 49).

Today the cry of the Amazonia to the Creator is similar to the cry of God’s People in Egypt (cf. Ex 3:7). Itis a cry
of slavery and abandonment, which clamors for freedom and God's care. It is a cry that yearns for the presence
of God, especially when the Amazonian peoples, in order to defend their lands, stumble upon the criminalization
of protest — both by the authorities and public opinion — or when they witness the destruction of the rainforest,
which serves as their ancient habitat; or when the waters of their rivers are filled with deadly substances instead
of life.

9. Proclaiming the Gospel of Jesus in the Amazonia: Ecological dimension

“The kingdom, already present and growing in our midst, engages us at every level of our being and reminds us”
(EG 181) that “everything in the world is connected” (LS 16) and that, therefore, the “principle of discernment” in
evangelization is linked to a process of integral human development (cf. EG 181). This process is characterized,
as Laudato si' (cf. 137-142) points out, by a relational paradigm called integral ecology, which articulates the
fundamental links that make true development possible.

The first level of articulation for authentic progress is the intrinsic link between the social and the environmental
spheres. Since human beings are part of the ecosystems which facilitate the relationships that give life to our
planet, caring for them — given that everything is interconnected — is fundamental to promoting the dignity of
each individual, the common good of society, social progress, and care for the environment.

In the Amazon Basin, integral ecology is key to responding to the challenge of caring for the immense wealth of



39

its environmental and cultural biodiversity. From an environmental point of view, the Amazonia, in addition to
being “a source of life at the heart of the Church” (REPAM), is a lung of the planet and one of the sites of
greatest biodiversity in the world (cf. LS 38). In fact, the Amazon Basin encompasses the last great rainforest,
which, despite the interventions it has suffered and continues to suffer, is the largest forested area in our Earth’s
tropical zone. Recognizing the Amazon territory as a basin, by transcending the borders between countries,
facilitates an unified view of the region, and is essential for the promotion of integral development and ecology.

From the cultural point of view — as has been extensively pointed out in the previous section (see above) — the
Amazonia is particularly rich in the diverse ancestral worldviews of its populations. This cultural heritage, which
is “part of the common identity” of the region, is as “threatened” as its environmental heritage (LS 143). The
threats come mainly from a “consumerist vision of human beings, encouraged by the mechanisms of today’s
globalized economy, [which] has a leveling effect on cultures, diminishing the immense cultural variety which is
the heritage of all humanity” (LS 144).

Therefore, the Church’s evangelizing activity in the Amazonia can appear alien to the promotion of care for the
territory (nature) and its peoples (cultures). For this reason, it needs to establish bridges to connect ancestral
wisdom with contemporary knowledge (cf. LS 143-146), particularly those types related to the sustainable
management of the territory and to development in accordance with the cultural value systems of the
populations that inhabit this space, who must be recognized as its genuine custodians and even landowners.

However, integral ecology is more than just the connection between the social and the environmental spheres. It
also encompasses the need to promote personal, social, and ecological harmony, for which all are called to a
personal, social, and ecological conversion (cf. LS 210). Integral ecology, then, invites us to an integral
conversion. “This entails [...] the recognition of our errors, sins, faults, [...] failures” and omissions by which “we
have harmed God'’s creation”, and “leads to heartfelt repentance” (LS 218). Only when we are aware of how our
lifestyles — and the ways we produce, trade, consume, and discard — affect the life of our environment and our
societies can we initiate a comprehensive change of direction.

Directional change, or integral conversion, is not exhausted in personal conversion. A profound change of heart,
expressed in personal habits, also requires structural change, expressed in social habits, laws, and
corresponding economic programs. Evangelizing efforts have much to contribute to promoting this radical
change which the Amazon and the planet need, especially considering the depth with which the Spirit of God
penetrates nature and the hearts of individuals and peoples.

10. Proclaiming the Gospel of Jesus in the Amazonia: Sacramental dimension

While the Church recognizes the strong headwind that comes from the power of sin, especially in social and
environmental destruction, she is not discouraged in her accompaniment of the Amazonian peoples and is
committed to overcoming the source of sin, supported by the grace of Christ. A contemplative ecclesial gaze and
sacramental practice are the keys to evangelization in the Amazonia.

“The universe unfolds in God, who fills it completely. Hence, there is a mystical meaning to be found in a leaf, in
a mountain trail, in a dewdrop, in a poor person’s face” (LS 233). Whoever knows how to contemplate “the
goodness present in the realities and experiences of this world” discovers the intimate connection of all things
and experiences with God (LS 234). For this reason, the Christian community, especially in the Amazon region,
is invited to see reality with a contemplative gaze, through which it can grasp the presence and action of God in
all creation and in all history.

Moreover, since “the Sacraments are a privileged way in which nature is taken up by God to become a means of
mediating supernatural life”, their celebration is a permanent invitation “to embrace the world on a different
plane” (LS 235). For example, the celebration of Baptism invites us to consider the importance of “water” as a
source of life, not only as a tool or material resource, and it makes the community of believers responsible for
guarding this element as a gift of God for the whole planet. Furthermore, since the water of Baptism purifies the
baptized of all sins, its celebration allows the Christian community to adopt the value of water and “the river” as a
source of purification, thus facilitating the inculturation of the water-related rites that come from the ancient



40

wisdom of the Amazonian peoples.

The celebration of the Eucharist invites us to rediscover how the “Lord, in the culmination of the mystery of the
Incarnation, chose to reach our intimate depths through a fragment of matter” (LS 236). The Eucharist, therefore,
redirects us to the “living center of the universe”, to the overflowing core of love and inexhaustible life of the
“‘incarnate Son”, present under the species of bread and wine, fruit of the earth and work of human hands (cf. LS
236). In the Eucharist, the community celebrates an act of cosmic love, in which human beings, together with the
incarnate Son of God and all creation, give thanks to God for new life in the risen Christ (cf. LS 236). In this way,
the Eucharist builds community, a festive, pilgrim community that becomes “a source of light and motivation for
our concerns for the environment, directing us to be stewards of all creation” (LS 236). At the same time, the
blood of so many men and women that has been shed — bathing the Amazonian lands for the good of its
inhabitants and of the territory — is joined to the Blood of Christ, which was poured out for all and for all creation.

11. Proclaiming the Gospel of Jesus in the Amazonia: Ecclesial-missionary dimension

In the outgoing Church (cf. EG 46), which is “missionary by nature” (AG 2, DAp 347), all the baptized have the
responsibility of being missionary disciples, participating in different ways and in different spheres. Indeed, one
of the riches of the Church’s magisterial teaching is that of “always and everywhere proclaiming moral principles,
including those pertaining to the social order, and making judgments on any human affairs to the extent that they
are required by the fundamental rights of the human person or the salvation of souls” (CCC 2032; CIC can. 747).

Praise of God needs to be accompanied by the practice of justice on behalf of the poor, as Psalm 146 (145)
proclaims: “Praise the LORD, my soul; | will praise the Lord all my life [...] the Lord who sets prisoners free, who
gives bread to the hungry, who comes to the aid of the orphan and the widow.” This mission requires the
participation of all and a broad reflection which allows us to contemplate the concrete historical conditions of the
social, environmental, and ecclesial fields. In this sense, a missionary approach in the Amazonia requires, now
more than ever, ecclesial magisterium exercised under the guidance of the Holy Spirit, who guarantees unity
and diversity. This unity in diversity, following the tradition of the Church, is structurally underpinned by what is
known as the sensus fidei of the People of God.

Pope Francis has re-evoked this aspect, emphasized by the Second Vatican Council (cf. LG 12; DV 10),
recalling that: “In all the baptized, from first to last, the sanctifying power of the Spirit is at work, impelling us to
evangelization. The people of God is holy thanks to this anointing, which makes it infallible ‘in credendo’. This
means that it does not err in faith... God furnishes the totality of the faithful with an instinct of faith — sensus fidei
— which helps them to discern what is truly of God” (EG 119).

Pastors, especially bishops, should accompany this type of discernment. In fact, the upholding of Church
tradition — carried out by the whole people of God - requires the unity of the faithful with their pastors (cf. DV 10)
when examining and discerning new realities. It is the Bishops, in their capacity as the unifying principle of the
People of God (cf. LG 23), who have the responsibility to maintain the unity of Tradition, which is generated by
and based on the Holy Scriptures (cf. DV 9).

Thus, the religious sense of the Amazonia, as an example of the expression of the sensus fidei, requires the
accompaniment and presence of the Pastors (cf. EN 48). When Pope Francis met with the peoples of the
Amazon Basin in Puerto Maldonado, he said: “| wanted to come to visit you and listen to you, so that we can
stand together, in the heart of the Church, and share your challenges and reaffirm with you a heartfelt option for
the defense of life, the defense of the earth, and the defense of cultures.” The representatives of the peoples
present there, for their part, replied: “We come to listen to Your Holiness, to be with the Pope in the heart of the
Church and to participate in the building up of the Church, so that it may have an ever more Amazonian face.” In
this reciprocal listening between the Pope (and Church authorities) and the inhabitants of the Amazonia, the
people’s sensus fidei of the People was nourished and strengthened, and its ecclesial essence flourished: “We
need to practice the art of listening, which is more than simply hearing” (EG 171).

The Special Assembly for the Pan-Amazonian Region requires an extensive exercise in reciprocal listening,
especially between the faithful and the Church’s magisterial authorities. One of the main points to be heard is the



41

cry “of thousands of [their] communities deprived of the Sunday Eucharist for long periods of time” (DAp 100, e).
We trust that the Church, rooted in its synodal and missionary dimensions (cf. Francis, Address for the
Commemoration of the 50th Anniversary of the Institution of the Synod of Bishops, 17 October 2015), may
generate processes for listening (see/listen) and processes for discernment (judge), in order to respond (action)
to the concrete realities of the Amazonian people.

lll. ACTION.
NEW PATHS FOR A CHURCH WITH AN AMAZONIAN FACE3

12. Church with an Amazonian face

“Being Church means being God’s people”, incarnate “in the peoples of the earth” and in their cultures (EG 115).
The universality or catholicity of the Church, therefore, is enriched by “the beauty of this multifaceted face” (NMI
40), which is manifested differently in the particular Churches and their cultures. Pope Francis pointed out in his
meeting with Amazonian communities in Puerto Maldonado: “Those of us who do not live in these lands need
your wisdom and knowledge to enable us to enter into, without destroying, the treasures that this region holds.
And to hear an echo of the words that the Lord spoke to Moses: ‘Remove the sandals from your feet, for the
place on which you are standing is holy ground’ (Ex 3:5)” (Fr.PM).

The Church is called to deepen her identity in accordance with the realities of each territory and to grow in her
spirituality by listening to the wisdom of her peoples. Therefore, the Special Assembly for the Pan-Amazonian
Region is invited to find new ways of developing the Amazonian face of the Church and to respond to situations
of injustice in the region, such as the neocolonialism of the extractive industries, infrastructure projects that
damage its biodiversity, and the imposition of cultural and economic models which are alien to the lives of its
peoples.

Thus, through a focus on local realities and on the diversity of the region’s experiential microstructures, the
Church is strengthened in its opposition to the globalization of indifference and to the unifying logic promoted by
the media and by an economic model that often refuses to respect the Amazonian peoples or their territories.

For their part, local Churches — which are also outgoing, missionary Churches — find privileged places within their
own peripheries in which to gain evangelizing expertise, since it is there that “the need for the light and the life of
the Risen Christ is greatest” (EG 30). In the peripheries, missionaries encounter the marginalized, fugitives, and
refugees, as well as those without hope and the excluded, that is to say, they encounter Jesus Christ, the
Crucified and Exalted One, “who desired to identify with the weakest and poorest through a special tenderness”
(DP 196).

During the preparation for the Synod, the aim will be to identify local pastoral experiences, both positive and
negative, that can enlighten discernment for new action guidelines.

13. Prophetic dimension
Faced with the current socio-environmental crisis, there is an urgent need for guidance and action, in order to
implement the transformation of practices and attitudes.

It is necessary to overcome myopia, nearsightedness, and short-term solutions. A global perspective is required,
going beyond one’s personal or particular interests, in order to share responsibility for a common, global project.

“Everything is connected” is Pope Francis’ overarching emphasis, and is aimed at establishing dialogue with the
spirituality of the great religious and cultural traditions. Consensus is needed around a basic agenda regarding
integral and sustainable development — as described previously — which includes sustainable livestock and
agriculture; non-polluting energy; respect for the identities and rights of traditional peoples; and drinking water for
all, among others. These rights are fundamental issues which are often absent in the Pan-Amazonian region.

There must be a balance, and the economy should give priority to a vocation for a dignified human life. This



42

balanced relationship must care for the environment and for the lives of the most vulnerable. “At present we are
faced with one complex crisis which is both social and environmental” (LS 139).

The encyclical Laudato si’ (cf. 216 ff.) invites us to an ecological conversion that implies a new way of life. Our
neighbor acquires a central position in our horizon. This involves practicing global solidarity and overcoming
individualism, while opening up new paths to freedom, truth, and beauty. Conversion means freeing ourselves
from the obsession with consumerism. Purchasing is a moral act, not a merely economic one. Ecological
conversion means embracing the mystically-interconnected and interdependent nature of all creation.
Thankfulness becomes a part of our attitudes when we understand that life is a gift from God. Embracing life
through community-based solidarity entails a change of heart.

This new paradigm opens up new perspectives for personal and societal transformation. Joy and peace are
possible when we are not obsessed with consumerism. Pope Francis states that a harmonious relationship with
nature allows us to live a happy sobriety of inner peace, in regard to the common good, and a serene harmony
that comes from being content with what is really necessary. This is something that Western cultures can, and
perhaps should, learn from traditional Amazonian cultures and from other places and communities on the planet.
Indigenous peoples “have much to teach us” (EG 198). In their love for their land and their relationship with the
ecosystem, they know the Creator God, the source of life. “In their difficulties they know the suffering Christ” (EG
198). In their concept of a social life in dialogue, they are moved by the Holy Spirit. For this reason, Pope Francis
pointed out that “we need to let ourselves be evangelized by them” and by their cultures, and that the new
evangelization implies “lending our voice to their causes, but also [we are called] to be their friends, to listen to
them, to speak for them, and to embrace the mysterious wisdom which God wishes to share with us through
them” (EG 198). His teachings, therefore, could set the direction of priorities for the new paths of the Church in
the Amazon.

14. Ministry with an Amazonian face

Through many regional meetings in the Amazonia, the Catholic Church has matured the awareness that its
universality is incarnated in local history and cultures. In this way, the Church of Christ — the one, holy, catholic,
and apostolic Church — is manifested and made present (cf. CD 11). This awareness has allowed her to fix her
eyes today on the Amazonia with an overarching vision, with which she discovers the vast socio-political,
economic, and ecclesial challenges that threaten the region. However, she never loses hope in the presence of
God, and is nourished by the creativity and tenacious perseverance of the region’s inhabitants.

In recent decades, with a great impetus from the Aparecida Document, the Church in the Amazon Basin has
come to recognize that — because of the immense territorial expanse, the great diversity of its peoples, and the
rapid changes in its socio-economic realities — her pastoral care has been spread precariously thin. It was (and
still is) necessary to have a greater presence, in an attempt to respond to this region’s specific identity from the
point-of-view of Gospel values. This implies recognizing, among other elements, its immense geographical
extension, much of it often difficult to access, its broad cultural diversity, and the pervading influence of national
and international interests which often seek easy economic enrichment through the region’s plentiful resources.
An incarnated mission implies rethinking the Church’s limited presence in relation to the immensity of the
territory and its cultural diversity.

A Church with an Amazonian face must “seek a model of alternative, integral, and solidarity-based development,
grounded on an ethical code that includes responsibility for an authentic, natural, and human ecology, which is
the foundation for the gospel of justice, solidarity, and the universal destiny of earthly goods. It means going
beyond a utilitarian and individualistic logic that refuses to submit economic and technological powers to ethical
criteria” (DAp 474,c). Therefore, the entire People of God, who share in the mission of Christ — Priest, Prophet,
and King (cf. LG 9), must be encouraged not to remain indifferent to the region’s injustices, in order to discover,
in listening to the Spirit, the sought-after new paths.

These new paths for pastoral care in the Amazonia call for “re-launching the work of the Church” (DAp 11) in the
territory and for delving deeper into the “process of inculturation” (EG 126), which requires the Church in the
Amazon region to make “courageous” proposals, that is, the “daring” and “fearless” attitudes that Pope Francis



43

asks of us. The prophetic mission of the Church is today carried out through its inclusive ministerial action, which
allows indigenous peoples and Amazonian communities to be its “principal interlocutors” (LS 146) regarding all
the territory’s pastoral and socio-environmental matters.

In order to transform the Church’s precariously-thin presence and make it broader and more incarnate, a
hierarchical list of the Amazonia’s urgent needs should be established. The Aparecida document mentions the
need for “Eucharistic integrity” (DAp 436) for the Amazon region, that is, that there be not only the possibility for
all the baptized to participate in the Sunday Mass, but also for a new heavens and a new earth to take root in the
Amazon Basin in anticipation of the Kingdom of God.

In this sense, Vatican Il reminds us that all the People of God share in the priesthood of Christ, although it
distinguishes between the common priesthood and the ministerial priesthood (cf. LG 10). This gives way to an
urgent need to evaluate and rethink the ministries that today are required to respond to the objectives of “a
Church with an Amazonian face and a Church with a native face” (Fr.PM). One priority is to specify the contents,
methods, and attitudes necessary for an inculturated pastoral ministry capable of responding to the territory’s
vast challenges. Another is to propose new ministries and services for the different pastoral agents, ones which
correspond to activities and responsibilities within the community. Along these lines, it is necessary to identify
the type of official ministry that can be conferred on women, taking into account the central role which women
play today in the Amazonian Church. It is also necessary to foster indigenous and local-born clergy, affirming
their own cultural identity and values. Finally, new ways should be considered for the People of God to have
better and more frequent access to the Eucharist, the center of Christian life (cf. DAp 251).

15. New paths

In the process of thinking a Church with an Amazonian face, we dream with our feet grounded in our origins, and
with our eyes open we consider the future shape of this Church, starting from its peoples’ experience of cultural
diversity. Our new paths will impact ministries, liturgy, and theology (Indian theology).4

The Church first reached the peoples because she was moved by Jesus’ command and by faithfulness to the
Gospel. Today, she needs to discover “with joy and respect the seeds of the Word” (AG 11) present in the
region.

The entire People of God, along with their bishops, priests, religious men and women, and religious and lay
missionaries, are called to enter this new ecclesial journey with an open heart. All are called to live together with
their communities and to commit themselves to the defense of their lives, loving them and their cultures.
Indigenous missionaries, as well as those who come from outside, should cultivate a spirituality of contemplation
and thankfulness, opening their hearts and seeing the Amazonian and indigenous peoples with the eyes of God.

A practical spirituality, with its feet on the ground, offers the possibility of finding joy and zest in living together
with the Amazonian peoples, and thus of being able to value their cultural riches, in which God sowed the seed
of the Good News. We must also be able to perceive the elements present in their cultures which, because they
pertain to human history, require purification. We must work towards individual and community conversion,
cultivating dialogue at various levels. A prophetic and martyrdom-based spirituality makes us more committed to
peoples’ lives, their past, and their present, while looking forward to forging a new history.

We are called as a Church to strengthen the leading roles of the peoples themselves. We should refine an
intercultural spirituality to help us interact with the diversity of peoples and their traditions. We must join forces to
take care of our Common Home.

This requires a spirituality of communion between native missionaries and those who come from outside, in
order to discover together how to accompany people: listening to their stories; participating in their life projects;
sharing their spirituality; and shouldering their struggles. This is spirituality after the fashion of Jesus: simple,
human, in dialogue, and Samaritan, allowing us to celebrate life, Liturgy, the Eucharist, and festivals, always in
respect for the rhythms proper to each people.



44

Enlivening a Church with an Amazonian face requires missionaries to possess the ability to discover the seeds
and fruits of the Word already present in a people’s worldview. This requires a stable presence and knowledge
of the native language, culture, and spiritual background. Only in this way will the Church make Christ's life
present in these peoples.

In conclusion, recalling the words of Pope Francis, we would like to “ask all those who have positions of
responsibility in economic, political and social life, and all men and women of goodwill: let us be ‘custodians’ of
creation, custodians of God'’s plan inscribed in nature, protectors of one another and of the environment. Let us
not allow omens of destruction and death to accompany the advance of this world!” (Francis,Homily at the Mass
for the Inauguration of the Petrine Ministry, 19 March 2013)

Furthermore, we would also like to ask the peoples of the Amazonia: “Help your bishops, and help your men and
women missionaries, to be one with you, and in this way, by an inclusive dialogue, to shape a Church with an
Amazonian face, a Church with a native face. In this spirit, | have convoked a Synod for Amazonia in 2019”
(Fr.PM).

QUESTIONNAIRE

The purpose of this questionnaire is to listen to the Church of God regarding the “new paths for the Church and
for an integral ecology” in the Amazonia. The Spirit speaks through the entire People of God. Listening to it, we
can learn about the challenges, hopes, ideas, and new paths that God is asking of the Church in the region. This
questionnaire is intended to help pastors respond to that invitation through consultation with the People of God.
To this end, you are invited to explore the means most suitable for the local realities. The questionnaire is
structured in three parts corresponding to the different sections of the Preparatory Document: see,
discern/judge, act.

PART |

1. What are the most important problems in your community: threats to, and difficulties of, life, the territory, and
its culture?

2. In the light of Laudato si’, what is the composition of bio-diversity and socio-diversity in your region?

3. How do these diversities affect or not affect your pastoral work?

4. In the light of Gospel values, what kind of society should we promote, and what are our means for doing so,
taking into account rural, urban, and socio-cultural differences?

5. Given the enormous wealth of their cultural identities, what are the contributions, aspirations, and challenges
of the Amazonian peoples in relation to the Church  and the world?

6. How can these contributions be incorporated into a Church with an Amazonian face?

7. How should the Church, through her integral pastoral care, accompany the organizational efforts of native
peoples on issues of identity and defense of their territories and rights?

8. What should the Church’s responses be to the challenges of urban pastoral care in the Amazon region?

9. If there are Indigenous Peoples in Voluntary Isolation in your territory, what should the Church do to defend
their lives and rights?

PART Il

1. What hopes does the Church’s presence offer Amazonian communities in regards to life, territory, and
culture?

2. How can we promote an integral ecology, taking into account the environmental, economic, social, and
cultural aspects of daily life (cf. LS 137-162) in the Amazon region?

3. In the context of your local church, how is Jesus “Good News” in Amazonian life in connection with family,
community, and society?

4. How can the Christian community respond to situations of injustice, poverty, inequality, violence (drugs,
human trafficking, violence against women, sexual exploitation, discrimination against indigenous
peoples and migrants, among others), and exclusion in the Amazon region?



45

5. What are the cultural elements that can facilitate the proclamation of the Gospel in the newness of the
mystery of Jesus?

6. What paths can we follow in order to inculturate our sacramental practice into the living experience of
indigenous peoples?

7. How does the community of believers, which is “missionary by its very nature” and in its own specific way,
participate in the concrete, daily magisterium of the Church in the Amazon region?

PART Ill

1. What Church do we dream of for the Amazonia?

2. How do you imagine an outgoing Church with an Amazonian face, and what characteristics should it have?
3. Is there room for indigenous expression and active participation in the liturgical practice of your communities?
4. One of the major challenges in the Amazon Basin is the impossibility of celebrating the Eucharist frequently in
all places. How can we respond to this need?

5. How can we recognize and value the role of the laity in various pastoral areas (catechesis, liturgy, and
charity)?

6. What role should the laity play in the region’s different socio-environmental spheres?

7. What actions should characterize prophetic proclamation and condemnation in the Amazonia?

8. What characteristics should the people who proclaim the Good News in the Amazon possess?

9. What are the particularly Amazonian activities and ministries in your ecclesiastical jurisdiction, and what are
their attributes?

10. What are the particularly Amazonian activities and ministries that you believe should be created and
promoted?

11. In what ways can consecrated life and its charisms contribute to the building up of a Church with an
Amazonian face?

12. The role of women in our communities is of utmost importance, how can we recognize and value them on
our new paths?

13. In what ways can popular religiosity, particularly Marian devotion, be integrated into and contribute to the
Church’s new paths in the Amazon region?

14. What contributions could the communications media make towards building a Church with an Amazonian
face?

ABBREVIATIONS

AG: Second Vatican Council, Decree Ad Gentes, on the Mission Activity of the Church (12/7/1965).

CCC: Catechism of the Catholic Church (10/11/1992).

CIC: Codex luris Canonici — Code of Canon Law (01/25/1983).

CD: Second Vatican Council, Decree Christus Dominus, concerning the Pastoral Office of Bishops in the Church
(10/28/1965).

DAp: Aparecida Document. Conclusive Text of the V General Conference of the Latin American and Caribbean
Bishops, 2007.

DP: Puebla Document. Ill General Conference of the Latin American Bishops, 1979.

DSD: Santo Domingo Document. IV General Conference of the Latin American Bishops, 1992.

DSF: John Paul I, Speech to the Catholic community at Gorée Island (Senegal, 22/02/1992 n.3); Message to
the Afro-American Community, Santo Domingo (12/10/1992, n.2).

DV: Second Vatican Council, Dogmatic Constitution Dei Verbum, on Divine Revelation (11/18/1965).

EG: Francis, Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, (24/11/2013).

EN: Paul VI, Apostolic Exhortation Evangelii Nuntiandi, (8/12/1975).

Fr.PM: Francis, Discourse at Puerto Maldonado (Peru) during the Meeting with Indigenous Peoples of Amazonia
(19/01/2018).



46

Fr.EP: Francis, Greetings during the Meeting with the Population of Puerto Maldonado (19/01/2018).

Fr.FPI: Francis, Discourse to Participants in the Ill Global Meeting of Indigenous Peoples’ Forum (15/02/2017).
GS: Second Vatican Council, Gaudium et Spes, Pastoral Constitution on the Church in the Modern World,
(07/12/1965).

LG: Second Vatican Council, Lumen Gentium Dogmatic Constitution on the Church (21/11/1964).

LS: Francis, Laudato si’, Encyclical Letter on the Care for our Common Home, (24/05/2015).

NMI: John Paul I, Apostolic Letter Novo Millennio Ineunte (06/01/2001).

PANAM: Panamazonia: Source of Life in the Heart of the Church, Letter-Document on the Pan-Amazonian
Ecclesial Network (REPAM). November 2014.

PIAV: Indigenous Peoples in Voluntary Isolation.

PO: Second Vatican Council, Decree Presbyterorum Ordinis, on the Ministry and Life of Priests, (7/12/1965).
PP: Paul VI, Encyclical Letter Populorum Progressio, on the Development of Peoples (26/03/1967).

REPAM: Pan-Amazonian Ecclesial Network.

REPAM 2: Executive Report of the Founding Meeting of the Pan-Amazonian Ecclesial Network (12/09/2014,
Brasilia CNBB).

SC: Second Vatican Council, Constitution Sacrosanctum Concilium, on the Sacred Liturgy (04/12/1963).
UR: Second Vatican Council, Decree Unitatis redintegratio, on Ecumenism (21/11/1964).

1 This document uses the terms “indigenous”, “original”, and “native peoples” interchangeably.

2 “Pan-Amazonia” is understood to mean all territories beyond the river basin.

3 Source: REPAM. Memoires from the Meeting “A Church with an Amazonian and Indigenous Face” Quito,
Ecuador, 28-30/11/2017.

4 Cf. CELAM, VI Symposium on Indian Theology, (Asuncion, Paraguay, 18-23 September 2017).

[00914-EN.01] [Original text: English]

Testo in lingua spagnola

AMAZONIA:
NUEVOS CAMINOS PARA LA IGLESIA
Y PARA UNA ECOLOGIA INTEGRAL

Documento preparatorio

Preambulo

De acuerdo con el anuncio del Papa Francisco, del dia 15 de octubre de 2017, la Asamblea Especial del Sinodo
de los Obispos para reflexionar sobre el tema: Nuevos caminos para la Iglesia y para una ecologia integral, se
llevara a cabo en octubre de 2019. Esos caminos de evangelizacion deben ser pensados para y con el Pueblo
de Dios que habita en esa region: habitantes de comunidades y zonas rurales, de ciudades y grandes
metropolis, poblaciones que habitan en las riberas de los rios, migrantes y desplazados, y especialmente para y
con los pueblos indigenas.1

En la selva amazonica, de vital importancia para el planeta, se desencadend una profunda crisis por causa de
una prolongada intervencion humana donde predomina una «cultura del descarte» (LS 16) y una mentalidad
extractivista. La Amazonia es una regién con una rica biodiversidad, es multi-étnica, pluri-cultural y pluri-
religiosa, un espejo de toda la humanidad que, en defensa de la vida, exige cambios estructurales y personales
de todos los seres humanos, de los estados, y de la Iglesia.

Las reflexiones del Sinodo Especial superan el ambito estrictamente eclesial amazdnico, porque se enfocan a la
Iglesia universal y también al futuro de todo el planeta. Partimos de un territorio especifico, desde donde se
quiere hacer un puente hacia otros biomas esenciales de nuestro mundo: cuenca del Congo, corredor bioldgico
Mesoamericano, bosques tropicales de Asia Pacifico, acuifero Guarani, entre otros.



a7

Escuchar a los pueblos indigenas y a todas las comunidades que viven en la Amazonia, como los primeros
interlocutores de este Sinodo, es de vital importancia también para la Iglesia universal. Para ello necesitamos
una mayor cercania. Queremos saber ; Cémo imaginan su “futuro sereno” y el “buen vivir’ de las futuras
generaciones? ; Como podemos colaborar en la construccion de un mundo que debe romper con las
estructuras que quitan vida y con las mentalidades de colonizacién para construir redes de solidaridad e
interculturalidad? y, sobre todo, ¢ Cual es la misién particular de la Iglesia hoy ante esta realidad?

Este Documento Preparatorio esta dividido en tres partes correspondientes al método “ver, juzgar (discernir) y
actuar”. Al final del texto se presentan preguntas que permitan un dialogo y una progresiva aproximacion a la
realidad y expectativa regional de una «cultura del encuentro» (EG 220). Los nuevos caminos para la
evangelizacion y el plasmar una lglesia con rostro amazonico pasan por las veredas de esa «cultura del
encuentro» en la vida cotidiana, «en una armonia pluriforme» (EG 220) y «feliz sobriedad» (LS 224-225), como
contribuciones para la construccion del Reino.

l. VER.
IDENTIDAD Y CLAMORES DE LA PANAMAZONIA2

1. El territorio

La cuenca amazonica supone para nuestro planeta una de las mayores reservas de biodiversidad (30 a 50% de
la flora y fauna del mundo), de agua dulce (20% de agua dulce no congelada de todo el planeta), posee mas de
un tercio de los bosques primarios del planeta y, aunque los océanos son los mayores captadores de carbono,
no por ello la labor de captura de carbono de la Amazonia deja de ser significativa. Son mas de siete millones y
medio de kilometros cuadrados, con nueve paises que comparten este gran bioma (Brasil, Bolivia, Colombia,
Ecuador, Guyana, Peru, Surinam, Venezuela, incluyendo la Guyana Francesa como territorio ultramar).

La denominada “Isla de la Guayana” delimitada por los rios Orinoco y Negro, el Amazonas y las costas
Atlanticas de América del Sur entre las desembocaduras del Orinoco y el Amazonas, forma también parte de
este territorio. Otros espacios forman parte del territorio porque se encuentran bajo la influencia del régimen
climatico y geografico dada su cercania a la Amazonia.

Sin embargo, estos datos no suponen una region homogénea. Constatamos como la Amazonia tiene muchos
tipos de “Amazonias” al interior de ella. En este contexto, es el agua, a través de sus quebradas, rios y lagos, la
que se convierte en el elemento articulador e integrador, teniendo como eje principal al Amazonas, el rio madre
y padre de todos. En un territorio amazdnico tan diverso es de suponer que los diferentes grupos humanos que
lo habitan han debido adaptarse a las distintas realidades geograficas, ecosistémicas y politicas.

El trabajo de la Iglesia Catdlica en la Amazonia, durante muchos siglos, se ha orientado a dar respuesta a
dichos variados contextos humanos y ambientales.

2. Diversidad socio-cultural
Dadas las proporciones geograficas, la Amazonia es una region donde viven y conviven pueblos y culturas
diversas, y con modos de vida distintos.

La ocupacion demografica de la Amazonia antecede al proceso colonizador en muchos, tal vez miles de anos.
Hasta la colonizacion, el predominio demografico en la Amazonia se concentraba en los margenes de los
grandes rios y lagos por una cuestion de supervivencia que incluia las actividades de caza, pesca, y el cultivo
en las tierras inundables. Con la colonizacion, y con la practica extendida de la esclavitud indigena, muchos
pueblos abandonaron estos sitios, y se refugiaron en el interior de la selva. Ademas, durante la primera fase de
la colonizacion, se produjo un proceso de sustitucion poblacional, con una fuerte concentracion demografica en
los margenes de los rios y lagos.

Mas alla de las circunstancias historicas, los pueblos de las aguas, en este caso de la Amazonia, siempre han
tenido en comun la relacidn de interdependencia con los recursos hidricos. Por eso, los campesinos y sus
familias de la Amazonia utilizan los recursos de las tierras inundables, teniendo como telén de fondo el



48

movimiento ciclico de sus rios — inundacion, reflujo y periodo de seca — en una relacion de respeto por saber
que “la vida dirige al rio”, y el “rio dirige a la vida”. Ademas los pueblos de la selva, recolectores y cazadores por
excelencia, sobreviven con lo que la tierra y el bosque les ofrecen. Estos pueblos vigilan los rios y cuidan la
tierra, de la misma manera que la tierra cuida de ellos. Son los custodios de la selva y de sus recursos.

Sin embargo, la riqueza de la selva y de los rios de la Amazonia esta amenazada hoy por los grandes intereses
econdmicos que se asientan en diversos puntos del territorio. Tales intereses provocan, entre otras cosas, la
intensificacion de la tala indiscriminada en la selva, la contaminacién de rios, lagos y afluentes (por el uso
indiscriminado de agro-toxicos, derrames petroleros, mineria legal e ilegal, y los derivados de la produccién de
drogas). A ello se suma el narcotrafico, que junto con lo anterior pone en riesgo la supervivencia de los pueblos
que dependen de recursos animales y vegetales en estos territorios.

Por otro lado, las ciudades de la Amazonia han crecido muy rapidamente, y han integrado a muchos migrantes
desplazados de sus tierras de manera forzada, empujados hacia las periferias de los grandes centros urbanos
qgue avanzan hacia dentro de la selva. En su mayoria son pueblos indigenas, riberefos, y afrodescendientes
expulsados por la mineria ilegal y legal, la industria de extraccion petrolera, acorralados por la expansion de la
extraccion de madera, y siendo los mas golpeados por los conflictos agrarios y socio-ambientales. Las ciudades
también se caracterizan por las desigualdades sociales. La pobreza que ha sido producida a lo largo de la
historia genero relaciones de subordinacion, de violencia politica e institucional, incremento en el consumo de
alcohol y drogas — tanto en las ciudades como en las comunidades — y representa una herida profunda en los
cuerpos de los diversos pueblos Amazoénicos.

Los movimientos migratorios mas recientes correspondientes a la region amazénica estan caracterizados, sobre
todo, por la movilizacion de indigenas de sus territorios originarios a las ciudades. Actualmente entre 70% y
80% de la poblacion de la Panamazonia reside en las ciudades. Muchos de esos indigenas son
indocumentados o irregulares, refugiados, riberefios, o pertenecen a otras categorias de personas vulnerables.
En consecuencia, crece en toda la Amazonia una actitud de xenofobia y de criminalizacion de los migrantes y
desplazados. Esto, asimismo, da lugar a la explotacion de las poblaciones de la Amazonia, victimas del cambio
de valores de la economia mundial, para la cual el valor lucrativo es mayor que la dignidad humana. Ejemplo de
ello es el crecimiento dramatico del trafico de personas, especialmente el de mujeres, para fines de explotacion
sexual y comercial. Ellas pierden asi su protagonismo en los procesos de transformacion social, econémica,
cultural, ecoldgica, religiosa y politica de sus comunidades.

En suma, el crecimiento desmedido de las actividades agropecuarias, extractivas, y madereras de la Amazonia,
no solo ha dafado la riqueza ecologica de la region, de su selva y de sus aguas, sino que ademas ha
empobrecido su riqueza social y cultural. Ha forzado un desarrollo urbano no “integral” ni “inclusivo” de la
cuenca amazonica. Como respuesta a esta situacion, se nota un crecimiento de las capacidades de
organizacion y un avance de la sociedad civil, con atencion particular a las problematicas ambientales. En el
campo de las relaciones sociales, a pesar de los limites, la Iglesia Catdlica ha desarrollado en general un
trabajo significativo, fortaleciendo sus propios caminos a partir de su presencia encarnada y de su creatividad
pastoral y social.

3. Identidad de los pueblos indigenas

En los nueve paises que componen la Panamazonia se registra una presencia de alrededor de tres millones de
indigenas, representando alrededor de 390 pueblos y nacionalidades distintos. Asimismo, en el territorio
existen, segun datos de instituciones especializadas de la Iglesia (eg. Consejo Indigenista Misionero de Brasil) y
otras, entre 110 y 130 distintos Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario (PIAV) o “pueblos libres”. Ademas,
en los ultimos tiempos, aparece una nueva categoria constituida por los indigenas que viven en el tejido urbano,
algunos reconocibles como tales y otros que desaparecen en ese contexto y por ello son llamados “invisibles”.
Cada uno de estos pueblos representa una identidad cultural particular, una riqueza historica especifica, y un
modo particular de ver el mundo y el entorno, y de relacionarse con éste desde una propia cosmovision y
territorialidad especificas.

Mas alla de las amenazas que emergen desde dentro de sus propias culturas, los pueblos indigenas han vivido



49

desde los primeros contactos con los colonizadores fuertes amenazas externas (cf. LS 143, DAp 90). Contra
estas amenazas, los pueblos indigenas y comunidades amazonicas se organizan, luchan por la defensa de sus
vidas y culturas, territorios y derechos, y de la vida del universo y de la creacién entera. Los mas vulnerables,
sin embargo, son los PIAV, quienes no poseen instrumentos de dialogo y negociacion con los actores externos
que invaden sus territorios.

Algunos “no indigenas” tienen dificultad de comprender la alteridad indigena y, muchas veces, no respetan la
diferencia del otro. Dice el documento de Aparecida sobre el respeto de los indigenas y afro-americanos: «La
sociedad tiende a menospreciarlos, desconociendo su diferencia. Su situacion social esta marcada por la
exclusion y la pobreza» (DAp 89). Sin embargo, como remarcé el Papa Francisco en Puerto Maldonado: «Su
cosmovision, su sabiduria, tienen mucho para ensefiarnos a quienes no pertenecemos a su cultura. Todos los
esfuerzos que hagamos para mejorar la vida de los pueblos amazoénicos seran siempre pocos» (Fr.PM).

En los ultimos afios, los pueblos indigenas han comenzado a escribir su propia historia y a describir de manera
mas formal sus propias culturas, costumbres, tradiciones y saberes. Han escrito sobre las ensefianzas recibidas
de parte de sus mayores, padres y abuelos, que son memorias personales y colectivas. Hoy, el ser indigena no
se deriva solamente de la pertenencia étnica. También se refiere a la capacidad de mantener esa identidad sin
aislarse de las sociedades que les rodean, y con las cuales interactuan.

Ante este proceso de integracion, surgen organizaciones indigenas que buscan el fortalecimiento de la historia
de sus pueblos, para orientar la lucha por la autonomia y autodeterminacion: «es justo reconocer que existen
iniciativas esperanzadoras que surgen de sus propias bases y organizaciones, y propician que sean los propios
pueblos originarios y sus comunidades los guardianes de los bosques y que los recursos que genera la
conservacion de los mismos revierta en beneficios de sus familias, en la mejora de sus condiciones de vida, en
la salud, y educacion de sus comunidades» (Fr. PM). Sin embargo, ninguna iniciativa puede ignorar que la
relacion de pertenencia y participacion que establece el habitante amazonico con la creacion forma parte de su
identidad y contrasta con una vision mercantilista de los bienes de la creacion (cf. LS 38).

En muchos de estos contextos la Iglesia Catdlica esta presente a través de misioneros y misioneras
comprometidos con las causas de los pueblos indigenas y Amazonicos.

4. Memoria histérica eclesial

El inicio de la memoria histérica de la presencia de la Iglesia en la Amazonia se situa en el escenario de la
ocupacion colonial de Espafa y Portugal. La incorporacion del inmenso territorio amazonico en la sociedad
colonial y su posterior apropiacion por parte de los Estados nacionales, es un largo proceso de mas de cuatro
siglos. Hasta el inicio del siglo XX, las voces en defensa de los pueblos indigenas eran fragiles — aunque no
ausentes — (cf. Pio X, Carta Enciclica Lacrimabili Statu, 7.6.1912). Con el Concilio Vaticano I, dichas voces se
fortalecen. Para alentar “el proceso de cambio con los valores evangélicos”, la Il Conferencia del Episcopado
Latinoamericano, realizada en Medellin (1968), en su Mensaje a los Pueblos de América Latina, record6 que «a
pesar de sus limitaciones», la Iglesia «ha vivido con nuestros pueblos el proceso de colonizacién, liberacion y
organizacion». Y la lll Conferencia del Episcopado Latinoamericano, realizada en Puebla (1979), nos recordo
que la ocupacion y colonizacién del territorio de Amerindia fue «un enorme proceso de dominacionesy, lleno de
«contradicciones y laceraciones» (DP 6). Y mas tarde, la IV Conferencia de Santo Domingo (1992) nos advertia
sobre «uno de los episodios mas tristes de la historia latinoamericana y caribefia», que «fue el traslado forzado,
como esclavos, de un enorme numero de africanos». San Juan Pablo Il lamé a este desplazamiento un
«holocausto desconocido» en el que «han tomado parte personas bautizadas que non han vivido su fe» (DSD
20; cf. Juan Pablo I, Discurso a la comunidad catdlica de la Isla de Gorea, Senegal, 22.02.1992, n. 3; Mensaje
a los Afroamericanos, Santo Domingo, 12.10.1992, n. 2). Por esa «ofensa escandalosa para la historia de la
humanidad» (DSD 20), el Papa y los delegados en Santo Domingo pidieron perdon.

Hoy, lamentablemente, existen todavia resquicios del proyecto colonizador que cred representaciones de
inferiorizacion y demonizacion de las culturas indigenas. Tales resquicios debilitan las estructuras sociales
indigenas y permiten el despojo de sus saberes intelectuales y de sus medios de expresion. Lo que nos asusta
es que hasta hoy, 500 afos después de la conquista, mas o menos 400 afios de mision y evangelizaciéon



50

organizada, y 200 afios después de la independencia de los paises que configuran la Panamazonia, procesos
semejantes se siguen extendiendo sobre el territorio y sus habitantes, victimas hoy de un neocolonialismo feroz,
“enmascarado de progreso”. Probablemente, tal como lo afirmé el Papa Francisco en Puerto Maldonado, los
pueblos originarios Amazonicos nunca han estado tan amenazados como lo estan ahora. Hoy, debido a la
ofensa escandalosa de los «nuevos colonialismosy, «la Amazonia es una tierra disputada desde varios frentes»
(Fr. PM).

En su historia misionera, la Amazonia ha sido lugar de testimonio concreto de estar en la cruz, incluso muchas
veces lugar de martirio. La Iglesia también ha aprendido que en este territorio, habitado hace aproximadamente
diez mil afos por una gran diversidad de pueblos, sus culturas se construyen en armonia con el medio
ambiente. Las culturas precolombinas ofrecieron al cristianismo ibérico que acompanaba a los conquistadores,
multiples puentes y conexiones posibles «como la apertura a la acciéon de Dios, en el sentido de gratitud por los
frutos de la tierra, el caracter sagrado de la vida humana y la valorizacion de la familia, el sentido de la
solidaridad y corresponsabilidad en el trabajo comun, la importancia del culto, y la creencia de una vida mas alla
de la terrenal, y tantos otros valores» (DSD 17).

5. Justicia y derechos de los pueblos

El Papa Francisco, en su visita a Puerto Maldonado, llamé a cambiar el paradigma histérico en que los Estados
ven la Amazonia como despensa de los recursos naturales, por encima de la vida de los pueblos originarios y
sin importar la destruccion de la naturaleza. La relacién armoniosa entre el Dios Creador, los seres humanos y
la naturaleza esta quebrada debido a los efectos nocivos del neo-extractivismo y por la presion de los grandes
intereses econdmicos que explotan el petréleo, el gas, la madera, el oro, y por la construccion de obras de
infraestructura (por ejemplo: megaproyectos hidroeléctricos, ejes viales, como carreteras interoceanicas) y por
los monocultivos industriales (cf. Fr.PM).

La cultura dominante del consumo y del descarte convierte al planeta en un gran basural. El Papa denuncia
este modelo de desarrollo como andnimo, asfixiante, sin madre; sélo obsesionado por el consumo y los idolos
del dinero y del poder. Se imponen nuevos colonialismos ideoldgicos disfrazados por el mito del progreso que
destruyen las identidades culturales propias. Francisco apela por la defensa de las culturas y por la
reapropiacion de la herencia que viene con la sabiduria ancestral, la cual propone una manera de relacion
armoniosa entre la naturaleza y el Creador, y expresa con claridad que «la defensa de la tierra no tiene otra
finalidad que no sea la defensa de la vida» (Fr. PM). Esta debe considerarse tierra santa: «jEsta no es una
tierra huérfana! jTiene Madre!» (Fr. EP).

Por otra parte, la amenaza contra los territorios amazonicos «también viene por la perversion de ciertas
politicas que promueven “la conservacion” de la naturaleza sin tener en cuenta al ser humano y, en concreto [a
los] hermanos [y hermanas] amazonicos que habitan en ellas» (Fr. PM). La orientacion del Papa Francisco es
clara: «Creo que el problema principal esta en cémo conciliar el derecho al desarrollo incluyendo también el
derecho de tipo social y cultural, con la proteccion de las caracteristicas propias de los indigenas y de sus
territorios. [...] En este sentido, siempre debe prevalecer el derecho al consentimiento previo e informado» (Fr.
FPI).

Paralelamente, las poblaciones indigenas, campesinas y otros sectores populares en la Amazonia y a nivel
nacional en cada pais, han venido construyendo procesos politicos organizativos en torno de agendas fundadas
en una perspectiva basada en sus derechos humanos. La situacion del derecho al territorio de los pueblos
indigenas en la Panamazonia gira en torno a una problematica constante sobre la falta de regularizacion de
tierras y del reconocimiento de su propiedad ancestral y colectiva. Asi también, el territorio ha sido despojado
de una interpretacion integral relacionada al aspecto cultural y cosmovision de cada pueblo o comunidad
indigena.

Proteger a los pueblos indigenas y sus territorios es una exigencia ética fundamental y un compromiso basico
con los derechos humanos; y para la Iglesia se torna en un imperativo moral coherente con el enfoque de
ecologia integral de Laudato si’ (cf. LS, cap. IV).



51

6. Espiritualidad y sabiduria

Para los pueblos indigenas de la Amazonia, el “buen vivir’ existe cuando estan en comunion con las otras
personas, con el mundo, con los seres de su entorno, y con el Creador. Los pueblos indigenas, en efecto, viven
dentro de la casa que Dios mismo creé y les dio como regalo: la Tierra. Sus diversas espiritualidades y
creencias, los motivan a vivir una comunion con la tierra, el agua, los arboles, los animales, con el diay la
noche. Los ancianos sabios, llamados indistintamente payées, mestres, wayanga o chamanes — entre otros —
promueven la armonia de las personas entre si y con el cosmos. Todos ellos_«son memoria viva de la mision
que Dios nos ha encomendado a todos: cuidar la Casa Comun» (Fr. PM).

Los indigenas Amazonicos cristianos entienden la propuesta del “buen vivir’ como vida plena en el horizonte de
la co-creacidn del Reino de Dios. Dicho buen vivir sélo sera alcanzado cuando se haga verdad el proyecto
comunitario en defensa de la vida, del mundo, y de todos los seres vivos.

«Estamos llamados a ser los instrumentos del Padre Dios para que nuestro planeta sea lo que él sofié al
crearlo, y responda a su proyecto de paz, belleza y plenitud» (LS 53). Este suefio comienza a ser construido
dentro de la familia que es la primera comunidad de nuestra existencia: «La familia es y ha sido siempre, la
institucion social que mas ha contribuido a mantener vivas nuestras culturas. En momentos de crisis pasadas,
ante a los diferentes imperialismos, la familia de los pueblos originarios ha sido la mejor defensa de la vida» (Fr.

PM).

Sin embargo, es necesario reconocer que en la region amazonica hay una gran diversidad cultural y religiosa.
Si bien en su mayoria promueven el “buen vivir’ como un proyecto de armonia entre Dios, los pueblos y la
naturaleza, hay también algunas sectas que, motivadas por intereses ajenos al territorio, no siempre favorecen
una ecologia integral.

Il. DISCERNIR.
HACIA UNA CONVERSION PASTORAL Y ECOLOGICA

7. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensién biblico — teoldgica

La realidad especifica de la Amazonia y su destino, hoy interpelan a cada persona de buena voluntad sobre la
identidad del cosmos, sobre su armonia vital y sobre su futuro. Los Obispos de América Latina reconocen la
naturaleza como herencia gratuita y como profetas de la vida asumen su compromiso para proteger esta Casa
Comun (cf. DAp 471).

Los relatos biblicos contienen algunas instancias teoldgicas portadoras de valores universales. Sobre todo,
cada realidad creada existe para la vida y todo aquello que conlleva la muerte se opone a la voluntad divina. En
segundo lugar, Dios establece una relacién de comunion con el ser humano «creado a su imagen y semejanza»
(Gen 1,26), a quien confia la custodia de la creacion (cf. Gen 1,28; 2,15). «Dar gracias por el don de la creacion,
reflejo de la sabiduria y belleza del Creador que encomendo al ser humano su obra creadora para que la
cultivara y la guardara» (DAp 470). Finalmente, a la armonia de la relacion entre Dios, el ser humano y el
cosmos, se contraponen la desarmonia de la desobediencia y del pecado (cf. Gen 3,1-7), que determina el
miedo (cf. Gen 3,8-10), el rechazo del otro (cf. Gen 3,12), la maldicién del suelo (cf. Gen 3,17), la exclusién del
jardin (cf. Gen 3,23-24) hasta llegar a la experiencia del fratricidio (cf. Gen 4,1-16).

Al mismo tiempo, los relatos biblicos testimonian que en la creacion herida esta plantado el germen de la
promesa y la semilla de la esperanza, porque Dios no abandona la obra de sus manos. En la historia de la
salvacion El renueva el propdsito de “hacer una alianza” entre el ser humano y la tierra, rehabilitando mediante
el don de la Torah la belleza de la creacién. Todo esto culmina en la persona y en la mision de Jesus. Mientras
muestra compasién por la humanidad y su fragilidad (cf. Mt 9,35-36), El confirma la bondad de todas las cosas
creadas (cf. Mc 7,14-15). Los prodigios realizados sobre los enfermos y sobre |la naturaleza revelan
contemporaneamente la providencia del Padre y la bondad de la creacion (cf. Mt 6,9-15.25-34).

El mundo creado nos invita a alabar la belleza y armonia de las creaturas y del Creador (cf. LS 12). Como lo
sefala el Catecismo de la Iglesia Catdlica, «toda criatura posee su bondad y su perfeccion propias», y en su ser



52

propio reflejan «un rayo de la sabiduria y de la bondad infinitas de Dios», de su amor (CCC 339). «El suelo, el
agua [...] todo es caricia de Dios» (LS 84), canto divino, cuyas letras estan conformadas por «la multitud de las
criaturas presentes en el universo», como lo sefalé San Juan Pablo Il (Catequesis, 30/1/2002). Cuando
cualquiera de esas creaturas es extinguida por causas humanas, ya no puede cantar mas la alabanza al
Creador (cf. LS 33).

La providencia del Padre y la bondad de la creacién alcanzan su punto culminante en el misterio de la
encarnacion del Hijo de Dios, que se acerca y abraza todos los contextos humanos, pero sobre todo el de los
mas pobres. El Concilio Vaticano Il menciona ésta cercania contextual con términos como adaptacion y dialogo
(cf. GS 4, 11; CD 11; UR 4; SC 37ss), y encarnacion y solidaridad (cf. GS 32). Mas tarde, sobre todo en
América Latina, esas palabras fueron traducidas como opcion por los pobres 'y liberacion (Medellin 1968),
participaciony comunidades de base (Puebla 1979), insercion e inculturacion (cf. Santo Domingo 1992), mision
y servicio de una Iglesia samaritana y abogada de los pobres (cf. DAp 2007).

Con la muerte y resurreccion de Jesus se ilumina el destino de la creacion entera, impregnado de la potencia
del Espiritu Santo, ya evocada en la tradicion sapiencial (cf. Sab 1,7). La Pascua lleva a cumplimiento el
proyecto de una “creacion nueva” (cf. Ef2,15; 4,24), revelando que Cristo es la Palabra creadora de Dios (cf. Jn
1,1-18) y que «todas las cosas han sido creadas por medio de él y para él» (Co 1,16). «Para la comprension
cristiana de la realidad, el destino de toda la creacién pasa por el misterio de Cristo, que esta presente desde el
origen de todas las cosas» (LS 99).

La tensién entre el “ya” y el “todavia no” involucra la familia humana y el mundo entero: «Pues la ansiosa
espera de la creacion desea vivamente la revelacion de los hijos de Dios. La creacion, en efecto, fue sometida a
la caducidad, no espontaneamente, sino por aquel que la sometio, en la esperanza de ser liberada de la
esclavitud de la corrupcion para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios. Pues sabemos que la
creacion entera gime hasta el presente y sufre dolores de parto» (Rm 8,19-22). En el misterio pascual de Cristo,
la creacion entera se extiende hacia un cumplimiento final, cuando «las criaturas de este mundo ya no se nos
presentan como una realidad meramente natural, porque el Resucitado las envuelve misteriosamente y las
orienta a un destino de plenitud. Las mismas flores del campo y las aves que él contemplé admirado con sus
0jos humanos, ahora estan llenas de su presencia luminosa» (LS 100).

8. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimension social

La mision evangelizadora tiene siempre un «contenido ineludiblemente social» (EG 177). Creer en un Dios
Trino nos invita a tener siempre presente «que fuimos hechos a imagen de esa comunién divina, por lo cual no
podemos realizarnos ni salvarnos solos» (EG 178). En efecto, «desde el corazon del Evangelio reconocemos la
intima conexién que existe entre evangelizacion y promocién humana» (EG 178), entre la aceptacion y la
transmision del amor divino. Asi, si aceptamos el amor de Dios Padre Creador que nos confirié una dignidad
infinita, el amor del Dios Hijo que nos ennoblecié con su redencion, y el amor del Espiritu Santo que penetra 'y
libera todos los vinculos humanos, no podemos sino comunicar tal amor trinitario respetando y promoviendo la
dignidad, nobleza y libertad de cada ser humano en cada accién evangelizadora (cf. EG 178). En otras
palabras, la tarea evangelizadora de recibir y trasmitir el amor de Dios comienza con el deseo, busqueda y
cuidado de los demas (cf. EG 178).

Por lo tanto, evangelizar implica comprometerse con nuestros hermanos y hermanas, mejorar la vida
comunitaria, y asi «hacer presente en el mundo el Reino de Dios» (EG 176), promoviendo por y para todo el
mundo (cf. Mc 16, 15) no «una caridad a la carta» (EG 180), sino un verdadero desarrollo humano integral, es
decir, para todas las personas y para toda la persona (cf. PP 14 y EG 181). Esto es lo que se conoce como el
«criterio de universalidad» de la tarea evangelizadora, «ya que el Padre desea que todos los hombres se
salven, y su plan de salvacion consiste en “recapitular todas las cosas, las del cielo y las de la tierra, bajo un
solo jefe, que es Cristo” (Ef1,10) [...] Toda la creacion quiere decir también todos los aspectos de la vida
humana» (EG 181), todas sus relaciones.

Ya en las historias biblicas de la creacion emerge que la existencia humana se caracteriza por «tres relaciones
fundamentales estrechamente conectadas: la relacion con Dios, con el préjimo y con la tierra [...] las tres



53

relaciones vitales se han roto, no sélo externamente, sino también dentro de nosotros. Esta ruptura es el
pecado» (LS 66). La redencion de Cristo, que ha vencido el pecado, ofrece la posibilidad de armonizar tales
relaciones. La «misiéon del anuncio de la Buena Nueva de Jesucristo», por lo tanto, promueve esperanza no
solo en el fin de la historia, sino en el curso mismo de la historia de los pueblos, en una historia de valorizacion
y recomposicion de todas la relaciones de nuestra existencia (cf. EG 181). De alli que la tarea evangelizadora
nos invite a trabajar en contra de las desigualdades sociales y la falta de solidaridad mediante la promocion de
la caridad y la justicia, de la compasion y del cuidado, entre nosotros si, pero también con los otros seres,
animales y plantas, y con toda la creacion. La Iglesia esta llamada a acompafar y a compartir el dolor del
pueblo amazonico, y a colaborar con la sanacion de sus heridas, poniendo en practica su identidad de Iglesia
samaritana, segun la expresion de los Obispos Latinoamericanos (cf. DAp 26).

Esta dimension social — y hasta césmica — de la mision evangelizadora, es particularmente relevante en el
territorio amazonico, en donde la interconexion entre vida humana, ecosistemas, y vida espiritual, fue y sigue
siendo clara para la gran mayoria de sus habitantes. La destruccion es «una estela de dilapidacion e incluso de
muerte, por toda la regién [...] pone en peligro la vida de millones de personas, y en especial el habitat de los
campesinos e indigenas» (DAp 473). No cuidar la Casa Comun «es una ofensa al Creador, un atentado contra
la biodiversidad, y en definitiva, contra la vida» (DAp 125).

Por ello, como bien nos recorda el Papa Francisco, la tarea evangelizadora no puede «mutilar la integralidad del
mensaje del Evangelio» (EG 39). Su integralidad armoniosa, precisamente, «exige al evangelizador ciertas
actitudes que ayudan a acoger mejor el anuncio: cercania, apertura al dialogo, paciencia, acogida cordial» (EG
165), y, por sobre todo, asumir y asimilar que «todo esta conectado» (LS 91, 117, 138, 240). Esto implica que el
evangelizador debe promover proyectos de vida personal, social y cultural mediante los cuales podamos nutrir
la integralidad de nuestras relaciones vitales con los demas, con la creacién y con el Creador. Tal llamado
necesita de una escucha atenta del clamor de los pobres y de la tierra en forma conjunta (cf. LS 49).

Hoy el grito de la Amazonia al Creador, es semejante al grito del Pueblo de Dios en Egipto (cf. Ex 3,7). Es un
grito de esclavitud y abandono, que clama por la libertad y el cuidado de Dios. Es un grito que anhela la
presencia de Dios, especialmente cuando, los pueblos amazonicos, por defender sus tierras, tropiezan con la
criminalizacidn de la protesta — tanto por parte de las autoridades como de la opinién publica —; o cuando son
testigos de la destruccion del bosque tropical, que constituye su habitat milenario; o cuando las aguas de sus
rios se llenan de especies de muerte en lugar de vida.

9. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensidn ecolégica

«El Reino que se anticipa y crece entre nosotros lo toca todo» (EG 181) y nos recuerda que «en el mundo todo
esta conectado» (LS 16), y que por lo tanto el «principio de discernimiento» de evangelizacién esta vinculado a
un proceso integral de desarrollo humano (cf. EG 181). Dicho proceso esta caracterizado, como lo sefiala
Laudato si’ (cf. nn. 137-142), por un paradigma relacional denominado ecologia integral, que articula los
vinculos fundamentales que hacen posible un verdadero desarrollo.

El primer grado de articulacion para un auténtico progreso es el vinculo intrinseco entre lo social y lo ambiental.
Dado que los seres humanos somos parte de los ecosistemas que facilitan las relaciones que dan vida a
nuestro planeta, el cuidado de los mismos — en donde todo esta interconectado — es fundamental para promover
tanto la dignidad de cada individuo, como el bien comun de la sociedad, tanto el progreso social como el
cuidado ambiental.

En la Amazonia, la nocién de ecologia integral es clave para responder al desafio de cuidar la inmensa riqueza
de su biodiversidad ambiental y cultural. Desde el punto de vista ambiental, la Amazonia, ademas de ser
«fuente de vida en el corazén de la Iglesia» (REPAM), es un pulmon del planeta y uno de los sitios de mayor
biodiversidad del mundo (cf. LS 38). En efecto la cuenca amazdnica posee el ultimo gran bosque tropical que, a
pesar de las intervenciones que ha sufrido y sufre, es la mayor superficie forestal existente en los tropicos de
nuestra tierra. Reconocer el territorio amazdnico como cuenca, mas alla de las fronteras de los paises, facilita la
mirada integral de la region, esencial para la promocién de un desarrollo y una ecologia integral.



54

Desde el punto de vista cultural, tal como ha sido sefialado extensamente en la seccion anterior la Amazonia es
particularmente rica por las diversas y ancestrales cosmovisiones de sus poblaciones. Tal patrimonio cultural,
que forma «parte de la identidad comun» de la regidn, se encuentra tan amenazado como su patrimonio
ambiental (LS 143). Las amenazas provienen — principalmente — de una «vision consumista del ser humano,
alentada por los engranajes de la actual economia globalizada, [que] tiende a homogeneizar las culturas y a
debilitar la inmensa variedad cultural, que es un tesoro de la humanidad» (LS 144).

Por lo tanto, el proceso de evangelizacion de la Iglesia en la Amazonia no puede ser ajeno a la promocion del
cuidado del territorio (naturaleza) y de sus pueblos (culturas). Para ello, necesita establecer puentes que
puedan articular los saberes ancestrales con los conocimientos contemporaneos (cf. LS 143-146),
particularmente aquellos referidos al manejo sustentable del territorio y a un desarrollo acorde a los propios
sistemas de valores y culturas de las poblaciones que habitan este espacio, quienes deben ser reconocidos
como sus genuinos custodios, y hasta_propietarios.

Pero la ecologia integral es mas que la mera conexion entre lo social y lo ambiental. Comprende la necesidad
de promover una armonia personal, social y ecolégica, para la cual necesitamos de una conversion personal,
social y ecoldgica (cf. LS 210). La ecologia integral, entonces, nos invita a una conversioén integral. «Esto
implica [...] reconocer los propios errores, pecados, vicios [...] negligencias» y omisiones con los que
«ofendemos a la creacion de Dios», y «arrepentirse de corazén» (LS 218). S6lo cuando somos conscientes de
coémo nuestro estilo de vida y nuestra manera de producir, comerciar, consumir y desechar afectan la vida de
nuestro ambiente y nuestras sociedades, entonces podremos iniciar un cambio de rumbo integral.

Cambiar de rumbo, o convertirse integralmente, no se agota en una conversion de corte individual. Un cambio
profundo de corazon, expresado en habitos personales, es tan necesario como un cambio estructural,
expresado en habitos sociales, en leyes y en programas econémicos acordes. A la hora de promover dicho
cambio radical que la Amazonia y el planeta necesitan, los procesos de evangelizacion tienen mucho que
aportar, sobre todo por la profundidad con que el Espiritu de Dios cala la naturaleza y los corazones de las
personas y los pueblos.

10. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensién sacramental

Mientras la Iglesia reconoce la fuerte hipoteca y el poder del pecado, sobre todo en la destruccioén social y
ambiental, no se desalienta en su caminar junto con el pueblo Amazonico, y se compromete a superar la fuente
del pecado, apoyada en la gracia de Cristo. Una mirada eclesial contemplativa y una practica sacramental
acorde son clave para la evangelizacién en la Amazonia.

«El universo se desarrolla en Dios, que lo llena todo. Entonces hay mistica en una hoja, en un camino, en el
rocio, en el rostro del pobre» (LS 233). Quien sabe contemplar «lo bueno que hay en las cosas y experiencias
del mundo», descubre la intima conexién de todas esas cosas y experiencias con Dios (LS 234). Por ello, la
comunidad cristiana, especialmente en la Amazonia, esta invitada a ver la realidad con una mirada
contemplativa mediante la cual pueda captar la presencia y la accion de Dios en toda la creacién y en toda la
historia.

Ademas, ya que «los Sacramentos son un modo privilegiado de como la naturaleza es asumida por Dios y se
convierte en mediacion de la vida sobrenatural», sus celebraciones son una permanente invitacion a «abrazar el
mundo en un nivel distinto» (LS 235). Por ejemplo, la celebracion del Bautismo nos invita a considerar la
importancia del “agua” como fuente de vida, no sélo como instrumento o recurso material, y responsabiliza a la
comunidad creyente a custodiar este elemento como don de Dios para todo el planeta. Ademas, dado que el
agua del Bautismo purifica al bautizado de todos los pecados, su celebraciéon permite a la comunidad cristiana
asumir el valor del agua y “del rio” como fuente de purificacion, facilitando la inculturaciéon de los ritos
relacionados al agua de la sabiduria ancestral de los pueblos amazonicos.

La celebracion de la Eucaristia nos invita a redescubrir como el «Sefor, en el colmo del misterio de la
Encarnacion, quiso llegar a nuestra intimidad a través de un pedazo de materia» (LS 236). La Eucaristia, por lo
tanto, nos remite al «centro vital del universoy, al foco desbordante de amor y de vida inagotable del Hijo



55

encarnado, presente en las especies de pan y vino, fruto de la tierra-vid y el trabajo de los hombres (cf. LS 236).
En la Eucaristia, la comunidad celebra un amor césmico, en donde los seres humanos, junto al Hijo de Dios
encarnado y a toda la creacion, dan gracias a Dios por la vida nueva de Cristo resucitado (cf. LS 236). De esta
forma, la Eucaristia constituye comunidad, una comunidad peregrina festiva que deviene en «fuente de luz y de
motivacion para nuestras preocupaciones por el ambiente, y nos orienta a ser custodios de todo lo creado» (LS
236). Al mismo tiempo, la sangre de tantos hombres y mujeres que ha sido derramada, bafando las tierras
amazonicas por el bien de sus habitantes y del territorio, se une a la Sangre de Cristo, derramada por todos y
para toda la creacion.

11. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensién eclesial-misionera
En la Iglesia en salida (cf. EG 46), «misionera por naturaleza» (AG 2, DAp 347), todos los bautizados tienen la
responsabilidad de ser discipulos misioneros, participando de modo diverso y en ambitos distintos.

En efecto, una de las riquezas de la conciencia magisterial de la Iglesia, es la de «anunciar siempre y por todas
partes los principios morales, incluso los referentes al orden social, y pronunciarse respecto de cualquier
cuestion humana, en cuanto lo exijan los derechos fundamentales de la persona humana o la salvacién de las
almas» (CCC 2032; CIC can. 747).

La alabanza a Dios necesita estar acompafiada por la practica de la justicia a favor de los pobres. Como
proclama el Salmo 146 (145): «Alaba al Sefior con toda mi alma, alabaré al Sefior mientras viva [...] al Dios que
libera a los cautivos, que da pan a los hambrientos, que sostiene a la viuda y al huérfano». Esta misidén necesita
de la participacion de todos, y de una reflexion amplia que permita contemplar las condiciones histéricas
concretas tanto sociales, ambientales y eclesiales. En este sentido, un enfoque misionero en la Amazonia
requiere mas que nunca un magisterio eclesial ejercido en la escucha del Espiritu santo que garantiza unidad y
diversidad. Esta unidad en la diversidad, siguiendo la tradicion de la Iglesia, esta estructuralmente atravesada
por lo que se conoce como sensus fidei del Pueblo de Dios.

El Papa Francisco retomo este aspecto enfatizado por el Concilio Vaticano Il (cf. LG 12; DV 10), recordando
que: «En todos los bautizados, desde el primero hasta el ultimo, actia la fuerza santificadora del Espiritu que
impulsa a evangelizar. El Pueblo de Dios es santo por esta uncion que lo hace infalible “in credendo’. Esto
significa que cuando cree no se equivoca... Dios dota a la totalidad de los fieles de un instinto de la fe — el
sensus fidei — que los ayuda a discernir lo que viene realmente de Dios» (EG 119).

Tal discernimiento debe estar acompanado por los pastores, especialmente por los Obispos. En efecto, el
mantenimiento de la Tradicidn eclesial, realizada por todo el Pueblo de Dios, exige la unidad de este Pueblo con
sus pastores (cf. DV 10) para la lectura y el discernimiento de las nuevas realidades . Son los Obispos, como
principio de unidad del Pueblo de Dios (cf. LG 23), quienes tienen la responsabilidad de mantener la unidad de
la Tradicion originada y basada en las Sagradas Escrituras (cf. DV 9).

Asi, el sentido religioso de la Amazonia, como ejemplo de expresion del sensus fidei, necesita del
acompafhamiento y la presencia de los pastores (cf. EN 48). Cuando el Papa Francisco se encontr6 con los
pueblos de la Amazonia en Puerto Maldonado, expreso: «he querido venir a visitarlos y escucharlos, para estar
juntos en el corazon de la Iglesia, unirnos a sus desafios y con ustedes reafirmar una opcion sincera por la
defensa de la vida, defensa de la tierra y defensa de las culturas». Los representantes de los pueblos ahi
presentes, por su parte, le respondieron: «Nosotros venimos a escuchar a Su Santidad, a estar junto con el
Papa en el corazén de la Iglesia y a participar en la edificacion de esta Iglesia para que tenga cada vez mas un
rostro Amazoénico». En esa escucha reciproca entre el Papa (y autoridades eclesiales) y los habitantes del
pueblo amazonico, se alimenta y fortalece el sensus fidei del Pueblo y crece su ser eclesial: «Necesitamos
ejercitarnos en el arte de escuchar, que es mas que oir» (EG 171).

La Asamblea Especial para la Regiéon Panamazodnica precisa de un gran ejercicio de escucha reciproca,
especialmente de una escucha entre el Pueblo fiel y las autoridades magisteriales de la Iglesia. Y uno de los
puntos principales a escuchar es el lamento «de miles de (sus) comunidades privadas de la Eucaristia
dominical por largos periodos» (DAp 100, e). Confiamos en que la Iglesia, enraizada en sus dimensiones



56

sinodal y misionera (cf. Francisco, Discurso per la conmemoracion del 50 aniversario de la institucion del
Sinodo de los Obispos, 17.10.2015), pueda generar procesos de escucha (ver-escuchar), procesos de
discernimiento (juzgar), para poder responder (actuar) a las realidades concretas de los pueblos amazodnicos.

lll. ACTUAR.
NUEVOS CAMINOS PARA UNA IGLESIA CON ROSTRO AMAZONICO3

12. Iglesia con rostro amazénico

«Ser Iglesia es ser Pueblo de Dios», encarnado «en los pueblos de la tierra» y en su culturas (EG 115). La
universalidad o catolicidad de la Iglesia, por lo tanto, se ve enriquecida con «la belleza de este rostro
pluriforme» (NMI 40) de las diferentes manifestaciones de las Iglesias particulares y sus culturas. Como lo
sefalo el Papa Francisco en su encuentro con comunidades amazonicas en Puerto Maldonado: «quienes no
habitamos estas tierras necesitamos de vuestra sabiduria y conocimiento para poder adentrarnos, sin destruir,
el tesoro que encierra esta region, y se hacen eco las palabras del Sefior a Moisés: “Quitate las sandalias,
porque el suelo que estas pisando es una tierra santa” (Ex 3,5)» (Fr. PM).

La Iglesia esta llamada a profundizar su identidad en correspondencia con las realidades de su propio territorio
y a crecer en su espiritualidad escuchando la sabiduria de sus pueblos. Por ello la Asamblea Especial para la
Region Panamazodnica esta llamada a encontrar nuevos caminos para hacer crecer el rostro amazonico de la
Iglesia y también responder a las situaciones de injusticia de la regidon, como el neocolonialismo de las
industrias extractivistas, los proyectos de infraestructuras que danan su biodiversidad, y la imposiciéon de
modelos culturales y econdmicos ajenos a la vida de los pueblos.

Asi, con la atencion puesta en lo local y en la diversidad de las microestructuras vivenciales de la region, la
Iglesia se fortalece como contrapunto frente a la globalizacion de la indiferencia y frente a la I6gica uniformadora
promovida por muchos medios de comunicacion y por un modelo econdmico que no suele respetar los pueblos
amazonicos ni sus territorios.

Por su parte, las Iglesias locales, que son también Iglesias misioneras, en salida, encuentran en sus propias
periferias lugares privilegiados de experiencia evangelizadora, pues alli es «donde hace mas faltalaluz y la
vida del Resucitado» (EG 30). En las periferias los misioneros se encuentran con los marginados, los fugitivos y
los refugiados, con los desesperados, los excluidos, ergo con Jesucristo crucificado y exaltado, «que ha querido
identificarse con ternura especial con los mas débiles y pobres» (DP 196).

Durante la preparacion para el Sinodo, se buscara identificar experiencias pastorales locales, tanto positivas
como negativas, que puedan iluminar el discernimiento para las nuevas lineas de accion.

13. Dimensién profética
Frente a la crisis socio-ambiental actual, urgen luces de orientacion y accion para poder implementar la
transformacion de practicas y actitudes.

Es necesario superar la miopia, el inmediatismo y las soluciones cortoplacistas. Se necesita tener una
perspectiva global, superar los intereses propios o particulares, para poder compartir y ser responsables de un
proyecto comun y global.

«Todo esta conectado» es la gran insistencia del Papa Francisco, para dialogar con las raices espirituales de
las grandes tradiciones religiosas y culturales. Se plantea la necesidad de un consenso alrededor de una
agenda minima: desarrollo integral y sostenible, tal cual descripto en puntos anteriores, que incluye ganaderia 'y
agricultura sustentable, energia sin contaminacion, respeto de las identidades y derechos de los pueblos
tradicionales, agua potable para todos, entre otros. Estos derechos son temas fundamentales a menudo
ausentes en la Panamazonia.

Debe haber un equilibrio, y la economia debe dar prioridad a una vocacion por una vida humana digna. Esta



57

relacion equilibrada debe cuidar el ambiente y la vida de los mas vulnerables. «En la actualidad hay una sola
crisis que es social y ambiental a la vez» (LS 139).

La Enciclica Laudato si’ (cf. nn. 216ss) nos invita a una conversion ecoldgica que implica un estilo de vida
nuevo. El horizonte esta puesto en el otro. Es preciso practicar la solidaridad global y superar el individualismo,
abrir caminos nuevos de libertad, verdad y belleza. La conversién significa liberarnos de la obsesion del
consumo. Comprar es un acto moral, no sélo econdmico. La conversion ecoldgica es asumir la mistica de la
interconexion y la interdependencia de todo lo creado. La gratuidad se impone en nuestras actitudes cuando
entendemos la vida como don de Dios. Abrazar la vida en solidaridad comunitaria supone un cambio de
corazon.

Este nuevo paradigma abre perspectivas de transformacion personal y en la sociedad. El gozo y la paz son
posibles cuando no estamos obsesionados por el consumo. El Papa Francisco plantea que una relacion
armoniosa con la naturaleza nos permite una feliz sobriedad, paz interior con uno mismo, en relacién con el
bien comun, y una serena armonia que implica contentarse con lo realmente necesario. Esto es algo que las
culturas occidentales pueden, y quizas deben, aprender de las culturas tradicionales Amazonicas, y de otros
territorios y comunidades en el planeta. Ellos, los pueblos, «tienen mucho que ensefarnos» (EG 198). Ellos, en
su amor por su tierra y su relacion con los ecosistemas, conocen al Dios Creador, fuente de vida. Ellos, «en sus
propios dolores, conocen al Cristo sufriente» (EG 198). Ellos, en su nocion de vida social en dialogo, estan
movidos por el Espiritu Santo. De alli que el Papa Francisco haya sefialado que «es necesario que todos nos
dejemos evangelizar por ellos» y por sus culturas, y que la tarea de la nueva evangelizacion implica «prestarles
nuestra voz en sus causas, pero también [estamos llamados] a ser sus amigos, a escucharlos, a interpretarlos y
a recoger la misteriosa sabiduria que Dios quiere comunicarnos a través de ellos» (EG 198). Sus ensenanzas,
en consecuencia, podrian marcar el rumbo de las prioridades para los nuevos caminos de la Iglesia en la
Amazonia.

14. Ministerios con rostros amazénicos

A través de muchos encuentros regionales en la Amazonia, la Iglesia catélica ha profundizado la conciencia que
su universalidad se encarna en la historia y las culturas locales. De este modo, se manifiesta y actua la Iglesia
de Cristo, una, santa, catolica y apostélica (cf. CD 11). Gracias a esta conciencia, hoy la Iglesia tiene los ojos
puestos en la Amazonia con una vision de conjunto, en donde descubre los grandes desafios socio-politicos,
economicos y eclesiales que amenazan a esta region, pero sin perder la esperanza en la presencia de Dios,
alimentada por la creatividad y la perseverancia tenaz de sus habitantes.

En las ultimas décadas, y con un gran impulso del Documento de Aparecida, la Iglesia de la Amazonia supo
reconocer que, por causa de las inmensas extensiones territoriales, la gran diversidad de sus pueblos y los
rapidos cambios en los escenarios socio-econdmicos, su pastoral tenia una presencia precaria. Era (y sigue
siendo) necesario una mayor presencia, es decir, intentar responder a todo aquello que es especifico en esta
region desde los valores del Evangelio, reconociendo, entre otros elementos, la inmensa extension geografica,
muchas veces de dificil acceso, la gran diversidad cultural, y la fuerte influencia de intereses nacionales e
internacionales en busca de un enriquecimiento econémico facil por los recursos que tiene esta region. Una
mision encarnada implica un repensar la presencia escasa de la Iglesia con relacién a la inmensidad del
territorio y su diversidad cultural.

La Iglesia con rostro amazénico debe «buscar un modelo de desarrollo alternativo, integral y solidario, basado
en una ética que incluya la responsabilidad por una auténtica ecologia natural y humana, que se fundamenta en
el evangelio de la justicia, la solidaridad y el destino universal de los bienes, y que supere la logica utilitarista e
individualista, que no somete a criterios éticos los poderes econdmicos y tecnoldgicos» (DAp 474, c). Por tanto,
es preciso alentar a que todo el Pueblo de Dios, participe de la misidon de Cristo, Sacerdote, Profeta y Rey (cf.
LG 9), a que no permanezca indiferente a las injusticias de la region para poder descubrir, en la escucha del
Espiritu, los deseados nuevos caminos.

Estos nuevos caminos para la pastoral de la Amazonia exigen «relanzar la obra de la Iglesia» (DAp 11) en el
territorio y profundizar el «proceso de inculturacion» (EG 126) que exige que la Iglesia en la Amazonia haga



58

propuestas «valientes», que supone tener «osadia» y «no tener miedo», como nos pide el Papa Francisco. El
perfil profético de la Iglesia, hoy, se muestra a través de su perfil ministerial participativo, capaz de hacer de los
pueblos indigenas y comunidades amazonicas los «principales interlocutores» (LS 146) en todos los asuntos
pastorales y socio-ambientales en el territorio.

Para modificar la presencia precaria y transformarla en una presencia mas amplia y encarnada, se necesita
establecer una jerarquia de las urgencias de la Amazonia. El documento de Aparecida menciona la necesidad
de una «coherencia eucaristica» (DAp 436) para la region amazonica, es decir, que exista no sélo la posibilidad
de que todos los bautizados puedan participar de la Misa dominical, sino también que vayan creciendo cielos
nuevos Y tierra nueva como anticipacion del Reino de Dios en la Amazonia.

En este sentido el Vaticano Il nos recuerda que todo el Pueblo de Dios participa del sacerdocio de Cristo,
aunque distinguiendo sacerdocio comun y sacerdocio ministerial (cf. LG 10). De alli que urge evaluar y repensar
los ministerios que hoy son necesarios para responder a los objetivos de «una Iglesia con rostro Amazonico y
una Iglesia con rostro indigena» (Fr. PM). Una prioridad es precisar los contenidos, métodos y actitudes para
una pastoral inculturada, capaz de responder a los grandes desafios en el territorio. Otra es proponer nuevos
ministerios y servicios para los diferentes agentes de pastoral que respondan a las tareas y responsabilidades
de la comunidad. En ésta linea, es preciso identificar el tipo de ministerio oficial que puede ser conferido a la
mujer, tomando en cuenta el papel central que hoy desempefan las mujeres en la Iglesia amazonica. También
es necesario promover el clero indigena y nacido en el territorio, afirmando su propia identidad cultural y sus
valores. Finalmente, es necesario repensar nuevos caminos para que el Pueblo de Dios tenga mejor y frecuente
acceso a la Eucaristia, centro de la vida cristiana (cf. DAp 251).

15. Nuevos caminos

En el proceso de pensar una Iglesia con rostro amazoénico sofiamos con los pies puestos en la tierra de
nuestros origenes, y con los ojos abiertos pensamos como sera esa Iglesia a partir de la vivencia de la
diversidad cultural de los pueblos. Los nuevos caminos tendran una incidencia en los ministerios, la liturgia y la
teologia (teologia india).[4]

La Iglesia llegd a los pueblos, movida por el mandato de Jesus y por la fidelidad a su Evangelio. Hoy, necesita
descubrir «con gozo y respeto las semillas de la Palabra» (AG 11) en la region.

Todo el Pueblo de Dios, con sus Obispos y sacerdotes, religiosos y religiosas, misioneros y misioneras
religiosos y laicos, esta llamado a entrar con un corazén abierto en este nuevo camino eclesial. Todos estan
llamados a convivir con las comunidades, y comprometerse con la defensa de sus vidas, amarlos y amar sus
culturas. Los misioneros autéctonos y los que vienen de fuera, deben cultivar la espiritualidad de contemplacién
y de gratuidad, sentir con el corazon y ver con los ojos de Dios a los pueblos amazoénicos e indigenas.

La espiritualidad practica, con los pies en la tierra, ofrece la posibilidad de encontrar la alegria y el gusto de
convivir con los pueblos amazonicos, y asi poder valorar sus riquezas culturales en las que Dios sembro la
semilla de la Buena Nueva. Debemos ser capaces también de percibir las cosas que estan presentes en las
culturas, y que por ser historicas, necesitan de purificacion, trabajar por la conversion individual y comunitaria,
cultivando el dialogo en los distintos niveles. La espiritualidad profética y del martirio nos hace mas
comprometidos con la vida de los pueblos y sus historias pasadas, con el presente, y mirando hacia adelante
para construir una nueva historia.

Estamos llamados como Iglesia a fortalecer el protagonismo de los propios pueblos: precisamos una
espiritualidad intercultural que nos ayude a interactuar con la diversidad de los pueblos y sus tradiciones.
Debemos sumar fuerzas para cuidar juntos de nuestra Casa Comun.

Se requiere una espiritualidad de comunidn entre los misioneros autéctonos y los que vienen de fuera, para
aprender juntos a acompanar a las personas, escuchando sus historias, participando de sus proyectos de vida,
compartiendo su espiritualidad y asumiendo sus luchas. Una espiritualidad con el estilo de Jesus: simple,
humano, dialogante, samaritano, que permita celebrar la vida, la liturgia, la Eucaristia, las fiestas, siempre



59

respetando los ritmos propios de cada pueblo.

Animar una Iglesia con rostro amazonico implica, para los misioneros, la capacidad de descubrir las semillas y
frutos del Verbo ya presentes en la cosmovision de sus pueblos. Para esto, es necesario una presencia estable,
de conocimiento de la lengua autéctona, de su cultura y de su experiencia espiritual. Solo asi la Iglesia hara
presente la vida de Cristo en estos pueblos.

Para finalizar, y recordando las palabras del Papa Francisco, quisiéramos «pedir, por favor, a todos los que
ocupan puestos de responsabilidad en el ambito econdmico, politico o social, a todos los hombres y mujeres de
buena voluntad: [que] seamos “custodios” de la creacion, del designio de Dios inscrito en la naturaleza,
guardianes del otro, del medio ambiente; no dejemos que los signos de destruccion y de muerte acomparien el
camino de este mundo nuestro» (Homilia en la Misa del inicio del ministerio petrino, 19.03.2013).

Ademas, también quisiéramos pedir a los pueblos de la Amazonia, que «ayuden a sus Obispos, ayuden a sus
misioneros y misioneras, para que se hagan uno con ustedes, y de esa manera dialogando entre todos, puedan
plasmar una Iglesia con rostro amazdnico y una lglesia con rostro indigena. Con este espiritu convoqué el
Sinodo para la Amazonia en el afio 2019» (Fr. PM).

CUESTIONARIO

La finalidad del cuestionario es escuchar a la Iglesia de Dios sobre los «nuevos caminos para la Iglesia y para
una ecologia integral» en la Amazonia. El Espiritu habla a través de todo el Pueblo de Dios. Escuchandolo se
pueden conocer los desafios, las esperanzas, las propuestas y reconocer los nuevos caminos que Dios pide a
la Iglesia en este territorio. Este cuestionario esta destinado a los pastores para que ellos lo respondan
consultando al Pueblo de Dios. Para ello son animados a buscar los medios mas adecuados segun las propias
realidades locales. El cuestionario esta estructurado en tres partes que corresponden a las diferentes secciones
del Documento Preparatorio: ver, discernir-juzgar, actuar.

| PARTE

1. ¢ Cuales son los problemas mas importantes en su comunidad: las amenazas y dificultades a la vida, al
territorio y a la cultura?

2. A la luz de la Laudato si’, ;,como se configura la bio-diversidad y la socio-diversidad en su territorio?

3. ¢ Coémo inciden o no inciden estas diversidades en su trabajo pastoral?

4. A la luz de los valores del Evangelio, ¢,qué tipo de sociedad debemos promover e de qué medios podemos
disponer para ello, teniendo en cuenta lo rural y lo urbano y sus diferencias socio culturales?

5. Dada la enorme riqueza de su identidad cultural, ¢ cuales son los aportes, aspiraciones e desafios de los
pueblos amazédnicos en relacion a la Iglesia y al mundo?

6. ¢ De qué manera estos aportes pueden ser incorporados en una Iglesia con rostro amazénico?

7. {Como debe acompanar la Iglesia los procesos de organizacion de los propios pueblos con respecto a su
identidad, defensa de sus territorios y derechos en una pastoral integral?

8. ¢ Cuales serian las respuestas de la Iglesia a los desafios de la pastoral urbana en territorio amazdnico?
9. Si existen en su territorio PIAV ¢ cual deberia ser el actuar de la Iglesia para defender la vida y los derechos
de los mismos?

Il PARTE

1. ¢ Qué esperanzas ofrece la presencia de la Iglesia a las comunidades amazonicas para la vida, el territorio y
la cultura?

2. i Como promover una ecologia integral, es decir, ambiental, econémica, social, cultural y de la vida
cuotidiana (cf. LS 137-162) en la Amazonia?

3. En el contexto de su Iglesia local, ;,de qué manera es JesUs Buena Noticia en la vida en la familia, la
comunidad y la sociedad amazonicas?

4. ; Como puede la comunidad cristiana responder ante las situaciones de injusticia, pobreza, desigualdad,



60

violencias (droga, trata de personas, violencia hacia la mujer, explotacion sexual, discriminacién de los
pueblos indigenas y migrantes entre otras) y de exclusion en Amazonia?

5. ¢ Cuales son los elementos propios de las identidades culturales que pueden facilitar el anuncio del Evangelio
en la novedad del misterio de Jesus?

6. ¢ Qué caminos se pueden seguir para inculturar nuestra practica sacramental en la experiencia vivencial de
los pueblos indigenas?

7. ¢ Como participa la comunidad de creyentes, que es «misionera por su propia naturaleza», y a su modo
especifico, en el magisterio concreto y cotidiano de la Iglesia  en la Amazonia?

Il PARTE

1. ¢ Qué Iglesia sofiamos para la Amazonia?

2. ;Como imagina una Iglesia en salida y con rostro amazonico e que caracteristicas deberia tener?

3. ¢Hay espacios de expresion autoctona y de participacion activa en la practica liturgica de sus comunidades?
4. Uno de los grandes desafios en la Amazonia es la imposibilidad de celebrar la Eucaristia con frecuencia y en
todos los lugares ; Cémo responder a ello?

5. ¢ Como reconocer y valorar el papel de los laicos en los distintos ambitos pastorales (catequesis, liturgia y
caridad)?

6. ¢ Qué papel deben tener los laicos en los distintos ambitos socio ambientales en el territorio?

7. ¢ Qué debe caracterizar el anuncio y la denuncia proféticos en la Amazonia?

8. ¢ Qué caracteristicas deben tener las personas que lleven el anuncio de la Buena Noticia en la Amazonia?
9. ¢ Cuales son los servicios y los ministerios con rostro amazoénico en su jurisdiccion eclesiastica, y qué
caracteristicas tienen?

10. ¢, Cuales son los servicios y los ministerios con rostro amazoénico que usted considera se deberian crear y
promover?

11. ;De qué manera la vida consagrada puede contribuir con sus carismas en la construccion de una Iglesia
con rostro amazonico?

12. El papel de las mujeres en nuestras comunidades es de suma importancia, ¢como reconocerlo y valorizarlo
en el horizonte de los nuevos caminos?

13. ¢ Como se integra y como puede contribuir la religiosidad popular, y en particular la devocion mariana, para
los nuevos caminos de la Iglesia en la Amazonia?

14. ; Cual podria ser la contribucion de los medios de comunicacion para ayudar a la edificacion de una Iglesia
con rostro amazonico?

* % %

SIGLAS Y ABREVIACIONES

AG: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto Ad Gentes, sobre la Actividad Misionera de la Iglesia (7.12.1965).
CCC: Catecismo de la Iglesia Catdlica (11.10.1992).

CIC: Cédigo de Derecho Candnico (25.01.1983).

CD: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto Christus Dominus sobre el ministerio pastoral de los Obispos
(28.10.1965).

DAp: Documento de Aparecida. Texto conclusivo de la V Conferencia General del Episcopado Latino-
Americano y del Caribe (2007).

DP: Documento de Puebla. lll Conferencia General del Episcopado Latino-Americano (1979).
DSD:Documento de Santo Domingo. IV Conferencia General del Episcopado Latino-Americano (1992).
DV: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucién Dogmatica Dei Verbum sobre la Revelacion Divina
(18.11.1965).

EG :Francisco, Exhortacion Apostdlica Evangelii Gaudium, (24.11.2013).

EN: Pablo VI, Exhortacion Apostoélica Evangelii Nuntiandi, (8.12.1975).

Fr. PM: Francisco, Discurso en Puerto Maldonado (Peru), Encuentro con los pueblos de la Amazonia



61

(19.01.2018).

Fr. EP: Francisco, Saludo en el Encuentro con la Poblaciéon de Puerto Maldonado (19.01.2018).

Fr. FPI:Francisco, Discurso a los participantes en el lll Foro de los Pueblos Indigenas (15.02.2017).
GS:Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucidon pastoral sobre la Iglesia en el mundo contemporaneo Gaudium
et Spes (07.12.1965).

LG: Concilio Ecuménico Vaticano I, Constitucion Dogmatica Lumen Gentium sobre la Iglesia (21.11.1964).
LS: Francisco, Carta Enciclica sobre el cuidado de la Casa Comun, Laudato si’, (24.05.2015).

NMI:Juan Pablo I, Carta Apostdlica Novo Millennio Ineunte (06.01.2001).

PIAV: Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario.

PO: Concilio Ecuménico Vaticano I, Decreto Presbyterorum Ordinis, sobre el Ministerio y la Vida de los
Presbiteros (7.12.1965).

PP: Pablo VI, Carta Enciclica Populorum Progressio sobre la necesidad de promover el desarrollo de los
pueblos (26.03.1967).

REPAM:Informe ejecutivo del Encuentro Fundacional de la Red Eclesial Panamazonica (12.09.2014, Brasilia
CNBB).

SC: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucion sobre la Sagrada Liturgia Sacrosanctum Concilium
(04.12.1963).

UR: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto Unitatis redintegratio sobre el ecumenismo (21.11.1964).

” o«

1 En este documento se usan los términos “indigenas”, “aborigenes” y “pueblos originarios” en forma indistinta.
2 Se entiende por Panamazonia todos los territorios que van mas alla de la cuenca de los rios.

3 Fuente: Red Eclesial Panamazonica, Memorias del Encuentro “Iglesia con rostro amazonico e indigena’
(Quito, Ecuador, 28-30.11.2017).

4 Cf. CELAM, VI Simposio de Teologia India (Asuncion, Paraguay, 18-23.09.2017).

[00914-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Testo in lingua portoghese

AMAZONIA: NOVOS CAMINHOS
PARA A IGREJA
E PARA UMA ECOLOGIA INTEGRAL

Documento Preparatdrio

Preambulo

De acordo com o anuncio do Papa Francisco, no dia 15 de outubro de 2017, a Assembleia Especial do Sinodo
dos Bispos para refletir sobre o tema: Novos caminhos para a Igreja e para uma ecologia integral se realizara
em outubro de 2019. Esses novos caminhos de evangelizagado devem ser elaborados para e com o povo de
Deus que habita nessa regido: habitantes de comunidades e zonas rurais, de cidades e grandes metropoles,
ribeirinhos, migrantes e deslocados e, especialmente, para e com os povos indigenas.1

Na selva amazénica, que é de vital importancia para o planeta Terra, desencadeou-se uma profunda crise,
devido uma prolongada intervengdo humana na qual predomina a «cultura do descarte» (LS 16) e a
mentalidade extrativista. A Amazdnia, uma regido com rica biodiversidade, &€ multiétnica, pluricultural e
plurirreligiosa, um espelho de toda a humanidade que, em defesa da vida, exige mudancgas estruturais e
pessoais de todos os seres humanos, dos Estados e da Igreja.

As reflexées do Sinodo Especial superam o ambito estritamente eclesial amazodnico, por serem relevantes para
a Igreja universal e para o futuro de todo o planeta. Partimos de um territorio especifico, do qual se quer fazer
uma ponte para outros biomas essenciais do nosso mundo: Bacia Fluvial do Congo, corredor bioldgico
mesoamericano, florestas tropicais da Asia Pacifica e Aquifero Guarani, entre outros.



62

Também para a Igreja universal é de vital importancia escutar os povos indigenas e todas as comunidades que
vivem na Amazénia, como os primeiros interlocutores deste Sinodo. Por causa disso, precisamos de
convivéncia mais proxima. Queremos saber como imaginam um “futuro tranquilo” e o “bem viver” para as
futuras geragdes. Como podemos colaborar na constru¢ao de um mundo capaz de romper com as estruturas
que sacrificam a vida e com as mentalidades de colonizacdo para construir redes de solidariedade e
interculturalidade? Sobretudo queremos saber: Qual é a misséo especifica da Igreja, hoje, diante desta
realidade?

Este Documento Preparatorio esta dividido em trés partes correspondentes ao método “ver, julgar (discernir) e
agir’. Ao final do texto, encontram-se perguntas que permitem o dialogo e a progressiva aproximagao a
realidade e a expectativa regional de uma «cultura do encontro» (EG 220). Os novos caminhos para a
evangelizagdo e para modelar uma Igreja com rosto amazoénico passam pelas veredas dessa «cultura do
encontro» na vida cotidiana, «em uma harmonia pluriforme» (EG 220) e «sobriedade feliz» (LS 224-225), como
contribui¢cdes para a constru¢cdo do Reino.

l. VER.
IDENTIDADE E CLAMORES DA PAN-AMAZONIA2

1. O territério

A bacia amazonica representa para nosso planeta uma das maiores reservas de biodiversidade (30 a 50% da
flora e fauna do mundo), de agua doce (20% da agua doce ndo congelada de todo o planeta), e possui mais de
um tergo das florestas primarias do planeta. Também a captag¢ao do carbono pela Amazodnia € significativa,
embora os oceanos sejam os maiores captadores de carbono. Sdo mais de sete milhdes e meio de quildmetros
qguadrados, com nove paises que fazem parte deste grande bioma que é a Amazébnia (Brasil, Bolivia, Colémbia,
Equador, Guiana, Peru, Suriname, Venezuela, incluindo a Guiana Francesa como territorio ultramar).

A denominada “llha Guiana”, delimitada pelos rios Orinoco e Negro, pelo Amazonas e pelas costas Atlanticas
da América do Sul, entre as desembocaduras do Orinoco e do Amazonas, faz também parte deste territorio.
Outros espagos compdem igualmente o territorio porque se encontram, por causa de sua proximidade, sob a
influéncia climatica e geografica da Amazdnia.

Sem duvida, esses dados nao representam uma regidao homogénea. Observamos que a Amazénia abriga
muitos tipos de “Amazénia”. Nesse contexto, € a agua, através de suas cachoeiras, rios e lagos, que representa
o elemento articulador e integrador, tendo como eixo principal o Amazonas, o rio mae e pai de todos. Num
territorio tao diverso, pode-se imaginar que os diferentes grupos humanos que o habitam precisavam adaptar-
se as distintas realidades geograficas, ecossistémicas e politicas.

Durante muitos séculos, o trabalho da Igreja Catélica na Amazdnia procurou dar respostas a esses diferentes
contextos humanos e ambientais.

2. Diversidade sociocultural

Dadas as proporgdes geograficas, a AmazOnia € uma regido na qual vivem e convivem povos e culturas
diversas, e com modos de vida diferentes.

A ocupagao demografica da Amazdnia antecede o processo colonizador por milénios. Por uma questao de
sobrevivéncia que incluia as atividades de caca, pesca e o cultivo na varzea, até a colonizagao, o predominio
demografico na Amazonia concentrava-se as margens dos grandes rios e lagos. Com a colonizagao, e com a
escravidao indigena, muitos povos abandonaram esses sitios e se refugiaram no interior da selva. Desta
maneira, teve inicio durante a primeira fase da colonizacdo um processo de substituicao populacional, com uma
nova concentragdo demografica as margens dos rios e lagos.



63

Além das circunstancias histéricas, os povos das aguas, neste caso, da Amazbnia, sempre tiveram em comum
a relacdo de interdependéncia com os recursos hidricos. Por isso, os camponeses da Amazonia e suas familias
utilizam as varzeas, em sintonia com o movimento ciclico de seus rios — inundacao, refluxo e periodo de seca -,
numa relagao de respeito por entenderem que “a vida dirige o rio” e “o rio dirige a vida”. Ademais, os povos da
selva, recolhedores e cacadores por exceléncia, sobrevivem com aquilo que a terra e a floresta lhes oferecem.
Esses povos vigiam os rios e cuidam da terra, da mesma maneira que a terra cuida deles. Sao os protetores da
selva e de seus recursos.

Sem embargo, hoje, a riqueza da selva e dos rios da Amazonia esta ameagada pelos grandes interesses
econdmicos que se alastram sobre diferentes regidoes do territério. Tais interesses provocam, entre outras
coisas, a intensificacdo do desmatamento indiscriminado na selva, a contaminagéo dos rios, lagos e afluentes
(por causa do uso indiscriminado de agrotoxicos, derrame de petroleo, mineragao legal e ilegal, e dos derivados
da produgao de drogas). A tudo isso, soma-se o narcotrafico, pondo em risco a sobrevivéncia dos povos que,
nesses territorios, dependem de recursos animais e vegetais.

Por outro lado, as cidades da Amazonia cresceram muito rapidamente, e integraram muitos migrantes,
forcosamente deslocados de suas terras, empurrados até as periferias dos grandes centros urbanos que
avangam selva adentro. Em sua maioria sdo povos indigenas, ribeirinhos e afrodescendentes expulsos pela
mineragao ilegal e legal ou pela industria de extragao petroleira; sdo encurralados pela expansao da exploragao
da madeira e representam os mais flagelados pelos conflitos agrarios e socioambientais. As cidades também se
caracterizam pelas desigualdades sociais. A pobreza produzida ao largo da historia gerou relagdes de
subordinagao, de violéncia politica e institucional, aumento do consumo de alcool e drogas — tanto nas cidades
como nas comunidades —, e representa uma ferida profunda nos corpos dos povos amazdnicos.

Os movimentos migratérios mais recentes na regiao amazodnica estao caracterizados sobretudo pela
mobilizagdo de indigenas de seus territorios originarios para as cidades. Atualmente, entre 70% e 80% da
populagdo da Pan-Amazdnia vive nas cidades. Muitos indigenas estdo sem documentos ou irregulares; sao
refugiados, ribeirinhos, ou pertencem a outros grupos de pessoas vulneraveis. Em consequéncia desse fluxo
migratério, cresce em toda a Amazdnia uma atitude de xenofobia e de criminalizagdo dos migrantes e
deslocados. Tudo isso da lugar a exploragao dos povos da Amazdnia, vitimas de mudancga de valores
decorrentes da economia mundial, na qual prevalece o valor lucrativo sobre a dignidade humana. Um exemplo
disso é o crescimento dramatico do trafico de pessoas, especialmente o de mulheres, para fins de exploracao
sexual e comercial. Elas perdem seu protagonismo nos processos de transformagao social, econémica, cultural,
ecologica, religiosa e politica em suas comunidades.

Em resumo, o crescimento desmedido das atividades agropecuarias, extrativistas € madeireiras da Amazonia,
nao so danificou a riqueza ecoldgica da regido, de suas florestas e de suas aguas, mas também empobreceu
sua riqueza social e cultural, forgando um desenvolvimento urbano nao “integral” nem “inclusivo” da bacia
Amazobnica. Como resposta a essa situagao, nota-se um crescimento das capacidades de organizagédo € um
avango da sociedade civil, com atencgao particular as problematicas ambientais. No campo das relagbes sociais,
apesar de limitagoes, a Igreja Catodlica desenvolveu em geral um trabalho significativo, fortalecendo seus
proprios caminhos a partir de sua presenca encarnada e de sua criatividade pastoral e social.

3. Identidade dos povos indigenas

Nos nove paises que compdem a Pan-Amazonia, registra-se uma presencga aproximada de trés milhdes
indigenas, constituida por cerca de 390 povos e nacionalidades diferentes. Vivem nesse territorio também,
segundo dados de instituicdes especializadas da Igreja (por exemplo, o Conselho Indigenista Missionario do
Brasil/CIMI) e outras, entre 110 e 130 “povos livres”, ou “Povos Indigenas em Situag¢édo de Isolamento
Voluntario”. Além disso, nos ultimos tempos, surge uma nova situagao, constituida pelos indigenas que vivem
no tecido urbano; alguns reconhecidos como tais, e outros, que desaparecem nesse contexto e, por isso, s&o
chamados “invisiveis”. Cada um desses povos representa uma identidade cultural particular, uma riqueza
historica especifica e um modo préprio de ver o mundo, e de relacionar-se com este, a partir de sua cosmovisao
e territorialidade especifica.



64

Além das ameagas que emergem do interior de suas proprias culturas, os povos indigenas viveram desde os
primeiros contatos com os colonizadores fortes ameagas externas (cf. LS 143, DAp 90). Para enfrenta-las, os
povos indigenas e comunidades amazdnicas se organizaram e se organizam, lutam em defesa de suas vidas e
culturas, seus territérios e direitos, da vida do universo e de toda a criacdo. Os mais vulneraveis sao, sem
duvida, os “Povos Indigenas em Situagéo de Isolamento Voluntario”, que ndo tém instrumentos de didlogo e
negociagao com os atores externos que invadem seus territorios.

Alguns “nao indigenas” tém dificuldade de compreender a alteridade indigena e, muitas vezes, nao respeitam a
diferenga do outro. Diz 0 Documento de Aparecida sobre a falta de respeito aos indigenas e afro-americanos:
«A sociedade tende a menospreza-los, desconhecendo o porqué de suas diferengas. Sua situagao social esta
marcada pela exclusdo e a pobreza » (DAp 89). No entanto, segundo a afirmagéo do Papa Francisco em Puerto
Maldonado: «A sua visdo do mundo, a sua sabedoria, tm muito para ensinar a nés que nao pertencemos a sua
cultura. Todos os esforgos que fizermos para melhorar a vida dos povos amazOnicos serao sempre poucos»

(Fr.PM).

Nos ultimos anos, os povos indigenas comegaram a escrever sua propria historia e a descrever de maneira
mais formal suas proprias culturas, costumes, tradicdes e saberes. Escreveram sobre o ensino que receberam
da parte de seus antepassados, pais e avos, que sdo memorias pessoais e coletivas. Hoje, o ser indigena nao
se deduz somente da pertenca étnica. Esse ser se refere também a capacidade de manter a identidade sem se
isolar das sociedades que o rodeiam e com as quais interage.

Face a esse processo de interagdo, surgem organizagdes indigenas que buscam o fortalecimento da histéria de
seus povos, para orientar a luta pela autonomia e autodeterminagao: «é justo reconhecer a existéncia de
esperangosas iniciativas que surgem das vossas proprias bases e organiza¢des, procurando fazer com que os
proprios povos originarios e as comunidades sejam os guardides das florestas e que os recursos produzidos
pela sua conservagao revertam em beneficio das vossas familias, na melhoria das vossas condi¢des de vida,
da saude e da instrugdo das vossas comunidades» (Fr. PM). Por conseguinte, nenhuma iniciativa pode ignorar
que a relacdo de pertenca e participacao que os habitantes amazénicos estabelecem com a criagao faz parte
de sua identidade e contrasta com uma visao mercantilista dos bens da criagao (cf. LS 38).

Em muitos desses contextos, a Igreja Catdlica esta presente através de missionarios e missionarias
comprometidos com as causas dos povos indigenas e amazonicos.

4. Memoéria histérica eclesial

O inicio da memodria histérica da presenga da Igreja na Amazénia situa-se no cenario da ocupagao colonial da
Espanha e de Portugal. A incorporagao do imenso territério amazénico na sociedade colonial, com sua posterior
apropriagao por parte dos Estados nacionais, transcorreu num longo processo, de mais de quatro séculos. Até
o inicio do século XX, as vozes em defesa dos povos indigenas eram frageis, embora nao ausentes (cf. Pio X,
Carta Enciclica Lacrimabili Statu 7.6.1912). Com o Concilio Vaticano Il, essas vozes se fortaleceram. Para
estimular “o processo de mudanca através dos valores evangélicos”, a || Conferéncia do Episcopado Latino-
Americano, realizada em Medellin (1968), em sua Mensagem aos Povos da América Latina, lembrou que
«apesar de suas limitagdes », a Igreja «viveu com nossos povos o problema da colonizagao, libertagéo e
organizagao». E a lll Conferéncia do Episcopado Latino-Americano, realizada em Puebla (1979), nos lembrou
que a ocupacgao e colonizagao do territorio de Amerindia foi «um agigantado processo de dominagdes», cheio
de «contradigbes e dilaceragdes» (DP 6). E, mais tarde, a IV Conferéncia de Santo Domingo (1992) nos
advertiu sobre «um dos episddios mais tristes da histéria latino-americana e caribenha», que «foi o translado
forgcado, como escravos, de um enorme numero de africanos». Sao Joao Paulo Il chamou este deslocamento
de um «holocausto desconhecido do qual participaram batizados que n&o viveram a sua fé» (DSD 20; cf. Jodo
Paulo Il, Discurso a comunidade catdlica da llha de Goréee, Senegal, 22.02.1992, n.3; Mensagem aos Afro-
americanos, Santo Domingo, 13.10.1992, n.2). Por essa «ofensa escandalosa para a histéria da humanidade»
(DSD 20), o Papa e os delegados em Santo Domingo pediram perdao.

Lamentavelmente, ainda hoje existem restos do projeto colonizador que criou manifestagdes de inferiorizagéo e
demonizacgao das culturas indigenas. Tais resquicios debilitam as estruturas sociais indigenas e permitem o



65

desprezo de seus saberes intelectuais e de seus meios de expressdo. O que assusta é que até hoje, 500 anos
depois da conquista e depois de mais ou menos 400 anos de missao e evangelizagdo organizada, € depois de
200 anos da independéncia dos paises que configuram a Pan-Amazonia, processos semelhantes continuam-se
alastrando sobre o territorio e seus habitantes, hoje vitimas de um novo colonialismo feroz com mascara de
progresso. Com razao, o Papa Francisco afirmou em Puerto Maldonado: «Provavelmente, nunca os povos
originarios amazénicos estiveram tdo ameagados nos seus territérios com o estdo agora». Hoje, por causa da
ofensa escandalosa desses novos colonialismos, «a Amazo6nia é uma terra disputada em varias frentes»

(Fr.PM).

Em sua historia missionaria, a Amazonia tem sido lugar de testemunho concreto de estar na cruz, inclusive,
muitas vezes, lugar de martirio. A Igreja também aprendeu que, nesse territério, habitado por mais de dez mil
anos por uma grande diversidade de povos, suas culturas se construiram em harmonia com o meio ambiente.
As culturas pré-colombianas ofereceram ao cristianismo ibérico que acompanhava os conquistadores multiplas
pontes e conexdes possiveis «como a abertura a agdo de Deus, o sentido da gratidao pelos frutos da terra, o
carater sagrado da vida humana e a valorizag&o da familia, o sentido de solidariedade e a corresponsabilidade
no trabalho comum, a importancia do culto, a crenga em uma vida ultraterrena e tantos outros valores» (DSD
17).

5. Justica e direitos dos povos

Em sua visita a Puerto Maldonado, o Papa Francisco pediu que se transforme o paradigma historico em que os
Estados veem a Amazdnia como despensa de recursos naturais, “sem ter em conta os seus habitantes” (Fr.PM)
e sem se preocupar com a destruicao da natureza. As relacdes harmoniosas entre o Deus Criador, os seres
humanos e a natureza estdo quebradas por causa dos efeitos nocivos do neoextrativismo e por pressao dos
grandes interesses econdmicos que exploram o petréleo, o gas, a madeira, o ouro, e pela construgao de obras
de infraestrutura (por exemplo: megaprojetos hidrelétricos, eixos viarios, como rodoviarias interoceanicas) e
pelas monoculturas agroindustriais (cf. Fr.PM).

A cultura dominante de consumo e de descarte converte o planeta num lixdo. O Papa denuncia esse modelo de
desenvolvimento anénimo, asfixiante, sem mae, com sua obsessao pelo consumo e seus idolos de dinheiro e
poder. Impdem-se novos colonialismos ideoldgicos disfargados pelo mito do progresso que destroem as
identidades culturais proprias. Francisco apela a defesa das culturas e a apropriagao de sua heranga, que é
portadora da sabedoria ancestral. Essa heranca propde uma relacdo harmoniosa entre a natureza e o Criador e
expressa com clareza que «a defesa da terra ndo tem outra finalidade senao a defesa da vida» (Fr.PM). A terra
deve conservar-se terra santa: «Esta ndo é uma terra 6rfa! Tem Mae!» (Fr.EP).

Por outra parte, a ameacga contra os territérios amazonicos «também vem da perversao de certas politicas que
promovem a ‘conservagao’ da natureza sem ter em conta o ser humano, nomeadamente voés, irmaos
amazonicos que a habitais» (Fr.PM). A orientagdo do Papa Francisco € cristalina: «Acho que o problema
essencial € como reconciliar o direito ao desenvolvimento, inclusive o social e cultural, com a protegao das
caracteristicas proprias dos indigenas e dos seus territorios. [...] Nesse sentido, deveria prevalecer sempre o
direito ao consenso prévio e informadoy» (Fr.FPI).

Paralelamente, os povos indigenas, campesinos e outros setores populares em nivel regional na Amazodnia e
em nivel nacional em cada pais, organizaram processos politicos em torno de agendas baseadas em seus
direitos humanos. A situagao do direito ao territorio dos povos indigenas na Pan-Amazénia gira em torno de um
problema constante, que € a falta de regularizagao de terras e do reconhecimento de sua propriedade ancestral
e coletiva. Em consequéncia disso, ndo existe no territdrio em questdo uma interpretagao integralmente
articulada com a dimensé&o da cultura e cosmovisdo de cada povo ou comunidade indigena.

Proteger os povos indigenas e seus territorios € uma exigéncia ética fundamental e um compromisso basico
dos direitos humanos. Para a Igreja, esse compromisso € um imperativo moral coerente com o enfoque da
“ecologia integral” de Laudato si’ (cf. LS, cap. IV).

6. Espiritualidade e sabedoria



66

Para os povos indigenas da Amazdnia, o bem viver existe quando estdo em comunh&o com as outras pessoas,
com o mundo, com os seres de seu entorno e com o Criador. Os povos indigenas, realmente, vivem no interior
da casa que Deus mesmo criou e lhes deu como presente: a Terra. Suas diversas espiritualidades e crengas os
motivam a viver uma comunhao com a terra, a agua, as arvores, 0s animais, com o dia e a noite. Os anciaos
sabios, segundo as diferentes culturas chamados pajé, curandeiro, mestre, wayanga ou xama — entre outros —
promovem a harmonia das pessoas entre si e com o cosmo. Todos eles sdo «memoria viva da missao que
Deus nos confiou a todos: cuidar da Casa Comum» (Fr.PM).

Os indigenas amazonicos cristdos entendem a proposta do bem viver como vida plena no horizonte da
colaboragao na criagao do Reino de Deus. Esse bem viver sera alcangado somente quando se realizar o
projeto comunitario em defesa da vida, do mundo e de todos os seres vivos.

«Mas somos chamados a tornar-nos os instrumentos de Deus Pai para que o nosso planeta seja o que Ele
sonhou ao cria-lo e corresponda ao seu projeto de paz, beleza e plenitude» (LS 53). Esse sonho comecga a ser
construido dentro da familia, que é a primeira comunidade da nossa existéncia: «A familia € e sempre foi a
instituicdo social que mais contribuiu para manter vivas as nossas culturas. Em periodos de crises passadas,
face aos diferentes imperialismos, a familia dos povos indigenas foi a melhor defesa da vida» (Fr.PM).

No entanto, & necessario reconhecer que na regido amazénica existe uma grande diversidade cultural e
religiosa. Se por um lado, em sua maioria, promovem o bem viver como um projeto de harmonia entre Deus, os
povos e a natureza, por outro lado existem também algumas seitas que, motivadas por interesses alheios ao
territério e a seus habitantes, nem sempre favorecem uma ecologia integral.

Il. DISCERNIR.
PARA UMA CONVERSAO PASTORAL E ECOLOGICA

7. Anunciar o Evangelho de Jesus na Amazénia: dimenséo biblico-teolégica

Hoje, a realidade especifica da Amazénia e de sua sorte interpela cada pessoa de boa vontade sobre a
identidade do cosmo, sua harmonia vital e seu futuro. Os Bispos da América Latina e do Caribe reconhecem «a
natureza como herancga gratuita» e, «como profetas da vida» (ibid.) assumem seu compromisso de proteger a
Casa Comum da criagao (cf. DAp 471).

Os relatos biblicos contém algumas afirmacgdes teoldgicas portadoras de valores universais. Sobre tudo, cada
realidade criada existe para a vida e tudo que conduz a morte se opde a vontade divina. Em segundo lugar,
Deus estabelece uma relagdo de comunhdo com o ser humano «criado segundo a sua imagem e semelhanga»
(Gn 1,26), e Ihe confia a protegéo da criagao (cf. Gn 1,28;2,15): «Dar gragas pelo dom da criagao, reflexo da
sabedoria e da beleza do Logos criador [...] que encomendou ao ser humano sua obra criadora para que a
cultivasse e a guardasse” (Gn 2,15)» (DAp 470). Finalmente, contra a harmonia da relagao entre Deus, o ser
humano e o cosmo, se pde a desarmonia da desobediéncia e do pecado (cf. Gn 3,1-7), que produz o medo (cf.
Gn 3,8-10) e a rejeigao do outro (cf. Gn 3,12), a maldigao da terra (cf. Gn 3,17), a exclusao do Jardim (cf. Gn
3,23-24), até chegar a experiéncia do fratricidio (cf. Gn 4,1-16).

Ao mesmo tempo, os relatos biblicos testemunham que na criagao ferida esta plantado o embrido da promessa
e a semente da esperanca, porque Deus ndo abandona a obra de suas maos. Na historia da salvagao, Ele
renova o proposito de “fazer uma alianca” entre o ser humano e a Terra, renovando através do dom da Tora a
beleza da criagdo. Tudo isso culmina na pessoa e na missao de Jesus. Enquanto mostra compaixao pela
humanidade e sua fragilidade (cf. Mt 9,35-36), Ele confirma a bondade de todas as coisas criadas (cf. Mc 7,14-
15). Os milagres realizados sobre os enfermos e sobre a natureza revelam, ao mesmo tempo, a providéncia do
Pai e a bondade da criagéo (cf. Mt 6,9-15.25-34).

O mundo criado nos convida a louvar a beleza e a harmonia das criaturas e do Criador (cf. LS 12). Como
aponta o Catecismo da Igreja Catdlica: «Cada criatura possui sua bondade e sua perfeigao préprias», e em seu
proprio ser reflete «um raio da sabedoria e da bondade infinitas de Deus» (CCC n. 339). «O solo, a agua [...]:
tudo é caricia de Deus» (LS 84), canto divino, cujas letras estao conformadas pela «multidao das criaturas



67

presentes no universo», como se expressou Sao Jodo Paulo Il (Catequese, 30/1/2002). Quando qualquer uma
dessas criaturas € extinta por causas humanas, ja ndo pode mais cantar seu louvor ao Criador (cf. LS 33).

A providéncia do Pai e a bondade da criacao alcangam seu ponto culminante no mistério da encarnagao do
Filho de Deus, que se aproxima e abraga todos os contextos humanos, mas sobretudo o dos mais pobres. O
Concilio Vaticano Il menciona esta proximidade contextual com palavras como adaptacéo e dialogo (cf. GS 4,
11; CD 11; UR 4; SC 37ss) e encarnacgéo e solidariedade (cf. GS 32). Mais tarde, em particular na América
Latina, essas palavras foram traduzidas como opg¢édo pelos pobres e libertagdo (Medellin 1968), participagédo e
comunidades de base (Puebla 1979), insercéo e inculturagcdo (Santo Domingo 1992), misséo e servico de uma
Igreja samaritana e advogada dos pobres (Aparecida 2007).

Com a morte e ressurreigao de Jesus se ilumina o destino da criagdo inteira, impregnado do poder do Espirito
Santo, ja evocada na tradigao sapiencial (cf. Sb 1,7). A Pascoa leva ao cumprimento o projeto de uma “criagao
nova” (cf. Ef2,15; 4,24), revelando Cristo como Palavra criadora de Deus (cf. Jn 1,1-18) porque «tudo foi criado
por ele e para ele» (Cl 1,16). «Segundo a compreensao crista da realidade, o destino da criagao inteira passa
pelo mistério de Cristo, que nela esta presente desde a origem» (LS 99).

A tenséo entre o0 “ja” e o0 “ainda nao” envolve a familia humana e o mundo inteiro: «De fato, toda a criagéo
espera ansiosamente a revelagao dos filhos de Deus; pois a criagao foi sujeita ao que é vao e ilusorio, nao por
seu querer, mas por dependéncia daquele que a sujeitou. Também a propria criagdo espera ser libertada da
escravidao da corrupgao, em vista da liberdade que € a gloria dos filhos de Deus. Com efeito, sabemos que
toda a criagao, até o presente, esta gemendo como que em dores de parto» (Rm 8,19-22). No mistério pascal
de Cristo, a criagao inteira se estende até um cumprimento final, quando «as criaturas deste mundo ja ndo nos
aparecem como uma realidade meramente natural, porque o Ressuscitado as envolve misteriosamente e guia
para um destino de plenitude. As proprias flores do campo e as aves que Ele, admirado, contemplou com os
seus olhos humanos agora estao cheias da sua presenga luminosa» (LS 100).

8. Anunciar o Evangelho de Jesus na Amazobnia: dimenséo social

A missao evangelizadora tem sempre um «conteudo inevitavelmente social» (EG 177). Crer em um Deus Trino
nos convida sempre a ter presente «que somos criados a imagem desta comunhdo divina, pelo que ndo
podemos realizar-nos nem nos salvar sozinhos» (EG 178). De fato, «a partir do coragdo do Evangelho
reconhecemos a conexao intima que existe entre evangelizagéo e promog¢ao humana» (EG 178), entre a
aceitagao e a transmissao do amor divino. Destarte, se aceitamos o amor de Deus Pai Criador, que nos
conferiu uma dignidade infinita, o amor de Deus Filho, que nos enobreceu com sua redeng&o, € o amor do
Espirito Santo, que permeia e liberta todos os vinculos humanos, ndo podemos sendo comunicar tal amor
trinitario respeitando e promovendo a dignidade, a nobreza e a liberdade de cada ser humano em cada agéo
evangelizadora (cf. EG 178). Em outras palavras, a tarefa evangelizadora de receber e transmitir o amor de
Deus comega com o desejo, a procura e o cuidado dos outros (cf. EG 178).

Portanto, evangelizar implica comprometer-se com nossos irméaos e irmas, melhorar a vida comunitaria, e assim
«tornar o Reino de Deus presente no mundo» (EG 176), promovendo por e para todo o mundo (cf. Mc 16, 15)
nao «uma caridade por receita» (EG 180), sendo um verdadeiro desenvolvimento humano integral, ou seja,
para todas as pessoas e para a pessoa toda (cf. PP 14 e EG 181). Isso é o0 que se conhece como o «critério de
universalidade» da tarefa evangelizadora, «dado que o Pai quer que todos os homens se salvem; e o seu plano
de salvagao consiste em ‘submeter tudo a Cristo, reunindo Nele o que ha no céu e na terra” (Ef 1,10).[...] Toda
a criagao significa também todos os aspectos da vida humana» (EG 181), todas as suas relagoes.

Ja nas histédrias biblicas da criagdo consta que a existéncia humana se caracteriza por «trés relagoes
fundamentais intimamente ligadas: as relagbes com Deus, com o préximo e com a Terra. [...] Estas trés
relagdes vitais romperam-se nao so exteriormente, mas também dentro de nés. Esta ruptura é o pecado» (LS
66). A redencéo de Cristo, que venceu o pecado, oferece a possibilidade de harmonizar tais relagbes. A
«missao do anuncio da Boa-Nova de Jesus Cristo», portanto, promove esperanga nao so6 no fim da historia,
senao no curso mesmo da histoéria dos povos, numa historia que valoriza e recompde todas as relagdes de
nossa existéncia (cf. EG 181). Com este ponto de partida, a tarefa evangelizadora nos convida a trabalhar



68

contra as desigualdades sociais e a falta de solidariedade através da promogao da caridade e da justica, da
compaixao e do cuidado, entre nés, sim, mas também com os outros seres, animais e plantas, e com toda a
criagao. A Igreja é chamada a acompanhar e partilhar a dor do povo amazonico, e a colaborar para a cura de
suas feridas, assim realizando sua identidade de Igreja samaritana, segundo a expressao do Episcopado
Latino-Americano e do Caribe (cf. DAp 26).

Esta dimenséo social — e até cdsmica — da missdo evangelizadora é particularmente relevante no territorio
amazobnico, onde a articulacio entre vida humana, ecossistemas e vida espiritual foi e continua sendo evidente
para a grande maioria de seus habitantes. A destrui¢ao, que é «um rastro de dilapidacao, inclusive de morte por
toda a regiao [...] coloca em perigo milhdes de pessoas, em especial do habitat dos camponeses e indigenas»
(DAp 473). Nao cuidar da Casa Comum «é uma ofensa ao Criador, um atentado contra a biodiversidade e,
definitivamente, contra a vida» (DAp 125).

Ao colocarmos cada verdade do Evangelho «em relagdo com a totalidade harmoniosa da mensagem crista”,
nos lembra o Papa Francisco, «nao € preciso mutilar a integridade da mensagem do Evangelho» (EG 39). Sua
integralidade harmoniosa, precisamente, «requer do evangelizador certas atitudes que ajudam a acolher o
anuncio: proximidade, abertura ao dialogo, paciéncia, acolhida cordial» (EG 165), e, sobretudo, assumir e
assimilar o fato de que «tudo esta interligado» (LS 91, 117, 138, 240). Isso implica que o evangelizador deve
promover projetos de vida pessoal, social e cultural que permitam nutrir a integralidade de nossas relagoes
vitais com os outros, com a criagdo e com o Criador. Esse chamado necessita de forma conjunta a escuta
atenta do clamor dos pobres e da Terra (cf. LS 49).

Hoje, o grito da Amazénia ao Criador é semelhante ao grito do Povo de Deus no Egito (cf. Ex 3,7). E um grito
desde a escravidao e o abandono, que clama por liberdade e pela escuta de Deus. E um grito que pede a
presenga de Deus, especialmente quando os povos amazénicos, ao defenderem suas terras, se confrontam
com a criminalizagao de seu protesto, tanto por parte das autoridades como pela opinido publica; ou quando
sao testemunhas da destruigao da floresta tropical, que constitui seu habitat milenar; ou quando as aguas de
seus rios se enchem com espécies de morte em lugar de vida.

9. Anunciar o Evangelho de Jesus na Amazonia: dimenséao ecolégica

«O Reino que se antecipa e cresce entre nés abrange tudo» (EG 181), e nos recorda de que «tudo esta
estreitamente interligado no mundo» (LS 16). Portanto, o «principio de discernimento» de evangelizagao esta
vinculado a um processo integral de desenvolvimento humano (cf. EG 181). Esse processo esta caracterizado,
como o descreve Laudato si (cf. n. LS 137-142), por um paradigma relacional denominado ecologia integral,
que articula os vinculos fundamentais que possibilitam um verdadeiro desenvolvimento.

O primeiro grau de articulagdo para um auténtico progresso € o vinculo intrinseco entre o campo social € o
ambiental. O fato de ndés seres humanos fazermos parte dos ecossistemas que facilitam as relagdes que dao
vida a nosso planeta, o cuidado desses ecossistemas — nos quais tudo esta interligado —, é fundamental para
promover a dignidade de cada individuo e o bem comum da sociedade, tanto no progresso social quanto no
cuidado ambiental.

Na Amazdnia, a nogao de ecologia integral € chave para responder ao desafio de cuidar da imensa riqueza de
sua biodiversidade ambiental e cultural. Desde o ponto de vista ambiental, a Amazoénia, além de ser «fonte de
vida no coragao da Igreja» (REPAM), € um pulmao do planeta e a regido de maior biodiversidade do mundo (cf.
LS 38). De fato, a bacia Amazdnica possui a ultima floresta tropical que, apesar das intervengdes que sofreu e
esta sofrendo, abrange a maior superficie florestal existente nos trépicos da nossa Terra. Reconhecer o
territorio amazdnico como bacia além das fronteiras dos paises facilita a visao integral da regido, o que é
essencial para a promogao de seu desenvolvimento e de uma ecologia integral.

Do ponto de vista cultural, como foi descrito na primeira parte (Ver), a Amazoénia é particularmente rica pelas
ancestrais e contemporaneas cosmovisoes de seus povos. Este patriménio cultural, que faz «parte da
identidade comum» da regi&o, se encontra tdo «kameagado» quanto seu patrimdnio ambiental (cf. LS 143). As
ameacas tém sua origem — principalmente — numa «visdo consumista do ser humano, incentivada pelos



69

mecanismos da economia globalizada atual, [que] tende a homogeneizar as culturas e a debilitar a imensa
variedade cultural, que € um tesouro da humanidade» (LS 144).

Portanto, o processo de evangelizagao da Igreja na Amazdnia ndo pode ser separado da promog¢ao do cuidado
do seu territério (natureza) e de seus povos (culturas). Por causa disso, esse processo necessita estabelecer
pontes que podem articular os saberes ancestrais aos conhecimentos contemporaneos (cf. LS 143-146),
particularmente aqueles que se referem ao manejo sustentavel do territério e ao desenvolvimento de acordo
com os proprios sistemas de valores e culturas dos habitantes desse espaco. Estes devem ser reconhecidos
como seus genuinos guardides, e até como seus proprietarios.

Mas a ecologia integral € mais que a mera articulagdo entre o social e o ambiental. Compreende a necessidade
de se promover uma harmonia pessoal, social e ecoldgica, para a qual necessitamos de uma conversao
pessoal, social e ecolégica (cf. LS 210). Por conseguinte, a ecologia integral nos convida a uma conversao
integral. «Isto exige [...] reconhecer os proprios erros, pecados, vicios [...] negligéncias» e omissées com as
quais «ofendemos a criagao de Deusy, e «arrepender-se de coragao» (LS 218). Quando tivermos consciéncia
de como nosso estilo de vida e nossa maneira de produzir, comerciar, consumir € desejar afetam a vida do
nosso ambiente e de nossas sociedades, sé entdo poderemos iniciar uma transformagao com horizonte
integral.

Mudar o rumo ou converter-se integralmente ndo se esgota através de uma conversao individual. Uma
mudanga profunda do coragdo, que se expressa em mudangas de habitos pessoais, € tdo necessaria quanto
uma mudanga estrutural que esteja embutida em habitos sociais, em leis e em programas econdmicos
convencionados. Na hora de se promover essa transformacgao radical de que a Amazonia e o planeta
necessitam, os processos de evangelizagdo tém muito a contribuir, sobretudo pela profundidade com que o
Espirito de Deus atinge a natureza e os coragdes das pessoas e dos povos.

10. Anunciar o Evangelho de Jesus na Amazonia: dimens&o sacramental

Enquanto a Igreja reconhece a grande hipoteca e o poder do pecado, sobretudo na destruigdo social e
ambiental, ndo se desanima em sua caminhada com o povo amazonico, e se compromete, apoiada na graca de
Cristo, a superar a fonte do pecado. Um olhar contemplativo da Igreja e uma pratica sacramental
correspondente sdo chaves para a evangelizagdo na Amazénia.

«O universo desenvolve-se em Deus, que o preenche completamente. E, portanto, ha um mistério a contemplar
numa vereda, no orvalho, no rosto do pobre» (LS 233). Quem sabe contemplar «o que ha de bom nas coisas e
experiéncias do mundo» (LS 234) descobre a intima conexao de todas essas coisas e experiéncias com Deus.
Através dela, a comunidade crista, especialmente na Amazdnia, esta convidada a ver a realidade comum com
olhar contemplativo, pelo qual se podem perceber a presenca e a acao de Deus em toda criacao e em toda
histéria.

Além disso, ja que «os sacramentos constituem um modo privilegiado em que a natureza € assumida por Deus
e transformada em mediagao da vida sobrenatural», suas celebragbes sao um convite permanente a «abracar o
mundo num plano diferente» (LS 235). Por exemplo, a celebragdo do Batismo nos convida a considerar a
importancia da “agua” como fonte de vida e ndo s6 como instrumento ou recurso material. O Batismo
responsabiliza a comunidade de fé pelo cuidado deste elemento como dom de Deus para todo o planeta.
Ademais, dado que a agua do Batismo purifica o batizado de todos os pecados, sua celebragao permite a
comunidade crista assumir o valor da agua e do rio como fonte de purificagao, facilitando a inculturagao dos
ritos relacionados a agua da sabedoria ancestral dos povos amazdnicos.

A celebracdo da Eucaristia nos convida a redescobrir como «no apogeu do mistério da Encarnagéo, o Senhor
quer chegar ao nosso intimo através de um pedago de matéria» (LS 236). A Eucaristia, por conseguinte, nos
remete ao «centro vital do universo», ao foco «transbordante de amor e de vida sem fim», ao «Filho
encarnadoy, presente nas espécies de pao e vinho, fruto da “terra videira” e do trabalho dos homens (cf. LS
236). Na Eucaristia, a comunidade celebra um amor césmico, no qual os seres humanos, junto ao Filho de
Deus encarnado e a toda a criagdo, dao gragas a Deus pela vida nova em Cristo ressuscitado (cf. LS 236).



70

Dessa forma, a Eucaristia constitui a comunidade — uma comunidade peregrina festiva, que se torna «fonte de
luz e motivagao para as nossas preocupagdes pelo meio ambiente, e leva-nos a sermos guardides da criagdo
inteira» (LS 236). Ao mesmo tempo, o sangue de tantos homens e mulheres que foi derramado, banhando as
terras amazonicas, pelo bem de seus habitantes e do territorio, se une ao Sangue de Cristo, derramado por
todos e por toda a criagao.

11. Anunciar o Evangelho de Jesus na Amazonia: dimensao eclesial-missionaria

Numa «Igreja em saida» (cf. EG 46), «missionaria por natureza» (AG 2, DAp 347), todos os batizados tém a
responsabilidade de ser discipulos missionarios, participando de modo diverso e em ambitos distintos. De fato,
uma das riquezas da consciéncia magisterial da Igreja é a de «anunciar sempre e por toda a parte os principios
morais, mesmo referentes a ordem social, e pronunciar-se a respeito de qualquer questdo humana, enquanto o
exigirem os direitos fundamentais da pessoa humana ou a salvagao das almas» (ClgC 2032; CDC, can. 747).

O louvor a Deus precisa estar acompanhado da pratica da justica a favor dos pobres. Como proclama o Salmo
146 (145): «Louva o Senhor, minha alma, louvarei o Senhor enquanto eu for vivoy», ao Deus que «livra os
prisioneiros», que «da alimento a quem tem fome», que «ampara o 6rfao e a vilva». Essa missdo necessita da
participacao de todos, e uma reflexdo ampla que permita contemplar as condicdes historicas concretas tanto
sociais, quanto ambientais e eclesiais. Nessa perspectiva, um enfoque missionario na Amazénia requer, mais
qgue nunca, um magistério eclesial exercido na escuta do Espirito santo, que garante unidade e diversidade.
Essa unidade na diversidade, seguindo a tradi¢cao da Igreja, esta estruturalmente permeada pelo que se
conhece como sensus fidei do Povo de Deus.

O Papa Francisco retomou esse aspecto enfatizado pelo Concilio Vaticano Il (cf. LG 12; DV 10), recordando
que «em todos os batizados, desde o primeiro ao ultimo, atua a forca santificadora do Espirito que impele a
evangelizar. O povo de Deus € santo em virtude desta ungao, que o torna infalivel «in credendo». Isso significa
que «ao crer, nao pode enganar-se [...]. Deus dota a totalidade dos fiéis com um instinto da fé — o sensus fidei —
que os ajuda a discernir o que vem realmente de Deus» (EG 119).

Esse discernimento deve ser acompanhado pelos pastores, especialmente pelos Bispos. De fato, a
preservacao da Tradig&o eclesial, realizada por todo o Povo de Deus, exige a unidade deste Povo com seus
pastores (cf. DV 10) para a leitura e o discernimento das novas realidades. E dos bispos, como principio de
unidade do povo de Deus (cf. LG 23), a responsabilidade de manter a unidade da tradigdo, que tem a sua
origem e base nas Sagradas Escrituras (cf. DV 9).

Assim, o sentido religioso da Amazonia, como exemplo de expressao do sensus fidei, necessita do
acompanhamento e da presencga dos pastores (cf. EN 48). Quando o Papa Francisco se encontrou com 0s
povos da Amazénia em Puerto Maldonado, se expressou assim: «Quis vir visitar-vos e escutar-vos, para
estarmos juntos no coragao da Igreja, solidarizarmo-nos com os vossos desafios e, convosco, reafirmarmos
uma opg¢ao sincera em prol da defesa da vida, defesa da terra e defesa das culturas». Os representantes dos
povos presentes, por sua parte, responderam ao Papa: «NoOs viemos para escutar Sua Santidade, e para estar
junto com o Papa no coragao da Igreja e participar na edificagdo desta Igreja para que tenha cada vez mais um
rosto amazdnico». Nessa escuta reciproca entre o Papa (e autoridades eclesiais) e os representantes do povo
amazdnico, se alimenta e se fortalece o sensus fidei do Povo e cresce seu ser eclesial: «Precisamos nos
exercitar na arte de escutar, que é mais do que ouvir» (EG 171).

A Assembleia Especial para a Regido Pan-Amazoénica precisa de um grande exercicio de escuta reciproca, que
se faca especialmente entre o Povo fiel e as autoridades do magistério da Igreja. E um dos pontos principais a
ser escutado sera o lamento «de milhares dessas comunidades privadas da Eucaristia dominical por longos
periodos» (DAp 100e). Confiamos que a Igreja, enraizada em suas dimensdes sinodal e missionaria (cf.
Francisco, Discurso para a comemoragédo do cinquentenario da instituicdo do Sinodo dos Bispos, 17.10.2015),
possa gerar processos de escuta (ver-escutar) e processos de discernimento (julgar) capazes de responder
(atuar) as realidades concretas dos povos amazonicos.

lll. AGIR.



71
NOVOS CAMINHOS PARA UMA IGREJA COM ROSTO AMAZONICO3

12. Igreja com rosto amazonico

«Ser Igreja significa ser povo de Deus» (EG 114), encarnado «nos povos da Terra» (EG 115) e em suas
culturas. Portanto, a universalidade ou catolicidade da Igreja vé-se enriquecida com «a beleza deste rosto
pluriforme» (NMI 40) das diferentes manifestagdes de suas Igrejas e suas culturas. O Papa Francisco, em seu
encontro com comunidades amazdnicas em Puerto Maldonado, se expressou assim: «Nos, que ndo habitamos
nestas terras, precisamos da vossa sabedoria e dos vossos conhecimentos para podermos penetrar, sem o
destruir, o tesouro que encerra esta regido, ouvindo ressoar as palavras do Senhor a Moisés: "Tira as tuas
sandalias dos pés, porque o lugar em que estas € uma terra santa’» (Ex 3, 5; Fr.PM).

A Igreja é chamada a aprofundar sua identidade em correspondéncia as realidades de seu proprio territorio e a
crescer em sua espiritualidade escutando a sabedoria de seus povos. Por isso, a Assembleia Especial para a
Regido Pan-Amazdnica é chamada a encontrar novos caminhos para fazer crescer o rosto amazonico da Igreja
e também para responder as situagdes de injustica da regiao, como o neocolonialismo configurado pelas
industrias extrativistas, pelos projetos de infraestrutura que destroem sua biodiversidade e pela imposi¢ao de
modelos culturais e econdmicos estranhos a vida dos povos.

Com a atengéao focada no local e na diversidade das microestruturas vivenciais da regido, a Igreja se fortalece
como contraponto em face da globalizag&o da indiferenga e de sua logica uniformizadora, promovida por muitos
meios de comunicagao e por um modelo econdmico que nao respeita 0os povos amazonicos nem seus territorios
em sua diversidade.

Por sua parte, as Igrejas locais, que sao também Igrejas missionarias, igrejas em saida, encontram em suas
proprias periferias, lugares privilegiados de experiéncia evangelizadora, «onde fazem mais falta a luz e a vida
do Ressuscitado» (EG 30). Nessas periferias 0s missionarios se encontram com os marginalizados, os fugitivos
e os refugiados, com os desesperados, os excluidos, portanto com Jesus Cristo crucificado e exaltado, que
«quis identificar-se, num gesto de ternura particular, com os mais fracos e os mais pobres» (DP 196).

Durante a preparagao mais proxima ao Sinodo, buscar-se-a identificar experiéncias pastorais locais, tanto
positivas como negativas, que podem iluminar o discernimento para as novas linhas de acéo.

13. Dimenséo profética
Em face da atual crise socioambiental, surgem luzes de orientagdo e agao para que se possa implementar a
transformacao de praticas e atitudes.

Enecessario superar a miopia, o imediatismo e as solugdes a curto prazo. Faz-se necessaria uma perspectiva
global e a superagao dos interesses particulares para que se possa partilhar e assumir com responsabilidade
um projeto comum e global.

«Tudo esta interligado» (LS 16, 91, 117, 138, 240) é a grande insisténcia do Papa Francisco para facilitar o
dialogo com as raizes espirituais das grandes tradigbes religiosas e culturais. Desenha-se um consenso em
torno de uma agenda minima, que inclui, entre outros itens: desenvolvimento integral e sustentavel, como foi
descrito em pontos anteriores, criagdo de gado e agricultura sustentaveis, energia limpa, respeito as
identidades e aos direitos dos povos tradicionais, agua potavel para todos. Esses direitos sao exigéncias
fundamentais, frequentemente ausentes na Pan-Amazoénia.

Deve haver um equilibrio, e a economia deve priorizar a vocagao por uma vida humana digna. Isso significa que
uma relacao equilibrada deve cuidar do ambiente e da vida dos mais vulneraveis. Na atualidade ha «uma unica
e complexa crise socioambiental» (LS 139).

A Enciclica Laudato si’ (cf. LS 216ss.) nos convida a uma conversao ecoldgica que implica um novo estilo de
vida, cujo foco é o outro. Urge praticar a solidariedade global e superar o individualismo, abrir novos caminhos



72

de liberdade, verdade e beleza. Conversao significa libertar-nos da obsessao do consumo. «Comprar é sempre
um ato moral, para além de econdmico» (LS 206). A conversao ecoldgica exige assumir a mistica da
interligacao e interdependéncia de tudo que foi criado e dado. A gratuidade se impde em nossas atitudes
quando entendemos a vida como dom de Deus. Abragar a vida em solidariedade comunitaria pressupde uma
transformacao do coracao.

Este novo paradigma abre perspectivas de transformacao pessoal e social. A felicidade e a paz sdo possiveis
guando nao estamos tomados pela obsessao do consumo. O Papa Francisco considera que uma relacao
harmoniosa com a natureza nos proporciona «sobriedade feliz» (LS 224s), paz consigo mesmo, em relagao ao
bem comum, e uma serena harmonia que implica contentar-se com o realmente necessario. Isso é algo que as
culturas ocidentais podem, e, oxala, devem aprender das culturas tradicionais amazénicas, assim como de
outros territérios e comunidades deste planeta. Eles, os povos tradicionais, «tém muito para nos ensinar» (EG
198). Com seu amor para com sua terra e sua relagdo com os ecossistemas, amam o Deus Criador, fonte de
vida; «nas suas proprias dores conhecem Cristo sofredor» (EG 198). Em sua compreensao da vida social como
didlogo, estéo inspirados pelo Espirito Santo. Apontando para essa realidade, o Papa Francisco afirmou que «é
necessario que todos nos deixemos evangelizar por eles» e por suas culturas, e que a tarefa da nova
evangelizagao nos leva «nao s6 a emprestar-lhes nossa voz nas suas causas, mas também a ser seus amigos,
a escuta-los, a compreendé-los e a acolher a misteriosa sabedoria que Deus nos quer comunicar através
deles» (EG 198). Seus ensinamentos, em consequéncia, poderiam marcar o rumo das prioridades para os
novos caminhos da Igreja na Amazonia.

14. Ministérios com rostos amazdnicos

Através de muitos encontros regionais na Amazodnia, a Igreja catolica aprofundou a consciéncia de que sua
universalidade se encarna na histéria e nas culturas locais. Desse modo, manifesta-se e atua a Igreja de Cristo,
una, santa, catélica e apostélica (cf. CD 11). Gragas a essa consciéncia, hoje a Igreja tem seus olhos voltados
para a Amazénia com uma visao de conjunto, que a faz descobrir os grandes desafios sociopoliticos,
econdmicos e eclesiais que ameagam essa regido, mas sem perder a esperanga na presenga de Deus,
alimentada pela criatividade e perseveranca tenaz de seus habitantes.

Nas ultimas décadas, e com o grande impulso dado pelo Documento de Aparecida, a Igreja da Amazonia soube
reconhecer que, por causa das imensas extensdes territoriais, da grande diversidade de seus povos e das
rapidas transformacdes dos cenarios socioeconémicos, sua pastoral tinha e tem uma presenca precaria. No
passado e hoje, continua sendo necessaria uma maior presencga. Isso significa que é preciso, a partir dos
valores do Evangelho, tentar responder a tudo aquilo que é especifico desta regiao, reconhecendo, entre outros
elementos, a imensa extensao geografica, muitas vezes de dificil acesso, a grande diversidade cultural e a forte
influéncia de interesses nacionais e internacionais em busca de um enriquecimento econémico facil, pelos
recursos desta regido. Uma missado encarnada exige repensar a presenga escassa da Igreja em relagao a
imensidao do territorio e de sua diversidade cultural.

A Igreja com rosto amazonico deve «Procurar um modelo de desenvolvimento alternativo, integral e solidario,
baseado em uma ética que inclua a responsabilidade por uma auténtica ecologia natural e humana, que se
fundamente no evangelho da justi¢a, da solidariedade e do destino universal dos bens, e que supere a légica
utilitarista e individualista, que ndo submete os poderes econémicos e tecnoldgicos a critérios éticos» (DAp
474c). Portanto, é preciso animar todo o povo de Deus, que € participe da missao de Cristo, Sacerdote, Profeta
e Rei (cf. LG 9; CIgC 783), para que nado permanega indiferente diante das injusticas da regido e descubra na
escuta do Espirito os novos caminhos almejados.

Esses novos caminhos para a pastoral da Amazdnia exigem «relangar com fidelidade e audacia sua missao»
(DAp 11) no territorio e «aprofundar o processo de inculturagdo» (EG 126). Os novos caminhos exigem que a
Igreja na Amazénia faga propostas «valentesy», que devam ter «ousadia» e «nao ter medo», como nos pede o
Papa Francisco. O perfil profético da Igreja, hoje, mostra-se através de seu perfil ministerial e participativo,
capaz de fazer dos povos indigenas e das comunidades amazénicas «os principais interlocutores» (LS 146) em
todos os assuntos pastorais e socioambientais no territério.



73

Para mudar a presenca precaria e transforma-la numa presenca mais aprimorada e encarnada, faz-se
necessario estabelecer uma hierarquia de urgéncias da Amazoénia. O Documento de Aparecida menciona a
necessidade de uma «coeréncia eucaristica» (DAp 436) para a regiao amazdnica, ou seja, que nao exista
somente a possibilidade de que todos os batizados possam participar da Missa dominical, mas também que
cresgam novos céus e nova terra como antecipagao do Reino de Deus na Amazénia.

Nesse sentido, o Vaticano Il nos lembra que todo o povo de Deus participa do sacerddcio de Cristo, embora
distinguindo sacerdécio comum do sacerddcio ministerial (cf. LG 10). Partindo dai, urge avaliar e repensar os
ministérios que hoje s&o necessarios para responder aos objetivos de «uma Igreja com rosto Amazdnico e uma
Igreja com rosto indigena» (Fr.PM). Uma prioridade é definir os conteudos, métodos e atitudes para se
constituir uma pastoral inculturada, capaz de responder aos grandes desafios no territorio. Outra é propor novos
ministérios e servigos para os diferentes agentes de pastoral que respondem pelas tarefas e responsabilidades
da comunidade. Nessa perspectiva, € preciso identificar o tipo de ministério oficial que pode ser conferido a
mulher, levando em conta o papel central que hoje desempenham as mulheres na Igreja amazoénica. Também é
necessario promover o clero indigena e os que nasceram no territorio, afirmando sua prépria identidade cultural
e seus valores. Finalmente, é preciso repensar novos caminhos para que o Povo de Deus tenha melhor e
frequente acesso a Eucaristia, centro da vida crista (cf. DAp 251).

15. Novos caminhos

No processo de construir uma Igreja com rosto amazoénico, sonhamos com os pés postos na terra dos nossos
indigenas, e com os olhos abertos pensamos como sera essa Igreja a partir da vivéncia da diversidade cultural
dos povos. Os novos caminhos terdo incidéncia sobre os ministérios, a liturgia e a teologia (Teologia india).4

A Igreja chegou aos povos movida pelo mandato de Jesus e pela fidelidade a seu Evangelho. Agora, precisa
descobrir «xcom alegria e respeito as sementes do Verbo » (AG 11) na regido.

Todo o povo de Deus, com seus Bispos e sacerdotes, missionarios e missionarias, religiosos e leigos, é
chamando a entrar com o coragéo aberto nesse novo caminho eclesial. Todos sdo chamados a conviver com
as comunidades e a comprometer-se com a defesa de suas vidas, a ama-los e amar as suas culturas. Os
missionarios autoctones, e também os que vieram de fora, devem cultivar a espiritualidade de contemplacao e
de gratuidade, sentir com o coragao e ver com os olhos de Deus os povos amazénicos e indigenas.

A espiritualidade praticada com os pés na terra oferece a possibilidade de encontrar a alegria e o gosto de
conviver com 0s povos amazoOnicos. Assim, pode-se valorizar as riquezas culturais nas quais Deus semeou as
sementes da Boa-Nova. Devemos ser capazes também de perceber as coisas que estao presentes nas
culturas, e que, por serem histoéricas, necessitam de purificagdo, e capazes de trabalhar pela conversao
individual e comunitaria, cultivando o didlogo nos diferentes niveis. A espiritualidade profética e do martirio nos
faz mais comprometidos com a vida dos povos e suas histérias passadas, e, olhando adiante a partir do tempo
presente, com a construgao de uma nova historia.

Como Igreja, somos chamados a fortalecer o protagonismo dos préprios povos. Precisamos de uma
espiritualidade intercultural que nos ajude a interagir com a diversidade dos povos e suas tradigdes. Devemos
somar forgas para cuidarmos juntos de nossa Casa Comum.

Entre os missionarios autdctones e os que vém de fora, requer-se uma espiritualidade de comunhao para
aprender juntos a acompanhar as pessoas, escutando suas estorias, participando de seus projetos de vida,
partilhando sua espiritualidade e assumindo suas lutas. Ha de ser uma espiritualidade com o estilo de Jesus:
simples, humana, dialogante e samaritana, que permita celebrar a vida, a liturgia, a Eucaristia, as festas,
sempre respeitando os ritmos préprios de cada povo.

Animar uma Igreja com rosto amazdnico implica, para os missionarios, a capacidade de descobrir as sementes
e frutos do Verbo ja presentes na vida e na cosmovisdo desses povos. Para isso, € necessaria uma presenga
estavel, o conhecimento da lingua autéctone, de suas culturas e de sua experiéncia espiritual. S6 assim a Igreja
vai fazer presente a vida de Cristo nesses povos.



74

Para finalizar e lembrar as palavras do Papa Francisco, queriamos «pedir, por favor, a quantos ocupam cargos
de responsabilidade em ambito econémico, politico ou social, a todos os homens e mulheres de boa vontade:
sejamos ‘guardides” da criagao, do designio de Deus inscrito na natureza, guardides do outro, do ambiente;
nao deixemos que sinais de destruicao e morte acompanhem o caminho deste nosso mundo!» (Homilia na
Missa do inicio do ministério petrino, 19.03.2013).

Também queriamos pedir com as palavras do Papa Francisco aos povos da Amazénia: «Ajudai 0os vossos
Bispos, ajudai os vossos missionarios e as vossas missionarias a fazerem-se um s6 convosco e assim,
dialogando com todos, podeis plasmar uma Igreja com rosto amazoénico e uma Igreja com rosto indigena. Com
esse espirito, convoquei um Sinodo para a Amazonia no ano de 2019» (Fr.PM).

QUESTIONARIO

A finalidade deste questionario € escutar a Igreja de Deus sobre os «novos caminhos para a Igreja e para uma
ecologia integral» na Amazénia. O Espirito fala através de todo o povo de Deus. Nessa escuta podem-se
conhecer os desafios, as esperangas, as propostas e reconhecer os novos caminhos que Deus pede a Igreja
nesse territorio. Este questionario esta destinado aos pastores para que eles o respondam consultando o povo
de Deus. Para esta finalidade sao convidados a buscar os meios mais adequados segundo as respectivas
realidades locais. O questionario esta estruturado em trés partes que correspondem as diferentes partes do
“Documento Preparatério”: ver, discernir-julgar, agir.

| PARTE

1. Quais sdo os problemas mais importantes em sua comunidade: as ameacas e dificuldades para a vida, o
territério e a cultura?

2. A luz da Laudato si* Como se configuram a biodiversidade e a sociodiversidade em seu territorio?

3. Como incidem ou nao incidem essas diversidades em seu trabalho pastoral?

4. A luz dos valores do Evangelho: Que tipo de sociedade devemos promover e de que meios podemos dispor
para isso, tendo em conta o mundo rural e o urbano e  suas diferencas socioculturais?

5. Dada a enorme riqueza de sua identidade cultural: Quais s&o as contribui¢cdes, aspiracdes e desafios dos
povos amazoénicos em relagao a Igreja e ao mundo?

6. Como essas contribuicbes podem ser incorporadas numa Igreja com rosto amazénico?

7. Como a Igreja deve acompanhar numa pastoral integral os processos de organizagéo dos proprios povos,
pensando na sua identidade, defensa de seus territérios e  direitos?

8. Quais sao as respostas da Igreja aos desafios da pastoral urbana no territério amazonico?

9. Se existem em seu territério “Povos Indigenas em Situagdo de Isolamento voluntario”, qual deve ser a
atuacdo da Igreja para defender a vida e os direitos desses  povos?

Il PARTE

1. Que esperanca oferece a presencga da Igreja as comunidades amazdnicas para a vida, o territorio e a
cultura?

2. Como promover uma ecologia integral, seja, ambiental, econdmica, social, cultural e da vida cotidiana (cf. LS
137-162) na Amazébnia?

3. Como Jesus é Boa Noticia na vida, na familia, na comunidade e na sociedade amazobnicas, no contexto de
sua igreja local?

4. Como a comunidade crista pode responder ante a situagdes de injustica, pobreza, desigualdade, violéncias
(droga, exploragao sexual, discriminagao dos povos indigenas, migrantes etc.) e de exclusao?

5. Quais s&o os elementos proprios das identidades culturais que podem facilitar o anuncio do Evangelho na
novidade do mistério de Jesus?

6. Quais sdo os caminhos que se podem seguir para inculturar nossa pratica sacramental na experiéncia
vivencial dos povos indigenas?

7. Como participa a comunidade dos fiéis, que € «missionaria por sua propria natureza», e a seu modo
especifico, no magistério concreto e no cotidiano da Igrejana  Amazonia?



75
Il PARTE

1. Que Igreja sonhamos para a Amazénia?

2. Como imagina uma Igreja em saida e com rosto amazdnico e que caracteristicas ela deveria ter?

3. Existem espagos de expressao autoctone e de participagao ativa na pratica litirgica de suas comunidades?
4. Um dos grandes desafios pastorais da Amazonia é a impossibilidade de celebrar a Eucaristia com frequéncia
e em todos os lugares. Como responder a essa situagdo?

5. Como reconhecer e valorizar o papel dos leigos nos diferentes dmbitos pastorais (nos campos catequéticos,
liturgicos e sociais)?

6. Qual é o papel dos leigos nos diferentes ambitos socioambientais no territorio?

7. O que deve caracterizar o anuncio e a denuncia proféticos na Amazénia?

8. O que deve caracterizar as pessoas que anunciam a Boa-Nova na Amazonia?

9. Quais s&o os servigos e os ministérios com rosto amazdnico em sua jurisdi¢cao eclesiastica, e que
caracteristicas tém?

10. A seu ver, quais sdo 0s servigos e 0os ministérios com rosto amazonico que deveriam ser criados e
promovidos?

11. De que maneira a vida consagrada pode contribuir com seus carismas para a construgao de uma Igreja com
rosto amazdnico?

12. A participacdo das mulheres em nossas comunidades é de suma importancia. Como reconhecer e valorizar
essa participacao no horizonte dos novos caminhos?

13. A religiosidade popular €, em particular, a devogao mariana — como se integram e como podem contribuir
para os novos caminhos da Igreja na Amazénia?

14. Em que poderia consistir a contribuicdo dos meios de comunicagéo para a edificacdo de uma Igreja com
rosto amazbnico?

SIGLAS E ABREVIAGOES

AG: Ad gentes, Decreto sobre a atividade missionaria da Igreja (07.12.1965).

CCC: Catecismo da Igreja Catodlica (11.10.1992).

CIC: Codigo de Direito Candnico (25.01.1983).

CD: Concilio Ecuménico Vaticano I, Decreto sobre o munus pastoral dos Bispos na Igreja Christus Dominus
(28.10.1965).

DAp: Documento de Aparecida. Texto conclusivo da V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano e do
Caribe (2007).

DP: Documento de Puebla. Il Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano (1979).

DSD: Documento de Santo Domingo. IV Conferéncia Geral do Episcopado Latino-americano (1992).

DV: Concilio Ecuménico Vaticano I, Constituigdo Dogmatica Dei Verbum, sobre a Revelagao Divina
18.11.1965).

EG: Evangelii gaudium, Exortagao Apostolica do Papa Francisco (24.11.2013).

EN: Evangelii nuntiandi, Exortagcado Apostolica do Papa Paulo VI (08.12.1975).

Fr.PM: Discurso do Papa Francisco no Encontro com os povos da Amazonia, em Puerto Maldonado
(19.01.2018).

Fr.EP: Discurso do Papa Francisco no Encontro com a Populagéao de Puerto Maldonado (19.01.2018).
Fr.FPI: Discurso do Papa Francisco aos participantes do Il Férum dos Povos Indigenas (15.02.2017).

GS: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constituigdo Pastoral sobre a Igreja no Mundo de hoje Gaudium et spes
(07.12.1965).

LG: Concilio Ecuménico Vaticano I, Constituicdo Dogmatica sobre a Igreja Lumen gentium (21.11.2015).

LS: Laudato si, Carta Enciclica do Papa Francisco sobre o cuidado da Casa Comum (24.05.2015).

NMI: Novo millennio ineunte, Carta apostolica do Papa Jo&o Paulo Il (06.01.2001).

PO: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto sobre o Ministério e a Vida dos Presbiteros Presbyterorum ordinis
(07.12.1965).



76

PP: Carta Enciclica do Papa Paulo VI sobre a necessidade de promover o desenvolvimento dos povos
Populorum progressio (26.03.1967).

REPAM: Relatério executivo do Encontro de Fundagéo da Rede Eclesial Pan-Amazénica (12.09.2014, Brasilia
CNBB).

SC: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constituicdo sobre a Sagrada Liturgia acrosanctum Concilium
(04.12.1963).

UR: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto sobre o Ecumenismo Unitatis redintegratio (21.11.1964).

” o«

1 Neste documento, os termos “indigenas”, “aborigenes” e “povos originarios” sdo usados indistintamente.
2 Entende-se por Pan-Amazonia todo o territério que compde a regiao além da bacia dos rios.

3 Fonte: REPAM. Memodrias do Encontro “Igreja com rosto amazoénico e indigena”. Quito, Equador, 28-
30/11/2017.

4 Cf. CELAM, VI Simpésio de Teologia india, 18-23 de setembro de 2017, Paraguai.

[00914-PO.01] [Texto original: Portugués]

[B0422-XX.02]



