2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0044
Venerdi 19.01.2018

Viaggio Apostolico del Santo Padre Francesco in Cile e Peru (15 — 22 gennaio 2018) — Incontro
con i popoli del’Amazzonia nel Coliseo Madre de Dios di Puerto Maldonado

Incontro con i popoli del’Amazzonia nel Coliseo Madre de Dios di Puerto Maldonado

Discorso del Santo Padre

Traduzione in linqua italiana

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Questa mattina, lasciata la Nunziatura Apostolica, il Santo Padre Francesco si € trasferito in auto all’Aeroporto —
Grupo 8 di Lima da dove, poco prima delle 9.00 ore locali (15.00 ora di Roma) I'aereo della LATAM, con a bordo
il Papa, & decollato alla volta di Puerto Maldonado.

Al Suo arrivo all’Aeroporto Internazionale “P. José Aldamiz”, Papa Francesco & stato accolto dal Vicario
Apostolico di Puerto Maldonado, S.E. Mons. David Martinez de Aguirre Guinea, O.P., dal Governatore e dal
Sindaco. Erano presenti alcune centinaia di fedeli tra i quali un coro e 150 bambini. Una famiglia di nativi
Matsigenka ha consegnato un omaggio floreale al Santo Padre. Infine si & recato in auto al Coliseo Madre de
Dios dove, alle ore 10.30 locali (16.30 ora di Roma), ha incontrato circa 4.000 rappresentanti di diversi popoli
dellAmazzonia.



2

Nel Coliseo, dopo i canti e le danze di benvenuto da parte degli anziani Arambut, il Vicario Apostolico di Puerto
Maldonado, S.E. Mons. David Martinez de Aguirre Guinea, O.P., ha rivolto a Papa Francesco il suo indirizzo di
saluto. Quindi, dopo la testimonianza di alcuni rappresentanti dei popoli del’Amazzonia e la consegna
dell’Enciclica Laudato Si’ nelle lingue locali mentre veniva eseguito un canto Machirenga, il Santo Padre ha
pronunciato un discorso.

Al termine dell’incontro, dopo lo scambio dei doni, il Papa ha fatto un giro in papamobile tra i fedeli nel campo
dellInstituto Jorge Basadre” prospiciente il Coliseo dove ha avuto poi luogo I'incontro con la popolazione.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Papa ha rivolto ai rappresentanti dei popoli del’ Amazzonia:

Discorso del Santo Padre

Queridos hermanos y hermanas:

Junto a ustedes me brota el canto de san Francisco: «Alabado seas, mi Sefior». Si, alabado seas por la
oportunidad que nos regalas con este encuentro. Gracias Mons. David Martinez de Aguirre Guinea, sefior
Héctor, sefiora Yésica y seifiora Maria Luzmila por sus palabras de bienvenida y sus testimonios. En ustedes
quiero agradecer y saludar a todos los habitantes de Amazonia.

Veo que han venido de los diferentes pueblos originarios de la Amazonia: Harakbut, Esse-ejas, Matsiguenkas,
Yines, Shipibos, Ashaninkas, Yaneshas, Kakintes, Nahuas, Yaminahuas, Juni Kuin, Madija, Manchineris,
Kukamas, Kandozi, Quichuas, Huitotos, Shawis, Achuar, Boras, Awajun, Wampis, entre otros. También veo que
nos acompafan pueblos procedentes del Ande que se han venido a la selva y se han hecho amazénicos. He
deseado mucho este encuentro. Quise empezar por aqui la visita a Peru. Gracias por vuestra presencia y por
ayudarnos a ver mas de cerca, en vuestros rostros, el reflejo de esta tierra. Un rostro plural, de una variedad
infinita y de una enorme riqueza bioldgica, cultural, espiritual. Quienes no habitamos estas tierras necesitamos
de vuestra sabiduria y conocimiento para poder adentrarnos, sin destruir, el tesoro que encierra esta region, y
se hacen eco las palabras del Senor a Moisés: «Quitate las sandalias, porque el suelo que estas pisando es
una tierra santa» (Ex 3,5).

Permitanme una vez mas decir: jAlabado seas Sefior por esta obra maravillosa de tus pueblos amazonicos y
por toda la biodiversidad que estas tierras envuelven!

Este canto de alabanza se entrecorta cuando escuchamos y vemos las hondas heridas que llevan consigo la
Amazonia y sus pueblos. Y he querido venir a visitarlos y escucharlos, para estar juntos en el corazén de la
Iglesia, unirnos a sus desafios y con ustedes reafirmar una opcion sincera por la defensa de la vida, defensa de
la tierra y defensa de las culturas.

Probablemente los pueblos originarios amazoénicos nunca hayan estado tan amenazados en sus territorios
como lo estan ahora. La Amazonia es tierra disputada desde varios frentes: por una parte, el neo-extractivismo
y la fuerte presidn por grandes intereses econémicos que apuntan su avidez sobre petréleo, gas, madera, oro,
monocultivos agroindustriales. Por otra parte, la amenaza contra sus territorios también viene por la perversion
de ciertas politicas que promueven la «conservacion» de la naturaleza sin tener en cuenta al ser humano y, en
concreto, a ustedes hermanos amazonicos que habitan en ellas. Sabemos de movimientos que, en nombre de
la conservacion de la selva, acaparan grandes extensiones de bosques y negocian con ellas generando
situaciones de opresion a los pueblos originarios para quienes, de este modo, el territorio y los recursos
naturales que hay en ellos se vuelven inaccesibles. Esta problematica provoca asfixia a sus pueblos y migracion
de las nuevas generaciones ante la falta de alternativas locales. Hemos de romper con el paradigma historico
que considera la Amazonia como una despensa inagotable de los Estados sin tener en cuenta a sus habitantes.

Considero imprescindible realizar esfuerzos para generar espacios institucionales de respeto, reconocimiento y
dialogo con los pueblos nativos; asumiendo y rescatando la cultura, lengua, tradiciones, derechos y



espiritualidad que les son propias. Un dialogo intercultural en el cual ustedes sean los «principales
interlocutores, sobre todo a la hora de avanzar en grandes proyectos que afecten a sus espacios».[1] El
reconocimiento y el dialogo sera el mejor camino para transformar las histéricas relaciones marcadas por la
exclusion y la discriminacion.

Como contraparte, es justo reconocer que existen iniciativas esperanzadoras que surgen de vuestras bases
mismas y de vuestras organizaciones, y propician que sean los propios pueblos originarios y comunidades los
guardianes de los bosques, y que los recursos que genera la conservacion de los mismos revierta en beneficio
de sus familias, en la mejora de sus condiciones de vida, en la salud y educacién de sus comunidades. Este
«buen hacer» va en sintonia con las practicas del «buen viviry que descubrimos en la sabiduria de nuestros
pueblos. Y permitanme decirles que si, para algunos, ustedes son considerados un obstaculo o un «estorbo»,
en verdad, ustedes con su vida son un grito a la conciencia de un estilo de vida que no logra dimensionar los
costes del mismo. Ustedes son memoria viva de la misién que Dios nos ha encomendado a todos: cuidar la
Casa Comun.

La defensa de la tierra no tiene otra finalidad que no sea la defensa de la vida. Sabemos del sufrimiento que
algunos de ustedes padecen por los derrames de hidrocarburos que amenazan seriamente la vida de sus
familias y contaminan su medio natural.

Paralelamente, existe otra devastacion de la vida que viene acarreada con esta contaminacién ambiental
propiciada por la mineria ilegal. Me refiero a la trata de personas: la mano de obra esclava o el abuso sexual. La
violencia contra las adolescentes y contra las mujeres es un clamor que llega al cielo. «Siempre me angustio la
situacion de los que son objeto de las diversas formas de trata de personas. Quisiera que se escuchara el grito
de Dios preguntandonos a todos: “; Dénde esta tu hermano?” (Gn 4,9). ; Donde esta tu hermano esclavo? [...]
No nos hagamos los distraidos ni miremos para otra parte. Hay mucha complicidad. jLa pregunta es para
todos!».[2]

Como no recordar a santo Toribio cuando constataba con gran pesar en el tercer Concilio Limense «que no
solamente en tiempos pasados se les hayan hecho a estos pobres tantos agravios y fuerzas con tanto exceso,
sino también hoy muchos procuran hacer lo mismo...» (Ses. lll, ¢.3). Por desgracia, después de cinco siglos
estas palabras siguen siendo actuales. Las palabras proféticas de aquellos hombres de fe —como nos lo han
recordado Héctor y Yésica—, son el grito de esta gente, que muchas veces esta silenciada o se les quita la
palabra. Esa profecia debe permanecer en nuestra Iglesia, que nunca dejara de clamar por los descartados y
por los que sufren.

De esta preocupacion surge la opcion primordial por la vida de los mas indefensos. Estoy pensando en los
pueblos a quienes se refiere como «Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario» (PIAV). Sabemos que son
los mas vulnerables de entre los vulnerables. El rezago de épocas pasadas les obligd a aislarse hasta de sus
propias etnias, emprendieron una historia de cautiverio en los lugares mas inaccesibles del bosque para poder
vivir en libertad. Sigan defendiendo a estos hermanos mas vulnerables. Su presencia nos recuerda que no
podemos disponer de los bienes comunes al ritmo de la avidez y del consumo. Es necesario que existan limites
que nos ayuden a preservarnos de todo intento de destruccion masiva del habitat que nos constituye.

El reconocimiento de estos pueblos —que nunca pueden ser considerados una minoria, sino auténticos
interlocutores— asi como de todos los pueblos originarios nos recuerda que no somos poseedores absolutos de
la creacion. Urge asumir el aporte esencial que le brindan a la sociedad toda, no hacer de sus culturas una
idealizacion de un estado natural ni tampoco una especie de museo de un estilo de vida de antafo. Su
cosmovision, su sabiduria, tienen mucho que ensefarnos a quienes no pertenecemos a su cultura. Todos los
esfuerzos que hagamos por mejorar la vida de los pueblos amazoénicos seran siempre pocos. Son preocupantes
las noticias que llegan sobre el avance de algunas enfermedades. Asusta el silencio porque mata. Con el
silencio no generamos acciones encaminadas a la prevencion, sobre todo de adolescentes y jovenes, ni
tratamos a los enfermos, condenandolos a la exclusion mas cruel. Pedimos a los Estados que se implementen
politicas de salud intercultural que tengan en cuenta la realidad y cosmovision de los pueblos, promoviendo
profesionales de su propia etnia que sepan enfrentar la enfermedad desde su propia cosmovision. Y como lo he



4

expresado en Laudato si’, una vez mas es necesario alzar la voz a la presién que organismos internacionales
hacen sobre ciertos paises para que promuevan politicas de reproduccion esterilizantes. Estas se ceban de una
manera mas incisiva en las poblaciones aborigenes. Sabemos que se sigue promoviendo en ellas la
esterilizacion de las mujeres, en ocasiones con desconocimiento de ellas mismas.

La cultura de nuestros pueblos es un signo de vida. La Amazonia, ademas de ser una reserva de la
biodiversidad, es también una reserva cultural que debe preservarse ante los nuevos colonialismos. La familia
es -como dijo una de ustedes- y ha sido siempre la institucién social que mas ha contribuido a mantener
nuestras culturas. En momentos de crisis pasadas, ante los diferentes imperialismos, la familia de los pueblos
originarios ha sido la mejor defensa de la vida. Se nos pide un especial cuidado para no dejarnos atrapar por
colonialismos ideoldgicos disfrazados de progreso que poco a poco ingresan dilapidando identidades culturales
y estableciendo un pensamiento uniforme, unico... y débil. Escuchen a los ancianos, por favor. Ellos tienen una
sabiduria que les pone en contacto con lo trascendente y les hace descubrir lo esencial de la vida. No nos
olvidemos que «la desaparicion de una cultura puede ser tanto 0 mas grave que la desaparicion de una especie
animal o vegetal».[3] Y la unica manera de que las culturas no se pierdan es que se mantengan en dinamismo,
en constante movimiento. jQué importante es lo que nos decian Yésica y Héctor: «queremos que nuestros hijos
estudien, pero no queremos que la escuela borre nuestras tradiciones, nuestras lenguas, no queremos
olvidarnos de nuestra sabiduria ancestral»!

La educacion nos ayuda a tender puentes y a generar una cultura del encuentro. La escuela y la educacién de
los pueblos originarios debe ser una prioridad y compromiso del Estado; compromiso integrador e inculturado
que asuma, respete e integre como un bien de toda la nacién su sabiduria ancestral, y asi nos lo sefialaba
Maria Luzmila.

Pido a mis hermanos obispos que, como se viene haciendo incluso en los lugares mas alejados de la selva,
sigan impulsando espacios de educacion intercultural y bilinglie en las escuelas y en los institutos pedagoégicos
y universidades.[4] Felicito las iniciativas que desde la Iglesia Amazodnica peruana se llevan a cabo para la
promocion de los pueblos originarios: escuelas, residencias de estudiantes, centros de investigacion y
promocion como el Centro Cultural José Pio Aza, el CAAAP y CETA, novedosos e importantes espacios
universitarios interculturales como NOPOKI, dirigidos expresamente a la formacion de los jovenes de las
diversas etnias de nuestra Amazonia.

Felicito también a todos aquellos jovenes de los pueblos originarios que se esfuerzan por hacer, desde el propio
punto de vista, una nueva antropologia y trabajan por releer la historia de sus pueblos desde su perspectiva.
También felicito a aquellos que, por medio de la pintura, la literatura, la artesania, la musica, muestran al mundo
su cosmovision y su riqueza cultural. Muchos han escrito y hablado sobre ustedes. Esta bien, que ahora sean
ustedes mismos quienes se autodefinan y nos muestren su identidad. Necesitamos escucharles.

Queridos hermanos de la Amazonia, jcuantos misioneros y misioneras se han comprometido con sus pueblos y
han defendido sus culturas! Lo han hecho inspirados en el Evangelio. Cristo también se encarné en una cultura,
la hebrea, y a partir de ella, se nos regalé como novedad a todos los pueblos de manera que cada uno, desde
su propia identidad, se sienta autoafirmado en El. No sucumban a los intentos que hay por desarraigar la fe
catdlica de sus pueblos.[5] Cada cultura y cada cosmovisidon que recibe el Evangelio enriquece a la Iglesia con
la visiébn de una nueva faceta del rostro de Cristo. La Iglesia no es ajena a vuestra problematica y a vuestras
vidas, no quiere ser extrafa a vuestra forma de vida y organizacion. Necesitamos que los pueblos originarios
moldeen culturalmente las Iglesias locales amazodnicas. Y al respecto, me dio mucha alegria escuchar que uno
de los trozos de Laudato si’ fuera leido por un diacono permanente de vuestra cultura. Ayuden a sus obispos,
ayuden a sus misioneros y misioneras, para que se hagan uno con ustedes, y de esa manera dialogando entre
todos, puedan plasmar una lglesia con rostro amazonico y una Iglesia con rostro indigena. Con este espiritu
convoqué el Sinodo para la Amazonia en el afio 2019, cuya primera reunién, como Consejo pre-sinodal, sera
aqui, hoy, esta tarde.

Confio en la capacidad de resiliencia de los pueblos y su capacidad de reaccion ante los dificiles momentos que
les toca vivir. Asi lo han demostrado en los diferentes embates de la historia, con sus aportes, con su vision



diferenciada de las relaciones humanas, con el medio ambiente y con la vivencia de la fe.

Rezo por ustedes y por su tierra bendecida por Dios, y les pido, por favor, que no se olviden de rezar por mi.

Muchas gracias.

Tinkunakama (Quechua: Hasta un préximo encuentro).

[1] Carta enc. Laudato si’, 146.

[2] Exhort. ap. Evangelii gaudium, 211.

[3] Carta enc. Laudato si’, 145.

[4] Cf. V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 530.

[5] Cf. ibid., 531.

[00062-ES.01] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in linqua italiana

Cari fratelli e sorelle!

Qui insieme a voi mi sgorga dal cuore il canto di San Francesco: «Laudato si’, mi’ Signore». Si, lodato Tu sia per
I'opportunita che ci doni con questo incontro. Grazie Mons. David Martinez de Aguirre Guinea, Signor Héctor,
Signora Yésica e Signora Maria Luzmila per le vostre parole di benvenuto e le vostre testimonianze. In voi
desidero ringraziare e salutare tutti gli abitanti del’Amazzonia.

Vedo che siete venuti dai differenti popoli originari del’Amazzonia: Harakbut, Esse-ejas, Matsiguenkas, Yines,
Shipibos, Ashaninkas, Yaneshas, Kakintes, Nahuas, Yaminahuas, Juni Kuin, Madija, Manchineris, Kukamas,
Kandozi, Quichuas, Huitotos, Shawis, Achuar, Boras, Awajun, Wampis, tra gli altri. Vedo anche che ci
accompagnano popoli che vengono dalle Ande e son arrivati nella selva e si sono fatti amazzonici. Ho molto
desiderato questo incontro. Ho voluto iniziare da qui la visita in Peru. Grazie per la vostra presenza e perché ci
aiutate a vedere piu da vicino, nei vostri volti, il riflesso di questa terra. Un volto plurale, di un’infinita varieta e di
un’enorme ricchezza biologica, culturale, spirituale. Quanti non abitiamo queste terre abbiamo bisogno della
vostra saggezza e delle vostre conoscenze per poterci addentrare, senza distruggerlo, nel tesoro che racchiude
questa regione. E risuonano le parole del Signore a Moseé: «Togliti i sandali dai piedi, perché il luogo sul quale tu
stai, & suolo santo» (Es 3,5).

Permettetemi di ripetere ancora una volta: Che Tu sia lodato, Signore, per quest'opera meravigliosa dei popoli
amazzonici e per tutta la biodiversita che queste terre racchiudono!

Questo canto di lode si spezza quando ascoltiamo e vediamo le profonde ferite che porta con sé ’Amazzonia e i
suoi popoli. E ho voluto venire a visitarvi e ascoltarvi, per stare insieme nel cuore della Chiesa, unirci alle vostre

sfide e con voi riaffermare un’opzione sincera per la difesa della vita, per la difesa della terra e per la difesa delle
culture.

Probabilmente i popoli originari del’Amazzonia non sono mai stati tanto minacciati nei loro territori come lo sono
ora. L’Amazzonia € una terra disputata su diversi fronti: da una parte, il neo-estrattivismo e la forte pressione da
parte di grandi interessi economici che dirigono la loro avidita sul petrolio, il gas, il legno, I'oro, le monocolture

agro-industriali; dall’altra parte, la minaccia contro i vostri territori viene anche dalla perversione di certe politiche



6

che promuovono la “conservazione” della natura senza tenere conto dell’essere umano e, in concreto, di voi
fratelli amazzonici che la abitate. Siamo a conoscenza di movimenti che, in nome della conservazione della
foresta, si appropriano di grandi estensioni di boschi e negoziano su di esse generando situazioni di
oppressione per i popoli originari per i quali, in questo modo, il territorio e le risorse naturali che vi si trovano
diventano inaccessibili. Questa problematica soffoca i vostri popoli € causa migrazioni delle nuove generazioni
di fronte alla mancanza di alternative locali. Dobbiamo rompere il paradigma storico che considera ’Amazzonia
come una dispensa inesauribile degli Stati senza tener conto dei suoi abitanti.

Considero imprescindibile compiere sforzi per dar vita a spazi istituzionali di rispetto, riconoscimento e dialogo
con i popoli nativi; assumendo e riscattando cultura, lingua, tradizioni, diritti e spiritualita che sono loro propri. Un
dialogo interculturale in cui voi siate «i principali interlocutori, soprattutto nel momento in cui si procede con
grandi progetti che interessano i [vostri] spazi».[1] Il riconoscimento e il dialogo saranno la via migliore per
trasformare le antiche relazioni segnate dall’esclusione e dalla discriminazione.

D’altra parte, € giusto riconoscere che esistono iniziative di speranza che sorgono dalle vostre stesse realta
locali e dalle vostre organizzazioni e cercano di fare in modo che gli stessi popoli originari e le comunita siano i
custodi delle foreste, e che le risorse prodotte dalla loro conservazione ritornino a beneficio delle vostre famiglie,
a miglioramento delle vostre condizioni di vita, della salute e dellistruzione delle vostre comunita. Questo “buon
agire” € in sintonia con le pratiche del “buon vivere” che scopriamo nella saggezza dei nostri popoli. E
permettetemi di dirvi che se, da qualcuno, voi siete considerati un ostacolo o un “ingombro”, in verita, voi con la
vostra vita siete un grido rivolto alla coscienza di uno stile di vita che non & in grado di misurare i suoi costi. Voi
siete memoria viva della missione che Dio ha affidato a tutti noi: avere cura della casa comune.

La difesa della terra non ha altra finalita che non sia la difesa della vita. Conosciamo la sofferenza che alcuni di
voi patiscono per le fuoriuscite di idrocarburi che minacciano seriamente la vita delle vostre famiglie e inquinano
il vostro ambiente naturale.

Parallelamente, esiste un’altra devastazione della vita che viene provocata con questo inquinamento ambientale
causato dall’'estrazione illegale. Mi riferisco alla tratta di persone: la mano d’opera schiavizzata e I'abuso
sessuale. La violenza contro gli adolescenti e contro le donne & un grido che sale al cielo: «Mi ha sempre
addolorato la situazione di coloro che sono oggetto delle diverse forme di tratta di persone. Vorrei che si
ascoltasse il grido di Dio che chiede a tutti noi: “Dov’é tuo fratello?” (Gen 4,9). Dov’¢ il tuo fratello schiavo? [...]
Non facciamo finta di niente e non guardiamo dall’altra parte. Ci sono molte complicita. La domanda & per
tuttil».[2]

Come non ricordare San Toribio quando constatava con gran dolore nel Il Concilio di Lima che «non solo nei
tempi passati sono stati fatti a questi poveri tante offese e violenze con tanti eccessi, ma che anche oggi molti
continuano a fare le stesse cose» (Sess. lll, c. 3). Sfortunatamente, dopo cinque secoli queste parole
continuano ad essere attuali. Le parole profetiche di quegli uomini di fede — come ci hanno ricordato Héctor e
Yésica — sono il grido di questa gente, che molte volte & costretta al silenzio o a cui hanno tolto la parola. Quella
profezia deve rimanere presente nella nostra Chiesa, che non smettera mai di alzare la voce per gli scartati e
per quelli che soffrono.

Da questa preoccupazione deriva I'opzione primordiale per la vita dei piu indifesi. Sto pensando ai popoli
denominati “Popoli Indigeni in Isolamento Volontario” (PIAV). Sappiamo che sono i piu vulnerabili tra i
vulnerabili. Il retaggio di epoche passate li ha obbligati a isolarsi persino dalle loro stesse etnie, iniziando una
storia di reclusione nei luoghi piu inaccessibili della foresta per poter vivere in liberta. Continuate a difendere
questi fratelli piu vulnerabili. La loro presenza ci ricorda che non possiamo disporre dei beni comuni al ritmo
dell’avidita e del consumo. E’ necessario che esistano limiti che ci aiutino a difenderci da ogni tentativo di
distruzione di massa dell’habitat che ci costituisce.

Il iconoscimento di questi popoli — che non possono mai essere considerati una minoranza, ma autentici
interlocutori — come pure di tutti i popoli originari ci ricorda che non siamo i padroni assoluti del creato. E’
urgente accogliere I'apporto essenziale che offrono a tutta la societa, non fare delle loro culture una



idealizzazione di uno stato naturale e neppure una specie di museo di uno stile di vita di un tempo. La loro
visione del cosmo, la loro saggezza hanno molto da insegnare a noi che non apparteniamo alla loro cultura.
Tutti gli sforzi che facciamo per migliorare la vita dei popoli amazzonici saranno sempre pochi. Sono
preoccupanti le notizie che giungono sull’avanzare di alcune malattie. Fa paura il silenzio perché uccide. Con il
silenzio non diamo vita ad azioni volte alla prevenzione, soprattutto per gli adolescenti e i giovani, né ci curiamo
dei malati, condannandoli alla esclusione piu crudele. Chiediamo agli Stati che si implementino politiche
sanitarie interculturali che tengano conto della realta e della visione del cosmo dei popoli, formando
professionisti della loro stessa etnia che sappiano affrontare la malattia secondo la propria visione del cosmo. E
come ho affermato nella Laudato si’, una volta di piu & necessario alzare la voce sulla pressione che alcuni
organismi internazionali fanno su determinati Paesi perché promuovano politiche di sterilizzazione. Queste si
accaniscono in modo piu incisivo sulle popolazioni aborigene. Sappiamo che in esse si continua a promuovere
la sterilizzazione delle donne, a volte senza che esse ne siano avvertite.

La cultura dei nostri popoli € un segno di vita. L’Amazzonia, oltre ad essere una riserva di biodiversita, € anche
una riserva culturale che deve essere preservata di fronte ai nuovi colonialismi. La famiglia € — come ha detto
una di voi — ed & sempre stata l'istituzione sociale che piu ha contribuito a mantenere vive le nostre culture. In
momenti passati di crisi, di fronte ai diversi imperialismi, la famiglia dei popoli originari € stata la migliore difesa
della vita. Ci e chiesta una speciale cura per non lasciarci catturare da colonialismi ideologici mascherati da
progresso che a poco a poco entrano e dilapidano identita culturali e stabiliscono un pensiero uniforme, unico...
e debole. Ascoltate gli anziani, per favore. Essi dispongono di una saggezza che li pone a contatto con il
trascendente e fa loro scoprire I'essenziale della vita. Non dimentichiamoci che «la scomparsa di una cultura
puod essere grave come o piu della scomparsa di una specie animale o vegetale»[3]. E 'unico modo per far si
che le culture non si perdano & che si mantengano in dinamismo, in costante movimento. Com’e importante
quello che ci dicevano Yésica e Héctor: «Vogliamo che i nostri figli studino, ma non vogliamo che la scuola
cancelli le nostre tradizioni, le nostre lingue, non vogliamo dimenticarci della nostra saggezza ancestrale!».

L’educazione ci aiuta a gettare ponti e a generare una cultura dell'incontro. La scuola e I'educazione dei popoli
originari dev’essere una priorita e un impegno dello Stato, impegno integrante e inculturato che assuma, rispetti
e integri come un bene di tutta la nazione la loro sapienza ancestrale, come ci segnalava Maria Luzmila.

Chiedo ai miei fratelli Vescovi che, come si sta facendo anche nei luoghi piu isolati della selva, continuino a
promuovere spazi di educazione interculturale e bilingue nelle scuole e negli istituti pedagogici e universitari.[4]
Mi congratulo per le iniziative che vengono prese dalla Chiesa peruviana dell’Amazzonia per la promozione dei
popoli originari: scuole, residenze per studenti, centri di ricerca e di promozione come il Centro Culturale José
Pio Aza, il CAAAP e il CETA, nuovi e importanti spazi universitari interculturali come NOPOKI, diretti
espressamente alla formazione dei giovani delle differenti etnie della nostra Amazzonia.

Mi congratulo anche con tutti quei giovani dei popoli originari che si sforzano di elaborare, dal proprio punto di
vista, una nuova antropologia e lavorano per rileggere la storia dei loro popoli dalla loro prospettiva. Inoltre mi
congratulo con quelli che, per mezzo della pittura, della letteratura, dell’artigianato, della musica, mostrano al
mondo la loro visione del cosmo e la loro ricchezza culturale. Molti hanno scritto e parlato su di voi. E’ bene che
adesso siate voi stessi ad autodefinirvi e a mostrarci la vostra identita. Abbiamo bisogno di ascoltarvi.

Cari fratelli del’Amazzonia, quanti missionari e missionarie si sono impegnati con i vostri popoli e hanno difeso
le vostre culture! Lo hanno fatto ispirati dal Vangelo. Anche Cristo si € incarnato in una cultura, quella ebrea, e a
partire da quella, si € donato a noi come novita per tutti i popoli in modo che ciascuno, a partire dalla propria
identita, si senta autoaffermato in Lui. Non soccombete ai tentativi che ci sono di sradicare la fede cattolica dei
vostri popoli.[5] Ogni cultura e ogni visione del cosmo che accoglie il Vangelo arricchisce la Chiesa con la
visione di una nuova sfaccettatura del volto di Cristo. La Chiesa non ¢ aliena dalla vostra problematica e dalla
vostra vita, non vuole essere estranea al vostro modo di vivere e di organizzarvi. Abbiamo bisogno che i popoli
originari plasmino culturalmente le Chiese locali amazzoniche. E a tal proposito, mi ha dato tanta gioia ascoltare
che uno dei brani della Laudato si’ € stato letto da un diacono permanente della vostra cultura. Aiutate i vostri
Vescovi, aiutate i vostri missionari e le vostre missionarie affinché si uniscano a voi, e in questo modo,
dialogando con tutti, possano plasmare una Chiesa con un volto Amazzonico e una Chiesa con un volto
indigeno. Con questo spirito ho convocato un Sinodo per ’Amazzonia nell’anno 2019, la cui prima riunione,



come Consiglio pre-sinodale, si terra qui, oggi pomeriggio.

Confido nella capacita di resilienza dei popoli € nella vostra capacita di reazione davanti ai difficili momenti che
vi tocca vivere. Lo avete dimostrato nei diversi assalti della storia, con i vostri contributi, con la vostra visione
differenziata delle relazioni umane, con I'ambiente e con I'esperienza della fede.

Prego per voi e per la vostra terra benedetta da Dio, e vi chiedo, per favore, di non dimenticarvi di pregare per
me.

Grazie!

Tinkunakama (Quechua: al prossimo incontro).

[1] Lett. enc. Laudato si’, 146.

[2] Esort. ap. Evangelii gaudium, 211.

[3] Lett. enc. Laudato si’, 145.

[4] Cfr V Conferenza Generale del’Episcopato Latino-americano e dei Caraibi, Documento di Aparecida (29
giugno 2007), 530.

[5] Cfr ibid., 531.

[00062-1T.02] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in linqua francese

Chers fréres et sceurs,

Le cantique de saint Frangois: “Loué sois-tu, mon Seigneur” jaillit en moi, comme en vous. Oui, loué sois-tu
pour I'opportunité que tu nous donnes a travers cette rencontre! Merci a vous, Monseigneur David Martinez de
Aguirre Guinea, Monsieur Héctor, Madame Yésica et Madame Maria Luzmila pour vos paroles de bienvenue, et
pour vos témoignages. En vous, je voudrais remercier et saluer tous les habitants de ’Amazonie.

Je vois que vous provenez des différents peuples autochtones de ’Amazonie : Harakbut, Esse-ejas,
Matsiguenkas, Yines, Shipibos, Ashaninkas, Yaneshas, Kakintes, Nahuas, Yaminahuas, Juni Kuin, Madija,
Manchineris, Kukamas, Kandozi, Quichuas, Huitotos, Shawis, Achuar, Boras, Awajun, Wampis, entre autres. Je
constate également que sont présentes avec nous des populations provenant des Andes, venues dans la région
forestiére et qui sont devenues amazoniennes. J'ai beaucoup désiré cette rencontre. J’ai voulu commencer par
ici la visite au Pérou. Merci de votre présence et de nous aider a voir de plus prés, dans vos visages, le reflet de
cette terre. Un visage pluriel, d’'une diversité infinie et d’'une énorme richesse biologique, culturelle, spirituelle.
Nous qui n’habitons pas ces terres, nous avons besoin de votre sagesse et de votre connaissance pour pouvoir
pénétrer, sans le détruire, le trésor que renferme cette région. Et les paroles du Seigneur a Moiserésonnent :
«Retire les sandales de tes pieds, car le lieu ou tu te tiens est une terre sainte» (Ex 3, 5).

Permettez-moi, une fois encore, de dire: Loué sois-tu Seigneur pour cette ceuvre merveilleuse de tes peuples
amazoniens et pour toute la biodiversité que ces terres renferment.

Ce cantique de louange s’interrompt quand nous écoutons et voyons les blessures profondes que portent en
eux 'Amazonie et ses peuples. Et j'ai voulu venir vous rendre visite et vous écouter, afin que nous soyons unis
dans le coeur de I'Eglise, afin de partager vos défis et de réaffirmer avec vous une option sincére pour la
défense de la vie, pour la défense de la terre et pour la défense des cultures.



9

Probablement, les peuples autochtones amazoniens n’ont jamais été aussi menacés sur leurs territoires qu'ils le
sont présentement. L’Amazonie est une terre disputée sur plusieurs fronts: d’'une part, le néo-extractivisme et la
forte pression des grands intéréts économiques qui convoitent le pétrole, le gaz, le bois, I'or, les monocultures
agro-industrielles. D’autre part, la menace visant ses territoires vient de la perversion de certaines politiques qui
promeuvent la “conservation” de la nature sans tenir compte de I'étre humain et, concrétement, de vous, fréres
amazoniens qui y habitez. Nous connaissons des mouvements qui, au nom de la conservation de la forét,
accaparent de grandes superficies de terre et en font un moyen de négociation, créant des situations
d’oppression des peuples autochtones pour lesquels, le territoire et les ressources naturelles qui s’y trouvent
deviennent ainsi inaccessibles. Cette problématique asphyxie vos populations et provoque la migration des
nouvelles générations face au manque d’alternatives locales. Nous devons rompre avec le paradigme historique
qui considére ’Amazonie comme une réserve inépuisable des Etats sans prendre en compte ses populations.

Je crois qu'il est indispensable de faire des efforts pour créer des instances institutionnelles de respect, de
reconnaissance et de dialogue avec les peuples natifs, en assumant et en sauvegardant la culture, la langue,
les traditions, les droits et la spiritualité qui leur sont propres. Un dialogue interculturel dans lequel ils soient «les
principaux interlocuteurs, surtout lorsqu’on développe les grands projets qui affectent leurs espaces» (Lett. enc.
Laudato si’, n. 146). La reconnaissance et le dialogue seront la meilleure voie pour transformer les relations
historiques marquées par I'exclusion et la discrimination.

En contrepartie, il est juste de reconnaitre qu’il existe des initiatives porteuses d’espérance qui naissent dans
vOs propres rangs et dans vos organisations et permettent que les peuples autochtones eux-mémes ainsi que
les communautés soient les gardiens des foréts, et que les ressources produites par la sauvegarde de ces
foréts reviennent comme bénéfice a leurs familles, pour I'amélioration de leurs conditions de vie, pour la santé et
I’éducation de leurs communautés. Ce “bien-faire” se trouve en syntonie avec les pratiques du “bien-vivre” que
nous découvrons dans la sagesse de nos peuples. Et permettez-moi de vous dire que vraiment, pour certains,
vous étes considérés comme un obstacle ou une “géne”; en vérité, par votre vie, vous constituez un cri pour
gu’on prenne conscience du mode de vie qui ne parvient pas a limiter ses propres colts. Vous étes la mémoire
vivante de la mission que Dieu nous a donnée a nous tous: sauvegarder la Maison commune.

La défense de la terre n’a d’autre finalité que la défense de la vie. Nous savons la souffrance que certains
d’entre vous endurent a cause des déversements d’hydrocarbures qui menacent sérieusement la vie de vos
familles et contaminent votre milieu naturel.

Parallélement, il existe une autre atteinte a la vie qui est causée par cette contamination environnementale due
a I'exploitation miniére illégale. Je me référe a la traite des personnes: la main-d’ceuvre esclave ou I'abus
sexuel. La violence a I'encontre des adolescents et des femmes est un cri qui parvient au ciel. «La situation de
ceux qui font I'objet de diverses formes de traite des personnes m’a toujours attristé. Je voudrais que nous
écoutions le cri de Dieu qui nous demande a tous : « Ou est ton frére ? » (Gn 4, 9). Ou est ton frére esclave ?
[...] Ne faisons pas semblant de rien. |l y a de nombreuses complicités [et ne regardons pas ailleurs]. La
question est pour tout le monde ! » (Exhort. ap. Evangelii Gaudium, n. 211).

Comment ne pas se souvenir de saint Toribio lorsqu’il dénongait, trés peiné, au 3éme Concile de Lima «que non
seulement par le passé on a causé tant de tort a ces pauvres et usé a leur encontre de la force avec tant
d’excés, mais qu’aujourd’hui encore beaucoup cherchent a faire de méme...» (Ses. lll, c. 3). Malheureusement,
apres cing siécles ces paroles continuent d’étre actuelles. Les paroles prophétiques de ces hommes de foi -
comme Héctor et Yésica nous I'ont rappelé —, sont le cri de ces personnes souvent étouffées ou auxquelles on
ote la parole. Cette prophétie doit demeurer dans notre Eglise, qui ne se lassera jamais de crier pour les
marginalisés et pour ceux qui souffrent.

De cette préoccupation nait I'option primordiale pour la vie des plus démunis. Je pense aux peuples désignés
comme les “Peuples Indigénes dans I'lsolement Volontaire” (PIIV). Nous savons qu’ils sont les plus vulnérables
parmi les vulnérables. Les retards du passé les ont obligés a s’isoler, y compris de leurs propres ethnies; ils se
sont engagés dans une histoire de captivité dans des régions les plus inaccessibles de la forét pour pouvoir
vivre libres. Continuez a défendre ces fréres les plus vulnérables. Leur présence nous rappelle que nous ne



10

pouvons pas disposer des biens communs au rythme de l'avidité et de la consommation. Il faut des limites qui
nous aident a nous prémunir contre toute volonté de destruction massive de I'habitat qui nous conditionne.

La reconnaissance de ces peuples — qui ne peuvent jamais étre considérés comme une minorité, mais comme
d’authentiques interlocuteurs — et de tous les peuples autochtones nous rappelle que nous ne sommes pas les
propriétaires absolus de la création. Il urge de prendre en compte la contribution essentielle qu’ils apportent a la
société tout entiére, de ne pas faire de leurs cultures I'idéal d’'un état naturel ni non plus une espéce de musée
d’un genre de vie d’antan. Leur cosmovision, leur sagesse ont beaucoup a nous enseigner, a nous qui
n’appartenons pas a leur culture. Tous les efforts que nous déploierons pour améliorer la vie des peuples
amazoniens seront toujours insuffisants. Les nouvelles qui parviennent concernant la diffusion de certaines
maladies sont préoccupantes. Le silence effraie, car il tue. Par le silence, nous n’engageons pas les actions
visant la prévention, surtout des adolescents et des jeunes, ni ne prenons soin des malades, les condamnant a
I'exclusion la plus cruelle. Nous demandons aux Etats d’élaborer des politiques de santé interculturelle qui
prennent en compte la réalité et la cosmovision des peuples, en promouvant des professionnels issus de leur
propre ethnie qui sachent affronter la maladie a partir de leur cosmovision. Et comme je I'ai affirmé dans
Laudato si’, encore une fois, il faut hausser la voix contre la pression que des organismes internationaux
exercent sur certains pays pour qu’ils promeuvent des politiques de reproduction visant la stérilisation. Ces
politiques visent de maniére plus incisive les populations aborigénes. Nous savons qu’on continue d’'y
promouvoir la stérilisation des femmes, a certaines occasions, a leur insu.

La culture de nos peuples est signe de vie. L’Amazonie, outre qu’elle constitue une réserve de biodiversité, est
également une réserve culturelle que nous devons sauvegarder face aux nouveaux colonialismes. La famille est
—comme l'a dit 'un d’entre vous — et a toujours été linstitution sociale qui a contribué le plus a maintenir
vivantes nos cultures. Aux moments de crise par le passé, face aux différents impérialismes, la famille des
peuples autochtones a été le meilleur rempart de la vie. Un effort spécial nous est demandé pour ne pas nous
laisser attraper par les colonialismes idéologiques sous le couvert de progrés qui imprégnent peu a peu en
dissipant les identités culturelles et en établissant une pensée uniforme, unique... et fragile. Ecoutez les
personnes ageées, s'il vous plait! Elles ont une sagesse qui vous met en contact avec ce qui est transcendant et
vous fait découvrir I'essentiel de la vie. N'oublions pas que «la disparition d’'une culture peut étre aussi grave ou
plus grave que la disparition d’'une espéce animale ou végétale» (Lett. enc. Laudato si’, n. 145). Et la seule
maniére pour les cultures de ne pas se perdre, c’est d’étre dynamiques, toujours en mouvement. Ce que Yésica
et Héctor nous ont ditest si important : “Nous voulons que nos enfants étudient, mais nous ne voulons pas que
I'école efface nos traditions, nos langues; nous ne voulons pas oublier la sagesse héritée de nos ancétres”!

L’éducation nous aide a construire des ponts et a créer une culture de rencontre. L’école et 'éducation des
peuples autochtones doivent étre une priorité et un devoir pour I'Etat; devoir d’intégration et inculturé qui
assume, respecte et prend en compte, en tant qu’un bien de la nation tout entiere, la sagesse héritée de vos
ancétres; et c’est en ces termes que nous en parlait Maria Luzmila.

Je demande a mes fréres évéques, comme on le fait déja y compris dans les régions les plus reculées de la
forét, de continuer a promouvoir des espaces d’éducation interculturelle et bilingue dans les écoles et dans les
instituts pédagogiques ainsi que dans les universités (cf. 5éme Conférence générale de I'Episcopat Latino-
américain et des Caraibes, Document d’Aparecida, 29 juin 2007, n. 530). Je salue les initiatives que I'Eglise
amazonienne péruvienne conduit pour la promotion des peuples autochtones: écoles, résidences d’étudiants,
centres de recherche et de promotion tels que le Centre Culturel José Pio Aza, le CAAAP et le CETA, des
espaces universitaires interculturels novateurs et importants tels que NOPOKI, destinés expressément a la
formation des jeunes issus des diverses ethnies de notre Amazonie.

Je salue également tous ces jeunes des peuples autochtones qui s’emploient a élaborer, de votre propre point
de vue, une nouvelle anthropologie et ceuvrent pour la relecture de I'histoire de vos peuples a partir de votre
perspective. Je salue ceux qui, a travers la peinture, la littérature, I'artisanat, la musique, montrent au monde
votre cosmovision et votre richesse naturelle. Beaucoup ont écrit et parlé de vous. Il est bon qu’a présent vous
vous définissiez vous-mémes et nous montriez votre identité. Nous avons besoin de vous écouter.



11

Chers freres de ’Amazonie, que de missionnaires, hommes et femmes, se sont dépensés pour vos peuples et
ont défendu vos cultures! lls I'ont fait, en s’inspirant de I’Evangile. Le Christ s’est incarné aussi dans une culture,
la culture juive, et a partir d’elle, il s’est offert a nous comme nouveauté pour tous les peuples, de fagon que
chacun, a partir de son identité, se retrouve personnellement en lui. Ne succombez pas aux essais,
perceptibles, visant a déraciner la foi catholique de vos peuples (cf. ibid., n. 531). Chaque culture et chaque
cosmovision qui recoivent I'Evangile enrichissent 'Eglise par la perception d’'une nouvelle facette du visage du
Christ. L'Eglise n’est pas étrangére a votre situation et & vos vies, elle ne veut pas étre étrangére a votre mode
de vie et a votre organisation. Pour nous, il est nécessaire que les peuples autochtones modélent culturellement
les Eglises locales amazoniennes. Et a ce sujet, jai été trés heureux d’entendre un diacre permanent de votre
communauté lire 'un des extraits de Laudato si’. Aidez vos évéques, aidez vos missionnaires, afin qu’ils se
fassent I'un d’entre vous, et ainsi en dialoguant ensemble, vous pourrez fagonner une Eglise avec un visage
amazonien et une Eglise avec un visage indigéne. C’est dans cet esprit que j’'ai convoqué, pour I'année 2019, le
Synode pour 'Amazonie dont la premiére réunion, en guise de Conseil pré-synodal, se tiendra ici, aujourd’hui,
cet aprés-midi.

Je fais confiance a la capacité d’adaptation des peuples et a leur capacité de réaction face aux situations
difficiles a affronter. Cela, ils 'ont démontré lors des différentes crises dans I'histoire, par leurs apports, par leur
vision spécifique des relations humaines, par leur environnement et par le témoignage de la foi.

Je prie pour vous et pour votre pays béni par Dieu, et je vous demande, s’il vous plait, de ne pas oublier de prier
pour moi.

Merci beaucoup!
Tinkunakama (Quechua: Au revoirl).
[00062-FR.02] [Texte original: Espagnol]

Traduzione in lingua inglese

Dear Brothers and Sisters,

Here with you, | feel welling up within me the song of Saint Francis: “Praise be to you, my Lord!” Yes, praise be
to you for the opportunity you have given us in this encounter. Thank you, Bishop David Martinez de Aguirre
Guinea, Hector, Yésica and Maria Luisa, for your words of welcome and for your witness talks. In you, | would
like to thank and greet all the inhabitants of Amazonia.

| see that you come from the different native peoples of Amazonia: Harakbut, Esse-ejas, Matsiguenkas, Yines,
Shipibos, Ashaninkas. Yaneshas, Kakintes, Nahuas, Yaminahuas, Juni Kuin, Madija, Manchineris, Kukamas,
Kandozi, Quichuas, Huitotos, Shawis, Achuar, Boras, Awajun, Wampis, and others. | also see that among us are
peoples from the Andes who came to the forest and became Amazonians. | have greatly looked forward to this
meeting. | wanted to begin my visit to Peru here. Thank you for being here and for helping us to see closer up, in
your faces, the reflection of this land. It is a diverse face, one of infinite variety and enormous biological, cultural
and spiritual richness. Those of us who do not live in these lands need your wisdom and knowledge to enable us
to enter into, without destroying, the treasures that this region holds. And to hear an echo of the words that the
Lord spoke to Moses: “Remove the sandals from your feet, for the place on which you are standing is holy
ground” (Ex 3:5).

Allow me to say once again: “Praise to you, Lord, for your marvellous handiwork in your Amazonian peoples and
for all the biodiversity that these lands embrace!

This song of praise is cut short when we learn about, and see, the deep wounds that Amazonia and its peoples
bear. | wanted to come to visit you and listen to you, so that we can stand together, in the heart of the Church,



12

and share your challenges and reaffirm with you a heartfelt option for the defence of life, the defence of the earth
and the defence of cultures.

The native Amazonian peoples have probably never been so threatened on their own lands as they are at
present. Amazonia is being disputed on various fronts. On the one hand, there is neo-extractivism and the
pressure being exerted by great business interests that want to lay hands on its petroleum, gas, wood, gold and
forms of agro-industrial monocultivation. On the other hand, its lands are being threatened by the distortion of
certain policies aimed at the “conservation” of nature without taking into account the men and women,
specifically you, my Amazonian brothers and sisters, who inhabit it. We know of movements that, under the
guise of preserving the forest, hoard great expanses of woodland and negotiate with them, leading to situations
of oppression for the native peoples; as a result, they lose access to the land and its natural resources. These
problems strangle her peoples and provoke the migration of the young due to the lack of local alternatives. We
have to break with the historical paradigm that views Amazonia as an inexhaustible source of supplies for other
countries without concern for its inhabitants.

| consider it essential to begin creating institutional expressions of respect, recognition and dialogue with the
native peoples, acknowledging and recovering their native cultures, languages, traditions, rights and spirituality.
An intercultural dialogue in which you yourselves will be “the principal dialogue partners, especially when large
projects affecting your land are proposed”.[1] Recognition and dialogue will be the best way to transform
relationships whose history is marked by exclusion and discrimination.

At the same time, it is right to acknowledge the existence of promising initiatives coming from your own
communities and organizations, which advocate that the native peoples and communities themselves be the
guardians of the woodlands. The resources that conservation practices generate would then revert to benefit
your families, improve your living conditions and promote health and education in your communities. This form of
“doing good” is in harmony with the practices of “good living” found in the wisdom of our peoples. Allow me to
state that if, for some, you are viewed as an obstacle or a hindrance, the fact is your lives cry out against a style
of life that is oblivious to its own real cost. You are a living memory of the mission that God has entrusted to us
all: the protection of our common home.

The defence of the earth has no other purpose than the defence of life. We know of the suffering caused for
some of you by emissions of hydrocarbons, which gravely threaten the lives of your families and contaminate
your natural environment.

Along the same lines, there exists another devastating assault on life linked to this environmental contamination
favoured by illegal mining. | am speaking of human trafficking: slave labour and sexual abuse. Violence against
adolescents and against women cries out to heaven. “I have always been distressed at the lot of those who are
victims of various kinds of human trafficking. How | wish that all of us would hear God’s cry, ‘Where is your
brother?’ (Gen 4:9). Where is your brother or sister who is enslaved? Let us not pretend and look the other way.
There is greater complicity than we think. This issue involves everyone!”[2]

How can we fail to remember Saint Turibius, who stated with dismay in the Third Council of Lima “that not only in
times past were great wrongs and acts of coercion done to these poor people, but in our own time many seek to
do the same...” (Session lll, c. 3). Sadly, five centuries later, these words remain timely. The prophetic words of
those men of faith — as Hector and Yeésica reminded us — are the cry of this people, which is often silenced or not
allowed to speak. That prophecy must remain alive in our Church, which will never stop pleading for the outcast
and those who suffer.

This concern gives rise to our basic option for the life of the most defenceless. | am thinking of the peoples
referred to as “Indigenous Peoples in Voluntary Isolation” (PIAV). We know that they are the most vulnerable of
the vulnerable. Their primitive lifestyle made them isolated even from their own ethnic groups; they went into
seclusion in the most inaccessible reaches of the forest in order to live in freedom. Continue to defend these
most vulnerable of our brothers and sisters. Their presence reminds us that we cannot use goods meant for all
as consumerist greed dictates. Limits have to be set that can help preserve us from all plans for a massive



13

destruction of the habitat that makes us who we are.

The recognition of these people — who can never be considered a minority, but rather authentic dialogue
partners — as of all the native peoples, reminds us that we are not the absolute owners of creation. We need
urgently to appreciate the essential contribution that they bring to society as a whole, and not reduce their
cultures to an idealized image of a natural state, much less a kind of museum of a bygone way of life. Their
cosmic vision and their wisdom, have much to teach those of us who are not part of their culture. All our efforts
to improve the lives of the Amazonian peoples will prove too little. We hear disturbing reports about the spread
of certain diseases. The silence is alarming and deadly. By remaining silent, we fail to work for prevention,
especially among adolescents and young people, and to ensure treatment, thus condemning the sick to a cruel
ostracism. We call upon states to implement policies of intercultural health that take into account the experience
and the worldview of the native people, training professionals from each ethnic group who can deal with the
disease in the context of their own worldview. As | pointed out in Laudato Si’, once again we need to speak out
against the pressure applied to certain countries by international organizations that promote sterilization policies.
These are particularly directed at the native peoples. We know too that the practice of sterilizing women, at times
without their knowledge, continues to be promoted.

The culture of our peoples is a sign of life. Amazonia is not only a reserve of biodiversity but also a cultural
reserve that must be preserved in the face of the new forms of colonialism. The family is — as one of you said —
and always has been, the social institution that has most contributed to keeping our cultures alive. In moments of
past crisis, in the face of various forms of imperialism, the families of the original peoples have been the best
defence of life. Special care is demanded of us, lest we allow ourselves to be ensnared by ideological forms of
colonialism, disguised as progress, that slowly but surely dissipate cultural identities and establish a uniform,
single... and weak way of thinking. Please listen to the elderly. They possess a wisdom that puts them in contact
with the transcendent and makes them see what is essential in life. Let us not forget that “the disappearance of a
culture can be just as serious, or even more serious, than the disappearance of a species of plant or animal”.[3]
The one way for cultures not to disappear is for them to keep alive and in constant movement. How important is
what Yésica and Hector told us: “We want our children to study, but we don’t want the school to erase our
traditions, our languages; we don’t want to forget our ancestral wisdom!”

Education helps us to build bridges and to create a culture of encounter. Schooling and education for the native
peoples must be a priority and commitment of the state: an integrated and inculturated commitment that
recognizes, respects and integrates their ancestral wisdom as a treasure belonging to the whole nation, as
Maria Luzmila made clear to us.

| ask my brother bishops to continue, as they are doing even in the remotest places in the forest, to encourage
intercultural and bilingual education in the schools, in institutions of teacher training, and in the universities.[4] |
express my appreciation of the initiatives that the Amazonian Church in Peru helps carry out in favour of the
native peoples. These include schools, student residences, centres of research and development like the José
Pio Aza Cultural Centre, CAAAP and CETA, and new and important intercultural projects like NOPOKI, aimed
expressly at training young people from the different ethnic groups of our Amazonia.

| likewise support all those young men and women of the native peoples who are trying to create from their own
standpoint a new anthropology, and working to reinterpret the history of their peoples from their own perspective.
| also encourage those who through art, literature, craftsmanship and music show the world your worldview and
your cultural richness. Much has been written and spoken about you. It is good that you are now the ones to
define yourselves and show us your identity. We need to listen to you.

Dear brothers and sisters of Amazonia, how many missionaries, men and women, have devoted themselves to
your peoples and defended your cultures! They did so inspired by the Gospel. Christ himself took flesh in a
culture, the Jewish culture, and from it, he gave us himself as a source of newness for all peoples, in such a way
that each, in its own deepest identity, feels itself affirmed in him. Do not yield to those attempts to uproot the
Catholic faith from your peoples.[5] Each culture and each worldview that receives the Gospel enriches the
Church by showing a new aspect of Christ’s face. The Church is not alien to your problems and your lives, she



14

does not want to be aloof from your way of life and organization. We need the native peoples to shape the
culture of the local churches in Amazonia. And in this regard, it gave me great joy to hear that one of Laudato
Si's passages was read by a permanent deacon of your own culture. Help your bishops, and help your men and
women missionaries, to be one with you, and in this way, by an inclusive dialogue, to shape a Church with an
Amazonian face, a Church with a native face. In this spirit, | have convoked a Synod for Amazonia in 2019
whose first meeting, as the pre-Synodal Council, will be held here this afternoon.

| trust in your peoples’ capacity for resilience and your ability to respond to these difficult times in which you live.
You have shown this at different critical moments in your history, with your contributions and with your
differentiated vision of human relations, with the natural environment and your way of living the faith.

| pray for you, and for this land blessed by God, and | ask you, please, not to forget to pray for me.
Many thanks!

Tinkunakama (Quechua: Until we meet again)

[1] Encyclical Letter Laudato Si’, 146.

[2] Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 211.

[3] Encyclical Letter Laudato Si’, 145.

[4] Cf. FIFTH GENERAL CONFERENCE OF THE LATIN AMERICA AND CARIBBEAN BISHOPS, Aparecida
Document (29 June 2007), 530.

[5] Cf. ibid., 531

[00062-EN.02] [Original text: Spanish]

Traduzione in linqua tedesca

Liebe Briider und Schwestern,

da ich mit euch zusammen bin, steigt der Gesang des heiligen Franziskus in meinem Herzen auf: »Gelobt seist
du, mein Herrl« Ja, gelobt seist du fiir die Gelegenheit, die du uns mit dieser Begegnung schenkst. Danke,
Bischof David Martinez de Aguirre Guinea, Herr Héctor, Frau Yésica und Frau Maria Luzmila, fur eure
Willkommensworte und eure Zeugnisse. In euch mdchte ich allen Bewohnern Amazoniens danken und sie
grialen.

Ich sehe, dass ihr von den verschiedenen autochthonen Voélkern Amazoniens gekommen seid: Harakbut, Esse-
ejas, Matsiguenkas, Yines, Shipibos, Ashaninkas, Yaneshas, Kakintes, Nahuas, Yaminahuas, Juni Kuin, Madija,
Manchineris, Kukamas, Kandozi, Quichuas, Huitotos, Shawis, Achuar, Boras, Awajun, Wampis, unter anderen.
Ebenso sehe ich, dass uns Vdlker begleiten, die aus den Anden stammend hier in den Urwald gekommen und
zu Vélkern Amazoniens geworden sind. Ich habe diese Begegnung sehr ersehnt. Ich wollte von hier aus meinen
Besuch in Peru beginnen. Danke flir eure Prasenz und daflr, dass ihr mir uns helft, aus groRerer Nahe, in euren
Gesichtern, den Widerschein dieser Region zu sehen. Ein vielféltiges Angesicht, von unendlicher Varietat und
von einem enormen biologischen, kulturellen, spirituellen Reichtum. Wir, die wir nicht in diesen Gebieten leben,
brauchen eure Weisheit und euer Wissen, um ohne Zerstérung in den Schatz eintreten zu kénnen, den diese
Region in sich birgt; und die Worte des Herrn an Mose hallen wider: »Leg deine Schuhe ab; denn der Ort, wo du
stehst, ist heiliger Boden« (Ex 3,5).

Erlaubt mir, noch einmal zu sagen: Gelobt seist du, Herr, fiir dieses wunderbare Werk deiner Voélker
Amazoniens und fir all die Biodiversitat, die diese Gebiete beinhalten!



15

Dieser Lobgesang kommt ins Stocken, wenn wir von den tiefen Wunden héren und sie sehen, die Amazonien
und seine Volker tragen. Und ich wollte euch besuchen kommen und euch zuhéren, um gemeinsam im Herzen
der Kirche zu sein, uns mit euch in euren Herausforderungen zu vereinen und mit euch eine aufrichtige Option
fur die Verteidigung des Lebens, die Verteidigung der Erde und die Verteidigung der Kulturen zu bekraftigen.

Wahrscheinlich waren die autochthonen Vélker Amazoniens in ihren Territorien nie derart bedroht, wie sie es
heute sind. Die Amazonasregion ist ein von verschiedenen Fronten aus umstrittenes Gebiet: auf der einen Seite
der Neo-Extraktivismus und der starke Druck durch groRe 6konomische Interessen, die ihre Gier auf Erddl, Gas,
Holz, Gold und industrielle landwirtschaftliche Monokulturen richten. Auf der anderen Seite kommt die
Bedrohung fiir eure Gebiete auch durch die Perversion gewisser politischer Richtungen, die die ,Bewahrung*
der Natur férdern, ohne das menschliche Wesen und konkret euch Brider und Schwestern Amazoniens zu
berticksichtigen, die ihr in diesen Gebieten wohnt. Wir wissen von Bewegungen, die im Namen der Bewahrung
des Urwalds grofie Waldgebiete aufkaufen und mit ihnen handeln und so Situationen der Unterdriickung der
autochthonen Volker erzeugen, fir die auf diese Weise das Territorium und die natirlichen Ressourcen
unzugéanglich werden. Diese Problematik erstickt eure Volker und verursacht die Migration der neuen
Generationen angesichts des Fehlens lokaler Alternativen. Wir miissen mit dem historischen Paradigma
brechen, welches das Amazonasgebiet als ein unerschopfliches Vorratslager der Staaten betrachtet, ohne seine
Bewohner zu bericksichtigen.

Ich betrachte es als unerlasslich, Anstrengungen zu unternehmen, um institutionelle Rdume des Respekts, der
Anerkennung und des Dialogs mit den indigenen Vélkern zu schaffen; und so die ihnen eigene Kultur, Sprache,
Traditionen, Rechte und Spiritualitat aufzugreifen und zu retten. Einen interkulturellen Dialog, in dem ihr die
»wesentlichen Ansprechpartner seid, vor allem wenn man mit grof3en Projekten vordringt, die eure Gebiete
einbeziehen.«[1] Die Anerkennung und der Dialog ist sind wohl der bessere Weg, um die historischen, von
Ausschluss und Diskriminierung gepragten Beziehungen umzugestalten.

Auf der anderen Seite ist es richtig anzuerkennen, dass es hoffnungsvolle Initiativen gibt, die von euren lokalen
Gegebenheiten selbst und von euren Organisationen ausgehen und es beglinstigen, dass die autochthonen
Volker und Gemeinschaften selbst die Hiter der Walder sind und dass die durch deren Erhalt geschaffenen
Ressourcen dem Wohl eurer Familien, der Verbesserung eurer Lebensbedingungen und der Gesundheit und
Ausbildung eurer Gemeinschaften zugutekommen. Dieses ,gute Handeln® geht in Einklang mit den Praktiken
des ,guten Lebens®, das wir in der Weisheit unserer Vélker entdecken. Wenn auch einige euch als Hindernis
oder ,Stérenfried” betrachten, méchte ich euch sagen, dass ihr mit eurem Leben in Wahrheit in die Gewissen
derer schreit, die einem Lebensstil folgen, der es nicht schafft, die eigenen Kosten zu bemessen. lhr seid
lebendige Erinnerung an die Sendung, die Gott uns allen anvertraut hat: das ,gemeinsame Haus* zu bewahren.

Die Verteidigung des Landes hat keine andere Zielsetzung als die Verteidigung des Lebens. Wir wissen um das
Leiden, das einigen von euch durch die Erddllecks widerfahrt, die das Leben eurer Familien ernsthaft bedrohen
und euren natlrlichen Lebensraum vergiften.

Parallel dazu gibt es eine weitere Verwlistung des Lebens, die mit dieser Umweltvergiftung durch den illegalen
Bergbau einhergeht. Ich beziehe mich auf den Menschenhandel: die Sklavenarbeit oder den sexuellen
Missbrauch. Die Gewalt gegeniiber Jugendlichen und gegeniber Frauen ist ein Klageschrei, der zum Himmel
steigt: »Immer hat mich die Situation derer mit Schmerz erfllt, die Opfer der verschiedenen Formen von
Menschenhandel sind. Ich wiirde mir wiinschen, dass man den Ruf Gottes hoérte, der uns alle fragt: ,Wo ist dein
Bruder?* (Gen 4,9). Wo ist dein Bruder, der Sklave? [...] Tun wir nicht, als sei alles in Ordnung« und schauen
wir nicht auf die andere Seite! »Es gibt viele Arten von Mittaterschaft. Die Frage geht alle an!«.[2]

Wie sollte man nicht an den heiligen Turibio von Mongrovejo erinnern, als er mit groRem Schmerz beim dritten
Konzil von Lima feststellte, »dass nicht nur in vergangenen Zeiten diesen Armen so viel an Unrecht und Gewalt
mit so grol’em Exzess angetan wurde, sondern auch heute viele versuchen, das gleiche zu tun ...« (Ses. lll,
c.3). Leider sind diese Worte flinf Jahrhunderte spater immer noch aktuell. Die prophetischen Worte jener
Manner des Glaubens — wie es uns Héctor und Yésica in Erinnerung gerufen haben - sind der Schrei dieses
Volkes, das viele Male zum Schweigen gebracht wurde oder denen das Wort entzogen wurde. Diese Prophetie



16

muss in unserer Kirche fortdauern, die nie aufhéren wird, fiir die Ausgeschlossenen und die, die leiden, die
Stimme zu erheben.

Aus dieser Sorge geht die vorrangige Option fiir das Leben der Wehrlosesten hervor. Ich denke an die Vélker,
auf die sie sich unter der Bezeichnung ,Indigene Vélker in Freiwilliger Isolation (,Pueblos Indigenas en
Aislamiento Voluntario®, PIAV) bezieht. Wir wissen, dass sie die Verwundbarsten unter den Verwundbaren sind.
Der Rickstand vergangener Epochen zwang sie dazu, sich sogar von den eigenen Volksgruppen
zurlickzuziehen, sie machten sich auf zu einer Geschichte der Gefangenschaft an den unzuganglichsten Orten
des Urwaldes, um in Freiheit leben zu kénnen. Setzt die Verteidigung dieser am meisten verwundbaren Brider
und Schwestern weiter fort! lhre Préasenz erinnert uns daran, dass wir tGber die Gemeingiter nicht im Rhythmus
der Gier und des Konsums verfligen kénnen. Es ist notwendig, dass es Grenzen gibt, die uns helfen, uns vor
jedem Versuch massiver Zerstérung des natirlichen Lebensraums, der uns zu Erben einsetzt, zu bewahren.

Die Anerkennung dieser Vélker — die niemals als eine Minderheit betrachtet werden kénnen, sondern als
authentische Gesprachspartner — sowie aller indigener Voélker erinnert uns daran, dass wir nicht die absoluten
Herren der Schopfung sind. Es ist dringend notwendig, den wesentlichen Beitrag anzunehmen, den sie der
ganzen Gesellschaft anbieten, und nicht ihre Kulturen zu einer Idealisierung eines Naturzustandes oder zu einer
Art Museum eines Lebensstils von ehemals zu machen. Ihre Weltanschauung, ihre Weisheit haben uns, die wir
nicht zu ihrer Kultur gehéren, vieles zu lehren. Alle Anstrengungen, die wir unternehmen, um das Leben der
Vélker Amazoniens zu verbessern, werden immer zu wenige sein. Die Nachrichten, die Gber die Ausbreitung
einiger Krankheiten eintreffen, sind besorgniserregend. Das Schweigen daruber ist erschreckend, denn es totet.
Mit Schweigen ergreifen wir weder Praventivmallnahmen — insbesondere zugunsten Jugendlicher und junger
Menschen —, noch kiimmern wir uns um die Kranken, sondern verurteilen sie so zur grausamsten Ausgrenzung.
Wir fordern die Staaten auf, eine interkulturelle Gesundheitspolitik durchzufiihren, welche die Realitat und die
Vision des Kosmos der Menschen berlicksichtigt, indem sie Fachleute der eigenen Volksgruppe férdert, die es
verstehen, der Krankheit von ihrer eigenen Weltanschauung her gegentiberzutreten. Und wie ich es in Laudato
si’zum Ausdruck gebracht habe, ist es einmal mehr notwendig, unsere Stimme zu erheben gegen den Druck,
den internationale Organisationen auf bestimmte Lander ausiiben, damit diese eine Politik der sterilisierenden
Reproduktion fordern. Diese wiiten in einer noch einschneidenderen Weise in den einheimischen Populationen.
Wir wissen, dass unter ihnen die Sterilisation von Frauen weiterhin geférdert wird, manchmal ohne das Wissen
der Frauen selbst.

Die Kultur unserer Volker ist ein Lebenszeichen. Die Amazonasregion ist nicht nur ein Reservat der Artenvielfalt,
sondern sie ist auch ein kulturelles Reservat, das angesichts der neuen Kolonialismen erhalten werden muss.
Die Familie ist — wie eine von euch gesagt hat — und war immer die soziale Institution, die am meisten dazu
beigetragen hat, unsere Kulturen am Leben zu erhalten. In Zeiten vergangener Krisen, angesichts der
verschiedenen Imperialismen, war die Familie der autochthonen Vélker die beste Verteidigung des Lebens. Wir
sind aufgefordert, besonders darauf zu achten, nicht von als Fortschritt verkleideten ideologischen
Kolonialismen gefangen zu werden, die nach und nach eindringen und kulturelle Identitdten verpassen und eine
uniforme, einzige ... und schwache Denkweise etablieren. Hort auf die Alten, bitte. Sie haben eine Weisheit, die
sie in Kontakt mit dem Transzendenten bringt und die das Wesentliche des Lebens entdecken lasst. Vergessen
wir nicht, dass »das Verschwinden einer Kultur genauso schwerwiegend sein kann wie das Verschwinden einer
Tier- oder Pflanzenart, oder sogar noch gravierender«.[3] Und die einzige Weise, wie die Kulturen nicht verloren
gehen, besteht darin, dass sie in Dynamik, in standiger Bewegung bleiben. Wie wichtig ist das, was Yésica und
Héctor uns gesagt haben: »Wir wollen, dass unsere Kinder lernen, aber wir wollen nicht, dass die Schule unsere
Traditionen, unsere Sprachen ausléscht, wir wollen unsere uralte Weisheit nicht vergessen!«

Die Bildung hilft uns, Briicken zu bauen und eine Kultur der Begegnung hervorzubringen. Die Schule und die
Erziehung der autochthonen Voélker miissen fiir den Staat eine Prioritat und ein verpflichtendes Engagement
sein; ein integratives und inkulturiertes Engagement, das ihre uralte Weisheit als ein Gut der gesamten Nation
aufnimmt, respektiert und integriert, wie uns Maria Luzmila aufgezeigt hat.

Ich bitte meine Mitbriider im Bischofsamt, dass sie — wie es in den entlegensten Gebieten des Urwaldes bereits
praktiziert wird — die Schaffung von Raumen der interkulturellen und zweisprachigen Erziehung in Schulen und
in den padagogischen Instituten und Universitadten weiter vorantreiben.[4] Ich beglickwinsche die Initiativen, die



17

von der Kirche der peruanischen Amazonasregion zur Férderung der autochthonen Volker bereits unternommen
werden: Schulen, Studentenwohnheime, Forschungs- und Férderzentren wie das ,Kulturzentrum José Pio Aza“,
das ,Amazonische Zentrum fir Anthropologie und Praktische Anwendung“ (CAAAP) und das ,Zentrum flr
Theologische Studien Amazoniens“ (CETA), innovative und wichtige interkulturelle universitdre Raume wie das
bilinguale Programm ,NOPOKI“ der Katholischen Universitat Sedes Sapientiae in Atalaya, die speziell auf die
Ausbildung junger Menschen aus den verschiedenen ethnischen Gruppen unserer Amazonasregion
ausgerichtet sind.

Ich gratuliere auch all jenen jungen Menschen aus den autochthonen Vélkern, die sich bemihen, eine neue
Anthropologie — aus ihrer eigenen Sicht heraus — zu schaffen, und die daran arbeiten, die Geschichte ihrer
Vélker aus ihrer Perspektive neu zu lesen. Ich gratuliere auch denjenigen, die durch die Malerei, die Literatur,
das Kunsthandwerk und die Musik der Welt ihre Weltanschauung und ihren kulturellen Reichtum aufzeigen.
Viele haben Uber euch geschrieben und geredet. Es ist gut, dass ihr selbst nun diejenigen seid, die sich selbst
beschreiben und uns ihre Identitat zeigen. Wir haben es nétig, auf euch zu héren.

Liebe Briider und Schwestern Amazoniens, wie viele Missionare haben sich fiir eure Voélker eingesetzt und
haben eure Kulturen verteidigt! Sie haben es inspiriert vom Evangelium getan. Auch Christus wurde Mensch in
einer Kultur — der hebraischen —, und von ihr aus schenkte er sich als Neuheit allen Vdlkern, so dass jeder
Einzelne — von seiner eigenen Identitat her — sich in ihm selbstbestatigt flihlen moge. Unterliegt nicht den
Versuchen, den katholischen Glauben eurer Volker mit den Wurzeln herauszureiften.[5] Jede Kultur und jede
Weltanschauung, die das Evangelium empfangt, bereichert die Kirche mit dem Anblick einer neuen Facette des
Antlitzes Christi. Die Kirche bleibt nicht unbeteiligt gegentiber eurer Problematik und eurem Leben, sie will eurer
Lebensweise und Organisationsform nicht fern sein. Wir brauchen es notwendig, dass die autochthonen Volker
die Ortskirchen Amazoniens kulturell gestalten. Und in dieser Hinsicht hat es mich sehr gefreut zu héren, dass
einer der Abschnitte von Laudato si’ von einem standigen Diakon eurer Kultur gelesen wurde. Helft euren
Bischofen, helft euren Missionaren und euren Missionarinnen, damit sie mit euch eins werden und auf diese
Weise im Dialog aller miteinander eine Kirche mit amazonischem Gesicht und eine Kirche mit indigenem
Gesicht herausbilden kénnen. In diesem Sinne habe ich fir das Jahr 2019 eine Synode flir Amazonien
einberufen, deren erstes Treffen als prasynodale Beratung hier heute Nachmittag stattfinden wird.

Ich vertraue auf die Widerstandsfahigkeit der Vélker und ihre Fahigkeit, auf die schwierigen Zeiten zu reagieren,
in denen sie leben missen. Dies habt ihr in den verschiedenen Stiirmen der Geschichte gezeigt: mit euren
Beitragen, mit eurer differenzierten Sicht der menschlichen Beziehungen, mit der Umwelt und mit dem Leben
des Glaubens.

Ich bete fiir euch und fiir euer von Gott gesegnetes Land, und ich ersuche euch, vergesst bitte nicht, flir mich zu
beten.

Vielen Dank.

Tinkunakama. (In Quechua: Bis zur ndchsten Begegnung.)

[1] Vgl. Enzyklika Laudato si’, 146.

[2] Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 211.

[3] Enzyklika Laudato si’, 145.

[4] Val. Schlussdokument der 5. Generalversammlung des Episkopats von Lateinamerika und der Karibik in
Aparecida (29. Juni 2007), 530.

[5] Vgl. ebd., 531.

[00062-DE.02] [Originalsprache: Spanisch]



18

Traduzione in lingua portoghese

Queridos irmaos e irmas!

Aqui, junto de vos, brota do meu coragao o cantico de Sao Francisco: «Louvado sejais, meu Senhor». Sim,
louvado sejais pela oportunidade que nos dais de termos este encontro. Obrigado D. David Martinez de Aguirre
Guiné, senhor Héctor, senhora Yésica e senhora Maria Luzmila pelas vossas palavras de boas-vindas e pelos
vossos testemunhos. Em vés, quero agradecer e saudar todos os habitantes da Amazonia.

Vejo que viestes dos diferentes povos originarios da Amazonia: Harakbut, Esse-ejas, Matsiguenkas, Yines,
Shipibos, Ashaninkas, Yaneshas, Kakintes, Nahuas, Yaminahuas, Juni Kuin, Madija, Manchineris, Kukamas,
Kandozi, Quichuas, Huitotos, Shawis, Achuar, Boras, Awajun, Wampis, entre outros. Vejo também que nos
acompanham povos originarios dos Andes que chegaram a floresta e se fizeram amazoénicos. Muito desejei
este encontro. Quis comecar daqui a visita ao Peru. Obrigado pela vossa presenca e por nos ajudardes a ver
mais de perto, nos vossos rostos, o reflexo desta terra. Um rosto plural, duma variedade infinita e duma enorme
riqueza bioldgica, cultural e espiritual. Nos, que ndo habitamos nestas terras, precisamos da vossa sabedoria e
dos vossos conhecimentos para podermos penetrar — sem o destruir — no tesouro que encerra esta regiao,
ouvindo ressoar as palavras do Senhor a Moisés: «Tira as tuas sandalias dos pés, porque o lugar em que estas
€ uma terra santa» (Ex 3, 5).

Deixai-me dizer mais uma vez: Louvado sejais, Senhor, por esta obra maravilhosa dos povos amazonicos e por
toda a biodiversidade que estas terras contém!

Este cantico de louvor esboroa-se quando ouvimos e vemos as feridas profundas que carregam consigo a
Amazonia e os seus povos. Quis vir visitar-vos e escutar-vos, para estarmos juntos no coracéo da Igreja,
solidarizarmo-nos com os vossos desafios e, convosco, reafirmarmos uma opgao sincera em prol da defesa da
vida, defesa da terra e defesa das culturas.

Provavelmente, nunca os povos originarios amazonicos estiveram tdo ameacados nos seus territérios como o
estao agora. A Amazonia é uma terra disputada em varias frentes: por um lado, a nova ideologia extrativa e a
forte pressao de grandes interesses econdmicos cuja avidez se centra no petréleo, gas, madeira, ouro e
monoculturas agroindustriais; por outro, a ameaga contra os vossos territorios vem da perversao de certas
politicas que promovem a «conservagao» da natureza sem ter em conta o ser humano, nomeadamente vés
irmaos amazonicos que a habitais. Temos conhecimento de movimentos que, em nome da conservacao da
floresta, se apropriam de grandes extensées da mesma e negoceiam com elas gerando situa¢des de opressao
sobre os povos nativos, para quem, assim, o territorio e os recursos naturais que ha nele se tornam
inacessiveis. Este problema sufoca os vossos povos, e causa a migragcao das novas geragdes devido a falta de
alternativas locais. Devemos romper com o paradigma histérico que considera a Amazoénia como uma
despensa inesgotavel dos Estados, sem ter em conta os seus habitantes.

Considero imprescindivel fazer esforgos para gerar espacos institucionais de respeito, reconhecimento e
dialogo com os povos nativos, assumindo e resgatando a cultura, a linguagem, as tradigbes, os direitos e a
espiritualidade que Ihes sao proprios. Um dialogo intercultural, no qual sejais «os principais interlocutores,
especialmente quando se avanga com grandes projetos que afetam os [vossos] espagos».[1] O reconhecimento
e o dialogo serdo o melhor caminho para transformar as velhas rela¢gdes marcadas pela exclusédo e a
discriminacao.

Em contrapartida, € justo reconhecer a existéncia de esperangosas iniciativas que surgem das vossas proprias
realidades locais e das vossas organizagdes, procurando fazer com que os préprios povos originarios € as
comunidades sejam os guardides das florestas e que os recursos produzidos pela sua conservagao revertam
em beneficio das vossas familias, na melhoria das vossas condi¢des de vida, da saude e da instrugdo das
vossas comunidades. Este «bom agir» esta em sintonia com as praticas do «bom viver», que descobrimos na
sabedoria dos nossos povos. Seja-me permitido dizer que se, para alguns, sois considerados um obstaculo ou
um «estorvoy, a verdade & que vés, com a vossa vida, sois um grito langado a consciéncia dum estilo de vida



19

gue nao consegue medir os custos do mesmo. Vis sois memoria viva da missao que Deus nos confiou a todos:
cuidar da Casa Comum.

A defesa da terra nao tem outra finalidade senao a defesa da vida. Conhecemos o sofrimento que suportam
alguns de vos por causa de derrames de hidrocarbonetos que ameagam seriamente a vida das vossas familias
e poluem o vosso ambiente natural.

Paralelamente, ha outra devastagao da vida que esta associada com esta poluicdo ambiental causada pela
extracao ilegal. Refiro-me ao trafico de pessoas: o trabalho escravo e o abuso sexual. A violéncia contra os
adolescentes e contra as mulheres é um grito que chega ao céu. «Sempre me angustiou a situac&o das
pessoas que sdo objeto das diferentes formas de trafico. Quem dera que se ouvisse o grito de Deus,
perguntando a todos nos: “Onde esta o teu irmao?” (Gn 4, 9). Onde esta o teu irmao escravo? (...) Nao nos
fagamos de distraidos [olhando para o ouro lado]! Ha muita cumplicidade... A pergunta é para todos!»[2]

Como nao lembrar Sao Toribio quando constatava, com grande pesar, no Il Concilio Limense que «néo sé nos
tempos passados se fizeram a estes pobres tantos agravos e violéncias com tantos excessos, mas ainda hoje
muitos continuam a fazer as mesmas coisas» (lll Sessao, c. 3). Infelizmente, depois de cinco séculos, estas
palavras continuam a ser atuais. As palavras proféticas daqueles homens de fé — como nos lembraram Héctor e
Yésica — sao o grito destas pessoas, muitas vezes constrangidas ao siléncio ou a quem tiraram a palavra. Esta
profecia deve continuar presente na nossa Igreja, que nunca cessara de levantar a voz pelos descartados e os
que sofrem.

Desta preocupacgao deriva a opgao primordial pela vida dos mais indefesos. Penso nos povos referidos como
«Povos Indigenas em Isolamento Voluntario» (PIAV). Sabemos que sdo os mais vulneraveis dos vulneraveis. A
herancga de épocas passadas obrigou-os a isolar-se até das suas proprias etnias, comegando uma histoéria de
reclusdo nos lugares mais inacessiveis da floresta para poderem viver em liberdade. Continuai a defender estes
irmaos mais vulneraveis. A sua presenga recorda-nos que nao podemos dispor dos bens comuns ao ritmo da
avidez e do consumo. E necessario haver limites que nos ajudem a defender-nos de toda a tentativa de
destruicdo macica do habitat que nos constitui.

O reconhecimento destes povos — que ndao podem jamais ser considerados uma minoria, mas auténticos
interlocutores —, bem como de todos os povos indigenas, lembra-nos que ndo somos os donos absolutos da
criagdo. E urgente acolher o contributo essencial que oferecem a sociedade inteira, néo fazer das suas culturas
uma idealizagdo dum estado natural nem uma espécie de museu dum estilo de vida de outrora. A sua visao do
mundo, a sua sabedoria tém muito para nos ensinar a nés que nao pertencemos a sua cultura. Todos os
esforcos que fizermos para melhorar a vida dos povos amazonicos serao sempre poucos. Sao preocupantes as
noticias que chegam sobre a difusdo de algumas doengas. Assusta o siléncio, porque mata. Com o siléncio,
nao geramos agdes tendentes a prevengao, sobretudo para os adolescentes e os jovens, nem nos ocupamos
dos doentes, condenando-os a exclusdo mais cruel. Pedimos aos Estados que se implementem politicas de
saude interculturais, que tenham em conta a realidade e a cosmovisao dos povos, formando profissionais da
sua propria etnia que saibam enfrentar a doenca a partir da sua visdo do cosmos. Mais uma vez, como
expressei na Laudato si’, € necessario levantar a voz contra a pressao que alguns organismos internacionais
fazem em certos paises para promover politicas de esterilizagdo. Estas encarnicam-se de modo mais incisivo
sobre as populagdes aborigenes. Sabemos que nelas se continua a promover a esterilizagdo das mulheres, as
vezes sem conhecimento delas proprias.

A cultura dos nossos povos é um sinal de vida. A Amazonia, além de constituir uma reserva da biodiversidade,
€ também uma reserva cultural que deve ser preservada face aos novos colonialismos. A familia € — como disse
uma de vos —, e sempre foi, a instituicdo social que mais contribuiu para manter vivas as nossas culturas. Em
periodos de crises passadas, face aos diferentes imperialismos, a familia dos povos indigenas foi a melhor
defesa da vida. Exige-se-nos um cuidado especial para ndo nos deixarmos prender por colonialismos
ideolégicos mascarados de progresso, que entram pouco a pouco delapidando identidades culturais e
estabelecendo um pensamento uniforme, Unico e... débil. Escutai os idosos, por favor. Tém uma sabedoria que
os poe em contacto com o transcendente e faz-lhes descobrir o essencial da vida. Ndo esquegamos que «o



20

desaparecimento duma cultura pode ser tanto ou mais grave do que o desaparecimento duma espécie animal
ou vegetal».[3] E a unica maneira de as culturas ndo se perderem é manter-se dindmicas, em constante
movimento. Como é importante o que nos diziam Yésica e Héctor: «Queremos que os nossos filhos estudem,
mas nao queremos que a escola cancele as nossas tradigbes, as nossas linguas, ndo queremos esquecer-nos
da nossa sabedoria ancestral»!

A educacéo ajuda-nos a langar pontes e a gerar uma cultura do encontro. A escola e a educagao dos povos
nativos devem ser uma prioridade e um compromisso do Estado; compromisso integrador e inculturado que
assuma, respeite e integre como um bem de toda a nagéo a sua sabedoria ancestral. Assim no-lo assinalava
Maria Luzmila.

Peco aos meus irmaos bispos que, como ja se esta a fazer mesmo nos lugares mais remotos da floresta,
continuem a promover espagos de educacgao intercultural e bilingue nas escolas e nos institutos pedagogicos e
universidades.[4] Congratulo-me com as iniciativas tomadas pela Igreja peruana da Amazonia para a promogao
dos povos nativos: escolas, residéncias para estudantes, centros de pesquisa e promogao, como o Centro
Cultural José Pio Aza, o CAAAP e o CETA, inovadores e importantes espacos universitarios interculturais como
NOPOKI, voltados expressamente para a formagao dos jovens das diferentes etnias da nossa Amazonia.

Congratulo-me também com todos os jovens dos povos nativos que se esforgam por elaborar, do seu proéprio
ponto de vista, uma nova antropologia e trabalham por reler a histoéria dos seus povos a partir da sua
perspetiva. Congratulo-me também com aqueles que, através da pintura, literatura, artesanato, musica,
mostram ao mundo a sua cosmovisdo e a sua riqueza cultural. Muitos escreveram e falaram sobre vés. E bom
que agora sejais vOs proprios a autodefinir-vos e a mostrar-nos a vossa identidade. Precisamos de vos escutar.

Queridos irmaos da Amazonia, quantos missionarios e missionarias se comprometeram com 0s vOSS0S povos e
defenderam as vossas culturas! Fizeram-no, inspirados no Evangelho. Cristo também Se encarnou numa
cultura, a hebraica, e a partir dela ofereceu-Se-nos como novidade a todos os povos, para que cada um, a partir
da respetiva identidade, se sinta autoafirmado n’Ele. Nao sucumbais as tentativas em ato para desarraigar a fé
catdlica dos vossos povos.[5] Cada cultura e cada cosmovisao que recebe o Evangelho enriquecem a Igreja
com a visdo duma nova faceta do rosto de Cristo. A Igreja ndo é alheia aos vossos problemas e a vossa vida,
nao quer ser estranha ao vosso modo de viver e de vos organizardes. Precisamos que os povos indigenas
plasmem culturalmente as Igrejas locais amazonicas. E, a propoésito, encheu-me de alegria ouvir um dos textos
da Laudato si’ ser lido por um diacono permanente da vossa cultura. Ajudai os vossos bispos, ajudai os vossos
missionarios e as vossas missionarias a fazerem-se um s6 convosco € assim, dialogando com todos, podeis
plasmar uma Igreja com rosto amazodnico € uma Igreja com rosto indigena. Com este espirito, convoquei um
Sinodo para a Amazoénia no ano de 2019, cuja primeira reunidao do Conselho Pré-Sinodal se realizara, aqui,
hoje de tarde.

Confio na capacidade de resisténcia dos povos e na vossa capacidade de reagao perante os momentos dificeis
que vos toca viver. Assim o tendes demonstrado nas diferentes batalhas da histéria, com as vossas
contribuicdes, com a vossa visao diferenciada das relagcdes humanas, com o meio ambiente e com a vivéncia
da fé.

Rezo por vos e pela vossa terra abengoada por Deus, e pego-vos, por favor, para ndo vos esquecerdes de
rezar por mim.

Muito obrigado.

Tinkunakama [(lingua quéchua) Até ao proximo encontro].

[1] Francisco, Carta enc. Laudato si’, 146.



21

[2] Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 211.

[3] Francisco, Carta enc. Laudato si’, 145.

[4] Cf. V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-Americano e do Caribe, Documento de Aparecida
(29/V1/2007), 530.

[5] Cf. ibid., 531.

[00062-P0O.02] [Texto original: Espanhol]

Traduzione in lingua polacca

Drodzy bracia i siostry!

W tym miejscu wraz z wami pltynie z mego serca piesh sw. Franciszka: ,Pochwalony bgdz Panie m¢j”. Badz
pochwalony za mozliwosci, jakie nam dajesz wraz z tym spotkaniem. Dziekuje biskupowi Davidowi Martinez De
Aguirre Guinea, panu Hectorowi i paniom Yesica i Maria Luzmila za stowa powitania i za swiadectwa. W was
pragne podziekowac i pozdrowi¢ wszystkich mieszkancéw Amazonii.

Widze, ze przybyliscie z réznych pierwotnych ludow Amazonii: miedzy innymi — Harakmbut, Ese’Ejas,
Matsigenka, Yines, Shipibo, Ashaninka, Yanesha, Kakinte, Nahua, Yaminawa, Kaxinawa, Madija, Manchineris,
Kukamas, Kandozi, Keczua, Witoto, Shawi, Achuar, Bora, Aguaruna, Wampi. Widze, ze towarzyszg nam
réwniez ludy, ktére pochodzg z Andow, przybyty do puszczy i staty sie amazonskimi. Bardzo pragnatem tego
spotkania. Chciatem rozpoczg¢ tutaj mojg wizyte w Peru. Dziekuje za waszg obecnosc¢ i za to, ze pomagacie
nam widzie¢ bardziej z bliska, w waszych twarzach odbicie tej ziemi. Jest to oblicze pluralistyczne,
nieskonczonej roznorodnosci i ogromnego bogactwa biologicznego, kulturowego, duchowego. My, ktdrzy nie
zamieszkujemy tych ziem, potrzebujemy waszej madrosci i wiedzy, aby méc zasmakowac, nie niszczac, skarbu,
jaki zawiera ten region. | rozbrzmiewajg stowa Pana do Mojzesza: ,Zdejm sandaty z nég, gdyz miejsce, na
ktorym stoisz, jest ziemig swietg” (W 3,5).

Pozwolcie, ze powtorze jeszcze raz: Pochwalony badz Panie za to wspaniate dzieto ludéw amazonskich i za
catg roznorodnosé biologiczna, jakg zawierajg te ziemie!

Ta piesh pochwalna zatamuje sige, gdy styszymy i widzimy gtebokie rany, jakie niesie ze sobg Amazonia i jej
ludy. Chciatem przyby¢, aby was nawiedzi¢ i wystuchaé, aby by¢ razem w sercu Kosciota, aby zjednoczy¢ sie z
waszymi wyzwaniami oraz wraz z wami potwierdzi¢ raz jeszcze szczerg opcje na rzecz obrony zycia, na rzecz
obrony ziemi i na rzecz obrony kultur.

Prawdopodobnie pierwotne ludy Amazonii nigdy nie byty tak zagrozone na swoich terytoriach, jak ma to miejsce
obecnie. Amazonia jest terenem spornym na kilku frontach: z jednej strony nowa fala przemystu wydobywczego
i silna presja duzych przedsiebiorstw, ktore kierujg swojg zachtannos¢ ku ropie naftowej, gazowi, drewnu, ztotu,
monokulturom rolno-przemystowym. Z drugiej strony zagrozenie dla waszych terytoriow pochodzi takze z
wypaczenia niektorych polityk, ktére promuja ,ochrone” natury, nie biorac pod uwage cztowieka, a mianowicie
was, amazonskich braci, ktérzy je zamieszkujecie. Zdajemy sobie sprawe z ruchow, ktére w imie ochrony
puszczy zawtaszczajg duze potacie laséw i nimi handluja, tworzac sytuacje ucisku dla rdzennych ludow, dla
ktérych w ten sposéb znajdujgce sie tam grunty i zasoby naturalne stajg sie niedostepne. Ten problem dtawi
wasze ludy i powoduje migracje mtodszego pokolenia w obliczu braku alternatyw lokalnych. Musimy przetamac
stary model, ktéry uwaza Amazonie za niewyczerpany magazyn panstw, nie biorgc pod uwage jej mieszkancow.

Uwazam za niezbedne podejmowanie wysitkdw w celu stworzenia instytucjonalnych przestrzeni szacunku,
uznania i dialogu z ludami rdzennymi, zaktadajac i ratujgc wtasciwe im kulture, jezyk, tradycje, prawa i
duchowos$¢. Chodzi o dialog miedzykulturowy, w ktérym jestescie ,gtdwnymi partnerami, zwtaszcza, gdy chodzi
o duze projekty dotyczace waszych terendw”[1]. Uznanie i dialog bedg najlepszym sposobem na
przeksztatcenie dawnych relacji, naznaczonych wykluczeniem i dyskryminacja.



22

Z drugiej strony nalezy uznac, ze istniejg inicjatywy nadziei wyptywajace z waszych instytucji lokalnych i
waszych organizacji. Starajg sie one sprawi¢, aby same ludy pierwotne i wspoélnoty byty straznikami laséw, oraz
aby srodki wytwarzane przez ich ochrone zwracaly sie z korzyscig dla waszych rodzin, by poprawi¢ wasze
warunki zycia, zdrowia i edukacje waszych wspdlnot. To ,dobre dziatanie” wspotbrzmi z praktykami ,dobrego
zycia”, ktére znajdujemy w madrosci naszych ludow. | pozwdlcie, ze wam powiem, iz jezeli przez niektorych
jestescie uwazani za przeszkode lub ,zawade”, w rzeczywistosci poprzez wasze zycie jestescie krzykiem
skierowanym ku takiemu stylowi zycia, ktory nie jest w stanie zmierzy¢ wtasnych kosztow. Jestescie zywg
pamiec o misji, ktorg Bog powierzyt nam wszystkim: troszczy¢ sie o wspolny dom.

Obrona ziemi nie ma innego celu niz obrona zycia. Znamy cierpienie, jakie niektérzy z was znoszg z powodu
emisji weglowodoréw, ktére powaznie zagrazajg zyciu waszych rodzin i zanieczyszczajg srodowisko naturalne.

Rownolegle istnieje inne niszczenie zycia, ktdre jest wywotane przez zanieczyszczenie Srodowiska
spowodowane nielegalnym wydobyciem. Mam na mysli handel ludzmi: zniewolong site roboczg i
wykorzystywanie seksualne. Przemoc wobec nastolatkow i kobiet jest wotaniem, ktére wznosi sie do nieba:
,Zawsze bolata mnie sytuacja ofiar roznych form handlu ludzmi. Chciatbym, zeby ustyszano wotanie Boga,
pytajacego nas wszystkich: «Gdzie jest twoj brat?» (Rdz 4, 9). Gdzie jest twoj brat niewolnik? [...] Nie udawajmy,
ze nic nie wiemy i nie odwracajmy gtowy. Istnieje wiele form wspétudziatu w przestepstwie. Jest to pytanie
skierowane do wszystkich!"[2].

Jakze nie przypomniec sw. Turybiusza, gdy z wielkim smutkiem stwierdzat na Ill Synodzie w Limie, ze ,nie tylko
w czasach minionych zadano tym biedakom wiele zniewag i przemocy, z wieloma wykroczeniami, ale takze i
dzis wielu nadal czyni to samo” (Sesja lll, ust. 3). Niestety, po pieciu wiekach stowa te nadal sg aktualne.
Prorocze stowa tych ludzi wiary — jak przypomnieli Hector i Yesica — sg krzykiem tego ludu, ktory czesto
zmuszony jest do milczenia lub ktéremu odebrano mozliwos¢ wypowiedzi. Proroctwo to musi pozosta¢ obecne
w naszym Kosciele, ktory nigdy nie przestanie upominac sie o los odrzuconych i cierpigcych.

Z tej troski wyptywa pierwotna opcja na rzecz zycia najbardziej bezbronnych. Mysle o ludach nazywajgcych sie
,Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario (PIAV)” [Ludy Pierwotne w Dobrowolnej Izolacji]. Wiemy, ze sg
najbardziej podatne na zagrozenia sposréd zagrozonych. Do$wiadczenie czasow minionych zmusito je do
izolowania sie nawet od wtasnych grup etnicznych, rozpoczynajac dzieje odosobnienia w najbardziej
niedostepnych miejscach puszczy, aby mogty zy¢é w wolnosci. Nadal broncie tych najbardziej bezbronnych braci.
Ich obecnos¢ przypomina nam, ze nie jesteSmy absolutnymi panami catego stworzenia i ze nie mozemy
rozporzadzac dobrami wspolnymi w rytmie zachtannosci i konsumpcji. Trzeba, aby istniaty ograniczenia, ktére
pomogtoby nam bronic sie przed kazdg prébg masowego zniszczenia ostoi, ktéra nas konstytuuje.

Uznawanie tych ludow — ktore nigdy nie mogg by¢ traktowane jako mniejszos¢, ale autentyczni partnerzy — jak
réwniez wszystkich ludéw pierwotnych, przypomina nam, ze nie jestesSmy absolutnymi panami stworzenia. Pilnie
nalezy przyjac¢ istotny wktad, jaki ofiarowujg catemu spoteczenstwu, nie czyni¢ z ich kultur idealizacji stanu
naturalnego, a takze swego rodzaju muzeum stylu zycia z przesztosci. Ich wizja wszechswiata, ich mgdrosc
moga nas, nie nalezacych do ich kultury, wiele nauczy¢. Wszystkie wysitki, ktére podejmujemy w celu poprawy
zycia ludnosci amazonskiej, bedg zawsze mizerne. Budzg niepokoj wiesci o postepach niektérych chordéb.
Przeraza milczenie, bo zabija. Milczac nie powodujemy dziatan majgcych na celu zapobieganie, zwtaszcza w
odniesieniu do nieletnich i miodziezy, ani nie leczymy chorych, skazujgc ich na najbardziej okrutne wykluczenie.
Prosmy wiadze panstwowe o wdrozenie miedzykulturowych polityk zdrowotnych, ktére uwzgledniatyby
rzeczywistos¢ i Swiatopoglad ludow, ksztatcgc profesjonalistow z ich wlasnej grupy etnicznej, ktérzy potrafiliby
zmierzy¢ sie z chorobg zgodnie z wtasng wizjg wszechswiata. | jak to wyrazitem w Laudato si', po raz kolejny
konieczne jest nasze podniesienie gtosu w sprawie naciskow, jakie niektore organizacje miedzynarodowe
wywierajg w pewnych krajach, aby promowaty polityke sterylizacji. Nekajg one bardziej zdecydowanie
rdzennych mieszkahcow. Wiemy, ze jest w nich nadal promowana sterylizacja kobiet, czasami bez uprzedzenia.

Kultura naszych ludéw jest znakiem zycia. Amazonia, oprocz tego, ze jest zasobem bioréznorodnosci, jest takze
zasobem kulturowym, ktéry musi zosta¢ zachowany w obliczu nowych kolonializméw. Rodzina — jak powiedziata
jedna z was — jest i zawsze byta instytucjg spoteczng, ktoéra najbardziej przyczynita sie do utrzymania naszych



23

kultur przy zyciu. W minionych chwilach kryzysu, w obliczu réznych imperializmdw, rodzina ludéw pierwotnych
byta najlepszg obrong zycia. Wymagana jest od nas szczegdlna ostroznos¢, aby nie dac sie zniewolic¢
kolonializmom ideologicznym, udajgcym postep, ktore stopniowo wchodzg i niszczg tozsamosci kulturowe oraz
ustanawiajg mentalnos¢ jednolita, dominujgca... a stabg. Postuchajcie starszych, prosze. Majg madros¢, ktéra
wprowadza ich w kontakt z transcendencjq i sprawia, ze odkrywajg podstawowe zasady zycia. Nie
zapominajmy, ze ,Zanik pewnej kultury moze by¢ rownie albo jeszcze bardziej powazny jak wyginiecie gatunku
zwierzat lub roslin”[3]. A jedynym sposobem, by sprawi¢, zeby kultury sie nie zatracity, jest to, aby trwaty w
dynamizmie, w ciagtym ruchu. Jakze wazne sg stowa Yésicy i Héctora: ,Chcemy, aby nasze dzieci sie uczyly,
ale nie chcemy, aby szkota wyeliminowata nasze tradycje, nasze jezyki, nie chcemy zapominac¢ o madrosci
naszych przodkow!”.

Edukacja pomaga nam budowac mosty i tworzy¢ kulture spotkania. Szkota i edukacja ludow pierwotnych musi
by¢ priorytetem i obowigzkiem panstwa, integrujgcym i inkulturowanym, ktory przyjmuje, szanuje i wiacza
madros¢ ich przodkow jako dobro catego narodu, jak wskazata nam Maria Luzmila.

Prosze moich braci biskupow aby, tak jak to sie czyni nawet w najbardziej odizolowanych miejscach puszczy,
nadal krzewili przestrzenie edukacji miedzykulturowej i dwujezycznej w szkotach oraz w instytutach
pedagogicznych i uniwersyteckich[4]. Gratuluje inicjatyw podjetych przez peruwianski Kosciét Amazonii w celu
promocji ludéw pierwotnych: szkét, doméw studenckich, osrodkow badan naukowych i promocji, takich jak
Centrum Kultury José Pio Aza, CAAAP i CETA, nowych i waznych miedzykulturowych przestrzeni
uniwersyteckich, takich jak NOPOKI, wyraznie ukierunkowanych na ksztatcenie mtodych ludzi z réznych grup
etnicznych naszej Amazonii.

Gratuluje rowniez, wraz z wami wszystkimi, tym ludziom mtodym z ludéw pierwotnych, ktérzy usitujg
wypracowac, z ich punktu widzenia, nowg antropologie i pracujg nad ponownym odczytaniem historii swoich
ludow z ich perspektywy. Gratuluje rowniez tym, ktdrzy za pomocg malarstwa, literatury, muzyki, rzemiosta,
ukazujg $wiatu swojg wizje wszechswiata i swoje bogactwo kulturowe. Wielu o was napisato i powiedziato.
Dobrze, ze teraz wy sami okres$lacie siebie i ukazujecie nam swojg tozsamos¢. Potrzebujemy tego, zeby was
wystuchac.

Drodzy bracia z Amazonii, jakze wielu misjonarzy i misjonarek zaangazowato sie w wasze ludy i bronito waszych
kultur! Czynili to zainspirowani Ewangelig. Takze Chrystus przyjat ciato w pewnej kulturze, w kulturze
zydowskiej, i na jej podstawie dat sie nam jako nowos¢ dla wszystkich ludéw, aby kazdy, na fundamencie swojej
wiasnej tozsamosci, poczut sie w Nim samozrealizowany. Nie ulegajcie pojawiajgcym sie probom wykorzenienia
wiary katolickiej waszych ludéw([5]. Kazda kultura i kazda wizja wszechswiata, ktéra przyjmuje Ewangelig,
ubogaca Kosciot wizjg nowego aspektu oblicza Chrystusa. Kosciot nie jest obcy waszym problemom i waszemu
zyciu, nie chce by¢ obcy waszemu sposobowi zycia i organizowania sie. Potrzebujemy, aby ludy pierwotne
ksztattowaty kulturowo lokalne Koscioty amazonskie. Odnosnie do tego, sprawito mi wielkg rados¢ wystuchanie
jednego z fragmentow Laudato si’ odczytanych przez statego diakona z waszej kultury. Pomodzcie waszym
biskupom, pomézcie waszym misjonarzom i misjonarkom, aby fgczyli sie z wami i w ten sposob, prowadzac
dialog ze wszystkimi, mogli ksztattowaé Kosciét o obliczu amazonskim oraz Kosciot o obliczu rodzimym. W tym
duchu zwotatem Synod dla Amazonii w roku 2019, ktérego pierwsze zebranie, jako posiedzenie Rady przed-
synodalnej, odbedzie sie tutaj, dzis po potudniu.

Ufam w zdolnosc¢ ludéw do odpornosci i w waszg zdolnos¢ reagowania w obliczu chwil trudnych, jakie musicie
przezywac. Ukazaliscie to w roznych prébach dziejowych poprzez wasz wktad, z waszg zréznicowang wizjg
ludzkich relacji ze Srodowiskiem oraz doswiadczeniem wiary.

Modle sie za was, za wasza ziemie pobtogostawiong przez Boga, i prosze was bardzo, abyscie nie zapomniali
modli¢ sie za mnie.

Dziekuje!

Tinkunakama (Keczua: do kolejnego spotkania).



24

[1] Enc. Laudato si’, 146.

[2] Adhort. ap. Evangelii gaudium, 211.

[3] Enc. Laudato si’, 145.

[4] Por. V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 530.

[5] Por. tamze, 531.

[00062-PL.02] [Testo originale: Spagnolo]

[BO044-XX.02]



