2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0749
Sabato 28.10.2017

Udienza ai partecipanti al Dialogo “(Re)Thinking Europe. Un contributo cristiano al futuro del
Progetto Europeo” (Roma, 27-29 ottobre 2017)

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in linqua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua polacca

Questo pomeriggio, alle ore 17.30, presso I'’Aula del Sinodo, il Santo Padre Francesco ha incontrato i
partecipanti al Dialogo (Re)Thinking Europe. Un contributo cristiano al futuro del Progetto Europeo, organizzato
in Vaticano, dal 27 al 29 ottobre 2017, dalla Commissione delle Conferenze Episcopali dell’'Unione Europea
(COMECE), in collaborazione con la Segreteria di Stato.

Al Dialogo partecipano rappresentanti della Chiesa e leader politici europei di alto livello per contribuire ad una
riflessione costruttiva sulle sfide fondamentali del progetto europeo.

Prima dell’'udienza ai partecipanti al Dialogo, il Papa ha incontrato nello Studio dell’Aula del Sinodo I'On. Franz
Timmermans, Primo Vice Presidente della Commissione Europea, I'On. Antonio Tajani, Presidente del
Parlamento Europeo, e la Signora Mairead McGuinness, Primo Vice Presidente del Parlamento Europeo.

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Santo Padre ha rivolto ai presenti all’Udienza:

Discorso del Santo Padre




Eminenze, Eccellenze,
Distinte Autorita,
Signore e Signori,

Sono lieto di prendere parte a questo momento conclusivo del Dialogo (Re)Thinking Europe. Un contributo
cristiano al futuro del progetto europeo, promosso dalla Commissione degli Episcopati della Comunita Europea
(COMECE). Saluto particolarmente il Presidente, Sua Eminenza il Cardinale Reinhard Marx, come pure I'On.
Antonio Tajani, Presidente del Parlamento Europeo, e li ringrazio per le deferenti parole che poc’anzi mi hanno
rivolto. A ciascuno di voi desidero esprimere vivo apprezzamento per essere intervenuti numerosi a questo
importante ambito di discussione. Grazie!

Il Dialogo di questi giorni ha fornito I'opportunita di riflettere in modo ampio sul futuro dell’Europa da una
molteplicita di angolature, grazie alla presenza tra voi di diverse personalita ecclesiali, politiche, accademiche o
semplicemente provenienti dalla societa civile. | giovani hanno potuto proporre le loro attese e speranze,
confrontandosi con i pit anziani, i quali, a loro volta, hanno avuto I'occasione di offrire il loro bagaglio carico di
riflessioni ed esperienze. E significativo che questo incontro abbia voluto essere anzitutto un dialogo nello spirito
di un confronto libero e aperto, attraverso il quale arricchirsi vicendevolmente e illuminare la via del futuro
dell’Europa, ovvero il cammino che tutti insieme siamo chiamati a percorrere per superare le crisi che
attraversiamo e affrontare le sfide che ci attendono.

Parlare di un contributo cristiano al futuro del continente significa anzitutto interrogarsi sul nostro compito come
cristiani oggi, in queste terre cosi riccamente plasmate nel corso dei secoli dalla fede. Qual & la nostra
responsabilita in un tempo in cui il volto dellEuropa & sempre piu connotato da una pluralita di culture e di
religioni, mentre per molti il cristianesimo & percepito come un elemento del passato, lontano ed estraneo?

Persona e comunita

Nel tramonto della civilta antica, mentre le glorie di Roma divenivano quelle rovine che ancora oggi possiamo
ammirare in citta; mentre nuovi popoli premevano sui confini dell’antico Impero, un giovane fece riecheggiare la
voce del Salmista: «Chi & I'uomo che vuole la vita e desidera vedere giorni felici?».1 Nel proporre questo
interrogativo nel Prologo della Regola, san Benedetto pose all’attenzione dei suoi contemporanei, e anche
nostra, una concezione dell'uomo radicalmente diversa da quella che aveva contraddistinto la classicita greco-
romana, € ancor piu di quella violenta che aveva caratterizzato le invasioni barbariche. L'uomo non & piu
semplicemente un civis, un cittadino dotato di privilegi da consumarsi nell’ozio; non & piu un miles, combattivo
servitore del potere di turno; soprattutto non € piu un servus, merce di scambio priva di liberta destinata
unicamente al lavoro e alla fatica.

San Benedetto non bada alla condizione sociale, né alla ricchezza, né al potere detenuto. Egli fa appello alla
natura comune di ogni essere umano, che, qualunque sia la sua condizione, brama certamente la vita e
desidera giorni felici. Per Benedetto non ci sono ruoli, ci sono persone: non ci sono aggettivi, ci sono sostantivi.
E proprio questo uno dei valori fondamentali che il cristianesimo ha portato: il senso della persona, costituita a
immagine di Dio. A partire da tale principio si costruiranno i monasteri, che diverranno nel tempo culla della
rinascita umana, culturale, religiosa ed anche economica del continente.

Il primo, e forse piu grande, contributo che i cristiani possono portare all’Europa di oggi € ricordarle che essa
non € una raccolta di numeri o di istituzioni, ma & fatta di persone. Purtroppo, si nota come spesso qualunque
dibattito si riduca facilmente ad una discussione di cifre. Non ci sono i cittadini, ci sono i voti. Non ci sono i
migranti, ci sono le quote. Non ci sono lavoratori, ci sono gli indicatori economici. Non ci sono i poveri, ci sono le
soglie di poverta. Il concreto della persona umana € cosi ridotto ad un principio astratto, piu comodo e
tranquillizzante. Se ne comprende la ragione: le persone hanno volti, ci obbligano ad una responsabilita reale,
fattiva, “personale”; le cifre ci occupano con ragionamenti, anche utili ed importanti, ma rimarranno sempre
senz’anima. Ci offrono l'alibi di un disimpegno, perché non ci toccano mai nella carne.



3

Riconoscere che I'altro € anzitutto una persona, significa valorizzare cid che mi unisce a lui. L'essere persone ci
lega agli altri, ci fa essere comunita. Dunque il secondo contributo che i cristiani possono apportare al futuro
dell’Europa ¢ la riscoperta del senso di appartenenza ad una comunita. Non a caso i Padri fondatori del progetto
europeo scelsero proprio tale parola per identificare il nuovo soggetto politico che andava costituendosi. La
comunita €& il piu grande antidoto agli individualismi che caratterizzano il nostro tempo, a quella tendenza diffusa
oggi in Occidente a concepirsi e a vivere in solitudine. Si fraintende il concetto di liberta, interpretandolo quasi
fosse il dovere di essere soli, sciolti da qualunque legame, e di conseguenza si € costruita una societa sradicata
priva di senso di appartenenza e di eredita. E per me questo € grave.

| cristiani riconoscono che la loro identita € innanzitutto relazionale. Essi sono inseriti come membra di un corpo,
la Chiesa (cfr 1 Cor12,12), nel quale ciascuno con la propria identita e peculiarita partecipa liberamente
all'edificazione comune. Analogamente tale relazione si da anche nell’ambito dei rapporti interpersonali e della
societa civile. Dinanzi all’altro, ciascuno scopre i suoi pregi e i difetti; i suoi punti di forza e le sue debolezze: in
altre parole scopre il suo volto, comprende la sua identita.

La famiglia, come prima comunita, rimane il pitu fondamentale luogo di tale scoperta. In essa, la diversita &
esaltata e nello stesso tempo & ricompresa nell’unita. La famiglia € I'unione armonica delle differenze tra 'uomo
e la donna, che € tanto piu vera e profonda quanto piu € generativa, capace di aprirsi alla vita e agli altri.
Parimenti, una comunita civile & viva se sa essere aperta, se sa accogliere la diversita e le doti di ciascuno e
nello stesso tempo se sa generare nuove vite, come pure sviluppo, lavoro, innovazione e cultura.

Persona e comunita sono dunque le fondamenta dell’Europa che come cristiani vogliamo e possiamo contribuire
a costruire. | mattoni di tale edificio si chiamano: dialogo, inclusione, solidarieta, sviluppo e pace.

Un luogo di dialogo

Oggi tutta I'Europa, dall’Atlantico agli Urali, dal Polo Nord al Mare Mediterraneo, non pud permettersi di mancare
I'opportunita di essere anzitutto un /uogo di dialogo, sincero e costruttivo allo stesso tempo, in cui tutti i
protagonisti hanno pari dignita. Siamo chiamati a edificare un’Europa nella quale ci si possa incontrare e
confrontare a tutti i livelli, in un certo senso come lo era I'agora antica. Tale era infatti la piazza della polis. Non
solo spazio di scambio economico, ma anche cuore nevralgico della politica, sede in cui si elaboravano le leggi
per il benessere di tutti; luogo in cui si affacciava il tempio cosi che alla dimensione orizzontale della vita
quotidiana non mancasse mai il respiro trascendente che fa guardare oltre I'effimero, il passeggero e il
provvisorio.

Cio ci spinge a considerare il ruolo positivo e costruttivo che in generale la religione possiede nell'edificazione
della societa. Penso ad esempio al contributo del dialogo interreligioso nel favorire la conoscenza reciproca tra
cristiani e musulmani in Europa. Purtroppo, un certo pregiudizio laicista, ancora in auge, non € in grado di
percepire il valore positivo per la societa del ruolo pubblico e oggettivo della religione, preferendo relegarla ad
una sfera meramente privata e sentimentale. Si instaura cosi pure il predominio di un certo pensiero unico,2
assai diffuso nei consessi internazionali, che vede nell’affermazione di un’identita religiosa un pericolo per sé e
per la propria egemonia, finendo cosi per favorire un’artefatta contrapposizione fra il diritto alla liberta religiosa e
altri diritti fondamentali. C’e un divorzio fra loro.

Favorire il dialogo — qualunque dialogo — & una responsabilita basilare della politica, e, purtroppo, si nota troppo
spesso come essa si trasformi piuttosto in sede di scontro fra forze contrastanti. Alla voce del dialogo si
sostituiscono le urla delle rivendicazioni. Da piu parti si ha la sensazione che il bene comune non sia piu
I'obiettivo primario perseguito e tale disinteresse & percepito da molti cittadini. Trovano cosi terreno fertile in
molti Paesi le formazioni estremiste e populiste che fanno della protesta il cuore del loro messaggio politico,
senza tuttavia offrire I'alternativa di un costruttivo progetto politico. Al dialogo si sostituisce, o una
contrapposizione sterile, che pud anche mettere in pericolo la convivenza civile, o un’egemonia del potere
politico che ingabbia e impedisce una vera vita democratica. In un caso si distruggono i ponti e nell’altro si
costruiscono muri. E oggi I'Europa conosce ambedue.



| cristiani sono chiamati a favorire il dialogo politico, specialmente laddove esso € minacciato e sembra
prevalere lo scontro. | cristiani sono chiamati a ridare dignita alla politica, intesa come massimo servizio al bene
comune e non come un’occupazione di potere. Cio richiede anche un’adeguata formazione, perché la politica
non € “I'arte dell'improvvisazione”, bensi un’espressione alta di abnegazione e dedizione personale a vantaggio
della comunita. Essere leader esige studio, preparazione ed esperienza.

Un ambito inclusivo

Responsabilita comune dei leader & favorire un’Europa che sia una comunita inclusiva, libera da un
fraintendimento di fondo: inclusione non & sinonimo di appiattimento indifferenziato. Al contrario, si &
autenticamente inclusivi allorché si sanno valorizzare le differenze, assumendole come patrimonio comune e
arricchente. In questa prospettiva, i migranti sono una risorsa piu che un peso. | cristiani sono chiamati a
meditare seriamente I'affermazione di Gesu: «Ero straniero e mi avete accolto» (Mt 25,35). Soprattutto davanti
al dramma dei profughi e dei rifugiati, non ci si pud dimenticare il fatto di essere di fronte a delle persone, le quali
non possono essere scelte o scartate a proprio piacimento, secondo logiche politiche, economiche o perfino
religiose.

Tuttavia, cid non € in contrasto con il dovere di ogni autorita di governo di gestire la questione migratoria «con la
virtu propria del governante, cioe la prudenza»,3 che deve tener conto tanto della necessita di avere un cuore
aperto, quanto della possibilita di integrare pienamente coloro che giungono nel paese a livello sociale,
economico e politico. Non si pud pensare che il fenomeno migratorio sia un processo indiscriminato e senza
regole, ma non si possono nemmeno ergere muri di indifferenza o di paura. Da parte loro, gli stessi migranti non
devono tralasciare I'onere grave di conoscere, rispettare e anche assimilare la cultura e le tradizioni della
nazione che li accoglie.

Uno spazio di solidarieta

Adoperarsi per una comunita inclusiva significa edificare uno spazio di solidarieta. Essere comunita implica
infatti che ci si sostenga a vicenda e dunque che non possono essere solo alcuni a portare pesi e compiere
sacrifici straordinari, mentre altri rimangono arroccati a difesa di posizioni privilegiate. Un’Unione Europea che,
nell’affrontare le sue crisi, non riscoprisse il senso di essere un’unica comunita che si sostiene e si aiuta — e non
un insieme di piccoli gruppi d’'interesse — perderebbe non solo una delle sfide piu importanti della sua storia, ma
anche una delle piu grandi opportunita per il suo avvenire.

La solidarieta, quella parola che tante volte sembra che si voglia cacciare via dal dizionario. La solidarieta, che
nella prospettiva cristiana trova la sua ragion d’essere nel precetto dell’amore (cfr Mt 22,37-40), non puo che
essere la linfa vitale di una comunita viva e matura. Insieme all’altro principio cardine della sussidiarieta, essa
riguarda non solo i rapporti fra gli Stati e le Regioni d’Europa. Essere una comunita solidale significa avere
premura per i piu deboli della societa, per i poveri, per quanti sono scartati dai sistemi economici e sociali, a
partire dagli anziani e dai disoccupati. Ma la solidarieta esige anche che si recuperi la collaborazione e il
sostegno reciproco fra le generazioni.

A partire dagli anni Sessanta del secolo scorso € in atto un conflitto generazionale senza precedenti. Nel
consegnare alle nuove generazioni gli ideali che hanno fatto grande I’'Europa, si pud dire iperbolicamente che
alla tradizione si & preferito il tradimento. Al rigetto di cid che giungeva dai padri, & seguito cosi il tempo di una
drammatica sterilita. Non solo perché in Europa si fanno pochi figli — il nostro inverno demografico -, e troppi
sono quelli che sono stati privati del diritto di nascere, ma anche perché ci si & scoperti incapaci di consegnare
ai giovani gli strumenti materiali e culturali per affrontare il futuro. L’'Europa vive una sorta di deficit di memoria.
Tornare ad essere comunita solidale significa riscoprire il valore del proprio passato, per arricchire il proprio
presente e consegnare ai posteri un futuro di speranza.

Tanti giovani si trovano invece smarriti davanti all’assenza di radici e di prospettive, sono sradicati, «in balia
delle onde e trasportati qua e la da qualsiasi vento di dottrina» (Ef4,14); talvolta anche “prigionieri” di adulti
possessivi, che faticano a sostenere il compito che spetta loro. Grave € I'onere di educare, non solo offrendo un



5

insieme di conoscenze tecniche e scientifiche, ma soprattutto adoperandosi «per promuovere la perfezione
integrale della persona umana, come anche per il bene della societa terrena e per la edificazione di un mondo
pit umano».4 Cio esige il coinvolgimento di tutta la societa. L’educazione &€ un compito comune, che richiede
I'attiva partecipazione allo stesso tempo dei genitori, della scuola e delle universita, delle istituzioni religiose e
della societa civile. Senza educazione, non si genera cultura e s’inaridisce il tessuto vitale delle comunita.

Una sorgente di sviluppo

L’Europa che si riscopre comunita sara sicuramente una sorgente di sviluppo per sé e per tutto il mondo.
Sviluppo € da intendersi nell’'accezione che il Beato Paolo VI diede a tale parola. «Per essere autentico sviluppo
deve essere integrale, il che vuol dire volto alla promozione di ogni uomo e di tutto 'uomo. Com’e stato
giustamente sottolineato da un eminente esperto: “noi non accettiamo di separare I'economico dall’'umano, lo
sviluppo dalla civilta dove si inserisce. Cid che conta per noi & 'uomo, ogni uomo, ogni gruppo d’'uomini, fino a
comprendere I'umanita intera”».5

Certamente allo sviluppo dell’'uomo contribuisce il lavoro, che & un fattore essenziale per la dignita e la
maturazione della persona. Serve lavoro e servono condizioni adeguate di lavoro. Nel secolo scorso non sono
mancati esempi eloquenti di imprenditori cristiani che hanno compreso come il successo delle loro iniziative
dipendeva anzitutto dalla possibilita di offrire opportunita di impiego e condizioni degne di occupazione. Occorre
ripartire dallo spirito di quelle iniziative, che sono anche il miglior antidoto agli scompensi provocati da una
globalizzazione senz’anima, una globalizzazione “sferica”, che, piu attenta al profitto che alle persone, ha creato
diffuse sacche di poverta, disoccupazione, sfruttamento e di malessere sociale.

Sarebbe opportuno anche riscoprire la necessita di una concretezza del lavoro, soprattutto per i giovani. Oggi
molti tendono a rifuggire lavori in settori un tempo cruciali, perché ritenuti faticosi e poco remunerativi,
dimenticando quanto essi siano indispensabili per lo sviluppo umano. Che ne sarebbe di noi, senza I'impegno
delle persone che con il lavoro contribuiscono al nostro nutrimento quotidiano? Che ne sarebbe di noi senza il
lavoro paziente e ingegnoso di chi tesse i vestiti che indossiamo o costruisce le case che abitiamo? Molte
professioni oggi ritenute di second’ordine sono fondamentali. Lo sono dal punto di vista sociale, ma soprattutto
lo sono per la soddisfazione che i lavoratori ricevono dal poter essere utili per sé e per gli altri attraverso il loro
impegno quotidiano.

Spetta parimenti ai governi creare le condizioni economiche che favoriscano una sana imprenditoria e livelli
adeguati di impiego. Alla politica compete specialmente riattivare un circolo virtuoso che, a partire da
investimenti a favore della famiglia e dell’educazione, consenta lo sviluppo armonioso e pacifico dell’'intera
comunita civile.

Una promessa di pace

Infine, 'impegno dei cristiani in Europa deve costituire una promessa di pace. Fu questo il pensiero principale
che animo i firmatari dei Trattati di Roma. Dopo due guerre mondiali e violenze atroci di popoli contro popoli, era
giunto il tempo di affermare il diritto alla pace.6 E’ un diritto. Ancora oggi perd vediamo come la pace sia un
bene fragile e le logiche particolari e nazionali rischiano di vanificare i sogni coraggiosi dei fondatori
dell’Europa.7

Tuttavia, essere operatori di pace (cfr Mt 5,9) non significa solamente adoperarsi per evitare le tensioni interne,
lavorare per porre fine a numerosi conflitti che insanguinano il mondo o recare sollievo a chi soffre. Essere
operatori di pace significa farsi promotori di una cultura della pace. Cio esige amore alla verita, senza la quale
non possono esistere rapporti umani autentici, e ricerca della giustizia, senza la quale la sopraffazione € la
norma imperante di qualunque comunita.

La pace esige pure creativita. L’'Unione Europea manterra fede alla suo impegno di pace nella misura in cui non
perdera la speranza e sapra rinnovarsi per rispondere alle necessita e alle attese dei propri cittadini. Cent’anni
fa, proprio in questi giorni iniziava la battaglia di Caporetto, una delle piu drammatiche della Grande Guerra.



6

Essa fu I'apice di una guerra di logoramento, quale fu il primo conflitto mondiale, che ebbe il triste primato di
mietere innumerevoli vittime a fronte di risibili conquiste. Da quell’evento impariamo che se ci si trincera dietro le
proprie posizioni, si finisce per soccombere. Non € dunque questo il tempo di costruire trincee, bensi quello di
avere il coraggio di lavorare per perseguire appieno il sogno dei Padri fondatori di un’Europa unita e concorde,
comunita di popoli desiderosi di condividere un destino di sviluppo e di pace.

Essere anima dell’'Europa
Eminenze, Eccellenze,
lllustri Ospiti,

L’autore della Lettera a Diogneto afferma che «come €& I'anima nel corpo, cosi nel mondo sono i cristiani».8 In
questo tempo, essi sono chiamati a ridare anima all’Europa a ridestarne la coscienza, non per occupare degli
spazi — questo sarebbe proselitismo -, ma per animare processi9 che generino nuovi dinamismi nella societa. E
proprio quanto fece san Benedetto, non a caso da Paolo VI proclamato patrono d’Europa: egli non si curo di
occupare gli spazi di un mondo smarrito e confuso. Sorretto dalla fede, egli guardo oltre e da una piccola
spelonca di Subiaco diede vita ad una movimento contagioso e inarrestabile che ridisegno il volto dell’Europa.
Egli, che fu «messaggero di pace, realizzatore di unione, maestro di civilta»,10 mostri anche a noi cristiani di
oggi come dalla fede sgorga sempre una speranza lieta, capace di cambiare il mondo. Grazie.

Che il Signore benedica tutti noi, benedica il nostro lavoro, benedica i nostri popoli, le nostre famiglie, i nostri
giovani, i nostri anziani, benedica I'Europa.

Vi benedica Dio Onnipotente, Padre e Figlio e Spirito Santo.

Grazie tante. Grazie.

1 Benedetto, Regola, Prologo, 14. Cfr Sal 33,13.

2 La dittatura del pensiero unico. Meditazione mattutina nella Cappella della Domus Sanctee Marthae, 10 aprile
2014.

3 Conferenza stampa durante il volo di ritorno dalla Colombia, 10 settembre 2017.

4 Concilio Ecumenico Vaticano I, Dich. Gravissimum educationis, 28 ottobre 1965, 3.

5 Paolo VI, Lett. enc. Popolorum progressio, 26 marzo 1967, 14.

6 Cfr Discorso agli studenti e al mondo accademico, Bologna, 1° ottobre 2017, n. 3.

7 Cfr ibid.

8 Lettera a Diogneto, VI.

9 Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 223.

10 Paolo VI, Lett. ap. Pacis Nuntius, 24 ottobre 1964.



[01623-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Eminences, Excellences
Distinguées Autorités,
Mesdames et Messieurs,

Je suis heureux de prendre part a ce moment qui conclut le Dialogue (Re)Thinking Europe. Une contribution
chrétienne & I'avenir du projet européen, promu par la Commission des Episcopats de la Communauté
Européenne (COMECE). Je salue particulierement le Président, Son Eminence le Cardinal Reinhard Marx, ainsi
que I'Honorable Antonio Tajani, Président du Parlement Européen, et je les remercie pour les paroles
déférentes qu'ils viennent de m’adresser. Je voudrais exprimer a chacun d’entre vous une vive appréciation
pour avoir été nombreux a intervenir au cours de cet important cercle de discussion. Merci!

Le Dialogue de ces jours-ci a offert 'occasion de réfléchir largement sur I'avenir de I'Europe sous plusieurs
angles, grace a la présence parmi vous de diverses personnalités ecclésiales, politiques, académiques ou
simplement provenant de la société civile. Les jeunes ont pu proposer leurs attentes et leurs espérances, en se
confrontant avec leurs ainés, qui, a leur tour, ont eu I'occasion d’offrir leur bagage riche de réflexions et
d’expériences. Il est significatif que cette rencontre ait voulu étre d’abord et avant tout un dialogue dans I'esprit
d’'une discussion libre et ouverte, permettant de s’enrichir réciproquement et d’éclairer la voie de I'avenir de
I'Europe, c’est-a-dire le chemin que tous ensemble, nous sommes appelés a parcourir pour surmonter la crise
que nous traversons et pour affronter les défis qui nous attendent.

Parler d’une contribution chrétienne a I'avenir du continent signifie d’abord et avant tout s’interroger sur notre
role en tant que chrétiens aujourd’hui, sur ces terres si magnifiquement modelées au cours des siécles par la foi.
Quelle est notre responsabilité & un moment ou le visage de I'Europe est toujours davantage caractérisé par une
pluralité de cultures et de religions, tandis que pour beaucoup, le christianisme est pergu comme un élément du
passé, lointain et étranger?

Personne et communauté

Au déclin de la civilisation antique, tandis que la splendeur de Rome devenait ces ruines que nous pouvons
admirer aujourd’hui encore dans la ville, tandis que de nouveaux peuples exergaient une pression aux frontiéres
de I'antique Empire, un jeune a fait résonner la voix du Psalmiste: «Qui donc aime la vie et désire les jours ou il
verra le bonheur?» (Benoit, Régle, Prologue, 14. Cf. Ps 33, 13). En proposant cette interrogation dans le
Prologue de sa Regle, saint Benoit a soumis a I'attention de ses contemporains, et aussi a la nétre, une
conception de 'homme radicalement différente de celle qui avait caractérisé le classicisme gréco-romain, et plus
différente encore de celle, violente, qui avait caractérisé les invasions barbares. L’homme n’est plus simplement
un civis, un citoyen doté de privileges a consommer dans l'oisiveté; il n’est plus un miles, serviteur combattant
du pouvoir régnant; surtout, il n’est plus un servus, objet d’échange dépourvu de liberté destiné uniquement au
travail et au labeur.

Saint Benoit ne regarde pas la condition sociale, ni la richesse, ni le pouvoir qu’on a. Il fait appel a la nature
commune de chaque étre humain, qui, quelle que soit sa condition, aime certainement la vie et désire des jours
heureux. Pour Benoit il n’y a pas de roles, il y a des personnes: il n’y a pas d’adjectifs, il y a des substantifs.
Voila 'une des valeurs fondamentales que le christianisme a apportées: le sens de la personne, créée a 'image
de Dieu. A partir de ce principe, se construiront les monastéres, qui deviendront en méme temps un berceau de
la renaissance humaine, culturelle, religieuse et aussi économique du continent.

La premiére, et peut-étre la plus grande contribution que les chrétiens puissent offrir a 'Europe d’aujourd’hui,



c’est de lui rappeler qu’elle n’est pas un ensemble de nombres ou d’institutions, mais qu’elle est faite de
personnes. Malheureusement, on remarque comment souvent tout débat se réduit facilement a une discussion
de chiffres. Il n’y a pas les citoyens, il y a les suffrages. Il n’y a pas les migrants, il y a les quotas. Il n’y a pas les
travailleurs, il y a les indicateurs économiques. Il n’y a pas les pauvres, il y a les seuils de pauvreté. Le caractére
concret de la personne humaine est ainsi réduit a un principe abstrait, plus commode et plus apaisant. On en
saisit la raison: les personnes ont des visages, elles nous obligent a une responsabilité réelle, active
“personnelle”; les chiffres nous occupent avec des raisonnements, certes utiles et importants, mais ils resteront
toujours sans ame. lls nous offrent I'alibi d’'un désengagement, parce qu’ils ne nous touchent jamais dans la
chair.

Reconnaitre que l'autre est surtout une personne signifie valoriser ce qui m’unit a lui. Le fait d’étre des
personnes nous lie aux autres, nous fait étre communauté. Donc, la deuxiéme contribution que les chrétiens
peuvent offrir a 'avenir de I'Europe est la redécouverte du sens d’appartenance a une communauté. Ce n’est
pas un hasard si les Péres fondateurs du projet européen ont choisi précisément ce mot pour identifier le
nouveau sujet politique que se constituait. La communauté est le plus grand antidote contre les individualismes
qui caractérisent notre temps, contre cette tendance, aujourd’hui répandue en Occident, a se considérer et a
vivre dans la solitude. On comprend mal le concept de liberté, en l'interprétant presque comme s’il s’agissait du
devoir d’étre seuls, affranchis de tout lien, et par conséquent on a construit une société déracinée, privée du
sens d’appartenance et d’héritage. Et pour moi cela est grave.

Les chrétiens reconnaissent que leur identité est de prime abord relationnelle. lls sont insérés comme membres
d’'un corps, I'Eglise (cf. 1 Co 12, 12), dans lequel chacun, avec sa propre identité et particularité, participe
librement a I'édification commune. De maniére analogue, ce lien se retrouve aussi dans le domaine des
relations interpersonnelles et de la société civile. Devant I'autre, chacun découvre ses qualités et ses défauts;
ses points forts et ses faiblesses: en d’autres termes, il découvre son visage, comprend son identité.

La famille, en tant que premiére communauté, demeure le lieu le plus fondamental de cette découverte. La
diversité y est exaltée et en méme temps est comprise dans l'unité. La famille est I'union harmonieuse des
différences entre 'homme et la femme, qui est d’autant plus authentique et profonde qu’elle est procréatrice,
capable de s’ouvrir a la vie et aux autres. De méme, une communauté civile est vivante si elle sait étre ouverte,
si elle sait accueillir la diversité et les talents de chacun et en méme temps si elle sait engendrer de nouvelles
vies, ainsi que du développement, du travail, de I'innovation et de la culture.

Personne et communauté sont donc les fondements de I'Europe que, en tant que chrétiens, nous voulons et
pouvons contribuer a construire. Les pierres de cet édifice s’appellent: dialogue, inclusion, solidarite,
développement et paix.

Un lieu de dialogue

Aujourd’hui toute I'Europe, depuis I'Atlantique jusqu’a I'Oural, du Pble Nord a la Mer Méditerranée, ne peut se
permettre de manquer I'opportunité d’étre d’abord et avant tout un lieu de dialogue, a la fois sincere et
constructif, dans lequel tous les protagonistes ont une dignité égale. Nous sommes appelés a édifier une Europe
dans laquelle on peut se rencontrer et échanger a tous les niveaux, dans un certain sens comme I'était I'agora
antique. En effet, telle était la place de la polis. Pas uniquement un espace d’échange économique, mais aussi
le cceur névralgique de la politique, siege ou étaient élaborées les lois pour le bien-étre de tous; endroit ou I'on
faisait face au temple en sorte que la dimension horizontale de la vie quotidienne ne manquait jamais de la
respiration transcendante qui fait regarder au-dela de ce qui est éphémeére, passager et provisoire.

Cela pousse a prendre en compte le rble positif et constructif de la religion en général dans I'édification de la
société. Je pense par exemple a la contribution du dialogue interreligieux pour favoriser la connaissance
réciproque entre chrétiens et musulmans en Europe. Malheureusement, un certain préjugé laiciste, encore en
vogue, n’est pas en mesure de percevoir la valeur positive pour la société du role public et objectif de la religion,
préférant la reléguer a une sphere purement privée et sentimentale. On instaure ainsi la prédominance d'une
certaine pensée unique (La dittatura del pensiero unico. Meditazione mattutina nella Cappella della Domus



9

Sanctae Marthae, 10 avril 2014), assez répandue dans les réunions internationales, qui voit dans I'affirmation

d’une identité religieuse un danger pour elle et pour sa propre hégémonie, en finissant ainsi par favoriser une

opposition artificielle entre le droit a la liberté religieuse et d’autres droits fondamentaux. Il y a un divorce entre
eux.

Favoriser le dialogue — tout dialogue -, c’est une responsabilité fondamentale de la politique, et,
malheureusement, on observe trop souvent comment elle se transforme plutét en lieu d’affrontement entre des
forces opposées. La voix du dialogue est remplacée par les hurlements des revendications. A bien des endroits
on a le sentiment que le bien commun n’est plus I'objectif primaire poursuivi et ce désintérét est percu par de
nombreux citoyens. Ainsi trouvent un terrain fertile, dans beaucoup de pays, les formations extrémistes et
populistes qui font de la protestation le cceur de leur message politique, sans toutefois offrir I'alternative d’un
projet politique constructif. Le dialogue est remplacé ou par une opposition stérile, qui peut méme mettre en
danger la cohabitation civile, ou bien par une hégémonie du pouvoir politique qui emprisonne et empéche une
vraie vie démocratique. Dans un cas, on détruit les ponts et dans I'autre, on construit des murs. Et aujourd’hui
I'Europe connait les deux.

Les chrétiens sont appelés a favoriser le dialogue politique, spécialement la ou il est menacé et ou semble
prévaloir I'affrontement. Les chrétiens sont appelés a redonner de la dignité a la politique, entendue comme le
plus grand service au bien commun et non comme une charge de pouvoir. Cela demande aussi une formation
adéquate, car la politique n’est pas “I'art de I'improvisation”, mais plutét une haute expression d’abnégation et
de dévouement personnel en faveur de la communauté. Etre dirigeant exige des études, de la préparation et de
I'expérience.

Un domaine inclusif

L’'une des responsabilités communes des dirigeants, c’est de favoriser une Europe qui soit une communauté
inclusive, affranchie d’'une mauvaise compréhension de fond: inclusion n’est pas synonyme d’aplatissement
indifférencié. Au contraire, on est authentiquement inclusif lorsqu’on sait valoriser les différences, en les
assumant comme patrimoine commun et enrichissant. Dans cette perspective, les migrants sont une ressource
plus qu’un poids. Les chrétiens sont appelés a méditer sérieusement I'affirmation de Jésus: «J’étais un étranger,
et vous m’avez accueilli» (Mt 25, 35). Surtout devant le drame des déplacés et des réfugiés, on ne peut pas
oublier le fait qu’on est devant des personnes, qui ne peuvent pas étre choisies ou rejetées selon le bon vouloir,
suivant les logiques politiques, économiques, voire religieuses.

Cependant, cela n’est pas en opposition avec le droit de chaque autorité de gouvernement de gérer la question
migratoire «avec la vertu propre au gouvernement, c’est-a-dire la prudence» (Conférence de presse sur le vol
de retour de la Colombie, 10 septembre 2017, L’'Osservatore Romano, éd. en langue frangaise, n. 38, jeudi 21
septembre 2017, p. 13), qui doit tenir compte aussi bien de la nécessité d’avoir un cceur ouvert que de la
possibilité d’intégrer pleinement, au niveau social, économique et politique, ceux qui arrivent dans le pays. On
ne peut pas penser que le phénomene migratoire soit un processus sans discernement et sans régles, mais on
ne peut pas non plus ériger des murs d’indifférence ou de peur. De leur c6té, les migrants eux-mémes ne
doivent pas négliger le devoir grave de connaitre, de respecter et d’assimiler aussi la culture ainsi que les
traditions de la nation qui les accueille.

Un espace de solidarité

CEuvrer pour une communauté inclusive signifie édifier un espace de solidarité. Etre une communauté implique
en effet qu’on se soutient mutuellement et donc qu’il ne peut y avoir seulement quelques-uns qui portent les
poids et font des sacrifices extraordinaires, tandis que les autres restent retranchés dans la défense de positions
privilegiées. Une Union Européenne qui, en affrontant ses crises, ne redécouvrirait pas le sens d’étre une
unique communauté qui se soutient et s’aide — et non un ensemble de petits groupes d’intérét — perdrait non
seulement I'un des défis les plus importants de son histoire, mais aussi I'une des plus grandes opportunités pour
son avenir.



10

La solidarité - cette parole qu’il semble si souvent que I'on veuille I'exclure du dictionnaire- la solidarité, qui dans
la perspective chrétienne trouve sa raison d’étre dans le précepte de I'amour (cf. Mt 22, 37-40), ne peut qu’étre
la séve vitale d'une communauté vivante et mure. Avec I'autre principe cardinal de la subsidiarité, elle ne
concerne pas que les relations avec les Etats et les Régions d’Europe. Etre une communauté solidaire signifie
avoir de la sollicitude envers les plus faibles de la société, envers les pauvres, envers tous ceux qui sont rejetés
par les systemes économiques et sociaux, a commencer par les personnes agées et par les chémeurs. Mais la
solidarité exige également qu’on récupeére la collaboration et le soutien réciproque entre les générations.

Depuis les années soixante du siécle passé, on assiste a un conflit des générations sans précédent. En
remettant aux nouvelles générations les idéaux qui ont fait la grandeur de I'Europe, on peut dire de maniére
hyperbolique qu’a la tradition on a préféré la trahison. Au rejet de ce qui provenait des peres a ainsi succédé le
temps d’une stérilité dramatique. Non seulement parce qu’en Europe on fait peu d’enfants —notre hiver
démographique -, et que ceux qui ont été privés du droit de naitre sont trop nombreux, mais aussi parce qu’on
s’est découvert incapable de transmettre aux jeunes les instruments matériels et culturels pour affronter I'avenir.
L’Europe vit une sorte de déficit de mémoire. Redevenir une communauté solidaire signifie redécouvrir la valeur
de son propre passé, pour enrichir le présent et transmettre a la postérité un avenir d’espérance.

Beaucoup de jeunes se trouvent au contraire désemparés face a I'absence de racines et de perspectives, ils
sont déracinés, «secoués et menés a la dérive par tous les courants d’idées» (Ep 4, 14); parfois également
“prisonniers” d’adultes possessifs qui ont du mal a assumer leur devoir. Elle est grave, la tache d’éduquer non
seulement en offrant un ensemble de connaissances techniques et scientifiques, mais surtout en ceuvrant «pour
promouvoir la personne humaine dans sa perfection, ainsi que pour assurer le bien de la société terrestre et la
construction d’'un monde toujours plus humain» (Concile CEcuménique Vatican Il, Décl. Gravissimum
educationis, 28 octobre 1965, n. 3). Cela exige 'engagement de toute la société. L'éducation est une tache
commune, qui demande la participation active concomitante des parents, de I'école et des universités, des
institutions religieuses et de la société civile. Sans éducation, la culture ne se forme pas et le tissu vital des
communautés se desseche.

Une source de développement

L’Europe qui se redécouvre communauté sera sirement une source de developpement pour elle-méme et pour
le monde entier. Développement est a entendre dans le sens que le bienheureux Paul VI a donné a ce mot: «
Pour étre authentique, il doit étre intégral, c'est-a-dire promouvoir tout homme et tout 'homme. Comme I'a fort
justement souligné un éminent expert: "Nous n'acceptons pas de séparer I'économique de I'humain, le
développement des civilisations ou il s'inscrit. Ce qui compte pour nous, c'est I'homme, chaque homme, chaque
groupement d'hommes, jusqu'a I'numanité tout entiére"» (Paul VI, Lett. Enc. Populorum progressio, 26 mars
1967, n. 14).

Certainement le travail, qui est un facteur essentiel pour la dignité et la maturation de la personne, contribue au
développement de 'homme. Il faut du travail et il faut des conditions adéquates de travail. Au cours du siécle
passé, n'ont pas manqué des exemples éloquents d’entrepreneurs chrétiens qui ont compris comment le succes
de leurs initiatives dépendait surtout de la possibilité d’offrir des opportunités d’emploi et des conditions dignes
de travail. Il faut repartir de I'esprit de ces initiatives, qui sont aussi le meilleur antidote contre les déséquilibres
provoqués par une globalisation sans dme, une globalisation “sphérique”, qui, plus attentive au profit qu’aux
personnes, a créé des poches diffuses de pauvreté, de chdmage, d’exploitation et de mal étre social.

Il serait opportun de redécouvrir également la nécessité du caractere concret du travail, surtout pour les jeunes.
Aujourd’hui beaucoup tendent a fuir les travaux dans des secteurs autrefois cruciaux, car considérés comme
pénibles et peu rémunérés, oubliant combien ceux-ci sont indispensables au développement humain. Que
serions-nous, sans 'engagement des personnes qui, par le travail contribuent a notre subsistance quotidienne?
Que serions-nous sans le travail patient et inventif de ceux qui confectionnent les vétements que nous portons
ou construisent les maisons que nous habitons? Beaucoup de professions considérées aujourd’hui comme de
seconde catégorie sont fondamentales. Elles le sont du point de vue social, mais elles le sont surtout pour la
satisfaction que les travailleurs regoivent de pouvoir étre utiles pour eux-mémes et pour les autres a travers leur



11

engagement quotidien.

Il revient pareillement aux gouvernements de créer les conditions économiques qui favorisent une saine
entreprise et des niveaux adéquats d’emploi. Il est spécialement du ressort de la politique de réactiver un cercle
vertueux qui, a partir des investissements en faveur de la famille et de I'éduction, permette le développement
harmonieux et pacifique de la communauté civile tout entiére.

Une promesse de paix

Enfin, 'engagement des chrétiens en Europe doit constituer une promesse de paix. Ce fut la pensée principale
qui a animé les signataires des Traités de Rome. Aprés deux guerres mondiales et des violences atroces de
peuples contre peuples, était arrivé le temps d’affirmer le droit a la paix (cf. Discours aux étudiants et au monde
académique, Bologne, 1er octobre 2017, n. 3). C’est un droit. Cependant, aujourd’hui encore nous voyons
combien la paix est un bien fragile et comment les logiques particulieres et nationales risquent de rendre vains
les réves courageux des fondateurs de I'Europe (cf. /bid.).

Toutefois, étre artisans de paix (cf. Mt 5, 9) ne signifie pas seulement ceuvrer pour éviter les tensions internes,
travailler pour mettre fin aux nombreux conflits qui ensanglantent le monde ou bien soulager celui qui souffre.
Etre artisans de paix signifie se faire promoteurs d’une culture de la paix. Cela exige 'amour de la vérité, sans
laquelle il ne peut y avoir de relations humaines authentiques, la recherche de la justice, sans laquelle
I'oppression est la norme prédominante dans n’importe quelle communauté.

La paix exige de la pure créativité. L’'Union Européenne maintiendra la foi dans son engagement pour la paix
dans la mesure ou elle ne perdra pas I'espérance et saura se renouveler pour répondre aux besoins et aux
attentes de ses citoyens. Il y a cent ans, précisément en ces jours, commengait la bataille de Caporetto, I'une
des plus dramatiques de la Grande guerre. Elle a été le point culminant de la guerre d’usure que fut le premier
conflit mondial, qui eut le triste record de faucher d'innombrables victimes pour de risibles conquétes. Depuis cet
événement, nous apprenons que si I'on se retranche derriére ses propres positions, on finit par succomber. Ce
n’est donc pas le moment de construire des tranchées, mais plutdt celui d’avoir le courage de travailler pour
poursuivre pleinement le réve des Péeres fondateurs d’'une Europe unie et unanime, une communauté de
peuples désireux de partager un destin de développement et de paix.

Etre I'ame de I'Europe
Eminences, Excellences,
Illustres hotes,

L’'auteur de la Lettre a Diognéte affirme que « ce que I'ame est dans le corps, les chrétiens le sont dans le
monde» (Lettre a Diognéte, VI). En ce temps, ils sont appelés a redonner une ame a I'Europe, a réveiller sa
conscience, non pas pour occuper les espaces - ce serait du prosélytisme - mais pour encourager les processus
(cf. Exhort. Ap. Evangelii gaudium, n. 223) qui créent de nouveaux dynamismes dans la société. C’est
précisément ce qu’a fait saint Benoit proclamé, non pas par hasard, patron de I'Europe par Paul VI: il ne s’est
pas soucié d’occuper les espaces d’'un monde désorienté et confus. Soutenu par la foi, il a regardé au-dela et
depuis une petite grotte de Subiaco il a donné le jour a un mouvement contagieux et irrésistible qui a redessiné
le visage de I'Europe. Lui, qui a été «messager de paix, artisan d’'union, maitre de civilisation» (Paul VI, Lett. Ap.
Pacis Nuntius, 24 octobre 1964), qu’il nous montre a nous aussi chrétiens d’aujourd’hui combien de la foi jaillit
une espérance joyeuse, capable de changer le monde.

Merci!

Que le Seigneur nous bénisse tous, qu’il bénisse notre travail, qu’il bénisse nos peuples, nos familles, nos
jeunes, nos personnes agées, qu’il bénisse I'Europe.



12

Que Dieu tout-puissant vous bénisse, le Pére, le Fils et le Saint Esprit.

Merci beaucoup. Merci.

[01623-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Your Eminences,

Your Excellencies,

Distinguished Authorities,

Ladies and Gentlemen,

| am pleased to join you at the conclusion of your Dialogue on the theme (Re)Thinking Europe — a Christian
Contribution to the Future of the European Project, sponsored by the Commission of the Bishops’ Conferences
of the European Community (COMECE). In a particular way | greet the President of the Commission, His
Eminence Cardinal Reinhard Marx, and the Honourable Antonio Tajani, President of the European Parliament,
and | thank them for their kind words. To each of you | express my deep appreciation for your active contribution
to this important discussion. Thank you!

In these days, your Dialogue has allowed for wide-ranging reflection on the future of Europe from a variety of
viewpoints, thanks to the presence of leading figures from the ecclesial, political and academic sectors, and from
civil society as a whole. The young have been able to present their expectations and hopes, and to share them
with their elders, while these in turn have drawn on their own reflections and experiences. It is significant that
this meeting was intended above all to be a dialogue, pursued in a spirit of openness and freedom, for the sake
of mutual enrichment. It has sought to shed light on the future path of Europe, the road that all of us are called to
travel in surmounting present crises and facing challenges yet to come.

To speak of a Christian contribution to the future of the continent means, before all else, to consider our task, as
Christians today, in these lands which have been so richly shaped by the faith down the centuries. What is our
responsibility at a time when the face of Europe is increasingly distinguished by a plurality of cultures and
religions, while for many people Christianity is regarded as a thing of the past, both alien and irrelevant?

Person and community

In the twilight of the ancient world, as the glories of Rome fell into the ruins that still amaze us, and new peoples
flooded across the borders of the Empire, one young man echoed anew the words of the Psalmist: “Who is the
man that longs for life and desires to see good days?”1 By asking this question in the Prologue of his Rule, Saint
Benedict pointed the people of his time, and ours as well, to a view of man radically different from that of
classical Greco-Roman culture, and even more from the violent outlook typical of the invading barbarians. Man
is no longer simply a civis, a citizen endowed with privileges to be enjoyed at leisure; no longer a miles, a soldier
serving the powers of the time; and above all, no longer a servus, a commodity bereft of freedom and destined
solely for hard labour.

Saint Benedict was not concerned about social status, riches or power. He appealed to the nature common to
every human being, who, whatever his or her condition, longs for life and desires to see good days. For
Benedict, the important thing was not functions but persons, not adjectives but nouns rather. This was one of the
foundational values brought by Christianity: the sense of the person created in the image of God. This principle
led to the building of the monasteries, which in time would become the cradle of the human, cultural, religious



13

and economic rebirth of the continent.

The first and perhaps the greatest contribution that Christians can make to today’s Europe is to remind her that
she is not a mass of statistics or institutions, but is made up of people. Sadly, we see how frequently issues get
reduced to discussions about numbers. There are no citizens, only votes. There are no migrants, only quotas.
There are no workers, only economic markers. There are no poor, only thresholds of poverty. The concrete
reality of the human person is thus reduced to an abstract — and thus more comfortable and reassuring —
principle. The reason for this is clear: people have faces; they force us to assume a responsibility that is real,
personal and effective. Statistics, however useful and important, are about arguments; they are soulless. They
offer an alibi for not getting involved, because they never touch us in the flesh.

To acknowledge that others are persons means to value what unites us to them. To be a person connects us
with others; it makes us a community. The second contribution that Christians can make to the future of Europe,
then, is to help recover the sense of belonging to a community. It is not by chance that the founders of the
European project chose that very word to identify the new political subject coming into being. Community is the
greatest antidote to the forms of individualism typical of our times, to that widespread tendency in the West to
see oneself and one’s life in isolation from others. The concept of freedom is misunderstood and seen as if it
were a right to be left alone, free from all bonds. As a result, a deracinated society has grown up, lacking a
sense of belonging and of its own past. And for me this is serious.

Christians recognize that their identity is primarily relational. They are joined to one another as members of one
body, the Church (cf. 7 Cor 12:12), and each, with his or her unique identity and gifts, freely shares in the
common work of building up that body. Analogously, this relationship is also found in the areas of interpersonal
relationships and civil society. By interacting with others, each one discovers his or her own qualities and
defects, strengths and weaknesses. In other words, they come to know who they are, their specific identity.

The family, as the primordial community, remains the most fundamental place for this process of discovery.
There, diversity is valued and at the same time brought into unity. The family is the harmonious union of the
differences between man and woman, which becomes stronger and more authentic to the extent that it is fruitful,
capable of opening itself to life and to others. Secular communities, likewise, are alive when they are capable of
openness, embracing the differences and gifts of each person while at the same time generating new life,
development, labour, innovation and culture.

Person and community are thus the foundations of the Europe that we, as Christians, want and can contribute to
building. The bricks of this structure are dialogue, inclusion, solidarity, development and peace.

A place of dialogue

Today the whole of Europe, from the Atlantic to the Urals, from the North Pole to the Mediterranean, cannot miss
the chance to be first and foremost a place of candid and constructive dialogue, in which all participants share
equal dignity. We are called to build a Europe in which we can meet and engage at every level, much as in the
ancient agora, the main square of the polis. The latter was not just a marketplace but also the nerve centre of
political life, where laws were passed for the common good. The presence of a temple dominating the square
was a reminder that the horizontal dimension of daily life ought never to overlook the transcendent, which invites
us to see beyond the ephemeral, the transitory and the provisional.

This leads us to reflect on the positive and constructive role that religion in general plays in the building up of
society. | think, for example, of the contribution made by interreligious dialogue to greater mutual understanding
between Christians and Muslims in Europe. Regrettably, a certain secularist prejudice, still in vogue, is incapable
of seeing the positive value of religion’s public and objective role in society, preferring to relegate it to the realm
of the merely private and sentimental. The result is the predominance of a certain groupthink,2 quite apparent in
international meetings, which sees the affirmation of religious identity as a threat to itself and its dominance, and
ends up promoting an ersatz conflict between the right to religious freedom and other fundamental rights. There
is a dissociation between these two.



14

Favouring dialogue, in any form whatsoever, is a fundamental responsibility of politics. Sadly, all too often we
see how politics is becoming instead a forum for clashes between opposing forces. The voice of dialogue is
replaced by shouted claims and demands. One often has the feeling that the primary goal is no longer the
common good, and this perception is shared by more and more citizens. Extremist and populist groups are
finding fertile ground in many countries; they make protest the heart of their political message, without offering
the alternative of a constructive political project. Dialogue is replaced either by a futile antagonism that can even
threaten civil coexistence, or by the domination of a single political power that constrains and obstructs a true
experience of democracy. In the one, bridges are burned; in the other, walls are erected. And Europe is
experiencing both.

Christians are called to promote political dialogue, especially where it is threatened and where conflict seems to
prevail. Christians are called to restore dignity to politics and to view politics as a lofty service to the common
good, not a platform for power. This demands a suitable formation, because politics is not the “art of
improvising”. Instead, it is a noble expression of self-sacrifice and personal dedication for the benefit of the
community. To be a leader demands thoughtfulness, training and experience.

An inclusive milieu

Leaders together share responsibility for promoting a Europe that is an inclusive community, free of one
fundamental misunderstanding: namely that inclusion does not mean downplaying differences. On the contrary,
a community is truly inclusive when differences are valued and viewed as a shared source of enrichment. Seen
in this way, migrants are more a resource than a burden. Christians are called to meditate seriously on Jesus’
words: “l was a stranger and you welcomed me” (Mt 25:35). Especially when faced with the tragedy of displaced
persons and refugees, we must not forget that we are dealing with persons, who cannot be welcomed or
rejected at our own pleasure, or in accordance with political, economic or even religious ideas.

Nor is this opposed to the duty of all government authorities to address the migration issue “with the virtue
proper to governance, which is prudence”.3 Authorities should keep in mind the need for an open heart, but also
their ability to provide for the full integration, on the social, economic and political level, of those entering their
countries. We cannot regard the phenomenon of migration as an indiscriminate and unregulated process, but
neither can we erect walls of indifference and fear. For their part, migrants must not neglect their own grave
responsibility to learn, respect and assimilate the culture and traditions of the nations that welcome them.

Room for solidarity

Striving for an inclusive community means making room for solidarity. To be a community in fact entails
supporting one another; bearing burdens and making extraordinary sacrifices do not fall to some few, while the
rest remain entrenched in defence of their privileged positions. A European Union that, in facing its crises, fails
to recover a sense of being a single community that sustains and assists its members — and not just a collection
of small interest groups — would miss out not only on one of the greatest challenges of its history, but also on
one of the greatest opportunities for its own future.

Solidarity... that word we so often seem to want to throw out from the dictionary. Solidarity, which from a
Christian perspective finds its raison d’étre in the precept of love (cf. Mt 22:37-40), has to be the lifeblood of a
mature community. Together with the other cardinal principle of subsidiarity, it is not limited to relations between
the states and regions of Europe. To be a solidary community means to be concerned for the most vulnerable of
society, the poor and those discarded by social and economic systems, beginning with the elderly and the
unemployed. At the same time, solidarity calls for a recovery of cooperation and mutual support between the
generations.

An unprecedented generational conflict has been taking place since the 1960’s. In passing on to new
generations the ideals that made Europe great, one could say, with a touch of hyperbole, that betrayal was
preferred to tradition. The rejection of what had been passed down from earlier generations was followed by a
period of dramatic sterility. Not only because Europe has fewer children — our demographic winter — and all too



15

many were denied the right to be born, but also because there has been a failure to pass on the material and
cultural tools that young people need to face the future. Europe has a kind of memory deficit. To become once
more a solidary community means rediscovering the value of our own past, in order to enrich the present and to
pass on a future of hope to future generations.

Instead, many young people are lost, without roots or prospects, they are uprooted, “tossed to and fro and
carried about with every wind of doctrine” (Eph 4:14). At times they are even “held captive” by possessive adults
who struggle to carry out their own responsibilities. It is a grave responsibility to provide an education, not only
by offering technical and scientific knowledge, but above all by working “to promote the complete perfection of
the human person, the good of earthly society and the building of a world that is more human”.4 This demands
the involvement of society as a whole. Education is a shared duty that requires the active and combined
participation of parents, schools and universities, religious and civil institutions. Without education, culture does
not develop and the life of the community dries up.

A source of development

A Europe that rediscovers itself as a community will surely be a source of development for herself and for the
whole world. Development must be understood in the terms laid down by Blessed Paul VI: “To be authentic, it
must be well rounded; it must foster the development of each man and of the whole man. As an eminent

specialist on this question has rightly said: ‘We cannot allow economics to be separated from human realities,
nor development from the civilization in which it takes place. What counts for us is man — each individual man,

i3l

each human group, and humanity as a whole™.5

Work certainly contributes to human development; it is an essential factor in the dignity and growth of the
person. Employment and suitable working conditions are needed. The last century provided many eloquent
examples of Christian entrepreneurs who understood that the success of their ventures depended above all on
the ability to provide employment opportunities and dignified working conditions. There is a need to recover the
spirit of those ventures, for they are also the best antidote to the imbalances caused by a soulless globalization,
a “spherical” globalization which, more attentive to profits than people, has created significant pockets of
poverty, unemployment, exploitation and social unease.

It would also be helpful to recover a sense of the need to provide concrete opportunities for employment,
especially to the young. Today, many people tend to shy away from certain jobs because they seem physically
demanding and unprofitable, forgetting how indispensable they are for human development. Where would we be
without the efforts of those whose work contributes daily to putting food on our tables? Where would we be
without the patient and creative labour of those who produce the clothes we wear or build the houses in which
we live? Many essential professions are now looked down upon. Yet they are essential both for society and,
above all, for the satisfaction that they give to those who realize that they are being useful in themselves and for
others, thanks to their daily work.

Governments also have the duty to create economic conditions that promote a healthy entrepreneurship and
appropriate levels of employment. Politicians are especially responsible for restoring a virtuous circle that,
starting from investments that favour the family and education, enable the harmonious and peaceful
development of the entire civil community.

A promise of peace

Finally, the commitment of Christians in Europe must represent a promise of peace. This was the central
concern that inspired the signatories of the Treaties of Rome. After two World Wars and atrocious acts of
violence perpetrated by peoples against peoples, the time had come to affirm the right to peace.6 For it is a
right. Yet today we continue to see how fragile is that peace, and how particular and national agendas risk
thwarting the courageous dreams of the founders of Europe.7

Being peacemakers (cf. Mt 5:9), however, does not mean simply striving to avoid internal tensions, working to



16

end the bloodshed and conflicts throughout our world, or relieving those who suffer. To be workers for peace
entails promoting a culture of peace. This requires love for the truth, without which authentic human relationships
cannot exist; it also requires the pursuit of justice, without which oppression becomes the rule in any community.

Peace also requires creativity. The European Union will remain faithful to its commitment to peace only to the
extent that it does not lose hope and can renew itself in order to respond to the needs and expectations of its
citizens. A hundred years ago, in these very days, the battle of Caporetto was fought, one of the most dramatic
of the First World War. It was the culmination of that war of attrition, which set a sinister record in reaping
countless casualties for the sake of risible gains. From that event we learn that entrenchment in one’s own
positions only leads to failure. Now is not the time, then, to dig trenches, but instead to work courageously to
realize the founding fathers’ dream of a united and harmonious Europe, a community of peoples desirous of
sharing a future of development and peace.

To be the soul of Europe

Your Eminence, Your Excellencies,

Distinguished Guests,

The author of the Letter to Diognetus states that “what the soul is to the body, Christians are to the world”.8 In
our day, Christians are called to revitalize Europe and to revive its conscience, not by occupying spaces — this
would be proselytizing — but by generating processes9 capable of awakening new energies in society. This is
exactly what Saint Benedict did. It was not by chance that Paul VI proclaimed him the Patron of Europe. He was
not concerned to occupy spaces in a wayward and confused world. Sustained by faith, Benedict looked ahead,
and from a tiny cave in Subiaco he gave birth to an exciting and irresistible movement that changed the face of
Europe. May Saint Benedict, “messenger of peace, promoter of union, master of civilization’10 make clear to us,
the Christians of our own time, how a joyful hope, flowing from faith, is able to change the world.

Thank you.

May the Lord bless us all, bless our work, bless our peoples, our families, our youth, our elderly, may he bless
Europe.

May Almighty God bless you, the Father, the Son and the Holy Spirit.

Thank you very much. Thank you.

1 SAINT BENEDICT, Rule, Prologue, 14; cf. Ps 34:12.

2 La dittatura del pensiero unico, Morning Reflection in the Domus Sanctae Marthae Chapel, 10 April 2014.

3 Cf. Press Conference on the Return Flight from Colombia, 10 September 2017.

4 SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Declaration Gravissimum Educationis (28 October 1963), 3.

5 PAUL VI, Encyclical Letter Populorum Progressio (26 March 1967), 14.

6 Cf. Address to Students and Academic Authorities, Bologna, 1 October 2017, 3.



17
7 Cf. ibid.

8 Op. cit., VI.

9 Cf. Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 223.

10 PAUL VI, Apostolic Letter Pacis Nuntius, 24 October 1964.

[01623-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Eminenzen, Exzellenzen,
sehr geehrte Vertreter des offentlichen Lebens,
meine Damen und Herren,

es freut mich, bei dieser abschlieRenden Zusammenkunft des von der Kommission der Bischofskonferenzen der
Europaischen Gemeinschaft (COMECE) veranstalteten Diskussionsforums (Re)Thinking Europe. Ein christlicher
Beitrag zur Zukunft des européischen Projekts teilzunehmen. Ich grif3e insbesondere den Prasidenten, Seine
Eminenz Kardinal Reinhard Marx, wie auch den Prasidenten des Europaischen Parlaments Antonio Tajani und
ich danke ihnen fir die ehrerbietigen Worte, die sie vorhin an mich gerichtet haben. Jedem von lhnen méchte
ich meine grolte Wertschatzung dafiir zum Ausdruck bringen, dass Sie sich so zahlreich in diese wichtige
Diskussionsrunde eingebracht haben. Danke!

Der Dialog dieser Tage hat die Gelegenheit dazu gegeben, dank der Anwesenheit von verschiedenen Personen
unter lhnen aus dem kirchlichen, politischen, akademischen Bereich oder einfach aus der zivilen Gesellschaft
auf umfassende Weise Uber die Zukunft Europas aus einer Vielzahl von Blickwinkeln nachzudenken. Die
Jungen haben ihre Erwartungen und Hoffnungen vorbringen und sie mit den Alteren diskutieren kénnen, die
ihrerseits die Mdglichkeit hatten, innen ihren Erfahrungsschatz und ihre Uberlegungen mitzuteilen. Es ist
bezeichnend, dass diese Begegnung vor allem ein Dialog im Geist einer freien und offenen Auseinandersetzung
sein wollte, durch den eine gegenseitige Bereicherung stattfinden und der Zukunftsweg Europas beleuchtet
werden sollte, oder vielmehr der Weg, den wir alle zusammen aufgerufen sind zu beschreiten, um die Krisen zu
Uberwinden, die wir durchmachen, und uns den Herausforderungen zu stellen, die auf uns warten.

Von einem christlichen Beitrag zur Zukunft des Kontinents zu sprechen, bedeutet vor allem, sich die Frage
unserer Aufgabe als Christen heute in diesen im Lauf der Jahrhunderte so reich durch den Glauben gepragten
Landern zu stellen. Welche Verantwortung haben wir in einer Zeit, in der das Angesicht Europas immer mehr
von einer Pluralitat von Kulturen und Religionen gekennzeichnet ist, wahrend das Christentum fir viele als ein
fernes und fremdes Element aus der Vergangenheit wahrgenommen wird?

Person und Gemeinschaft

Als die antike Zivilisation unterging und die Herrlichkeiten Roms zu jenen Ruinen wurden, die wir heute noch in
der Stadt bewundern kdnnen, als die neuen Volker tber die Grenzen des alten Reichs drangten, liel} ein junger
Mann die Stimme des Psalmisten widerhallen: »Wer ist der Mensch, der das Leben liebt und gute Tage zu
sehen wiinscht?«.1 Mit der Formulierung dieser Fragestellung im Prolog der Regula lenkte der heilige Benedikt
die Aufmerksamkeit seiner Zeitgenossen — und auch die unsere — auf eine Auffassung vom Menschen, die sich
von derjenigen der griechisch-rémischen Klassik und noch mehr von jener gewalttatigen, die fur die einfallenden
Barbaren charakteristisch war, radikal unterschied. Der Mensch ist nicht mehr einfach ein civis, ein mit
Vorrechten ausgestatteter Biirger, an denen er sich in der MuRe erfreuen kann; er ist nicht mehr ein miles, ein



18

kampferischer Diener des jeweiligen Machthabers; vor allem ist er nicht mehr ein servus, eine Tauschware, die
der Freiheit beraubt ist und einzig fir die Arbeit und die Anstrengung bestimmt ist.

Der heilige Benedikt achtet nicht auf den sozialen Stand oder auf den Reichtum oder die Macht, die jemand
innehat. Er wendet sich an die gemeinsame Natur jedes Menschen, der - gleich welchen Standes - sich nach
dem Leben sehnt und sich glickliche Tage wiinscht. Flr Benedikt gibt es keine Rollen, sondern Personen, keine
Adjektive, sondern Substantive. Gerade dies ist einer der Grundwerte, den das Christentum gebracht hat: der
Sinn fur die Person, die nach dem Ebenbild Gottes gebildet ist. Ausgehend von diesem Grundsatz wird man
Kléster bauen, die Uber die Zeit zur Wiege der menschlichen, kulturellen und religiésen und auch
wirtschaftlichen Renaissance des Kontinents werden.

Der erste und vielleicht gro3te Beitrag, den die Christen dem heutigen Europa bringen kénnen, ist es, daran zu
erinnern, dass es nicht eine Ansammlung von Zahlen oder Institutionen ist, sondern aus Menschen besteht.
Leider ist festzustellen, wie sich jegliche Debatte oft leicht auf eine Diskussion Uber Zahlen reduziert. Es gibt
nicht die Blrger, es gibt die Stimmen bei Wahlen. Es gibt nicht die Migranten, es gibt die Quoten. Es gibt nicht
die Arbeiter, es gibt die Wirtschaftsindikatoren. Es gibt nicht die Armen, es gibt die Armutsgrenzen. Die konkrete
menschliche Person wird so auf ein abstraktes, bequemeres und beruhigenderes Prinzip reduziert. Der Grund
hierfir ist verstandlich: Die Personen haben Gesichter, sie verpflichten uns zu einer realen, tatkraftigen
.personlichen” Verantwortung; die Zahlen beschaftigen uns mit Gedankengangen, die auch nitzlich und wichtig
sind, aber sie werden immer seelenlos bleiben. Sie bieten uns den Vorwand, um uns nicht zu engagieren, weil
sie niemals unser Fleisch anrihren.

Zu erkennen, dass der andere vor allem eine Person ist, bedeutet, das wertzuschatzen, was mich mit ihm
verbindet. Das Personensein bindet uns an die anderen, lasst uns Gemeinschaft werden. Der zweite Beitrag,
den die Christen zur Zukunft Europas beisteuern kénnen, ist also die Wiederentdeckung des Sinns fir die
Zugehdorigkeit zu seiner Gemeinschaft. Nicht von ungefahr haben die Griindervater des europaischen Projekts
gerade dieses Wort gewahlt, um dem neuen politischen Subjekt, das sich gerade bildete, seine Identitat zu
geben. Die Gemeinschaft ist das starkste Gegengift gegen die Individualismen, die unsere Zeit kennzeichnen,
gegen die heute im Westen verbreitete Tendenz, sich als Einzelwesen zu begreifen und demgemal zu leben.
Man missversteht den Begriff der Freiheit, indem man ihn so auslegt, als ware er die Pflicht zum Alleinsein,
losgeldst von jeder Bindung. Infolgedessen hat sich eine entwurzelte Gesellschaft entwickelt, der der Sinn fir
die Zugehdrigkeit und fir das Erbe fehlt. Und fir mich ist das schlimm.

Die Christen erkennen, dass ihre Identitat vor allem relational ist. Sie sind als Glieder eines Leibes, der Kirche
(vgl. 7 Kor 12,12), zusammengefligt, in dem jeder mit seiner Identitdt und Eigenart frei am gemeinsamen Aufbau
teilnimmt. Analog gestaltet sich dieses Verhaltnis auch im Bereich der zwischenmenschlichen Beziehungen und
der zivilen Gesellschaft. Gegenliber dem anderen entdeckt jeder seine Vorziige und seine Mangel; seine
starken Seiten und seine Schwéachen; mit anderen Worten, er entdeckt sein Angesicht, er begreift seine
Identitat.

Die Familie bleibt als erste Gemeinschaft der grundlegendste Ort dieser Entdeckung. In ihr wird die
Verschiedenheit hochgehalten und zugleich in der Einheit wieder zusammengefasst. Die Familie ist die
harmonische Einheit der Unterschiede zwischen Mann und Frau, die umso wahrer und tiefer ist, je mehr sie
fruchtbar und fahig ist, sich fir das Leben und fur die anderen zu 6ffnen. Ebenso ist eine zivile Gemeinschaft
lebendig, wenn sie offen sein kann, wenn sie die Unterschiedlichkeit und die Gaben eines jeden aufnehmen
kann und zugleich neues Leben hervorzubringen vermag wie auch Entwicklung, Arbeit, Erneuerung und Kultur.

Person und Gemeinschaft sind also die Fundamente des Europas, zu dessen Aufbau wir als Christen beitragen
wollen und kénnen. Die Mauersteine dieses Baus heien: Dialog, Inklusion, Solidaritat, Entwicklung und
Frieden.

Ein Ort des Dialogs

Heute muss ganz Europa, von Atlantik zum Ural, vom Nordpol bis zum Mittelmeer, die Gelegenheit ergreifen,



19

vor allem ein Ort des Dialogs zu sein, ehrlich und konstruktiv zugleich, in dem allen Beteiligten die gleiche
Wirde zukommt. Wir sind aufgerufen, ein Europa zu erbauen, in dem man sich auf allen Ebenen begegnen und
auseinandersetzen kann — gewissermaf3en wie die Agora der Antike. Diese war ja der Stadtplatz der polis. Sie
fungierte nicht nur als Raum fiir den Handel, sondern auch als Herzmitte der Politik, als Ort, an dem man die
Gesetze zum Wohl aller ausarbeitete; als Ort, an dem der Tempel emporragte, so dass der horizontalen
Dimension des Alltags niemals der transzendente Atem fehlte, der tiber das Fllichtige, das Vergéangliche und
Vorlaufige hinausblicken lasst.

Dies treibt uns dazu an, die positive und konstruktive Rolle zu betrachten, die der Religion im Allgemeinen beim
Aufbau der Gesellschaft zukommt. Ich denke beispielsweise an den Beitrag zum interreligidsen Dialog, um das
gegenseitige Kennenlernen zwischen Christen und Muslimen in Europa zu férdern. Leider ist ein gewisses
laizistisches Vorurteil immer noch verbreitet. Es ist nicht fahig, den positiven Wert der &ffentlichen und objektiven
Rolle der Religion fiir die Gesellschaft wahrzunehmen, und zieht es vor, sie in eine rein private und
gefuhlsmaRige Sphére zu verbannen. So setzt sich auch die Vorherrschaft eines gewissen Einheitsdenkens2
durch, das in den internationalen Vereinigungen tberaus verbreitet ist und in der Bejahung einer religiésen
Identitat fir sich und die eigene Vorherrschaft eine Gefahr erblickt, so dass schliellich das Recht auf
Religionsfreiheit und andere Grundrechte kiinstlich gegeneinander ausgespielt werden. Sie werden voneinander
geschieden.

Den Dialog férdern — jeglichen Dialog - ist eine Grundverantwortung der Politik. Leider ist allzu oft zu
beobachten, wie sie sich eher in einen Ort des ZusammenstolRes von gegensatzlichen Kraften verwandelt. Die
Stimme des Dialogs wird durch die Racheschreie ersetzt. Von mehreren Seiten gewinnt man den Eindruck, dass
das Gemeinwohl nicht mehr das primare Ziel ist und dieses Desinteresse wird von vielen Blirgern
wahrgenommen. So finden in vielen Landern die extremistischen oder populistischen Bewegungen fruchtbaren
Boden, die aus dem Protest das Herzstiick ihrer politischen Botschaft machen, ohne jedoch die Alternative eines
konstruktiven politischen Projekts anzubieten. Der Dialog wird entweder durch eine fruchtlose Konfrontation, die
auch das zivile Zusammenleben gefahrden kann, oder durch eine Vorherrschaft der politischen Macht ersetzt,
die ein wahres demokratisches Leben eingesperrt und verhindert. Im ersten Fall werden die Bricken zerstort
und im zweiten Fall errichtet man Mauern. Heute kennt Europa beide.

Die Christen sind aufgerufen, den politischen Dialog zu fordern, besonders dort, wo er bedroht ist und die
Konfrontation sich durchzusetzen scheint. Die Christen sind aufgerufen, der Politik wieder Wiirde zu verleihen,
die als hochster Dienst am Gemeinwohl und nicht als Aneignung der Macht zu verstehen ist. Dies verlangt auch
eine angemessene Bildung, da die Politik nicht ,die Kunst der Improvisation ist“, sondern vielmehr ein hoher
Ausdruck der Selbstverleugnung und der persdnlichen Hingabe zum Vorteil der Gemeinschaft.
Verantwortungstrager zu sein erfordert Studium, Vorbereitung und Erfahrung.

Ein inklusiver Raum

Es ist die gemeinsame Verpflichtung der Verantwortungstrager, ein Europa zu férdern, das eine inklusive
Gemeinschaft ist. Man hiite sich hier vor einem grundsatzlichen Missverstandnis: Inklusion ist nicht Synonym fir
eine undifferenzierte Verflachung. Im Gegenteil, man ist wahrhaft inklusiv, wenn man die Unterschiede in ihrem
Wert erkennt und sie als gemeinsames und bereicherndes Kapital annimmt. In dieser Sichtweise sind die
Migranten eher eine Ressource als eine Last. Die Christen sind aufgerufen, ernsthaft die Aussage Jesu zu
betrachten: »Ich war fremd und ihr habt mich aufgenommen« (Mt 25,35). Vor allem angesichts des
Flichtlingsdramas darf man die Tatsache nicht vergessen, dass es sich um Personen handelt, die nicht nach
eigenem Belieben, entsprechend politischer, wirtschaftlicher oder sogar religiéser Gesichtspunkte ausgewahit
oder abgewiesen werden kdnnen.

Dennoch steht dies nicht im Widerspruch zur Pflicht jeder Regierungsgewalt, die Fliichtlingsfrage mit der
Tugend zu behandeln, die dem Regieren eigen ist, d.h. mit Klugheit3, die sowohl der Notwendigkeit, ein offenes
Herz zu haben, als auch der Méglichkeiten, diejenigen auf gesellschaftlicher, wirtschaftlicher und politischer
Ebene voll zu integrieren, die in das Land kommen, Rechnung tragen muss. Man kann das
Flichtlingsphdnomen nicht als einen unterschiedslosen und ungeregelten VVorgang verstehen, aber man kann



20

auch nicht Mauern der Gleichgultigkeit und der Angst errichten. Ihrerseits durfen die Migranten selbst die
schwerwiegende Verpflichtung nicht versdumen, die Kultur und die Traditionen der aufnehmenden Nation
kennenzulernen, zu achten und sich auch anzueignen.

Ein Raum der Solidaritét

Sich fir eine inklusive Gemeinschaft einzusetzen, bedeutet, einen Raum der Solidaritét aufzubauen.
Gemeinschaft sein schliel3t namlich ein, dass man sich gegenseitig unterstiitzt und es somit nicht nur einige sein
kdénnen, die Lasten tragen und aufRerordentliche Opfer vollbringen, wahrend andere sich zur Verteidigung ihrer
bevorzugten Positionen verschanzen. Eine Europaische Union, die in der Bewaltigung ihrer Krisen nicht den
Sinn daflir wiederentdecken wiirde, eine einzige Gemeinschaft zu sein, die sich stiitzt und hilft — und nicht eine
Gesamtheit von kleinen Interessengruppen — wirde nicht nur vor einer der wichtigsten Herausforderungen ihrer
Geschichte versagen, sondern auch eine der gréf3ten Chancen fir ihre Zukunft verpassen.

Die Solidaritédt — manchmal scheint es, dass man dieses Wort aus dem Wortschatz streichen will — die
Solidaritat, die in der christlichen Perspektive ihren Daseinsgrund im Liebesgebot findet (vgl. Mt 22,37-40), kann
nichts anderes als der Lebenssaft einer lebendigen und reifen Gemeinschaft sein. Diese bezieht sich zusammen
mit dem anderen Grundprinzip der Subsidiaritat nicht nur auf die Beziehungen zwischen den Staaten und den
Regionen Europas. Eine solidarische Gemeinschaft zu sein, bedeutet, sich um die Schwachsten der
Gesellschaft, die Armen, die von den wirtschaftlichen und sozialen Systemen Ausgegrenzten, angefangen von
den alten Menschen und den Arbeitslosen, zu sorgen. Aber die Solidaritat verlangt auch, dass man die
Zusammenarbeit und die gegenseitige Unterstlitzung unter den Generationen wiederfindet.

Seit den 60er-Jahren des vergangenen Jahrhunderts ist ein beispielloser Generationenkonflikt im Gang. Man
kann Ubertreibend sagen, dass man bei der Weitergabe der Ideale, die das gro3e Europa gebildet haben, dem
Verméachtnis den Verrat vorgezogen hat. Auf die Ablehnung dessen, was von den Vatern kam, folgte so die Zeit
einer dramatischen Unfruchtbarkeit und dies nicht nur weil in Europa wenig Kinder gezeugt werden — es ist
unser demographischer Winter — und es allzu viele sind, die ihres Rechtes, geboren zu werden, beraubt worden
sind, sondern auch weil man sich als unféhig erwiesen hat, den jungen Menschen die materiellen und kulturellen
Werkzeuge zu Gbergeben, um sich der Zukunft zu stellen. Europa erlebt eine Art Gedéchtnisverlust. Dazu
zurlickzukehren, eine solidarische Gemeinschaft zu sein, bedeutet, den Wert der eigenen Vergangenheit
wiederzuentdecken, um die eigene Gegenwart zu bereichern und den nachfolgenden Generationen eine Zukunft
der Hoffnung zu tbergeben.

Viele junge Menschen fiihlen sich hingegen angesichts des Fehlens von Wurzeln und Perspektiven verloren, sie
sind entwurzelt, »ein Spiel der Wellen, geschaukelt und getrieben von jedem Widerstreit der Lehrmeinungen«
(Eph 4,14); zuweilen auch »Gefangene« von dominierenden Erwachsenen, die Miihe haben, die ihnen
zukommende Aufgabe zu bewaltigen. Die Pflicht zur Bildung ist schwerwiegend: Dabei soll nicht nur eine
Gesamtheit von technischen und wissenschaftlichen Kenntnissen vermittelt werden, sondern man muss sich vor
allem flr die »Vervollkommnung der menschlichen Persénlichkeit, zum Wohl der irdischen Gesellschaft und zum
Aufbau einer Welt, die menschlicher gestaltet werden muss«4 einsetzen. Dies erfordert, dass man die ganze
Gesellschaft mit einbezieht. Die Bildung ist eine gemeinsame Aufgabe, die die aktive Beteiligung der Eltern, der
Schulen und der Universitaten, der religiésen Einrichtungen und der zivilen Gesellschaft zugleich verlangt. Ohne
Bildung bringt man keine Kultur hervor, und das lebensnotwendige Gewebe der Gemeinschaften vertrocknet.

Eine Quelle der Entwicklung

Das Europa, das sich als Gemeinschaft wiederentdeckt, wird gewiss eine Quelle der Entwicklung fur sich und fur
die ganze Welt sein. Entwicklung ist in der Bedeutung zu verstehen, die der selige Paul VI. diesem Wort gab:
»Wahre Entwicklung muss umfassend sein, sie muss jeden Menschen und den ganzen Menschen im Auge
haben, wie ein Fachmann auf diesem Gebiet geschrieben hat: ,Wir lehnen es ab, die Wirtschaft vom
Menschlichen zu trennen, von der Entwicklung der Kultur, zu der sie gehort. Was fiir uns zahlt, ist der Mensch,
jeder Mensch, jede Gruppe von Menschen bis hin zur gesamten Menschheit“«5



21

Gewiss tragt die Arbeit zur Entwicklung des Menschen bei, die ein wesentlicher Faktor fir die Wirde und die
Reifung der menschlichen Person ist. Es braucht Arbeit und es braucht angemessene Arbeitsbedingungen. Im
vergangenen Jahrhundert hat es nicht an ansprechenden Beispielen von christlichen Unternehmern gefehlt, die
verstanden haben, wie der Erfolg ihrer Initiativen vor allem von der Mdéglichkeit abhing, Arbeitsplatze und
wurdige Anstellungsbedingungen anzubieten. Es ist notwendig, wieder vom Geist dieser Initiativen auszugehen,
die auch das beste Gegengift gegen die von einer seelenlosen Globalisierung, einer ,spharischen”
Globalisierung hervorgerufenen Unausgeglichenheiten sind, die mehr auf den Gewinn als auf die Personen
achtet und so weit verbreitete Enklaven der Armut, der Arbeitslosigkeit, der Ausbeutung und sozialen Elends
geschaffen hat.

Es wére angemessen, auch den Bedarf an konkreter Arbeit wiederzuentdecken, vor allem fir die jungen
Menschen. Heute neigen viele dazu, Arbeiten in einst entscheidenden Bereichen zu meiden, weil sie als zu
anstrengend und zu wenig bezahlt angesehen werden, wobei vergessen wird, wie unverzichtbar diese fir die
menschliche Entwicklung sind. Wie wirde es um uns stehen ohne den Einsatz der Personen, die mit der Arbeit
zu unserer taglichen Erndhrung beitragen? Wie wirde es ohne die geduldige und einfallsreiche Arbeit dessen
um uns stehen, der die Kleidung naht, die wir tragen, oder die Hauser baut, in denen wir wohnen? Viele heute
als zweitrangig betrachtete Berufe sind grundlegend. Sie sind es vom sozialen Gesichtspunkt aus, aber vor
allem aufgrund der Genugtuung, die die Arbeiter aus der Erfahrung empfangen, durch ihren taglichen Einsatz
natzlich fur sich und die anderen zu sein.

Ebenso kommt es den Regierungen zu, die wirtschaftlichen Bedingungen zu schaffen, die eine gesunde
Unternehmerschaft und angemessene Beschaftigungsniveaus fordern. Der Politik kommt es insbesondere zu,
einen positiven Kreislauf erneut in Gang zu bringen, der ausgehend von Investitionen zugunsten der Familie und
der Bildung die harmonische und friedliche Entwicklung der gesamten zivilen Gesellschaft erméglicht.

Eine Friedensverheillung

Schlielich muss der Einsatz der Christen in Europa eine Friedensverheil3ung darstellen. Dies war der
Hauptgedanke, der die Unterzeichner der Rémischen Vertrage beseelt hat. Nach zwei Weltkriegen und
grauenhafter Gewalt von Volk gegen Volk war die Zeit zur Geltendmachung des Rechtes auf Frieden
gekommen.6 Es ist ein Recht. Noch heute sehen wir aber, wie der Frieden ein zerbrechliches Gut ist und die
Sonderinteressen der Nationen die mutigen Traume der Grinder Europas zu vereiteln drohen.7

Dennoch bedeutet Friedensstifter zu sein (vgl. Mt 5,9) nicht nur, sich um die Vermeidung von internen
Spannungen zu bemihen, fiir die Beendigung von zahlreichen Konflikten zu arbeiten, die die Welt mit Blut
beflecken, oder den Leidenden Erleichterung zu verschaffen. Friedensstifter zu sein bedeutet, Férderer einer
Kultur des Friedens zu sein. Dies erfordert Liebe zur Wahrheit, ohne die es keine echten menschlichen
Beziehungen geben kann, und Suche nach Gerechtigkeit, ohne die jedwede Gesellschaft die Unterdriickung als
die vorherrschende Norm akzeptiert.

Der Friede erfordert auch Kreativitat. Die Europaische Union wird ihrer Friedensverpflichtung in dem Mal3e treu
sein, wie sie die Hoffnung nicht verliert und sich erneuern kann, um den Bedirfnissen und Erwartungen seiner
Blrger nachzukommen. Vor hundert Jahren begann genau in diesen Tagen die Schlacht von Caporetto, die zu
den dramatischsten des Ersten Weltkrieges gehort. Es war der Hohepunkt eines Zermirbungskriegs, dieses
ersten weltweiten Konflikts, dem der traurige Vorrang zukam, unzahlige Opfer angesichts von lacherlich
geringen Gelandeeroberungen zu fordern. Von diesem Ereignis lernen wir, dass wenn man sich hinter den
eigenen Positionen verschanzt, man am Ende unterliegt. Dies ist also nicht die Zeit, um Schitzengraben
auszuheben, sondern um den Mut zu haben, fiir die volle Verwirklichung des Traums der Vater von einem
geeinten und eintrachtigen Europa als einer Gemeinschaft von Volkern zu arbeiten, die sich nach einem
gemeinsamen Ziel der Entwicklung und des Friedens sehnen.

Seele Europas sein

Eminenzen, Exzellenzen,



22

verehrte Gaste,

der Verfasser des Briefs an Diognet erklart: »Was die Seele im Leibe ist, das sind die Christen in der Welt«.8
Heute sind sie aufgerufen, Europa wieder eine Seele zu geben, sein Gewissen wieder wachzurufen, nicht um
Raume zu besetzen — dies ware Proselytismus —, sondern um Prozesse in Gang zu bringen9, die neue
Dynamiken in der Gesellschaft erzeugen. Genau dies tat der heilige Benedikt, der von Paul VI. nicht von
ungefahr zum Patron Europas ausgerufen wurde: Er kimmerte sich nicht darum, die Rdume einer verlorenen
und verworrenen Welt zu besetzen. Vom Glauben aufrecht erhalten schaute er weiter und von einer kleinen
Hohle in Subiaco aus rief er eine ansteckende und unaufhaltbare Bewegung ins Leben, die das Angesicht
Europas neu gestaltete. Er, der »Bote des Friedens, Friedensstifter, Lehrmeister der Kultur«10 war, mége auch
uns Christen von heute zeigen, wie aus dem Glauben immer eine frohe Hoffnung entspringt, die fahig ist, die
Welt zu verandern.

Der Herr mége uns alle segnen, er segne unsere Arbeit, unsere Vélker, unsere Familien, unsere jungen Leute,
unsere Alten, er segne Europa.

Es segne euch der allmachtige Gott, der Vater und der Sohn und der Heilige Geist.

Vielen Dank. Danke.

1 Benedikt, Regula, Prolog, 14. Vgl. Ps 34,13.

2 Die Diktatur des Einheitsdenkens. Morgendliche Meditation in der Kapelle der Domus Sanctae Marthae, 10.
April 2014

3 Vgl. Pressekonferenz auf dem Riickflug von Kolumbien, 10. September 2017.

4 Zweites Vatikanisches Konzil Erklarung Gravissimum educationis, 28. Oktober 1965, 3.

5 Paul VI. , Enzyklika Populorum progressio, 26. Marz 1967, 14.

6 Vgl. Ansprache an die Studenten und die akademische Welt, Bologna, 1. Oktober 2017, Nr. 3.
7 Vgl. ebd.

8 Brief an Diognet V1.

9 Vgl. Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium, 223.

10 Paul V1., Apostolisches Schreiben Pacis Nuntius, 24. Oktober 1964.

[01623-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Eminencias, Excelencias,

Distinguidas autoridades,



23

Sefioras y sefores:

Me complace estar presente en la conclusion del Didlogo (Re)Thinking Europe. Una contribucion cristiana al
futuro del proyecto europeo promovido por la Comision de las Conferencias Episcopales de la Comunidad
Europea (COMECE). Saludo de forma particular al Presidente, el Cardenal Reinhard Marx, como también al
honorable Antonio Tajani, Presidente del Parlamento Europeo, y les agradezco por las deferentes palabras que
me han dirigido. Quisiera expresar a cada uno de ustedes mi mas profundo agradecimiento por haber
intervenido en este importante espacio de debate. Gracias.

El Dialogo de estos dias ha sido una oportunidad para reflexionar ampliamente sobre el futuro de Europa desde
multiples angulos, gracias a la presencia entre vosotros de diversas personalidades eclesiales, politicas,
académicas o sencillamente representantes de la sociedad civil. Los jévenes han podido expresar sus
expectativas y esperanzas, confrontandose con los mas ancianos, quienes, a su vez, han tenido la ocasion de
ofrecer su propio bagaje cargado de reflexiones y experiencias. Es significativo que este encuentro buscase ser
sobre todo un dialogo en un espiritu de confrontacion libre y abierta, a través de la cual enriquecerse
mutuamente e iluminar el camino del futuro de Europa, mas alla de la senda que todos juntos estamos llamados
a recorrer para superar las crisis que padecemos y para afrontar los desafios que nos esperan.

Hablar de una contribucion cristiana para el futuro del continente significa ante todo preguntarse sobre nuestro
deber como cristianos hoy, en estas tierras fecundamente plasmadas por la fe a lo largo de los siglos. ¢ Cual es
nuestra responsabilidad en un tiempo en el que el rostro de Europa esta cada vez mas marcado por una
pluralidad de culturas y de religiones, mientras que para muchos el cristianismo se percibe como un elemento
del pasado, lejano y ajeno?

Persona y comunidad

En el ocaso de la antigua civilizacién, cuando las glorias de Roma se convertian en esas ruinas que todavia hoy
podemos admirar en la ciudad; mientras nuevos pueblos presionaban a lo largo de las fronteras del antiguo
Imperio, un joven se hizo eco de la voz del Salmista: «¢Quién es el hombre que quiere la vida y desea ver dias
felices?».1 Al proponer esta cuestion en el Prologo de la Regla, san Benito oriento la atencién de sus
contemporaneos, y también la nuestra, sobre una concepcion del hombre radicalmente diversa de la que habia
distinguido la época clasica Greco-romana y aun mas de la violenta que habia caracterizado las invasiones
barbaras. El hombre ya no es simplemente un civis, un ciudadano dotado de privilegios para consumarse en el
ocio; ya no es un miles, combativo servidor del poder de turno; sobre todo ya no es un servus, mercancia de
cambio privada de libertad, destinada Unicamente al trabajo y al desgaste.

San Benito no se preocupa de la condicién social, ni de la riqueza, ni del poder. El mira la naturaleza comun de
cada ser humano, que, cualquiera que sea su condicién, anhela profundamente la vida y desea dias felices.
Para san Benito no hay roles, hay personas: no hay adjetivos sino sustantivos. Este es uno de los valores
fundamentales que ha traido el cristianismo: el sentido de la persona, creada a imagen de Dios. A partir de ese
principio se construyeron los monasterios, que con el tiempo se convertirian en cuna del renacimiento humano,
cultural, religioso y, también, econdmico del continente.

La primera, y tal vez la mayor, contribucion que los cristianos pueden aportar a la Europa de hoy es recordar
gue no se trata de una coleccion de numeros o de instituciones, sino que esta hecha de personas.
Lamentablemente, a menudo se nota como cualquier debate se reduce facilmente a una discusion de cifras. No
hay ciudadanos, hay votos. No hay emigrantes, hay cuotas. No hay trabajadores, hay indicadores econdémicos.
No hay pobres, hay umbrales de pobreza. Lo concreto de la persona humana se ha reducido asi a un principio
abstracto, mas comodo y tranquilizador. Se entiende la razon: las personas tienen rostros, nos obligan a asumir
una responsabilidad real y «personaly; las cifras tienen que ver con razonamientos, también utiles e
importantes, pero permaneceran siempre sin alma. Nos ofrecen excusas para no comprometernos, porque
nunca nos llegan a tocar en la propia carne.

Reconocer que el otro es ante todo una persona significa valorar lo que me une a él. El ser personas nos une a



24

los demas, nos hace ser comunidad. Por lo tanto, la segunda contribucion que los cristianos pueden aportar al
futuro de Europa es el descubrimiento del sentido de pertenencia a una comunidad. No es una casualidad que
los padres fundadores del proyecto europeo eligieran precisamente esa palabra para identificar el nuevo sujeto
politico que estaba constituyéndose. La comunidad es el antidoto mas grande contra los individualismos que
caracterizan nuestro tiempo, contra esa tendencia generalizada hoy en Occidente a concebirse y a vivir en
soledad. Se tergiversa el concepto de libertad, interpretandolo como si fuera el deber de estar solos, libres de
cualquier vinculo y en consecuencia se ha construido una sociedad desarraigada, privada de sentido de
pertenencia y de herencia. Para mi, esto es grave.

Los cristianos reconocen que su identidad es ante todo relacional. Estan integrados como miembros de un
cuerpo, la Iglesia (cf. 7 Co 12,12), en el que cada uno con su propia identidad y peculiaridades participa
libremente en la edificacion comun. De forma analoga, esta relacién se da también en el ambito de las
relaciones interpersonales y de la sociedad civil. Frente al otro, cada uno descubre sus méritos y defectos; sus
puntos fuertes y sus debilidades; en otras palabras, descubre su rostro, comprende su identidad.

La familia, como primera comunidad, sigue siendo el lugar fundamental para ese descubrimiento. En ella, la
diversidad se exalta y al mismo tiempo se recompone en la unidad. La familia es /a union armdnica de las
diferencias entre el hombre y la mujer, que cuanto mas generativa y capaz sea de abrirse a la vida y a los
demas, tanto mas sera verdadera y profunda. Del mismo modo, una comunidad civil esta viva si sabe estar
abierta, si sabe acoger la diversidad y las cualidades de cada uno y, al mismo tiempo, sabe generar nuevas
vidas, asi como también desarrollo, trabajo, innovacioén y cultura.

Persona y comunidad son, por tanto, los pilares de la Europa que como cristianos queremos y podemos ayudar
a construir. Los ladrillos de ese edificio se llaman: diadlogo, inclusion, solidaridad, desarrollo y paz.

Un lugar de dialogo

Hoy toda Europa, desde el Atlantico hasta los Urales, desde el Polo Norte hasta el Mar Mediterraneo, no se
puede permitir perder la oportunidad de ser ante todo un lugar de dialogo, sincero y constructivo al mismo
tiempo, en el que todos los protagonistas tienen la misma dignidad. Estamos llamados a construir una Europa
en la que podamos encontrarnos y confrontarnos a todos los niveles, asi como lo era en un cierto sentido la
antigua agora. Ella era, de hecho, la plaza de la pdlis. No solo un espacio de intercambio econdmico, sino
también el corazon neuralgico de la politica, sede en la que se elaboraban las leyes para el bienestar de todos;
lugar hacia el que se asomaba el templo, de tal modo que a la dimension horizontal de la vida cotidiana no le
faltara nunca el aliento trascendente que mira mas alla de lo efimero, de lo pasajero y provisorio.

Todo eso nos empuja a considerar el papel positivo y constructivo que en general tiene la religion en la
construccion de la sociedad. Pienso, por ejemplo, en la importancia del dialogo interreligioso para favorecer el
conocimiento reciproco entre cristianos y musulmanes en Europa. Desafortunadamente, cierto prejuicio laicista,
todavia en auge, no es capaz de percibir el valor positivo que tiene para la sociedad el papel publico y objetivo
de la religion, prefiriendo relegarla a una esfera meramente privada y sentimental. Se instaura asi también el
predominio de un cierto pensamiento Unico,2 muy extendido en la comunidad internacional, que ve en las
afirmaciones de una identidad religiosa un peligro para la propia hegemonia, acabando asi por favorecer una
falsa contraposicion entre el derecho a la libertad religiosa y otros derechos fundamentales. Hay una separacion
entre ellos.

Favorecer el dialogo —cualquier dialogo— es una responsabilidad fundamental de la politica y,
lamentablemente, se nota demasiado a menudo cémo esta se transforma mas bien en un lugar de choque entre
fuerzas opuestas. Los gritos de las reivindicaciones sustituyen a la voz del didlogo. Desde varios lugares se
tiene la sensacion de que el bien comun ya no es el objetivo primario a perseguir y ese desinterés lo perciben
muchos ciudadanos. Encuentran asi terreno fértil en muchos paises las formaciones extremistas y populistas
qgue hacen de la protesta el corazén de su mensaje politico, sin ofrecer un proyecto politico como alternativa
constructiva. El dialogo viene sustituido por una contraposicién estéril, que puede también poner en peligro la
convivencia civil, o por una hegemonia del poder politico que enjaula e impide una verdadera vida democratica.



25

En un caso se destruyen puentes y en el otro se construyen muros. Y hoy Europa conoce ambos.

Los cristianos estan llamados a favorecer el didlogo politico, especialmente alli donde esta amenazado y
prevalece el enfrentamiento. Los cristianos estan llamados a dar nueva dignidad a la politica, entendida como
maximo servicio al bien comun y no como una ocupacion de poder. Esto requiere también una adecuada
formacion, porque la politica no es «el arte de la improvisaciony», sino una alta expresion de abnegacion y
entrega personal en ventaja de la comunidad. Ser lider exige estudio, preparacién y experiencia.

Un ambito inclusivo

La responsabilidad de los lideres es la de favorecer una Europa que sea una comunidad inclusiva, libre de un
equivoco de fondo: inclusién no es sindnimo de aplastamiento indiferenciado. Al contrario, se es auténticamente
inclusivos cuando se saben valorar las diferencias, asumiéndolas como patrimonio comun y enriquecedor. En
esta perspectiva, los emigrantes son un recurso mas que un peso. Los cristianos estan llamados a meditar
seriamente sobre la afirmacion de Jesus: «Fui forastero y me hospedasteis» (Mt 25,35). Ante el drama de los
refugiados y de los desplazados, no se puede olvidar, de ningun modo, el hecho de estar ante personas que no
pueden ser elegidas o descartadas por el propio gusto, segun logicas politicas, econdmicas o incluso religiosas.

Sin embargo, esto no contrasta con el deber de toda autoridad de gobierno de gestionar la cuestion migratoria
«con la virtud propia del gobernante, es decir, la prudencia»,3 que debe tener en cuenta tanto la necesidad de
tener un corazon abierto, como la posibilidad de integrar plenamente a nivel social, econémico y politico a los
que llegan al pais. No se puede pensar que el fendmeno migratorio sea un proceso indiscriminado y sin reglas,
pero no se pueden tampoco levantar muros de indiferencia o de miedo. Por su parte, los mismos emigrantes no
deben olvidar el compromiso importante de conocer, respetar y también asimilar la cultura y las tradiciones de la
nacién que los acoge.

Un espacio de solidaridad

Trabajar por una comunidad inclusiva significa edificar un espacio de solidaridad. Ser comunidad implica de
hecho que nos apoyemos mutuamente y, por tanto, que no pueden ser solo algunos los que lleven pesos y
realicen sacrificios extraordinarios, mientras que otros permanecen enrocados defendiendo posiciones
privilegiadas. Una Union Europea que, al afrontar sus crisis, no redescubriera el sentido de ser una uUnica
comunidad que se sostiene y se ayuda —y no un conjunto de pequefios grupos de interés— perderia no solo
uno de los desafios mas importantes de su historia, sino también una de las oportunidades mas grandes para
su futuro.

La solidaridad, esa palabra que tantas veces parece que se quiera eliminar del diccionario. La solidaridad, que
en la perspectiva cristiana encuentra su razén de ser en el precepto del amor (cf. Mt 22,37-40), no puede ser
otra cosa que la savia vital de una comunidad viva y madura. Junto al otro principio cardinal de la
subsidiariedad, esta se refiere no solo a las relaciones entre los Estados y las regiones de Europa. Ser una
comunidad solidaria significa cuidar de los mas débiles de la sociedad, de los pobres, de los que son
descartados por los sistemas econémicos y sociales, a partir de los ancianos y los desempleados. Pero la
solidaridad exige también que se recupere la colaboracion y el apoyo reciproco entre las generaciones.

A partir de los afos sesenta del siglo pasado esta teniendo lugar un conflicto generacional sin precedentes. Al
entregar a las nuevas generaciones los ideales que han hecho grande a Europa, se puede decir
hiperbdlicamente que se ha preferido la traicion a la tradicion. Al rechazo de lo que llegaba de los padres, le ha
seguido el tiempo de una dramatica esterilidad. No solo porque en Europa se tienen pocos hijos —nuestro
invierno demografico—, y demasiados son los que han sido privados del derecho a nacer, sino también porque
nos hemos encontrado incapaces de entregar a los jovenes los instrumentos materiales y culturales para
afrontar el futuro. Europa vive una especia de déficit de memoria. Volver a ser comunidad solidaria significa
redescubrir el valor del propio pasado, para enriquecer el propio presente y entregar a la posteridad un futuro de
esperanza.



26

Muchos jovenes se encuentran, sin embargo, perdidos ante la ausencia de raices y de perspectivas, estan
desarraigados, «llevados a la deriva por todo viento de doctrina» (Ef4,14); a veces también «prisioneros» de
adultos posesivos, a los que les cuesta sostener la tarea que les corresponde. Es importante la tarea de educar,
no solo ofreciendo un conjunto de conocimientos técnicos y cientificos, sino sobre todo trabajando «para
promover la perfeccion integra de la persona humana, también para el bien de la sociedad terrestre y para la
construccion de un mundo que debe configurarse mas humanamente».4 Esto exige la implicacion de toda la
sociedad. La educacion es una tarea comun, que requiere la activa participacion al mismo tiempo de los padres,
de la escuela y de las universidades, de las instituciones religiosas y de la sociedad civil. Sin educacion, no se
genera cultura y se vuelve arido el tejido vital de las comunidades.

Una fuente de desarrollo

La Europa que se redescubre comunidad sera seguramente una fuente de desarrollo para si y para todo el
mundo. El desarrollo hay que entenderlo en la acepcion que el beato Pablo VI dio a tal palabra. «Para ser
auténtico, debe ser integral, es decir, promover a todos los hombres y a todo el hombre. Con gran exactitud ha
subrayado un eminente experto: “Nosotros no aceptamos la separacion de la economia de lo humano, el
desarrollo de las civilizaciones en que esta inscrito. Lo que cuenta para nosotros es el hombre, cada hombre,
cada agrupacion de hombres, hasta la humanidad entera’».5

Ciertamente al desarrollo del hombre contribuye el trabajo, que es un factor esencial para la dignidad y la
maduracion de la persona. Se necesita que haya trabajo y se necesitan también condiciones adecuadas de
trabajo. En el siglo pasado no han faltado ejemplos elocuentes de empresarios cristianos que han comprendido
como el éxito de sus iniciativas dependia sobre todo de la posibilidad de ofrecer oportunidades de empleo y
condiciones dignas de trabajo. Es necesario volver a empezar desde el espiritu de esas iniciativas, que son
también el mejor antidoto a los desequilibrios provocados por una globalizacion sin alma, una globalizaciéon
«esférica», que —mas atenta al beneficio que a las personas— ha creado gran cantidad de pobreza,
desempleo, explotacion y malestar social.

Seria oportuno también redescubrir la necesidad de una concrecion del trabajo, sobre todo para los jovenes.
Hoy muchos tienden a rehuir de trabajos en sectores que antes eran cruciales, porque son considerados
fatigosos y poco remunerados, olvidando cuanto son indispensables para el desarrollo humano. Qué seria de
nosotros sin el compromiso de las personas que con el trabajo contribuyen a nuestra alimentacion cotidiana?
¢, Qué seria de nosotros sin el trabajo paciente e ingenioso de quien teje los vestidos que llevamos o construye
las casas en las que vivimos? Muchas profesiones consideradas hoy de segundo grado son fundamentales. Lo
son desde el punto de vista social, pero sobre todo lo son por la satisfaccion que los trabajadores reciben del
poder ser Utiles para si y para los otros a través de su compromiso diario.

También corresponde a los gobiernos crear las condiciones econémicas que favorezcan un sano empresariado
y niveles adecuados de empleo. A la politica le compete especialmente reactivar un circulo virtuoso que, a partir
de inversiones a favor de la familia y de la educacion, consienta el desarrollo armonioso y pacifico de toda la
comunidad civil.

Una promesa de paz

Finalmente, el compromiso de los cristianos en Europa debe constituir una promesa de paz. Fue este el
pensamiento principal que animo a los firmantes de los Tratados de Roma. Después de dos guerras mundiales
y violencias atroces de pueblos contra pueblos, habia llegado el momento de afirmar el derecho a la paz.6 Es
un derecho. Pero todavia hoy vemos cémo la paz es un bien fragil y las légicas particulares y nacionales corren
el riesgo de frustrar los suefios valientes de los fundadores de Europa.7

Sin embargo, ser trabajadores de paz (cf. Mt 5,9) no significa solamente trabajar para evitar las tensiones
internas, trabajar para poner fin a numerosos conflictos que desangran al mundo o llevar alivio a quien sufre.
Ser trabajadores de paz significa hacerse promotores de una cultura de la paz. Esto exige amor a la verdad, sin
la que no pueden existir relaciones humanas auténticas y busqueda de la justicia, sin la que el abuso es la



27

norma imperante de cualquier comunidad.

La paz exige también creatividad. La Unidon Europea mantendra fidelidad a su compromiso de paz en la medida
en que no pierda la esperanza y sepa renovarse para responder a las necesidades y a las expectativas de los
propios ciudadanos. Hace cien afios, precisamente en estos dias, empezaba la batalla de Caporetto, una de las
mas dramaticas de la Gran Guerra. Fue el apice de una guerra de deterioro, como fue el primer conflicto
mundial, que tuvo su triste primado de causar innumerables victimas frente a conquistas irrisorias. De ese
evento aprendemos que quien se atrinchera detras de las propias posiciones, termina por sucumbir. No es este,
por tanto, el tiempo de construir trincheras, sino el de tener la valentia de trabajar para perseguir plenamente el
suefio de los Padres fundadores de una Europa unida y concorde, comunidad de pueblos que desean compartir
un destino de desarrollo y de paz.

Ser alma de Europa
Eminencias, Excelencias,
llustres huéspedes:

El autor de la Carta a Diogneto afirma que « los cristianos son en el mundo lo que el alma es en el cuerpo».8 En
este tiempo, los cristianos estan llamados a dar nuevamente alma a Europa, a despertar la conciencia, no para
ocupar los espacios —esto seria proselitismo—, sino para animar procesos que generen nuevos dinamismos
en la sociedad.9 Es precisamente cuanto hizo san Benito, proclamado no por casualidad patron de Europa por
Pablo VI; él no se detuvo en ocupar los espacios de un mundo perdido y confuso. Sostenido por la fe, miré mas
alla y desde una pequeia cueva de Subiaco dio vida a un movimiento contagioso e imparable que redisefio el
rostro de Europa. El, que fue «mensajero de paz, realizador de union, maestro de civilizacién»,10 nos muestre
también a nosotros cristianos de hoy como de la fe brota siempre una esperanza alegre, capaz de cambiar el
mundo.

Gracias.

Que el Senor nos bendiga, bendiga nuestro trabajo, bendiga a nuestros pueblos, nuestras familias, nuestros
jovenes, nuestros ancianos, bendiga a Europa.

Muchas gracias.

1 San Benito, Regla, Prélogo, 14. Cf. Sal 33,13.

2 La dictadura del pensamiento tnico. Meditacién matutina en la Capilla de la Domus Sanctae Marthae, 10 abril
2014.

3 Conferencia de prensa durante el vuelo de regreso de Colombia, 10 septiembre 2017.

4 Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decl. Gravissimum educationis, 28 octubre 1965, 3.

5 Pablo VI, Carta enc. Populorum progressio, 26 marzo 1967, 14.

6 Cf. Discurso a los estudiantes y al mundo académico, Bolonia 1 octubre 2017, n. 3.

7 Cf. ibid.



28
8 Carta a Diogneto, V1.

9 Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium, 223.

10 Pablo VI, Carta ap. Pacis Nuntius, 24 octubre 1964.

[01623-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

Eminencje, Ekscelencje,
Szanowni przedstawiciele wtadz,
Panie i Panowie,

Ciesze sie z mozliwosci uczestniczenia w zakohczeniu dialogu: ,,Przemyslec na nowo Europe. Chrzescijariski
wktad w przysztosc projektu europejskiego”, promowanego przez Komisje Biskupow Wspaolnoty Europejskiej
(COMECE). Witam szczegdlnie jej przewodniczgcego, Jego Eminencje kardynata Reinharda Marxa, a takze
czcigodnego pana Antonio Tajaniego, przewodniczgcego Parlamentu Europejskiego i dziekuje im za uprzejme
stowa, ktére przed chwilg do mnie skierowali. Kazdemu z was pragne wyrazi¢ moje gtebokie uznanie za liczne
wypowiedzi na tym waznym forum dyskusyjnym. Dziekuje!

Dialog minionych dni stworzyt okazjg do szerokiego zastanowienia sie nad przyszioscig Europy z wielorakiej
perspektywy, dzieki obecnosci w waszym gronie réznych osobistosci koscielnych, politycznych, naukowych czy
tez wywodzacych sie ze spoteczenstwa obywatelskiego. Ludzie mtodzi mogli przedtozy¢ swoje oczekiwania i
nadzieje, skonfrontowac sie z osobami starszymi, ktére z kolei miaty okazje zaoferowac swoj zaséb peten
refleksji i doswiadczen. Jest rzeczg znamienng, ze spotkanie to pragneto by¢ przede wszystkim dialogiem w
duchu wolnej i otwartej debaty, poprzez ktérg mozna sie wzajemnie ubogacac i rzucic¢ swiatto na droge
przysztosci Europy, czyli droge, do ktorej przebycia wszyscy razem jestesmy wezwani, aby przezwyciezy¢
przezywane kryzysy i stawi¢ czoto stojgcym przed nami wyzwaniom.

Mowienie o chrzescijanskim wktadzie w przysztosc¢ kontynentu oznacza przede wszystkim zastanowienie sie
nad naszym zadaniem jako chrzescijan dzisiaj, na tych terenach tak bogato uksztattowanych przez wiare na
przestrzeni wiekow. Jaka jest nasza odpowiedzialno$¢ w czasie, gdy oblicze Europy jest coraz bardziej
naznaczone pluralizmem kultur i religii, podczas gdy wielu postrzega chrzescijanstwo jako element przesziosci
dalekiej i obcej?

Osoba i wspdinota

U schytku cywilizacji starozytnej, kiedy chlubg Rzymu stawaly sie te ruiny, ktére takze dzisiaj mozemy podziwiaé
w miescie; gdy nowe narody atakowaty granice starozytnego imperium, pewien mtody cztowiek sprawit, iz
rozbrzmiat gtos Psalmisty: ,Ktéz jest cziowiekiem, co mituje zycie ipragnie widzie¢ dni szczesliwe?1.
Proponujac to pytanie w Prologu Reguty, Sw. Benedykt zwrécit uwage swoich wspotczesnych, a takze naszg, na
koncepcje cztowieka diametralnie rézng od tej, ktéra cechowata klasycyzm grecko-rzymski, a tym bardziej te
brutalng, ktéra charakteryzowata najezdzcow barbarzynskich. Cziowiek nie jest juz tylko civis, obywatelem
obdarzonym przywilejami, ktére nalezy konsumowac¢ w bezczynnosci; nie jest juz miles, walecznym stugg
aktualnej wtadzy; a przede wszystkim nie jest juz servus, towarem handlowym przeznaczonym wytgcznie do
pracy i znoju.

Sw. Benedykt nie zwraca uwagi na kondycje spoteczng, ani bogactwa, ani tez posiadang wtadze. Odwotuje sie
do wspolnej natury kazdego cztowieka, ktéry niezaleznie od swej kondyciji, z pewnoscig teskni za zyciem i



29

pragnie dni szczesliwych. Dla Benedykta nie ma rol, sg osoby: nie ma przymiotnikdw, sg rzeczowniki. To jest
wiasnie jedna z podstawowych wartosci, jakie wniosto chrzescijanstwo: znaczenie osoby stworzonej na obraz
Boga. Na podstawie tej zasady zostang wybudowane klasztory, ktére z czasem stang sie kolebkg odrodzenia
humanistycznego, kulturowego, religijnego a takze gospodarczego kontynentu.

Pierwszy, a by¢ moze najwiekszy wkifad, jaki chrzescijanie mogg wnies¢ w dzisiejszg Europe, to przypomnieé
jej, ze nie jest ona zbiorem liczb i instytucji, ale sktada sie z osob. Niestety, czesto zauwazamy, jak wiele debat
tatwo sprowadza sie do dyskusiji o cyfrach. Nie ma obywateli, sg gtosy. Nie ma imigrantow, sg kwoty. Nie ma
robotnikow, sg wskazniki ekonomiczne. Nie ma ubogich, ale istnieja progi ubéstwa. W ten sposdb konkrety
osoby ludzkiej zostajg sprowadzone do abstrakcyjnej zasady, wygodniejszej i bardziej uspokajajgcej. Mozna
zrozumiec tego przyczyne: ludzie majg twarze, zmuszajg nas do podjecia realnej odpowiedzialnoéci, faktycznej,
,0sobistej”; cyfry zajmujg nas roztrzgsaniami, nawet uzytecznymi i waznymi, ale zawsze bedg bez duszy. Dajg
nam alibi do wykrecania sie, bo nigdy nie dotykajg nas osobiscie.

Uznanie, ze drugi cztowiek to przede wszystkim osoba, oznacza docenienie tego, co mnie z nim taczy. Bycie
osobami tgczy nas z innymi, czyni nas wspdinotg. Zatem drugi wktad, jaki chrzescijanie moga wnie$¢ w
przysztos¢ Europy, to odkrycie poczucia przynaleznosci do wspolnoty. Nie przypadkiem ojcowie zatozyciele
projektu europejskiego wybrali wtasnie to stowo, aby okresli¢ nowy tworzacy sie podmiot polityczny. Wspdinota
jest najwiekszym antidotum na indywidualizmy charakteryzujgce naszg epoke, na te powszechng dzis na
Zachodzie sktonno$¢ do pojmowania siebie i zycia w samotnosci. Nieporozumieniem jest takie pojecie wolnosci,
gdy interpretuje sie jg tak, jakby byta ona niemal obowigzkiem bycia samotnymi, uwolnionymi od jakiegokolwiek
powigzania, w nastepstwie czego zostato zbudowane spoteczenstwo wykorzenione, pozbawione poczucia
przynaleznosci i dziedziczenia. Wedtug mnie, to bardzo powazne.

Chrzescijanie uznaja, ze ich tozsamos¢ jest przede wszystkim relacyjna. Sg oni wszczepieni jako cztonki w
jedno ciato, ktérym jest Kosciot (por. 1 Kor 12,12), w ktérym kazdy ze swojg tozsamoscig i osobliwosciami
swobodnie uczestniczy we wspolnym budowaniu. Podobnie taka relacja powinna mie¢ miejsce w dziedzinie
stosunkéw miedzyludzkich i spoteczenstwa obywatelskiego. Wobec drugiej osoby kazdy odkrywa swoje zalety i
wady; swoje punkty mocne i stabosci - innymi stowy odkrywa swoje oblicze, rozumie swojg tozsamos¢.

Rodzina, jako pierwsza wspolnota, pozostaje najistotniejszym miejscem takiego odkrycia. W niej umacniana jest
réznorodnos$¢, a jednoczesnie jest ona ujeta w jednosci. Rodzina jest harmonijnym zwigzkiem rdznic miedzy
mezczyzng a kobieta, ktora jest tym bardziej prawdziwa i gleboka, im bardziej jest generatywna, zdolna do
otwarcia sie na zycie i na innych. Podobnie, wspodlnota cywilna jest zywa, jesli potrafi by¢ otwarta, jesli umie
przyjac¢ réznorodnosci i talenty kazdego a jednoczesnie jesli potrafi rodzi¢ nowe zycie, a takze rozwdj, miejsca
pracy, innowacje i kulture.

Osoba i wspodlnota sg wiec fundamentami Europy, do ktérej budowania jako chrzescijanie chcemy i mozemy
whnies¢ swoj wkiad. Cegty tego budynku nazywajg sie: dialog, integracja, solidarnos¢, rozwdj i pokg;.

Miejsce dialogu

Dzi$ cata Europa, od Atlantyku po Ural, od Bieguna Pétnocnego po Morze Srédziemne nie moze sobie pozwoli¢
na zmarnowanie szansy, aby by¢ przede wszystkim miejscem zaréwno szczerego jak i konstruktywnego
dialogu, w ktérym wszyscy uczestnicy majg rowng godnosé. JesteSmy wezwani do budowania takiej Europy, w
ktérej mozna sie spotkac i konfrontowa¢ na wszystkich poziomach, w pewnym sensie podobnie jak starozytna
Agora, bedaca wtasciwie gtdbwnym rynkiem polis. Byta to nie tylko przestrzen wymiany gospodarczej, ale takze
newralgiczne centrum polityki, w ktérym wypracowywano prawa dla dobra wszystkich; miejsce, do ktérego
przylegata sSwigtynia, tak aby wymiarowi horyzontalnemu zycia codziennego nie brakowato oddechu
transcendentnego, ktéry sprawia, ze mozna spojrze¢ poza to, co przemijajace, ulotne, i tymczasowe.

To prowadzi nas do rozwazenia pozytywnej i konstruktywnej roli, jakg religia w ogoélnosci posiada w budowie
spoteczenstwa. Mysle na przykiad o wktadzie dialogu miedzyreligijnego w utatwianie wzajemnego poznania
miedzy chrzescijanami a muzutmanami w Europie. Niestety, pewne uprzedzenia laicystyczne, bedace nadal w



30

modzie, nie sg w stanie dostrzec pozytywnej dla spoteczenstwa wartosci roli publicznej i obiektywne;j religii,
preferujgc spychanie jej do sfery wytgcznie prywatnej i uczuciowej. W ten sposob zostaje ustanawiana rowniez
dominacja pewnej poprawnosci ideowej2 dos¢ rozpowszechnionej na forach miedzynarodowych, dostrzegajgcej
w potwierdzeniu pewnej tozsamosci religijnej zagrozenie dla siebie i swojej hegemonii, doprowadzajgc w ten
sposoOb do sprzyjania sztucznemu przeciwstawianiu sobie prawa do wolnosci religijnej innym prawom
podstawowym. Miedzy nimi nastgpit rozwaod.

Utatwianie dialogu - wszelkiego dialogu - jest podstawowym obowigzkiem polityki. Niestety nazbyt czesto
widzimy jak przeksztatca sie ona raczej w miejsce starcia miedzy sitami przeciwnymi. Gtos dialogu zostaje
zastgpiony krzykami roszczen. Z wielu stron dobiegaja gtosy, ze dobro wspdlne nie jest juz gltdwnym celem, do
ktérego sie dazy, a te obojetnos¢ dostrzega wielu obywateli. W ten sposob w wielu krajach znajdujg podatny
grunt formacje ekstremistyczne i populistyczne, ktore z protestu czynig istote swego przestania politycznego, nie
oferujgc jednak alternatywy konstruktywnego projektu politycznego. Dialog jest zastepowany jatowg
konfrontacjg, ktéra moze zagrazac takze wspotzyciu spotecznemu lub hegemonig wiadzy politycznej, ktora
krepuje i uniemozliwia prawdziwe zycie demokratyczne. W jednym przypadku niszczone sg mosty, a w drugim
budowane sg mury. A dzi$ Europa zna jedno i drugie.

Chrzescijanie sg powotani do utatwiania dialogu politycznego, zwtaszcza tam, gdzie jest on zagrozony, a zdaje
sie dominowac konflikt. Chrzescijanie sg powotani do przywrdcenia godnosci polityce rozumianej jako
najwznioslejsza stuzba dla dobra wspodlnego, a nie jako przejmowanie wtadzy. Wymaga to rowniez odpowiedniej
formacji, poniewaz polityka nie jest ,sztukg improwizacji”, ale wzniostym wyrazem altruizmu i poswigcenia
osobistego na rzecz wspolnoty. Bycie liderem wymaga studidéw, przygotowan i doswiadczenia.

Srodowisko integrujace

Wspdlng odpowiedzialnoscig przywddcow jest promowanie Europy, ktora bytaby wspodlnotg integrujaca, wolng
od podstawowego nieporozumienia: integracja nie jest synonimem jednolitego wyréwnywania. Przeciwnie,
jestesmy prawdziwie inkluzywni, gdy potrafimy doceni¢ roéznice, przyjmujac je jako wspolne i ubogacajace
dziedzictwo. W tej perspektywie imigranci stanowig bardziej bogactwo niz obcigzenie. Chrzescijanie sg powotani
do powaznego rozwazania stwierdzenia Jezusa: ,bytem przybyszem, a przyjeliscie Mnie” (Mt 25,35). Zwtaszcza
w obliczu dramatu uchodzcow i wysiedlencow nie mozemy zapominac, ze stajemy przed ludzmi, ktérzy nie
moga by¢ wybierani lub odrzucani, jak sie nam podoba, zgodnie z logikg polityczng, gospodarczg czy nawet

religijna.

Jednak nie jest to sprzeczne z obowigzkiem kazdej wtadzy rzgdowej, by zarzgdza¢ kwestig migracji ,za pomocg
cnoty wtasciwej rzgdzacym, to znaczy roztropnosci”3, ktéra musi bra¢ pod uwage zaréwno potrzebe otwartego
serca, jak i mozliwosci petnej integracji osob, ktore przyjezdzajg do kraju, na poziomie spotecznym,
gospodarczym i politycznym. Nie mozna sobie wyobrazi¢, aby zjawisko migracyjne mogto by¢ procesem
masowym i bez zadnych zasad, ale nie mozna tez wznosi¢ muréw obojetnosci i strachu. Natomiast sami
imigranci nie moga przeoczy¢ powaznego obowigzku znajomosci, poszanowania, a takze przyswajania sobie
kultury i tradycji narodu, ktory ich przyjmuje.

Przestrzen solidarnosci

Praca na rzecz wspolnoty integrujgcej oznacza budowanie przestrzeni solidarnosci. Bycie wspoélnotg oznacza
bowiem, ze wspieramy sie nawzajem, a zatem, ze nie tylko nieliczni muszg nosic¢ ciezary i ponosic
nadzwyczajne ofiary, podczas gdy inni pozostajg obwarowani w obronie uprzywilejowanych pozycji. Unia
Europejska, ktora stajac w obliczu swych kryzyséw, nie odkrytaby poczucia, ze jest jedng wspodlnota,
wspierajgcy sie i pomagajgcq sobie - a nie zbiorem matych grup intereséw - stracitaby nie tylko jedno z
najwazniejszych wyzwan swej historii, ale takze jedng z najwiekszych szans dla swej przysztosci.

Solidarnosé, to stowo, ktére - jak sie czesto zdaje - chciatoby sie wykresli¢ ze stownika. Solidarnos¢, ktéra w
perspektywie chrzescijanskiej znajduje swoja racje bytu w przykazaniu mitosci (por. Mt 22,37- 40), moze by¢
jedynie sitg napedowg wspolnoty zywej i dojrzatej. Wraz z inng podstawowg zasada, jakg jest pomocniczosé,



31

obejmuje ona nie tylko relacje miedzy panstwami i regionami Europy. Bycie wspdlnotg solidarng oznacza
otoczenie troskg najstabszych cztonkow spoteczenstwa, ubogich, odrzuconych przez systemy ekonomiczne i
spoteczne, poczgwszy od 0sob starszych i bezrobotnych. Ale solidarnos¢ wymaga rowniez odbudowy
wzajemnej wspotpracy i wzajemnego wsparcia miedzy pokoleniami.

Poczawszy od lat szesédziesigtych ubiegtego wieku ma miejsce bezprecedensowy konflikt pokolen. Przekazujac
nowym pokoleniom ideaty, ktdre uczynity Europe wielka, mozna powiedzie¢ przesadnie, ze zamiast tradyciji
obrano zdrade. Po odrzuceniu tego, co pochodzito od ojcéw, nastgpit zatem czas dramatycznej bezptodnosci.
Nie tylko dlatego, ze w Europie rodzi sie mato dzieci - nasza zima demograficzna -, a zbyt wielu jest tych, ktorzy
zostali pozbawieni prawa, by sie urodzi¢, ale réwniez dlatego, ze okazato sie, iz jesteSmy niezdolni do
przekazania ludziom mtodym narzedzi materialnych i kulturowych, by stawi¢ czoto przysztosci. Europa przezywa
pewien deficyt pamieci. Powrot do bycia wspolnotg solidarng oznacza ponowne odkrycie wartosci swej
przesztosci, aby ubogaci¢ swojg terazniejszos¢ i przekazac potomstwu przysziosé nadziei.

Wielu mtodych ludzi jest natomiast zagubionych w obliczu braku korzeni i perspektyw, wykorzenionych,
»zdanych na igraszke fal i poddanych pragdom nauki prowadzacej przez oszustwa i przebiegto$¢ ludzka na
manowce” (por. Ef4,14); czasami takze sg ,wiezniami” zaborczych dorostych, ktérym trudno wypetnia¢ wiasciwe
im zadanie. Istnieje powazny obowigzek wychowania, nie tylko oferujac zestaw wiedzy technicznej i naukowej,
ale przede wszystkim dgzac do ,zdobywania petnej doskonatosci ludzkiej, a takze w tworzeniu dobra ziemskiej
spotecznosci i w budowaniu bardziej ludzkiego swiata’4. Wymaga to zaangazowania catego spoteczenstwa.
Wychowanie jest zadaniem wspolnym wymagajgcym aktywnego uczestnictwa zaréwno rodzicow, szkot i
uniwersytetow, jak instytucji wyznaniowych i spoteczenstwa obywatelskiego. Bez edukac;ji nie powstaje kultura,
a tkanka zyciowa wspolnoty wysycha.

Zrédto rozwoju

Europa, ktéra odkrywa siebie jako wspdlnote, z pewnosciag bedzie zrdodtem rozwoju dla siebie i dla catego
Swiata. Rozwoj musi by¢ rozumiany w takim sensie, jaki nadat temu stowu btogostawiony Pawet VI. ,Aby byt
prawdziwy, powinien on by¢ zupetny, to znaczy winien przyczynia¢ sie do rozwoju kazdego cztowieka i catego
cztowieka. Dlatego jeden z wybitnych znawcéw tego przedmiotu z catg stusznoscig tak pisat: Nie godzimy sie na
oddzielenie spraw ekonomicznych od tego, co ludzkie, ani tez na rozwazanie ich odrebnie od cywilizacji, do
ktorej nalezg. Naszym zdaniem wielce trzeba ceni¢ cztowieka, kazdego cztowieka, wszelka ludzkg spotecznos¢ i
catg ludzkosc¢’s.

Z pewnoscig do rozwoju cztowieka przyczynia sie praca, ktora jest istotnym czynnikiem dla godnosci i
dojrzewania osoby. Potrzebna jest praca i potrzebne sg odpowiednie warunki pracy. W ostatnim stuleciu nie
brakowato wymownych wzorcow przedsiebiorcoéw chrzescijanskich, ktérzy zrozumieli, w jaki sposob sukces ich
inicjatywy zalezat przede wszystkim od mozliwosci oferowania szansy zatrudnienia i godnych warunkéw pracy.
Trzeba na nowo zaczac¢ od ducha tych inicjatyw, ktére sg réwniez najlepszym antidotum na zaktdcenia
spowodowane przez bezduszng globalizacje, ,sferyczng” globalizacje, ktdéra zwracajgc wiekszg uwage na zyski
niz osoby, stworzyta szerokie obszary ubostwa, bezrobocie, wyzysk i niezadowolenie spoteczne.

Warto bytoby tez ponownie odkry¢ potrzebe skonkretyzowania pracy, szczegdlnie dla ludzi mtodych. Dzis wielu
czesto unika pracy w sektorach niegdys kluczowych, poniewaz uznawano je za meczace i nisko ptatne,
zapominajac, jak bardzo sg niezbedne dla rozwoju cztowieka. Co by z nami sie stato, bez zaangazowania 0séb,
ktére swojg pracg wnoszag wktad w nasze codzienne pozywienie? Co statoby sie z nami bez cierpliwej i
pomystowej pracy osob szyjgcych ubrania, ktére nosimy lub budujgcych domy, w ktérych mieszkamy? Wiele
zawodow dzis uwazanych za drugorzedne, ma znaczenie podstawowe. Sg one fundamentalne z punktu
widzenia spotecznego, ale przede wszystkim z powodu satysfakcii, jakg otrzymujg pracownicy, ze moga byc¢
uzytecznymi dla siebie i dla innych poprzez swe codzienne zaangazowanie.

Do zadan rzgdéw nalezy rowniez stworzenie warunkéw gospodarczych sprzyjajgcych zdrowej
przedsiebiorczoéci oraz odpowiedniego poziomu zatrudnienia. Sprawg polityki jest szczegdlnie reaktywowanie
spirali sukcesu, ktéra wychodzac z inwestycji na rzecz rodziny i edukacji, pozwala na harmonijny i pokojowy



32

rozwdj catego spoteczenstwa obywatelskiego.
Obietnica pokaju

Wreszcie zaangazowanie chrzescijan w Europie musi stanowi¢ obietnice pokoju. To byta gtéwna mysl, ktéra
ozywiata sygnatariuszy Traktatow Rzymskich. Po dwoch wojnach swiatowych i okrucienstwach narodow
przeciwko narodom nadszedt czas, aby uznac prawo do pokoju6. To jest prawo. Jednak takze dzisiaj widzimy,
ze pokoj jest dobrem kruchym, a mentalnosc¢ partykularna i nacjonalistyczna zagraza zniweczeniu odwaznych
marzen zatozycieli Europy7.

Jednak bycie budowniczymi pokoju (por. Mt 5,9) oznacza nie tylko staranie sie o unikniecie napie¢
wewnetrznych, dziatanie na rzecz potozenia kresu licznym konfliktom, ktére wykrwawiajg swiat lub przyniesienie
ulgi tym, ktorzy cierpig. Bycie czynigcymi pokéj oznacza stawanie sie promotorami kultury pokoju. Wymaga to
umitowania prawdy, bez ktérej nie mogg istnie¢ autentyczne ludzkie relacje oraz dgzenia do sprawiedliwosci,
bez ktérej ucisk jest norma panujacag kazdej wspolnoty.

Pokéj wymaga rowniez kreatywnosci. Unia Europejska dochowa wiernosci swojemu zaangazowaniu na rzecz
pokoju na tyle, na ile nie utraci nadziei i bedzie umiata sie odnowic¢, aby odpowiedzie¢ na potrzeby i oczekiwania
swoich obywateli. Przed stu laty, wtasnie w tych dniach rozpoczeta sie bitwa o Caporetto, jedna z najbardziej
dramatycznych bitew | wojny Swiatowej. Byta punktem kulminacyjnym wojny na wyniszczenie, jakg byta
pierwsza wojna swiatowa, ktéra miata smutny prymat w krwawym zniwie niezliczonych ofiar w obliczu zatosnych
dokonan. Z tego wydarzenia nauczmy sig, ze jesli okopiemy sie na swoich pozycjach, to w koncu polegniemy.
Nie jest to wiec czas na budowanie okopow, ale czas na odwage, by dziata¢ na rzecz petnej realizacji marzenia
ojcow zatozycieli zjednoczonej i zgodnej Europy, wspdélnoty narodéw pragngcych dzieli¢ razem przysziosé
rozwoju i pokoju.

By¢ duszg Europy
Eminencja, Ekscelencje,
Szanowni goscie,

Autor Listu do Diogneta stwierdza, ze ,czym jest dusza w ciele, tym sg w swiecie chrzescijanie”8. W tym czasie,
sg oni wezwani, aby da¢ na nowo Europie dusze i rozbudzi¢ w niej na nowo sumienie, nie aby zajmowaé
przestrzenie - to bytby prozelityzm -, ale aby ozywia¢ procesy9, ktére zrodzityby nowg dynamike w
spoteczenstwie. To wkasnie uczynit Sw. Benedykt, nie przypadkiem ogtoszony przez Pawta VI patronem Europy:
nie troszczyt sie on o zajmowanie przestrzeni Swiata zagubionego i zagmatwanego. Wspierany wiarg patrzyt
dalej i z matej groty w Subiaco dat zycie ruchowi szybko sie rozprzestrzeniajgcemu i niepowstrzymanemu, ktéry
przeksztatcit oblicze Europy. Niech On, ktory byt ,zwiastunem pokoju, sprawcg jednosci, nauczycielem
cywilizacji10”, ukaze takze nam, dzisiejszym chrzescijanom, jak z wiary wyptywa zawsze nadzieja radosna,
zdolna do przemiany Swiata.

Dziekuje.

Niech wam wszystkim Pan btogostawi, niech btogostawi naszej pracy, niech btogostawi naszym narodom,
naszym rodzinom, naszym mtodym, naszym starszym, niech btogostawi Europie.

Niech was btogostawi Bog wszechmogacy, Ojciec i Syn, i Duch Swiety.

Bardzo dziekuje. Dziekuje.




33
1 SW. BENEDYKT, Reguta, Prolog, 14.

2 Dyktatura poprawnosci ideowej. Rozwazanie poranne w kaplicy Domu Swietej Marty, 10 kwietnia 2014.
3 Konferencja prasowa w drodze powrotnej z Kolumbii, 10 wrzesnia 2017.

4 SOBOR WATYKANSKI I, Deklaracja Gravissiumum educationis, 28 pazdziernika 1965,3.

5 PAWEL VI, Enc. Populorum progressio, 26 marca 1967, 14.

6 Por. Przemdwienie do studentow i swiata akademickiego, Bolonia 1 pazdziernika 2017, n.3.

7 Por. Tamze.

8 List do Diogeneta, VI.

9 Por. Adhort, ap. Evangelii gaudium, 223.

10 PAWEL VI, List ap. Pacis nuntius, 24 pazdziernika 1964.

[01623-PL.02] [Testo originale: Italiano]

[BO749-XX.02]



