2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0746
Sabato 28.10.2017

Intervento del’Em.mo Card. Pietro Parolin, Segretario di Stato, al Dialogo promosso dalla
COMECE: (Re)Thinking Europe. Un contributo cristiano al futuro del progetto europeo (Vaticano,
27 ottobre 2017)

Intervento del’Em.mo Card. Pietro Parolin

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Riportiamo di seguito I'Intervento che 'lEm.mo Card. Pietro Parolin, Segretario di Stato, ha pronunciato ieri
pomeriggio al Dialogo promosso dalla COMECE: (Re)Thinking Europe. Un contributo cristiano al futuro del
progetto europeo, in corso dal 27 al 29 ottobre, nell’Aula Nuova del Sinodo in Vaticano:

Intervento del’Em.mo Card. Pietro Parolin

Eminenze, Eccellenze,
Distinte Autorita e illustri Ospiti,
Signore e Signori,

Vi do il benvenuto e Vi ringrazio per essere intervenuti numerosi a questo Dialogo sullEuropa, organizzato dalla
Commissione degli Episcopati del’'Unione Europea (COMECE) in collaborazione con la Segreteria di Stato.

Saluto in modo speciale S.E. il Cardinale Reinhard Marx, Presidente della COMECE. Un particolare
ringraziamento rivolgo al Sig. Frans Timmermans, Primo Vicepresidente della Commissione Europea, € all’'On.
Mairead McGuinness, Vicepresidente del Parlamento Europeo per la loro adesione che € oltremodo



significativa. Nei rispettivi ambiti — la Commissione e il Parlamento — sono infatti entrambi gli interlocutori
privilegiati per gli Episcopati europei del «dialogo aperto, trasparente e regolare» che I'Unione Europea
mantiene con le Chiese[1].

Fin dall’inizio del suo Pontificato, Papa Francesco ha mostrato grande attenzione per le sorti dell’Europa,
percependone la ricchezza storica e culturale, come pure le potenzialita e le difficolta in un mondo globalizzato e
in continuo e repentino mutamento. Nel corso di questi anni, possiamo dire che & nato un dialogo costante fra il
Santo Padre e I'Europa, che é stato contraddistinto da diverse tappe, a partire dalle memorabili visite di
Strasburgo, al Parlamento Europeo e al Consiglio d’Europa, fino a giungere all’'Udienza concessa ai Capi di
Stato e di Governo dell’'Unione Europea, il 24 marzo scorso, e all'incontro che si terra domani pomeriggio.

L’esito del referendum britannico dell’anno passato e le spinte disgregatrici che attraversano il continente hanno
indotto il Santo Padre a considerare I'urgenza di favorire una riflessione ancora piu ampia e attenta sul’Europa
intera e sulla direzione che essa — anche al di la dei confini del’Unione Europea - intende intraprendere. La
Santa Sede, che ha guardato fin dal principio con interesse e rispetto il progetto di integrazione europea, ha
ritenuto opportuno associarsi all'iniziativa promossa dalla COMECE, prendendo parte a questo dialogo fra le
comunita ecclesiali e i membri della societa civile. Essa vi partecipa in spirito di servizio allEuropa, perché non &
indifferente alle sue problematiche e al suo destino ed € sempre desiderosa di offrire il proprio contributo per il
bene dei popoli del continente.

Nella terza parte dell’Esortazione apostolica Evangelii Gaudium, intitolata: // bene comune e la pace sociale[2],
Papa Francesco enuncia quattro principi «che orientano specificamente lo sviluppo della convivenza sociale e la
costruzione di un popolo in cui le differenze si armonizzino all’interno di un progetto comune»[3]. Essi ben si
applicano a questo momento di dialogo, che deve mirare soprattutto ad identificare gli interrogativi fondamentali
che I'Europa deve porsi per affrontare le sfide dell’avvenire.

In questa prospettiva il nostro congregarsi deve tener presente che il fempo e superiore allo spazio. Ci
ritroviamo oggi per dare vita a un processo piuttosto «che [a] ottenere risultatiimmediati che producano una
rendita politica facile, rapida ed effimera, ma che non costruiscono la pienezza umanax[4]. Siamo qui con la
convinzione che l'unita prevale sul confiitto. Ce ne hanno dato una dimostrazione eloquente proprio i Padri
fondatori del progetto europeo, allorché compresero che mettere in comune le risorse e lavorare insieme era |l
vero rimedio all’insorgere di nuovi sanguinosi conflitti come quelli che avevano lacerato la prima meta del XX
secolo. Nelle nostre conversazioni non vogliamo dimenticare che /a realta € superiore all’idea, poiché «I'idea
staccata dalla realta origina idealismi e nominalismi inefficaci, che al massimo classificano o definiscono, ma
non coinvolgono. Cio che coinvolge ¢ la realta illuminata dal ragionamento»[5]. Occorre percid che non
perdiamo mai di vista la realta, che é fatta anzitutto dei volti concreti delle donne e degli uomini che abitano il
nostro continente, ciascuno con le sue potenzialita e le sue sofferenze, poiché & fin troppo evidente il diffuso
malessere che serpeggia nel nostro tempo dinanzi a modelli astratti calati dall’alto. Infine, non dimentichiamo
che il tutto é superiore alla parte «ed & anche piu della loro semplice somman[6]. L'integrazione che & andata via
via costituendosi € qualcosa di piu grande della semplice sommatoria di lingue e di culture. In questo senso,
ritengo che sia di vitale importanza trattenere un’affermazione centrale del pensiero del Papa sull’Europa: «l
Padri fondatori ci ricordano che 'Europa non € un insieme di regole da osservare, non un prontuario di protocolli
e procedure da seguire. Essa € una vita, un modo di concepire 'uomo a partire dalla sua dignita trascendente e
inalienabilex»[7].

Ho richiamato questi quattro principi cari a Papa Francesco, ritenendo utile offrire un’indicazione di metodo per il
lavoro di questi giorni. Il nostro dialogo perderebbe infatti pregnanza se non partisse dal vissuto quotidiano delle
persone e se non puntasse ad avere uno sguardo lungimirante sul futuro, in grado di indicare un percorso
prospettico, piu che di identificare soluzioni immediate a problemi contingenti. D’altra parte € proprio questa la
prospettiva dei tre dibattiti che seguiranno nel pomeriggio e che prendono spunto dal discorso che il Santo
Padre ha pronunciato in occasione del conferimento del Premio Carlo Magno. In quell’'occasione il Papa invitava
ad accettare «la sfida di “aggiornare” I'idea di Europa. Un’Europa capace di dare alla luce un nuovo umanesimo
basato su tre capacita: la capacita di integrare, la capacita di dialogare e la capacita di generare»[8].



3

Nell’approccio alla discussione pud essere opportuno tenere presente alcuni interrogativi che emergono nei
discorsi del Papa e che sintetizzano le sue preoccupazioni nell’attuale contesto, a partire dalle varie crisi che
attraversano I'Europa: da quella economica che ha contraddistinto I'ultimo decennio, fino alla drammatica
questione migratoria; dai conflitti che lacerano non solo la Regione del Mediterraneo ma che coinvolgono anche
parti del continente, all’avanzare dei populismi e al ritorno dei nazionalismi; dalla disoccupazione e dal disagio
giovanile ai problemi ambientali.

Nel porsi dinanzi a queste sfide, I'Europa ha dato «un’impressione generale di stanchezza e di
invecchiamento»[9]. «Qual & allora 'ermeneutica, la chiave interpretativa con la quale possiamo leggere le
difficolta del presente e trovare risposte per il futuro?»[10] Come recuperare la memoria per ridare speranza al
futuro?[11] E qual & la «speranza per 'Europa di oggi e di domani?»[12]

Al cuore di questi interrogativi vi € il tema di come recuperare I'idea di un’Europa che riporti al centro la persona,
con il suo fermento di fraternita e la sua volonta di verita e di giustizia[13]. Cid pone pure una questione generale
sulla dignita dell’'uomo, per la quale Papa Francesco propone altre domande. «Quale dignita esiste quando
manca la possibilita di esprimere liberamente il proprio pensiero o di professare senza costrizione la propria fede
religiosa? Quale dignita & possibile senza una cornice giuridica chiara, che limiti il dominio della forza e faccia
prevalere la legge sulla tirannia del potere? Quale dignita potra mai trovare una persona che non hail cibo o il
minimo essenziale per vivere e, peggio ancora, che non ha il lavoro che lo unge di dignita?»[14].

Particolarmente viva nel cuore del Papa sono il problema del lavoro e il tema dei giovani e delle prospettive per
il loro avvenire. «Come evitare di perdere i nostri giovani, che finiscono per andarsene altrove in cerca di ideali e
senso di appartenenza perché [...] non sappiamo offrire loro opportunita e valori?»[15]. A sua volta tale
interrogativo apre ad altre domande fondamentali che Papa Francesco pone in modo molto diretto: « Quale
cultura propone I'Europa 0ggi?»[16] Dov’é quella tensione ideale che ha animato e reso grande la sua storia?
Dov’e il suo spirito di intraprendenza curiosa e la sete di verita, che aveva comunicato al mondo con
passione?[17]

Non mi dilunghero oltre su questi interrogativi, poiché sara I'On. Pat Cox a definire propriamente il tema del
nostro dialogo al termine di questa cerimonia d’apertura. Desideravo tuttavia proporre degli stimoli per una
discussione che auspico vivace e profonda nello stesso tempo. D’altronde, ognuno in quest’aula &€ chiamato a
fare la sua parte, secondo le responsabilita che gli sono proprie, per edificare il bene comune, e favorire la pace
e la concordia. Il progetto europeo € indubbiamente un’opera umana. E come tale ha i suoi limiti ed &
perfettibile. Proprio per questo merita la nostra attenzione e considerazione. Come cristiani desideriamo dare il
nostro contributo, animati e sostenuti dalla fede: spinti dal desiderio di ricercare la citta di Dio, non vogliamo
dimenticare I'importanza di costruire e consolidare la comunita degli uomini[18].

Grazie.

[1] Cfr. Art. 17 del Trattato sul Funzionamento dell’'Unione Europa.

[2] Francesco, Esortazione apostolica: “Evangelii Gaudium”, 217-237 .

[3] Ibid., 221.

[4] Ibid., 224.

[5] Ibid., 232.

[6] Ibid., 235.



[7] Francesco, Discorso ai Capi di Stato e di Governo dell’'Unione Europea, 24 marzo 2017.

[8] Francesco, Discorso in occasione del conferimento del Premio Carlo Magno, 6 maggio 2016.

[9] Francesco, Discorso al Parlamento Europeo, Strasburgo, 25 novembre 2014.

[10] Discorso ai Capi di Stato e di Governo dell’Unione Europea, cit.

[11] Cfr. Ibid.

[12] Ibid.

[13] Cfr. Ibid. e A. De Gasperi, La nostra patria Europa. Discorso alla Conferenza Parlamentare Europea, 21
aprile 1954.

[14] Discorso al Parlamento Europeo, cit.

[15] Discorso in occasione del conferimento del Premio Carlo Magno, cit.

[16] Discorso ai Capi di Stato e di Governo dell’Unione Europea, cit.

[17] Cfr. Francesco, Discorso al Consiglio d’Europa, Strasburgo, 25 novembre 2014.

[18] Cfr. Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione pastorale “Gaudium et spes” sulla Chiesa nel mondo
contemporaneo, n. 42

[01626-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Eminences, Excellences,
Distinguées Autorités et illustres hétes,
Mesdames et Messieurs,

Je vous souhaite la bienvenue et je vous remercie d’étre nombreux a intervenir lors de ce Dialogue sur I'Europe
organisé par la Commission des Episcopats de la Communauté Européenne (COMECE) en collaboration avec
la Secrétairerie d’Etat.

Je salue spécialement Son Eminence le Cardinal Reinhard Marx, Président de la COMECE. J'adresse des
remerciements particuliers a M. Frans Timmermans, Premier Vice-Président de la Commission Européenne, et
a ’Honorable Mairead McGuinness, Vice-Président du Parlement Européen pour leur adhésion qui est tres
significative. Pour les Episcopats européens, la Commission et le Parlement, dans leurs domaines respectifs,
sont, en effet, tous deux les interlocuteurs privilégiés du «dialogue ouvert, transparent et régulier» (Art. 17 du
Traité sur le fonctionnement de I'Union Européenne) que I'Union Européenne entretient avec les Eglises.

Dés le début de son pontificat, le Pape Frangois a montré une grande attention pour le sort de 'Europe, en
percevant sa richesse historique et culturelle, ainsi que ses potentialités et ses difficultés dans un monde
globalisé et en mutation permanente et rapide. Au cours de ces années, nous pouvons dire qu’est né, entre le
Saint-Pére et 'Europe, un dialogue constant qui a été caractérisé par diverses étapes, depuis les visites
mémorables de Strasbourg, au Parlement Européen et au Conseil de I'Europe, jusqu’a I’Audience accordée aux
Chefs d’Etat et de Gouvernement de I'Union Européenne, le 24 mars dernier, et & la rencontre qui aura lieu



demain apres-midi.

L’issue du référendum britannique de I'année derniére et les poussées vers la désagrégation qui traversent le
continent ont conduit le Saint-Pére a examiner I'urgence de favoriser une réflexion encore plus ample et plus
attentive sur 'Europe tout entiére et sur la direction qu’elle entend prendre en son sein et également au-dela des
frontieres de I'Union Européenne. Le Saint-Siege, qui a observé dés le début avec intérét et respect le projet
d’intégration européenne, a jugé opportun de s’associer a l'initiative promue par la COMECE, en prenant part a
ce dialogue entre les communautés ecclésiales et les membres de la société civile. Il y participe dans un esprit
de service a I'Europe, car il n’est pas indifférent a ses problématiques et a son destin et il désire toujours offrir sa
propre contribution au bien des peuples du continent.

Dans la troisieme partie de I'Exhortation apostolique Evangelii gaudium, intitulée: Le Bien commun et la paix
sociale (nn. 217-237), le Pape Frangois énonce quatre principes « qui orientent spécifiquement le
développement de la cohabitation sociale et la construction d’un peuple ou les différences s’harmonisent dans
un projet communy (ibid. n. 221). Ces principes s’appliquent bien a ce moment de dialogue, qui doit viser surtout
a identifier les questions fondamentales que I'Europe doit se poser pour affronter les défis de I'avenir.

Dans cette perspective, notre assemblée doit avoir présent a I'esprit que le temps est supérieur a I'espace. Nous
nous retrouvons aujourd’hui pour donner vie a un processus plutét que « [pour] obtenir des résultats immédiats
qui produisent une rente politique facile, rapide et éphémeére, mais qui ne construisent pas la plénitude
humaine» (/bid. n. 224). Nous sommes ici avec la conviction que /'unité prévaut sur le conflit. Précisément les
Péres fondateurs du projet européen en ont donné une preuve éloquente, lorsqu’ils ont compris que mettre en
commun les ressources et travailler ensemble étaient le vrai reméde a 'apparition de nouveaux conflits
sanglants comme ceux qui avaient déchiré la premiére moitié du 20éme siecle. Dans nos échanges, nous ne
voulons pas oublier que la réalité est supérieure a l'idée, puisque «lI'idée déconnectée de la réalité est a I'origine
des idéalismes et des nominalismes inefficaces, qui, au mieux, classifient et définissent, mais n’impliquent pas.
Ce qui implique, c’est la réalité éclairée par le raisonnement» (/bid. n. 232). C’est pourquoi nous ne devrions
jamais perdre de vue la réalité, qui est surtout faite des visages concrets des femmes et des hommes qui
habitent notre continent, chacun avec ses potentialités et ses souffrances, car le malaise qui se répand dans
notre temps face aux modéles abstraits provenant du haut n’est que trop évident. Enfin, n’oublions pas que le
tout est supérieur a la partie «et est plus aussi que la simple somme de celles-ci» (/bid. n. 235). L’intégration qui
s’est progressivement constituée est quelque chose de plus grand qu’une simple somme de langues et de
cultures. En ce sens, je considere qu'il est d’'une importance vitale de retenir une affirmation centrale de la
pensée du Pape sur I'Europe: « Les Péres fondateurs nous rappellent que I'Europe n’est pas un ensemble de
regles a observer, elle n’est pas un recueil de protocoles et de procédures a suivre. Elle est une vie, une
maniére de concevoir 'homme a partir de sa dignité transcendante et inaliénable» (Discours aux Chefs d’Etat et
de Gouvernement de I'Union Européenne, 24 mars 2017).

J’ai rappelé ces quatre principes chers au Pape Frangois, en jugeant utile d’offrir une indication de méthode
pour le travail de ces jours-ci. Notre dialogue perdrait, en effet, son sens s’il ne partait pas du vécu quotidien des
personnes et s'il ne visait pas a porter un regard clairvoyant sur I'avenir, en mesure d’indiquer un parcours
prospectif, plus que d’identifier des solutions immédiates a des problémes contingents. D’autre part, c’est
précisément cela la perspective des trois débats qui suivront cet aprés-midi et qui s’'inspirent du discours que le
Saint-Pére a prononcé a l'occasion de la remise du Prix Charlemagne. A cette occasion, le Pape invitait a
accepter «le défi d*‘actualiser” I'idée de I'Europe. Une Europe capable de donner naissance a un nouvel
humanisme fondé sur trois capacités : la capacité d'intégrer, la capacité de dialoguer et la capacité de générer»
(Discours a I'occasion de la remise du Prix Charlemagne, 6 mai 2016).

En abordant la discussion, il peut étre opportun de garder a I'esprit certaines interrogations qui émergent dans
les discours du Pape et qui synthétisent ses préoccupations dans le contexte actuel, a partir des diverses crises
qui traversent I'Europe: depuis la crise économique qui a caractérisé la derniére décennie jusqu’a la dramatique
guestion migratoire; depuis les conflits qui déchirent non seulement la Région de la Méditerranée mais qui
impliquent aussi des parties du continent jusqu’a la progression des populismes et au retour des nationalismes;
depuis le chdmage et le malaise des jeunes jusqu’aux problemes d’environnement.



En se mettant devant ces défis, 'Europe a donné «une impression générale de fatigue, de vieillissement»
(Discours au Parlement Européen, Strasbourg, 25 novembre 2014). «Quelle est alors 'herméneutique, la clef
d’interprétation avec laquelle nous pouvons lire les difficultés du présent et trouver des réponses pour I'avenir ?
» (Discours aux Chefs d’Etat et de Gouvernement de I'Union Européenne, cité). Comment récupérer la mémoire
pour redonner espérance a I'avenir (cf. Ibid.). Et quelle est I'«espérance pour 'Europe d’aujourd’hui et de
demain ?» (/bid.)?

Au cceur de ces interrogations il y a le theme de la modalité de récupération de 'idée d’'une Europe qui raméne
au centre la personne, avec son ferment de fraternité et sa volonté de vérité et de justice(cf. Ibid. A. de Gasperi,
La nostra patria Europa. Discorso alla Conferenza Parlamentare Europea, 21 avril 1954). Cela pose aussi une
question générale sur la dignité de 'homme, pour laquelle le Pape Francgois propose d’autres interrogations:
«Quelle dignité existe vraiment, quand manque la possibilité d’exprimer librement sa pensée ou de professer
sans contrainte sa foi religieuse ? Quelle dignité est possible, sans un cadre juridique clair, qui limite le domaine
de la force et qui fasse prévaloir la loi sur la tyrannie du pouvoir ? Quelle dignité pourra jamais avoir une
personne qui n'a pas de nourriture ou le minimum nécessaire pour vivre et, pire encore, qui n'a pas le travail qui
I'oint de dignité ? » (Discours au Parlement Européen, cité)

Le Pape a particulierement a cceur le probleme du travail ainsi que le theme des jeunes et des perspectives
concernant leur avenir. «Comment éviter de perdre nos jeunes, qui finissent par aller ailleurs a la recherche
d’idéaux et de sens d’appartenance parce que [...] nous ne savons pas leur offrir des opportunités et des
valeurs ?» (Discours & I'occasion de la remise du Prix Charlemagne, cité). A son tour, cette interrogation ouvre &
d’autres questions fondamentales que le Pape Francois pose de facon tres directe: «Quelle culture propose
I'Europe aujourd’hui ?» (Discours aux Chefs d’Etat et de Gouvernement de I'Union Européenne, cité). Ou se
trouve cet élan idéal qui a animé et rendu grande son histoire? Ou se trouvent son esprit d’entreprise marqué
par la quéte du savoir et la soif de vérité, qu’elle avait communiqués au monde avec passion?

Je ne vais pas m’étendre davantage sur ces interrogations, car il reviendra a I’'Honorable Pat Cox de définir a
proprement parler le theme de notre dialogue au terme de cette cérémonie d’ouverture. Je voulais cependant
proposer des pistes pour une discussion que je souhaite a la fois animée et profonde. D’autre part, chacun dans
cette salle est appelé a prendre sa part, selon les responsabilités qui sont les siennes, pour édifier le bien
commun, et favoriser la paix et la concorde. Le projet européen est sans aucun doute une ceuvre humaine. Et
comme tel, il a ses limites et est perfectible. C’est précisément pourquoi il mérite notre attention et notre
considération. En tant que chrétiens, nous souhaitons donner notre contribution, animés et soutenus par la foi:
poussés par le désir de rechercher la cité de Dieu, nous ne voulons pas oublier 'importance de construire et de
consolider la communauté des hommes (cf. Concile CEcuménique Vatican Il, Constitution pastorale Gaudium et
spes sur I'Eglise dans le monde, n. 42).

[01626-FR.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Your Eminences, Your Excellencies,
Distinguished Authorities and Guests,
Ladies and Gentlemen,

| offer all of you a warm welcome and | thank you for being here in such numbers to participate in this Dialogue
on Europe organized by the Commission of the Bishops’ Conferences of the European Community (COMECE),
in cooperation with the Secretariat of State.

A particular word of welcome goes to Cardinal Reinhard Marx, President of COMECE. | especially thank Mr
Frans Timmermans, First Vice-President of the European Commission, and the Honourable Mairead
McGuinness, Vice-President of the European Parliament, for their much-appreciated participation. Both the
Commission and the Parliament, each in its respective sphere, are privileged partners for the European Bishops
in the “open, transparent and regular dialogue”,[1] which the European Union maintains with the Churches.



From the start of his papacy, Pope Francis has shown great interest in the future of Europe, recognizing its
historical and cultural heritage, its potential and the challenges it faces in a globalized and rapidly changing
world. In recent years, we have withnessed a constant dialogue between the Holy Father and Europe, beginning
with his memorable visit to the European Parliament and the Council of Europe in Strasbourg. | think too of His
Holiness’s Audience with the European Union Heads of State and Government on 24 March of this year, and the
meeting that will take place tomorrow afternoon.

The outcome of the British referendum last year, and the tendency to fragmentation sweeping the continent,
have led the Holy Father to consider the urgent need to promote a more wide-ranging and focused reflection on
Europe as a whole and on its future direction, even beyond the confines of the European Union. The Holy See
has regarded the project of European integration with interest and respect from the beginning, and has deemed
it opportune to be associated with the initiative promoted by COMECE and to take part in this dialogue between
the ecclesial communities and the members of civil society. Its participation in this meeting is prompted by a
desire to serve Europe; the Holy See is not indifferent to the continent’s problems and future, and is always
willing to offer its own contribution for the good of Europe’s peoples.

In the third part of his Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, entitled “The common good and peace in
society”,[2] Pope Francis identified four principles “which can guide the development of life in society and the
building of a people where differences are harmonized within a shared pursuit”.[3] These principles are certainly
applicable to this moment of dialogue, which should attempt to identify, in the first place, the fundamental
questions that Europe needs to ask in order to face the challenges of the future.

Along these lines, we should keep in mind that time is greater that space. We have gathered to initiate a
process, not “to obtain... immediate results which yield easy, quick short-term political gains, but do not enhance
human fullness”.[4] We have come here in the conviction that unity prevails over conflict. The founding fathers of
the European project gave us an eloquent proof of this when they realized that the pooling of resources and
cooperative effort were the true remedy against new deadly conflicts like those that marred the first half of the
twentieth century. In our conversations, we do not want to forget that realities are more important than ideas, for
“ideas disconnected from realities give rise to ineffectual forms of idealism and nominalism, capable at most of
classifying and defining, but certainly not calling to action. What calls us to action are realities illuminated by
reason”.[5] Consequently, we must never lose sight of reality, which is seen primarily in the actual faces of the
men and women living on our continent, each with his or her own share of potential and pain. All too evident, in
fact, is the growing malaise that pervades our age as a result of abstract models being imposed from on high.
Finally, let us not forget that the whole is greater than the part, and is also “greater than the sum of [the]
parts”.[6] The integration that has gradually been achieved is more than a lump sum of languages and cultures.
In this sense, | consider it vitally important to recall one of the central tenets of the Pope’s thinking on Europe:
“The founding fathers remind us that Europe is not a conglomeration of rules to obey, or a manual of protocols
and procedures to follow. It is a way of life, a way of understanding man based on his transcendent and
inalienable dignity”.[7]

| have mentioned these four principles dear to Pope Francis, because | think it useful to suggest a method for
these days. Our dialogue would prove less effective if it failed to start from people’s daily life and to face the
future with a vision capable of showing a way forward rather than simply devising immediate solutions to
contingent problems. This, in fact, is precisely the starting point of the three discussions that will follow this
afternoon, drawing on the Holy Father’'s address at the conferral of the Charlemagne Prize. On that occasion,
the Pope made an appeal to take up the “challenge of ‘updating’ the idea of Europe. A Europe capable of giving
birth to a new humanism based on three capacities: the capacity to integrate, the capacity for dialogue and the
capacity to generate”.[8]

In approaching the discussion, it might be helpful to keep in mind some questions raised by the Pope’s speech;
they summarize his concerns in the current context, beginning with the various problems facing Europe. These
problems include the economic crisis that has marked the last decade, the dramatic issue of migration, the
conflicts rending not only the Mediterranean area but other parts of the continent as well, the advance of
populism and the return of nationalism, unemployment, the concerns of the young and environmental issues.



8

In the face of these challenges, Europe has given “a general impression of weariness and ageing”.[9] “So what
is the interpretative key for reading the difficulties of the present and finding answers for the future?”’[10] How do
we recover memory in order to give hope for the future?[11] What is our hope for the Europe of today and of
tomorrow?[12]

Central to these questions is the issue of how to recover the idea of a Europe centred on the person, with his or
her impulse to fraternity and yearning for truth and justice.[13] That in turn raises the more general issue of
human dignity, which leads Pope Francis to ask further questions: “What kind of dignity is there without the
possibility of freely expressing one’s thought or professing one’s religious faith? What dignity can there be
without a clear juridical framework which limits the rule of force and enables the rule of law to prevail over the
power of tyranny? What dignity can a person ever hope to find when he or she lacks food and the bare
essentials for survival and, worse still, when they lack the work which confers dignity?”[14]

Particularly close to the Pope’s heart are the problem of employment and the issues associated with young
people and their prospects for the future. “How can we avoid losing our young people, who end up going
elsewhere in search of their dreams and a sense of belonging, because [...] we do not know how to offer them
opportunities and values?”[15] These questions raise other basic issues that Pope Francis addresses head on:
“What kind of culture does Europe propose today?”[16] Where is that vigour, that idealism which inspired and
ennobled its history? Where is its spirit of curiosity and enterprise, and the thirst for truth that it shared so
passionately with the world?[17]

I will not go on at greater length about these questions, because the Honourable Pat Cox will rightly define the
subject of our dialogue at the end of this opening ceremony. Still, | have sought to raise some points that can
serve to prompt a discussion that | hope will prove both lively and profound. After all, everyone in this hall is
called to do his or her part, in accordance with their own responsibilities, in building up the common good and in
promoting peace and harmony. The European project is undoubtedly a human work. As such, it has its
limitations and can always be perfected. Precisely for this reason, it deserves our careful consideration. As
Christians, we want to make our contribution inspired and sustained by our faith. Driven by the desire to seek the
city of God, we do not want to forget the importance of building and strengthening the community of man.[18]

Thank you.

[1] Cf. Art. 17 of the Treaty on the Functioning of the European Union.

[2] FRANCIS, Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 217-237.

[3] Ibid., 221.

[4] Ibid., 224.

5] Ibid., 232.

[6] Ibid., 235.

[7]1 FRANCIS, Address to the Heads of State and Government of the European Union, 24 March 2017.

[8] ID., Address on the Conferral of the Charlemagne Prize, 6 May 2016.

[9]1 FRANCIS, Address to the European Parliament, Strasbourg, 25 November 2014.



[10] Address to the Heads of State and Government of the European Union, cit.

[11] Cf. ibid.

[12] Cf. ibid.

[13] Cf. ibid; also A. DE GASPERI,La nostra patria Europa.Discorso alla Conferenza Parlamentare Europea, 21
April 1954,

[14] Address to the European Parliament, cit.

[15] Address on the Conferral of the Charlemagne Prize, cit.

[16] Address to the Heads of State and Government of the European Union, cit.

[17] Cf. FRANCIS, Address to the Council of Europe, Strasbourg, 25 November 2014.

[18] Cf. SECOND VATICAN ECUMENICAL COUNCIL, Pastoral Constitution on the Church in the Modern World
Gaudium et Spes, 42.

[01626-EN.01] [Original text: Italian]

[BO746-XX.01]



