2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0274
Venerdi 28.04.2017

Messaggio del Santo Padre ai partecipanti alla Sessione Plenaria della Pontificia Accademia delle
Scienze Sociali (28 aprile — 2 maggio 2017)

Pubblichiamo di seguito il Messaggio che il Santo Padre Francesco ha inviato ai partecipanti alla Sessione
Plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali sul tema: Towards a Participatory Society: New Roads
to Social and Cultural Integration (Casina Pio 1V, 28 aprile — 2 maggio 2017):

Messaggio del Santo Padre

lllustre Signora
Prof.ssa MARGARET ARCHER
Presidente della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali

In occasione della sessione plenaria della Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, che ha per tema Verso
una societa partecipativa: nuove strade per l'integrazione sociale e culturale, rivolgo il mio saluto riconoscente a
Lei, gentile Professoressa, a S.E. Mons. Marcelo Sanchez Sorondo e a ciascuno dei partecipanti.

Con la competenza e la professionalita che vi sono proprie, avete scelto di studiare una questione che mi sta
molto a cuore: quella della partecipazione sociale. Possiamo ben dire che la societa & primariamente un
processo di partecipazione: di beni, di ruoli, di statuti, di vantaggi e svantaggi, di benefici e di cariche, di
obbligazioni e di doveri. Le persone sono partner, ovvero esse “prendono parte”, nella misura in cui la societa
distribuisce delle parti. Dal momento che la societa &€ una realta partecipativa per il reciproco interscambio,
dobbiamo rappresentarcela, a un tempo, come un tutto irriducibile e come un sistema di interrelazione fra le
persone. La giustizia allora puo essere ritenuta la virtu degli individui e delle istituzioni, che, nel rispetto dei
legittimi diritti, mirano alla promozione del bene di coloro che vi prendono parte.

1. Un primo punto che desidero portare alla vostra attenzione & I'ampliamento oggi necessario della nozione
tradizionale di giustizia, la quale non puod essere ristretta al giudizio sul momento distributivo della ricchezza, ma
deve spingersi fino al momento della sua produzione. Non basta, cioe, reclamare la “giusta mercede all'operaio”
come ci aveva raccomandato la Rerum novarum (1891). Occorre anche chiedersi se il processo produttivo si
svolge o meno nel rispetto della dignita del lavoro umano; se accoglie o meno i diritti umani fondamentali; se



compatibile 0 meno con la norma morale. Gia nella Gaudium et spes, al n. 67, si legge: «Occorre dunque
adattare tutto il processo produttivo alle esigenze della persona e alle sue forme di vita». Il lavoro non € un mero
fattore della produzione che, in quanto tale, deve adeguarsi alle esigenze del processo produttivo per
accrescerne l'efficienza. Al contrario, € il processo produttivo che deve essere organizzato in modo tale da
consentire la crescita umana delle persone e I'armonia dei tempi di vita familiare e di lavoro.

Occorre convincersi che un tale progetto, nella stagione della societa odierna, parzialmente post-industriale, &
fattibile, purché lo si voglia. Ecco perché la Dottrina Sociale della Chiesa (DSC) invita con insistenza a trovare i
modi per applicare nella pratica /a fraternita come principio regolatore dell'ordine economico. Laddove altre linee
di pensiero parlano solo di solidarieta, la DSC parla piuttosto di fraternita, dato che una societa fraterna € anche
solidale, mentre non &€ sempre vero il contrario, come tante esperienze ci confermano. L’appello € dunque quello
di porre rimedio all’errore della cultura contemporanea, che ha fatto credere che una societa democratica possa
progredire tenendo tra loro disgiunti il codice dell’efficienza — che basterebbe da solo a regolare i rapporti tra gli
esseri umani entro la sfera dell’economico - e il codice della solidarieta — che regolerebbe i rapporti
intersoggettivi entro la sfera del sociale. E questa dicotomizzazione ad avere impoverito le nostre societa.

La parola-chiave che oggi meglio di ogni altra esprime I'esigenza di superare tale dicotomia € “fraternita’, parola
evangelica, ripresa nel motto della Rivoluzione Francese, ma che I'ordine post-rivoluzionario ha poi
abbandonato — per le note ragioni - fino alla sua cancellazione dal lessico politico-economico. E stata la
testimonianza evangelica di San Francesco, con la sua scuola di pensiero, a dare a questo termine il significato
che esso ha poi conservato nel corso dei secoli; cioé quello di costituire, ad un tempo, il complemento e
I'esaltazione del principio di solidarieta. Infatti, mentre la solidarieta ¢ il principio di pianificazione sociale che
permette ai diseguali di diventare eguali, la fraternita € quello che consente agli eguali di essere persone
diverse. La fraternita consente a persone che sono eguali nella loro essenza, dignita, liberta, e nei loro diritti
fondamentali, di partecipare diversamente al bene comune secondo la loro capacita, il loro piano di vita, la loro
vocazione, il loro lavoro o il loro carisma di servizio. Dall’inizio del mio pontificato ho voluto indicare «che nel
fratello si trova il permanente prolungamento dell'Incarnazione per ognuno di noi» (Esort. ap. Evangelii gaudium,
179). Infatti, il protocollo con cui saremo giudicati &€ basato sulla fratellanza: «Tutto quello che avete fatto a uno
solo di questi miei fratelli piu piccoli, 'avete fatto a me» (Mt 25,40).

Le stagioni che abbiamo lasciato alle spalle, '800 e soprattutto il ‘900, sono state caratterizzate da ardue
battaglie, sia culturali sia politiche, in nome della solidarieta e dei diritti, e questa & stata cosa buona — si pensi
alla storia del movimento sindacale e alla lotta per la conquista dei diritti civili e sociali — lotte comunque ben
lontane dall’essere concluse. Cid che € piu inquietante oggi € I'esclusione e la marginalizzazione dei piu da una
partecipazione equa nella distribuzione su scala nazionale e planetaria dei beni sia di mercato sia di non-
mercato, come la dignita, la liberta, la conoscenza, 'appartenenza, I'integrazione, la pace. A tale riguardo quello
che fa soffrire di piu le persone e porta alla ribellione dei cittadini € il contrasto fra I'attribuzione teorica di eguali
diritti per tutti e la distribuzione diseguale e iniqua dei beni fondamentali per la maggior parte delle persone.
Anche se viviamo in un mondo in cui la ricchezza abbonda, moltissime persone sono ancora vittime della
poverta e dell’esclusione sociale. Le diseguaglianze — insieme alle guerre di predominio e ai cambiamenti
climatici — sono le cause della piu grande migrazione forzata nella storia, che colpisce oltre 65 milioni di essere
umani. Si pensi anche al dramma crescente delle nuove schiavitu nelle forme del lavoro forzato, della
prostituzione, del traffico di organi, che sono veri crimini contro 'umanita. E allarmante e sintomatico che oggi il
corpo umano si compri e si venda, come fosse una merce di scambio. Quasi cent’anni fa, Pio XI prevedeva
I'affermarsi di queste diseguaglianze e iniquita come conseguenza di una dittatura economica globale che
chiamo «imperialismo internazionale del denaro» (Enc. Quadragesimo anno, 15 maggio 1931, 109). E fu Paolo
VI che denuncio, quasi cinquant’anni dopo, la «nuova forma abusiva di dominio economico sul piano sociale,
culturale e anche politico» (Lett. ap. Octogesima adveniens, 14 maggio 1971, 44).

Il punto & che una societa partecipativa non puo accontentarsi dell'orizzonte della pura solidarieta e
dell’assistenzialismo, perché una societa che fosse solo solidale e assistenziale, e non anche fraterna, sarebbe
una societa di persone infelici e disperate dalla quale ognuno cercherebbe di fuggire, in casi estremi anche con
il suicidio.

Non & capace di futuro la societa in cui si dissolve la vera fraternita; non € cioé capace di progredire quella



3

societa in cui esiste solamente il “dare per avere” oppure il “dare per dovere”. Ecco perché, né la visione liberal-
individualista del mondo, in cui tutto (o quasi) € scambio, né la visione stato-centrica della societa, in cui tutto (o
quasi) € doverosita, sono guide sicure per farci superare quella diseguaglianza, inequita ed esclusione in cui le
nostre societa sono oggi impantanate. Si tratta di cercare una via d’uscita dalla soffocante alternativa tra la tesi
neoliberista e quella tesi neostatalista. Infatti, proprio perché l'attivita dei mercati e la manipolazione della natura
— entrambe mosse dall’egoismo, dall’avidita, dal materialismo e dalla concorrenza sleale — alle volte non
conoscono limiti, & urgente intervenire sulle cause di tali malfunzionamenti, soprattutto in ambito finanziario,
piuttosto che limitarsi a correggerne gli effetti.

2. Un secondo aspetto desidero toccare, vale a dire il concetto di sviluppo umano integrale. Battersi per lo
sviluppo integrale vuol dire impegnarsi per I'allargamento dello spazio di dignita e di liberta delle persone: liberta
intesa, perd, non solo in senso negativo come assenza di impedimenti, e neppure solo in senso positivo come
possibilita di scelta. Bisogna aggiungervi la liberta “per”, cioé la liberta di perseguire la propria vocazione di bene
sia personale sia sociale. L'idea-chiave & che la liberta va di pari passo con la responsabilita di proteggere il
bene comune e promuovere la dignita, la liberta e il benessere degli altri, tanto da raggiungere i poveri, gli
esclusi e le generazioni future. E questa prospettiva che, nelle condizioni storiche attuali, se permette di
superare sterili diatribe a livello culturale e dannose contrapposizioni a livello politico, permetterebbe di trovare |l
consenso necessario per nuove progettualita.

Eall'interno di questo contesto che si pone la questione del lavoro. | limiti dell'attuale cultura del lavoro sono
ormai divenuti evidenti ai piu, anche se non ¢’é€ convergenza di vedute sulla via da percorrere per giungere al
loro superamento. La via indicata dalla DSC inizia dalla presa d’atto che il lavoro, prima ancora che un diritto, €
una capacita e un bisogno insopprimibile della persona. E la capacita dell’essere umano di trasformare la realta
per partecipare all'opera di creazione e conservazione operata da Dio, €, cosi facendo, di edificare sé stesso.
Riconoscere che il lavoro € una capacita innata e un bisogno fondamentale € un’affermazione assai piu forte
che dire che esso € un diritto. E cio perché, come la storia insegna, i diritti possono essere sospesi 0 addirittura
negati; le capacita, le attitudini e i bisogni, se fondamentali, no.

A questo proposito ci si pu0 riferire alla riflessione classica, da Aristotele a Tommaso d’Aquino, sull’agire. Tale
pensiero distingue due forme di attivita: il fare transitivo e I'agire immanente. Mentre il primo connota 'azione
che produce un’opera al di fuori di chi agisce, la seconda fa riferimento ad un agire che ha il suo termine ultimo
nel soggetto stesso che agisce. |l primo cambia la realta in cui 'agente vive; il secondo cambia I'agente stesso.
Ora, poiché nelluomo non esiste un’attivita talmente transitiva da non essere anche sempre immanente, ne
deriva che la persona ha la priorita nei confronti del suo agire e quindi del suo lavoro.

La prima conseguenza € bene espressa dall’affermazione classica operari sequitur esse: € la persona a
decidere circa il proprio operare, I'auto-generazione ¢ frutto dell’auto-determinazione della persona. Quando il
lavoro non € piu espressivo della persona, perché essa non comprende piu il senso di cid che sta facendo, il
lavoro diventa schiavitu; la persona puo essere sostituita da una macchina.

La seconda conseguenza chiama in causa la nozione di giustizia del lavoro. Il lavoro giusto & quello che non
solamente assicura una remunerazione equa, ma corrisponde alla vocazione della persona e percio € in grado
di dare sviluppo alle sue capacita. Proprio perché il lavoro & trasformativo della persona, il processo attraverso il
quale vengono prodotti beni e servizi acquista valenza morale. In altri termini, il luogo di lavoro non &
semplicemente il luogo in cui certi elementi vengono trasformati, secondo determinate regole e procedure, in
prodotti; ma € anche il luogo in cui si formano (o si trasformano) il carattere e la virtu del lavoratore.

Il riconoscimento di questa dimensione piu fortemente personalistica del lavoro € una grande sfida che sta
ancora di fonte a noi, anche nelle democrazie liberali dove pure i lavoratori hanno fatto notevoli conquiste.

Infine, non posso non fare parola dei gravi rischi connessi all'invasione, nei livelli alti della cultura e
nell’istruzione sia universitaria sia scolare, delle posizioni dell'individualismo libertario. Una caratteristica comune
di questo fallace paradigma & che minimizza il bene comune, cio¢ il “vivere bene”, la “vita buona”, nel quadro
comunitario, ed esalta quell’ideale egoista che ingannevolmente inverte le parole e propone la “bella vita”. Se



4

l'individualismo afferma che € solo I'individuo che da valore alle cose e alle relazioni interpersonali e quindi €
solo l'individuo che decide cosa € bene e cosa € male, il libertarismo, oggi di gran moda, predica che per
fondare la liberta e la responsabilita individuale occorre ricorrere all'idea di auto-causazione. Cosi
l'individualismo libertario nega la validita del bene comune, perché da una parte suppone che l'idea stessa di
“‘comune” implichi la costrizione almeno di alcuni individui, dall’altra che la nozione di “bene” privi la liberta della
sua essenza.

La radicalizzazione dell’individualismo in termini libertari, e dunque antisociali, porta a concludere che ognuno
ha “diritto” di espandersi fin dove la sua potenza glielo consente anche a prezzo dell’esclusione e
marginalizzazione della maggioranza pit vulnerabile. Poiché limiterebbero la liberta, i legami sarebbero cid che
deve essere sciolto. Equiparando erroneamente il concetto di legame a quello di vincolo, si finisce col
confondere i condizionamenti della liberta — i vincoli — con I'essenza della liberta realizzata, cioé i legami o i
rapporti con i beni appunto, da quelli familiari a quelli interpersonali, da quelli degli esclusi e degli emarginati a
quelli del bene comune, € infine a Dio.

Il XV secolo ¢ stato il secolo del primo Umanesimo; all’inizio del XXI secolo sempre piu forte si avverte
I'esigenza di un nuovo Umanesimo. Allora fu la transizione dal feudalesimo alla societa moderna il motore
decisivo del mutamento; oggi, € un passaggio d’epoca altrettanto radicale: quello dalla societa moderna a quella
post-moderna. L’'aumento endemico delle diseguaglianze sociali, la questione migratoria, i conflitti identitari, le
nuove schiavitu, la questione ambientale, i problemi di biopolitica e biodiritto sono solamente alcune delle
questioni che parlano dei disagi dell’'oggi. Di fronte a tali sfide, il mero aggiornamento di vecchie categorie di
pensiero o il ricorso a raffinate tecniche di decisione collettiva non bastano; occorre tentare vie nuove ispirate
dal messaggio di Cristo.

La proposta del Vangelo: «Cercate anzitutto il Regno di Dio e la sua giustizia, e tutte queste cose vi saranno
date in aggiunta» (Mt 6,33) € stata ed ¢ tuttora un’energia nuova nella storia che tende a suscitare fraternita,
liberta, giustizia, pace e dignita per tutti. Nella misura in cui il Signore riuscira a regnare in noi e tra di noi,
potremo partecipare della vita divina e saremo I'uno all’altro «strumenti della sua grazia, per effondere la
misericordia di Dio e per tessere reti di carita e fraternita» (Benedetto XVI, Enc. Caritas in veritate, 5). E questo
I'auspicio che vi rivolgo, e che accompagno con la mia preghiera, affinché sull’Accademia delle Scienze Sociali
mai venga a mancare l'aiuto vivificante dello Spirito.

Mentre vi affido queste riflessioni, vi incoraggio a portare avanti con rinnovato impegno il vostro prezioso servizio
e, nel domandarvi per favore di pregare per me, di cuore vi benedico.

Dal Vaticano, 24 aprile 2017
FRANCISCUS
[00641-IT.01] [Testo originale: Italiano]

[B0274-XX.01]



