2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0907
Giovedi 15.12.2016

Intervento della Santa Sede alla Conferenza sulla lotta all'intolleranza e alla discriminazione nei
confronti dei cristiani (Vienna, 14 dicembre 2016)

Intervento di Mons. Antoine Camilleri

Traduzione in linqua italiana

Pubblichiamo di seguito l'intervento che Mons. Antoine Camilleri, Sotto-Segretario per i Rapporti con gli Stati, ha
pronunciato all’apertura della Conferenza organizzata dal’OSCE sulla lotta all'intolleranza e alla discriminazione
nei confronti dei cristiani, svoltasi ieri a Vienna:

Intervento di Mons. Antoine Camilleri

Mr. Chairman, Excellencies, Ladies and Gentlemen,

The Holy See considers it a duty to insist on the continuing — indeed, the lasting — importance of the freedom of
religion or belief. From the Holy See’s first engagement with the Helsinki negotiations, through the decades of
the CSCE conferences and meetings, to the extensive work of the OSCE today, defending and promoting the
freedom of religion or belief has been, and remains, a key and essential priority of the Holy See’s relentless
efforts to safeguard the inherent dignity of every man and every women. The Holy See does so, not because it is
pursuing its own interests as the supreme governing authority of the Catholic Church or because it is
uninterested in other rights or freedoms, but because the freedom of religion or belief is the litmus test for
respect of all other human rights and fundamental freedoms, since it is theirsynthesis and keystone.

Indeed, Pope St. John Paul Il memorably stated that religious freedom constituted the “very heart of human
rights”.1 Religious freedom, thus, is essential to defending the human rights of all people, whether they are
believers or non-believers, since within the realm of conscience, that constitutes the dignity of the human
person, there are interrelated and indivisible human rights, such as freedom of religion or belief, freedom of
conscience and freedom of expression. In fact, combatting Intolerance and Discrimination against Christians can
be an effective tool in defending the human rights of other religious believers, and, indeed, the human rights of
those who profess no religion.



Therefore, the Holy See considers it a great honour to be invited to deliver the keynote address to this
Conference on Combating Intolerance and Discriminations of Christians. Before doing so, | would like to begin
by thanking Ambassador Eberhard Pohl, Chairperson of the Permanent Council, and Dr. Michael Link, Director
of the Office for Democratic Institutions and Human Rights, for their profound opening words. | also wish to
express the Holy See’s gratitude to the staff of the ODIHR for having organized this event.

With regard to our Conference theme, | would like to dwell — albeit briefly — on three issues: 1) religious
intolerance and freedom of religion or belief; 2) various forms, including more recent forms, of intolerance and
discrimination against Christians; and 3) the potential for good that lies in engaging with religion or belief.

Freedom of religion or belief and intolerance/discrimination

Discrimination and intolerance against Christians, which target men and women, not because of their race, sex
or language, but because of their faith, represent a violation and a direct challenge to the freedom of religion or
belief, one of the human rights explicitly mentioned in the Helsinki Final Act, and safeguarded in subsequent
OSCE commitments, as a priority of this Organization and its 57 participating States.

Although, at first glance, it might seem surprising that the CSCE and the OSCE - as a regional security
arrangement — should be engaged with issues of freedom of religion or belief and efforts to combat
discrimination and intolerance against Christians, a deeper reflection of the issues involved make the reasons for
this attention very clear. Intolerance and discrimination against Christians, as any intolerance and discrimination
on religious grounds, are not only an indicator of human rights violations but they have also been proven to be a
fertile ground for further violations of human rights that impair and threaten social cohesion, that may lead to
violence and conflict, even between States. If the OSCE truly strives to bring about — from Vladivostok to
Vancouver — security and co-operation, it must remain vigilant with regard to intolerance and discrimination that
target men and women simply because of their faith in Jesus Christ.

Intolerance and discrimination against Christians — many forms

Although the obvious focus of this Conference is on the OSCE region, and without doubt, there are many
examples and incidences of concern within our region, | would be remiss if | did not at least recall the barbaric
persecution of Christians that takes place in other parts of the world, sadly also at the very doorstep of the
OSCE. The atrocities committed against Christians in Syria and Iraq are so horrific that words cannot adequately
respond, and their plight must not be forgotten. Indeed, in these last few days, the deathly shadow of violent
extremism and terrorism has fallen once again upon the Coptic community in Egypt.

Considering the reality of the OSCE area, we must recognize that discrimination and intolerance, including hate
crimes, impact many Christians and Christian communities, despite a frequently encountered notion that in this
part of the world such discrimination or intolerance does not occur. Seemingly, belonging to the majority religion
precludes Christians from being considered as victims of intolerance. Such a view, however, is not based on
reality.

The continuous attacks against Christian churches and religious buildings, time, and time again, affirmed by
ODIHR data, easily disprove the notion that Christians do not suffer intolerance. The premeditated destruction of
churches, chapels and halls, the deliberate vandalism of religious spaces and symbols, including crosses,
statues and other Christian artefacts, as well as theft and sacrilegious misuse of that which Christians consider
to be holy, are all examples of not only disrespectful, but intolerant, and in most cases criminal acts committed
with a bias motive.

New forms of intolerance and discrimination of Christians

The Holy See has repeatedly noted that intolerance and discrimination of Christians is not simply about violent
attacks or wanton destruction of religious artefacts and comes in many new forms. Such new forms of



intolerance and discrimination need to be acknowledged. In one of his major addresses on Christianity in
society, Pope Benedict XVI identified several deeply worrying trends:

Religion...is not a problem for legislators to solve, but a vital contributor to the national conversation. In this light,
| cannot but voice my concern at the increasing marginalization of religion, particularly of Christianity, that is
taking place in some quarters, even in nations which place a great emphasis on tolerance. There are those who
would advocate that the voice of religion be silenced, or at least relegated to the purely private sphere. There are
those who argue that the public celebration of festivals such as Christmas should be discouraged, in the
questionable belief that it might somehow offend those of other religions or none. And there are those who argue
— paradoxically with the intention of eliminating discrimination — that Christians in public roles should be required
at times to act against their conscience. These are worrying signs of a failure to appreciate not only the rights of
believers to freedom of conscience and freedom of religion, but also the legitimate role of religion in the public
square. | would invite all of you, therefore, within your respective spheres of influence, to seek ways of promoting
and encouraging dialogue between faith and reason at every level of national life.”2

These examples of what may rightly be called “anti-Christian sentiment”, represent a new form of intolerance
and discrimination against Christians. As Benedict XVI pointed out, it is based on setting the freedom of religion
or belief against some general notion of tolerance and non-discrimination.

Tolerance and non-discrimination, however, should not be used, or interpreted, in a way that would restrict
freedom of religion or belief or other fundamental freedoms. Anti-discrimination legislation that denies freedom of
religion or belief — and often ignores the right of Christians to act in accordance with their beliefs and interests —
stands in stark contrast to well-established OSCE commitments. Let me make an important distinction here: the
Holy See strongly adheres to the principle that every right entails obligations and duties. Therefore, a self-
professed Christian cannot claim that freedom of religion or belief entitles him to call for violence against non-
believers. However, in the same fashion, a Christian preacher who respectfully and faithfully teaches the
religious or moral tenets of his Church is protected by freedom of religion even if the majority opinion is
uncomfortable with his proclamation. We must raise awareness of discrimination against Christians even in
regions where international public opinion would normally not expect this to exist. To act and speak out publicly
as a committed Christian in one’s professional life has never been more threatened. Christians, as well as
others, should therefore be allowed to express publicly their religious identity, free from any pressure to hide or
disguise it.

Such discomfort with or, indeed, opposition to any public role of religion lies behind what Pope Francis has
referred to as the “polite persecution of Christians”in many countries. In the guise of “political correctness”,
Christian faith and morals are considered to be hostile and offensive, and therefore, something to be removed
from public discourse. But why is this? Why is religion, and Christianity in particular, feared when it seeks to
make its voice heard on issues that are of interest, not only to believers, but to the common good of society?
This fear of Christianity playing its legitimate role in the public square betrays a “reductionist” view or approach
to the freedom of religion or belief, confining it merely to the freedom of worship. Against such a trend, the Holy
Father has affirmed that:

“Religious freedom certainly means the right to worship God, individually and in community, as our consciences
dictate. But religious liberty, by its nature, transcends places of worship and the private sphere of individuals and
families. Because religion itself, the religious dimension, is not a subculture; it is part of the culture of every
people and every nation.”3

Restrictions on religious freedom need to be challenged, as hate crimes invariably flourish in an environment
where religious freedom is not fully respected and where religion is discriminated.

Religion or belief as a positive factor

Despite the many challenges we face in combating intolerance against Christians, we should not forget that
religion or belief — and therefore Christianity — has an unlimited capacity for good, not only for individuals or



4

communities (one need only consider the Herculean charitable works that are carried out by Christians), but also
for society as a whole.

While acknowledging the positive role that religion can play in the public sphere and in society, Pope Francis, in
his Encyclical Letter Laudato Si’, reaffirmed that “the Church does not pretend ... to substitute for politics’4. Nor
does the Church claim to offer technical solutions to the world’s problems since the responsibility of doing that
belongs elsewhere. Religion, however, has a special task to offer its guiding principles to the community of
believers and society in general. By its nature, it is open to a larger reality and thus it can lead people and
institutions towards a more universal vision, to a horizon of universal fraternity that ennobles and enriches the
character of humanitarian assistance. A person truly formed by a religious vision cannot be indifferent to the
sufferings of men and women.

The OSCE has clearly recognised this vital and essential public dimension of religious communities. In this
regard, | draw your attention to principle 16 of the 1989 Vienna Concluding Document and Ministerial Council
Decision No. 3/13. These commitments request participating States to include religious communities in public
dialogue, also through the mass media. Consequently, States should welcome the interventions of
representatives of religious communities that give their views — based on moral convictions deriving from faith —
about everyday life and, in particular, on the legislative and administrative provisions of their countries.

The Holy See is convinced that for both individuals and communities the dimension of belief can foster respect
for fundamental freedoms and human rights, support democracy and rule of law and contribute to the quest for
truth and justice. Furthermore, dialogue and partnerships between religions, and with religions, are an important
means to promote confidence, trust, reconciliation, mutual respect and understanding as well as to foster peace.

Our common efforts to combat intolerance or discrimination against Christians starts from our common
recognition of freedom of religion or belief, and — as Pope Francis has pointed out —:

“This includes ‘the freedom to choose the religion which one judges to be true and to manifest one’s beliefs in
public’.A healthy pluralism, one which genuinely respects differences and values them as such, does not entail
privatizing religions in an attempt to reduce them to the quiet obscurity of the individual’s conscience or to
relegate them to the enclosed precincts of churches, synagogues or mosques. This would represent, in effect, a
new form of discrimination and authoritarianism.”s

Thank you all for your kind attention.

1 Pope John Paul Il, Message for the Celebration of the World Day of Peace, 1 January 1999, n. 5.

2 Pope Benedict XVI, Meeting with Representatives of British Society, including the Diplomatic Corps,
Politicians, Academics and Business Leaders in Westminster Hall, 17 September 2010.

3 Pope Francis, Meeting for Religious Liberty, Philadelphia, 26 September 2015.
4 Pope Francis, Encyclical Letter, Laudato Si’, n. 188.

5 Pope Francis, Evangelii gaudium, N. 255.

[02017-EN.01] [Original text: English]

Traduzione in lingua italiana




Signor Presidente, Eccellenze, Signore e Signori,

La Santa Sede considera un dovere l'insistere sullimportanza continua — anzi, duratura — della liberta di
religione o di credo. Sin dal suo primo impegno nei negoziati di Helsinki, passando per i decenni di conferenze e
incontri della Conferenza sulla sicurezza e la cooperazione in Europa (Csce), fino all’esteso lavoro attuale
dell'Osce, per la Santa Sede la difesa e la promozione della liberta di religione o di credo sono state, e
continuano a essere, una priorita centrale e fondamentale dei suoi sforzi incessanti per salvaguardare la dignita
inerente a ogni uomo e a ogni donna. La Santa Sede lo fa non perché persegue i propri interessi come suprema
autorita di governo della Chiesa cattolica o perché gli altri diritti o liberta non le interessano, ma perché la liberta
di religione o di credo € la cartina di tornasole per il rispetto di tutti gli altri diritti umani e le liberta fondamentali,
poiché ne ¢ la sintesi e la chiave di volta.

Di fatto, Papa san Giovanni Paolo Il ha memorabilmente affermato che la liberta di religione costituisce “il cuore
stesso dei diritti umani” (Messaggio per la celebrazione della XXXIl Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio
1999, n. 5). La liberta di religione € dunque fondamentale per la difesa dei diritti umani di tutte le persone,
credenti 0 non, poiché nel regno della coscienza, che costituisce la dignita della persona umana, ci sono diritti
umani interconnessi e indivisibili, come la liberta di religione o di credo, la liberta di coscienza e la liberta di
espressione. Di fatto, la lotta contro I'intolleranza e la discriminazione nei confronti dei cristiani pud essere uno
strumento efficace per difendere i diritti umani di altri credenti religiosi e, in effetti, anche i diritti umani di quanti
non professano alcuna religione.

Pertanto, la Santa Sede considera un grande onore essere stata invitata a pronunciare il discorso di apertura di
guesta Conferenza sulla lotta all'intolleranza e alla discriminazione nei confronti dei cristiani. Prima di farlo,
vorrei iniziare ringraziando I'ambasciatore Eberhard Pohl, presidente del Consiglio permanente, e il dottor
Michael Link, direttore dell’Ufficio per le istituzioni democratiche e i diritti dell’'uomo (Odihr), per la gentile
accoglienza. Vorrei anche esprimere la gratitudine della Santa Sede al personale dell’Odihr per avere
organizzato questo evento.

Per quanto riguarda il tema della nostra Conferenza, desidero soffermarmi — anche se brevemente — su tre
questioni: 1) I'intolleranza religiosa e la liberta di religione o di credo; 2) le diverse forme, comprese quelle piu
recenti, di intolleranza e di discriminazione nei confronti dei cristiani; e 3) il potenziale di bene inerente
all’impegno con la religione o la fede.

Liberta di religione o di fede e intolleranza/discriminazione

La discriminazione e I'intolleranza nei confronti dei cristiani, che prendono di mira uomini e donne non a causa

della loro razza, del sesso o della lingua, ma per la loro fede, costituiscono una violazione e una sfida diretta alla
liberta di religione o di credo, che & uno dei diritti umani menzionati esplicitamente nell’Atto finale di Helsinki ed &
tutelato dai successivi impegni del’'Osce quale priorita di questa Organizzazione e dei suoi 57 Stati partecipanti.

Anche se a prima vista potrebbe sorprendere che la Csce e 'Osce — come organizzazione per la sicurezza
regionale — debbano dedicarsi a questioni concernenti la liberta di religione o di credo e gli sforzi per combattere
la discriminazione e l'intolleranza nei confronti dei cristiani, una riflessione piu profonda su tali argomenti rende
molto chiari i motivi per questa attenzione. L’intolleranza e la discriminazione nei confronti dei cristiani, come
ogni intolleranza e discriminazione per motivi religiosi, non sono solo indici di violazione dei diritti umani, ma si
sono anche dimostrati terreno fertile per altre violazioni di diritti umani che ostacolano e minacciano la coesione
sociale e che possono portare a violenza e conflitto, anche tra Stati. Se I'Osce vuole davvero realizzare — da
Vladivostok a Vancouver — sicurezza e cooperazione, deve rimanere vigile riguardo all’intolleranza e alla
discriminazione dirette contro uomini e donne solo per la loro fede in Gesu Cristo.

Intolleranza e discriminazione nei confronti dei cristiani: molteplici forme

Sebbene l'attenzione di questa Conferenza sia ovviamente rivolta alla regione dell’Osce e vi siano senza alcun
dubbio molti esempi ed episodi preoccupanti nella nostra regione, sarebbe negligente da parte mia non



6

ricordare almeno la barbara persecuzione dei cristiani che si verifica in altre parti del mondo, purtroppo anche
alle porte stesse dell'Osce. Le atrocita perpetrate nei confronti dei cristiani in Siria e in Iraq sono talmente
raccapriccianti, da non riuscire a trovare le parole adeguate, e la loro sofferenza non deve essere dimenticata.
Di fatto, negli ultimi giorni, 'ombra mortale dell’estremismo violento e del terrorismo & scesa ancora una volta
sulla comunita copta in Egitto.

Considerando la realta dell’area Osce, dobbiamo riconoscere che la discriminazione e l'intolleranza, compresi i
crimini d’odio, colpiscono molti cristiani e comunita cristiane, malgrado 'idea spesso riscontrata che in questa
parte del mondo tale discriminazione o intolleranza non si verifica. A quanto pare, appartenere alla religione
maggioritaria preclude ai cristiani 'essere considerati vittime di intolleranza. Questo modo di vedere, pero, non si
fonda sulla realta.

| continui e ripetuti attacchi a chiese cristiane e a edifici religiosi, confermati dai dati dell’Odihr, smentiscono
facilmente I'idea che i cristiani non subiscono intolleranze. La distruzione premeditata di chiese, cappelle e sale,
il vandalismo deliberato nei confronti di spazi e simboli religiosi, compresi croci, statue e altri manufatti cristiani,
come anche il furto e I'abuso sacrilego di cio che i cristiani considerano sacro, sono tutti esempi non solo di atti
irriguardosi, ma anche intolleranti e il piu delle volte criminali commessi a causa di pregiudizi.

Nuove forme di intolleranza e di discriminazione nei confronti dei cristiani

La Santa Sede ha ripetutamente osservato che l'intolleranza e la discriminazione nei confronti dei cristiani non
riguarda solo attacchi violenti o la distruzione insensata di oggetti religiosi e si esprime in molte forme nuove.
Queste nuove forme di intolleranza e di discriminazione devono essere riconosciute. In uno dei suoi piu
importanti discorsi sul cristianesimo nella societa, Papa Benedetto XVI ha identificato diverse tendenze
profondamente preoccupanti:

“La religione [...] per i legislatori non & un problema da risolvere, ma un fattore che contribuisce in modo vitale al
dibattito pubblico nella nazione. In tale contesto, non posso che esprimere la mia preoccupazione di fronte alla
crescente marginalizzazione della religione, in particolare del Cristianesimo, che sta prendendo piede in alcuni
ambienti, anche in nazioni che attribuiscono alla tolleranza un grande valore. Vi sono alcuni che sostengono che
la voce della religione andrebbe messa a tacere, o tutt’al piu relegata alla sfera puramente privata. Vi sono
alcuni che sostengono che la celebrazione pubblica di festivita come il Natale andrebbe scoraggiata, secondo la
discutibile convinzione che essa potrebbe in qualche modo offendere coloro che appartengono ad altre religioni
0 a nessuna. E vi sono altri ancora che — paradossalmente con lo scopo di eliminare le discriminazioni —
ritengono che i cristiani che rivestono cariche pubbliche dovrebbero, in determinati casi, agire contro la propria
coscienza. Questi sono segni preoccupanti dell’incapacita di tenere nel giusto conto non solo i diritti dei credenti
alla liberta di coscienza e di religione, ma anche il ruolo legittimo della religione nella sfera pubblica. Vorrei
pertanto invitare tutti voi, ciascuno nelle rispettive sfere di influenza, a cercare vie per promuovere ed
incoraggiare il dialogo tra fede e ragione ad ogni livello della vita nazionale” (Incontro con Esponenti della
societa civile, del Mondo Accademico, Culturale e Imprenditoriale, con il Corpo Diplomatico e con Leader
Religiosi nel Westminster Hall, 17 settembre 2010).

Questi esempi di cid che pud essere giustamente definito un “sentimento anticristiano” rappresentano una
nuova forma di intolleranza e di discriminazione nei confronti dei cristiani. Come Benedetto XVI ha sottolineato,
si basa sul contrapporre la liberta di religione o di credo a qualche nozione generale di tolleranza e di non-
discriminazione.

Tolleranza e non-discriminazione non dovrebbero perd essere usate, o interpretate, in un modo che restringe la
liberta di religione o di credo o altre liberta fondamentali. Una legislazione anti-discriminazione che nega la
liberta di religione o di credo — e spesso ignora il diritto dei cristiani di agire conformemente alle loro credenze e
ai loro interessi — € in netto contrasto con impegni ben consolidati dell’'Osce. Permettetemi qui di fare
un’importante distinzione: la Santa Sede aderisce con forza al principio che ogni diritto comporta obblighi e
doveri. Pertanto, chi si professa cristiano non pud sostenere che la liberta di religione o di credo lo autorizzi a
esortare alla violenza nei confronti dei non credenti. Tuttavia, allo stesso modo, un predicatore cristiano che



insegna rispettosamente e fedelmente i principi religiosi o morali della sua Chiesa & tutelato dalla liberta di
religione anche se 'opinione maggioritaria trova scomoda la sua proclamazione. Dobbiamo suscitare
consapevolezza per la discriminazione nei confronti dei cristiani, anche nelle regioni in cui I'opinione pubblica
internazionale normalmente non si aspetterebbe che esista. L’agire e il parlare pubblicamente come cristiano
impegnato nella propria vita professionale non sono mai stati tanto minacciati. Ai cristiani, come anche agli altri,
dovrebbe dunque essere permesso di esprimere pubblicamente la propria identita religiosa, liberi da qualunque
pressione a nasconderla o mascherarla.

Questo disagio o, di fatto, questa opposizione nei confronti di qualsiasi ruolo pubblico della religione & alla base
di cid che Papa Francesco ha definito “persecuzione educata dei cristiani” in molti paesi. Sotto le parvenze della
“correttezza politica”, la fede e la morale cristiana sono considerate ostili e offensive, e dunque un qualcosa che
deve essere eliminato dal discorso pubblico. Ma perché € cosi? Perché la religione, e in particolare il
cristianesimo, € temuto quando cerca di far sentire la propria voce su questioni che interessano non solo i
credenti, ma il bene comune della societa? Questa paura dinanzi al cristianesimo che svolge il suo ruolo
legittimo nella pubblica piazza rivela una visione o un approccio “riduzionista” alla liberta di religione o di credo,
confinandola meramente alla liberta di culto. Contro tale tendenza, il Santo Padre ha affermato che:

“La liberta religiosa implica certamente il diritto di adorare Dio, individualmente e comunitariamente, come la
propria coscienza lo detta. Ma la liberta religiosa, per sua natura, trascende i luoghi di culto, come pure la sfera
degli individui e delle famiglie. Perché il fatto religioso, la dimensione religiosa, non € una subcultura, & parte
della cultura di qualunque popolo e qualunque nazione” (Papa Francesco, Incontro per la liberta religiosa,
Philadelphia, 26 settembre 2015).

Le restrizioni alla liberta religiosa vanno sfidate, poiché i crimini d’odio inevitabilmente prosperano in un
ambiente in cui la liberta di religione non viene pienamente rispettata e in cui la religione € discriminata.

Religione o fede come fattore positivo

Malgrado le numerose sfide che dobbiamo affrontare nel combattere l'intolleranza nei confronti dei cristiani, non
dobbiamo dimenticare che la religione o la fede — e quindi il cristianesimo — ha una capacita illimitata di bene,
non solo per gli individui o le comunita (basti solo ricordare le immense opere caritative realizzate da cristiani),
ma anche per la societa nel suo insieme.

Pur riconoscendo il ruolo positivo che la religione pud svolgere nella sfera pubblica e nella societa, nella sua
Lettera enciclica Laudato si’ Papa Francesco ha ribadito che “la Chiesa non pretende [...] di sostituirsi alla
politica” (n. 188). Né la Chiesa pretende di offrire soluzioni tecniche ai problemi del mondo, poiché questa € una
responsabilita che ricade altrove. La religione, pero, ha il compito speciale di offrire i suoi principi guida alla
comunita dei credenti e alla societa in generale. Per sua natura € aperta a una realta piu grande e quindi puo
guidare le persone e le istituzioni verso una visione piu universale, verso un orizzonte di fraternita universale che
nobilita e arricchisce il carattere dell’assistenza umanitaria. Una persona autenticamente formata da una visione
religiosa non puo essere indifferente alla sofferenza di uomini e donne.

L'Osce ha chiaramente riconosciuto questa dimensione pubblica vitale ed essenziale delle comunita religiose. A
tale riguardo, vorrei richiamare la vostra attenzione sul principio 16 del Documento conclusivo di Vienna 1989 e
sulla Decisione n. 3/13 del Consiglio ministeriale. Questi impegni esigono che gli Stati partecipanti includano le
comunita religiose nel dibattito pubblico, anche attraverso i mezzi di comunicazione sociale. Pertanto, gli Stati
dovrebbero apprezzare gli interventi dei rappresentanti delle comunita religiose che esprimono le loro idee —
basate su convinzioni morali derivanti dalla fede — sulla vita quotidiana e, in particolare, sui provvedimenti
legislativi e amministrativi del loro paese.

La Santa Sede € convinta che, sia per gli individui sia per le comunita, la dimensione della fede puo favorire il
rispetto delle liberta fondamentali e dei diritti umani, sostenere la democrazia e lo Stato di diritto e contribuire
alla ricerca della verita e della giustizia. Inoltre, il dialogo e la collaborazione tra le religioni e con le religioni sono
un mezzo importante per promuovere sicurezza, fiducia, riconciliazione, rispetto e comprensione reciproci e a



8

favorire la pace. | nostri sforzi comuni per combattere I'intolleranza o la discriminazione nei confronti dei cristiani
partono dal nostro riconoscimento comune della liberta di religione o di credo e, come ha evidenziato Papa
Francesco:

“Essa comprende ‘la liberta di scegliere la religione che si considera vera e di manifestare pubblicamente la
propria fede’. Un sano pluralismo, che davvero rispetti gli altri ed i valori come tali, non implica una
privatizzazione delle religioni, con la pretesa di ridurle al silenzio e all’'oscurita della coscienza di ciascuno, o alla
marginalita del recinto chiuso delle chiese, delle sinagoghe o delle moschee. Si tratterebbe, in definitiva, di una
nuova forma di discriminazione e di autoritarismo” (Evangelii Gaudium, n. 255).

Grazie a tutti per la gentile attenzione.

[02017-IT.01] [Testo originale: Inglese]

[BO907-XX.01]



