SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0818

Domenica 13.11.2016

Santa Messa in occasione del Giubileo delle persone socialmente escluse

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in linqua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 10 di questa mattina, nella Basilica Vaticana, il Santo Padre Francesco ha presieduto la Celebrazione
Eucaristica in occasione del “Giubileo delle persone socialmente escluse”, indetto dall’11 al 13 novembre nel
contesto dell’Anno della Misericordia.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che Papa Francesco ha pronunciato dopo la proclamazione del Vangelo:

Omelia del Santo Padre

«Per voi [...] sorgera con raggi benefici il sole di giustizia» (Ml 3,20). Le parole del profeta Malachia, che
abbiamo ascoltato nella prima lettura, illuminano la celebrazione di questa giornata giubilare. Si trovano
all'ultima pagina dell’'ultimo profeta dell’Antico Testamento e sono rivolte a coloro che hanno fiducia nel Signore,
che ripongono la loro speranza in lui, scegliendolo come sommo bene della vita e rifiutando di vivere solo per sé
e per i propri interessi. Per costoro, poveri di sé ma ricchi di Dio, sorgera il sole della sua giustizia: essi sono i
poveri in spirito, cui Gesu promette il regno dei cieli (cfr Mt 5,3) e che Dio, per bocca del profeta Malachia,



2

chiama «mia proprieta particolare» (Ml 3,17). Il profeta li oppone ai superbi, a coloro che hanno posto nella loro
autosufficienza e nei beni del mondo la sicurezza della vita. Di fronte a questa pagina finale dell’Antico
Testamento, nascono domande che interpellano il senso ultimo della vita: dove cerco io la mia sicurezza? Nel
Signore o in altre sicurezze che non piacciono a Dio? Dov’é diretta la mia vita, dove punta il mio cuore? Verso il
Signore della vita o verso cose che passano e non saziano?

Questioni simili appaiono nell’'odierno brano evangelico. Gesu si trova a Gerusalemme, per I'ultima e piu
importante pagina della sua vita terrena: la sua morte e risurrezione. E nei pressi del tempio, «ornato di belle
pietre e di doni votivi» (Lc 21,5). La gente sta proprio parlando delle bellezze esteriori del tempio, quando Gesu
dice: «Verranno giorni nei quali, di quello che vedete, non sara lasciata pietra su pietra» (v. 6). Aggiunge che
non mancheranno conflitti, carestie, sconvolgimenti nella terra e nel cielo. Gesu non vuole impaurire, ma dirci
che tutto quel che vediamo, inesorabilmente, passa. Anche i regni piu potenti, gli edifici piu sacri e le realta piu
stabili del mondo, non durano per sempre; prima o poi, cadono.

Di fronte a queste affermazioni, la gente pone subito due domande al Maestro: «Quando accadranno queste
cose e quale sara il segno»? (v. 7). Quando e quale... Sempre siamo spinti dalla curiosita: si vuole sapere
quando e ricevere dei segni. Ma a Gesu questa curiosita non piace. Al contrario, Egli esorta a non lasciarci
ingannare dai predicatori apocalittici. Chi segue Gesu non presta ascolto ai profeti di sventura, alle vanita degli
oroscopi, alle predicazioni e alle predizioni che ingenerano paure, distraendo da cid che conta. Tra le tante voci
che si sentono, il Signore invita a distinguere ciod che viene da Lui e ci® che viene dallo spirito falso. E
importante: distinguere l'invito sapiente che Dio ci rivolge ogni giorno dal clamore di chi si serve del nome di Dio
per spaventare, alimentare divisioni e paure.

Gesu invita fermamente a non avere paura di fronte agli sconvolgimenti di ogni epoca, nemmeno di fronte alle
prove piu gravi e ingiuste che capitano ai suoi discepoli. Egli chiede di perseverare nel bene e di porre piena
fiducia in Dio, che non delude: «Nemmeno un capello del vostro capo sara perduto» (v. 18). Dio non dimentica i
suoi fedeli, la sua proprieta preziosa, che siamo noi.

Ma ci interpella oggi sul senso della nostra esistenza. Con un’immagine, si potrebbe dire che queste letture si
pongono come un “setaccio” in mezzo al fluire della nostra vita: ci ricordano che quasi tutto in questo mondo
passa, come l'acqua che scorre via; ma ci sono realta preziose che rimangono, come una pietra preziosa in un
setaccio. Che cosa resta, che cosa ha valore nella vita, quali ricchezze non svaniscono? Sicuramente due: il
Signore e il prossimo. Queste due ricchezze non svaniscono! Questi sono i beni piu grandi, da amare. Tutto il
resto — il cielo, la terra, le cose piu belle, anche questa Basilica — passa; ma non dobbiamo escludere dalla vita
Dio e gli altri.

Eppure proprio oggi, quando si parla di esclusione, vengono subito in mente persone concrete; non cose inutili,
ma persone preziose. La persona umana, posta da Dio al culmine del creato, viene spesso scartata, perché si
preferiscono le cose che passano. E questo € inaccettabile, perché 'uomo ¢ il bene piu prezioso agli occhi di
Dio. Ed & grave che ci si abitui a questo scarto; bisogna preoccuparsi, quando la coscienza si anestetizza e non
fa piu caso al fratello che ci soffre accanto o ai problemi seri del mondo, che diventano solo ritornelli gia sentiti
nelle scalette dei telegiornali.

Oggi, cari fratelli e sorelle, € il vostro Giubileo, e con la vostra presenza ci aiutate a sintonizzarci sulla lunghezza
d’onda di Dio, a guardare quello che guarda Lui: Egli non si ferma all’'apparenza (cfr 1 Sam 16,7), ma rivolge lo
sguardo «sull’'umile e su chi ha lo spirito contrito» (Is 66,2), sui tanti poveri Lazzaro di oggi. Quanto ci fa male
fingere di non accorgerci di Lazzaro che viene escluso e scartato (cfr Lc 16,19-21)! E voltare la faccia a Dio. E
voltare la faccia a Dio! E un sintomo di sclerosi spirituale quando I'interesse si concentra sulle cose da produrre,
invece che sulle persone da amare. Cosi nasce la tragica contraddizione dei nostri tempi: quanto pit aumentano
il progresso e le possibilita, il che & un bene, tanto piu vi sono coloro che non possono accedervi. E una grande
ingiustizia che deve preoccuparci, molto piu di sapere quando e come sara la fine del mondo. Perché non si pud
stare tranquilli in casa mentre Lazzaro giace alla porta; non c’€ pace in casa di chi sta bene, quando manca
giustizia nella casa di tutti.



3

Oggi, nelle cattedrali e nei santuari di tutto il mondo si chiudono le Porte della Misericordia. Chiediamo la grazia
di non chiudere gli occhi davanti a Dio che ci guarda e dinanzi al prossimo che ci interpella. Apriamo gli occhi a
Dio, purificando la vista del cuore dalle rappresentazioni ingannevoli e paurose, dal dio della potenza e dei
castighi, proiezione della superbia e del timore umani. Guardiamo con fiducia al Dio della misericordia, con la
certezza che «la carita non avra mai fine» (1 Cor 13,8). Rinnoviamo la speranza della vita vera cui siamo
chiamati, quella che non passera e che ci attende in comunione con il Signore e con gli altri, in una gioia che
durera per sempre, € senza fine.

E apriamo gli occhi al prossimo, soprattutto al fratello dimenticato ed escluso, al “Lazzaro” che giace davanti alla
nostra porta. Li punta la lente d’'ingrandimento della Chiesa. Che il Signore ci liberi dal rivolgerla verso di noi. Ci
distolga dagli orpelli che distraggono, dagli interessi e dai privilegi, dagli attaccamenti al potere e alla gloria, dalla
seduzione dello spirito del mondo. La nostra Madre Chiesa guarda «in particolare a quella parte dell’'umanita
che soffre e piange, perché sa che queste persone le appartengono per diritto evangelico» (PAOLO VI,
Allocuzione all’inizio della Il Sessione del Concilio Vaticano Il, 29 settembre 1963). Per diritto, e anche per
dovere evangelico, perché & nostro compito prenderci cura della vera ricchezza che sono i poveri. Alla luce di
queste riflessioni, vorrei che oggi fosse la “giornata dei poveri”. Ce lo ricorda bene un’antica tradizione,
riguardante il santo martire romano Lorenzo. Egli, prima di sostenere un atroce martirio per amore del Signore,
distribui i beni della comunita ai poveri, da lui qualificati come veri tesori della Chiesa. Ci conceda il Signore di
guardare senza paura a cio che conta, di dirigere il cuore verso di Lui e verso i nostri veri tesori.

[01830-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

«Pour vous [...] le Soleil de justice se lévera: il apportera la guérison dans son rayonnement» (M/ 3, 20). Les
paroles du prophéte Malachie, que nous avons entendues dans la premiére lecture, éclairent la célébration cette
journée jubilaire. Elles se trouvent a la derniére page du dernier prophete de I’Ancien Testament et sont
adressées a ceux qui ont confiance dans le Seigneur, qui mettent leur espérance en lui, en le choisissant
comme le bien supréme de la vie et en refusant de vivre uniquement pour soi et pour ses intéréts personnels.
Pour ceux-la, pauvres de soi mais riches de Dieu, se levera le soleil de sa justice: ils sont les pauvres en esprit,
a qui Jésus promet le royaume des cieux (cf. Mt 5, 3) et que Dieu, par la bouche du prophéte Malachie, appelle
«mon domaine particulier» (M/ 3, 17). Le prophéte les oppose aux superbes, a ceux qui ont mis la sécurité de la
vie dans leur autosuffisance et dans les biens du monde. Derriére cette page finale de I'’Ancien Testament, se
cachent des questions qui interpellent sur le sens dernier de la vie: ou est-ce que moi je cherche ma sécurité?
Dans le Seigneur ou dans d’autres sécurités qui ne plaisent pas a Dieu? Vers ou s’oriente ma vie, vers ou se
dirige mon coeur? Vers le Seigneur de la vie ou vers des choses qui passent et ne comblent pas?

Des questions similaires apparaissent dans le passage de I'Evangile d’aujourd’hui. Jésus se trouve a Jérusalem,
pour la derniere et la plus importante page de sa vie terrestre: sa mort et sa résurrection. C’est aux alentours du
temple, orné «de belles pierres et d’ex-voto» (Lc 21, 5). Les gens sont précisément en train de parler des
beautés extérieures du temple, lorsque Jésus dit: «Ce que vous voyez, des jours viendront ou il n’en restera pas
pierre sur pierre» (v. 6). Il ajoute qu’il ne manquera pas de conflits, de famines, de bouleversements sur la terre
et dans le ciel. Jésus ne veut pas effrayer, mais nous dire que tout ce que nous voyons passe inexorablement.
Méme les royaumes les plus puissants, les édifices les plus sacrés et les réalités les plus stables du monde ne
durent pas pour toujours. Tét tout tard, ils s’effondrent.

Face a ces affirmations, les gens posent immédiatement deux questions au Maitre: «Quand cela arrivera-t-il? Et
quel sera le signe que cela est sur le point d’arriver?» (v. 7). Quand et quel... Nous sommes toujours poussés
par la curiosité: on veut savoir quand et avoir des signes. Mais cette curiosité ne plait pas a Jésus. Au contraire,
il exhorte a ne pas se laisser tromper par les prédicateurs apocalyptiques. Celui qui suit Jésus ne préte pas
I'oreille aux prophétes de malheur, aux vanités des horoscopes, aux prédications et aux prédictions qui suscitent
peur, en distrayant de ce qui compte. Parmi les nombreuses voix qui se font entendre, le Seigneur invite a
distinguer ce qui vient de lui et ce qui vient de I'esprit faux. C’est important: distinguer l'invitation sage que Dieu
nous adresse chaque jour de la clameur de celui qui se sert du nom de Dieu pour effrayer, alimenter des



divisions et des peurs.

Jésus invite fermement a ne pas avoir peur face aux bouleversements de chaque époque, méme pas face aux
plus graves et plus injustes épreuves qui arrivent a ces disciples. Il demande de persévérer dans le bien et dans
la pleine confiance mise en Dieu, qui ne dégoit pas: «Mais pas un cheveu de votre téte ne sera perdu» (v. 18).
Dieu n’oublie pas ses fidéles, son précieux domaine, que nous sommes.

Mais il nous interpelle aujourd’hui sur le sens de notre existence. Par une image, on pourrait dire que ces
lectures se présentent comme un “tamis” dans le déroulement de notre vie: elles nous rappellent que presque
tout en ce monde passe, comme I'eau qui coule; mais il y a de précieuses réalités qui demeurent, comme une
pierre précieuse sur le tamis. Qu’est-ce qui reste, qu’est-ce qui a de la valeur dans la vie, quelles richesses ne
s’évanouissent pas? Slirement deux: le Seigneur et le prochain. Ces deux richesses ne s’évanouissent pas.
Voila les plus grands biens a aimer. Tout le reste — le ciel, la terre, les choses les plus belles, méme cette
Basilique — passe, mais nous ne devons pas exclure de notre vie Dieu et les autres.

Néanmoins, précisément aujourd’hui, lorsqu’on parle d’exclusion, viennent a I'esprit immédiatement des
personnes concretes; pas des choses inutiles, mais des personnes précieuses. La personne humaine, placée
par Dieu au sommet de la création, est souvent rejetée, car on préfére les choses qui passent. Et cela est
inacceptable, parce que 'homme est le bien le plus précieux aux yeux de Dieu. Et c’est grave qu’on s’habitue a
ce rejet; il faut s'inquiéter, lorsque la conscience est anesthésiée et ne préte plus attention au frére qui souffre a
c6té de nous ou aux problémes sérieux du monde, qui deviennent seulement des refrains entendus dans les
revues de presse des journaux télévisés.

Aujourd’hui, chers fréres et sceurs, c’est votre jubilé, et par votre présence, vous nous aidez a nous harmoniser
sur la longueur d’'onde de Dieu, a regarder ce que lui regarde: il ne s’arréte pas a I'apparence (cf. 1 Sam 16, 7),
mais dirige son regard vers «le pauvre, celui qui a I'esprit abattu» (/s 66, 2), vers les nombreux pauvres Lazare
d’aujourd’hui. Que cela nous fait mal de feindre de ne pas apercevoir Lazare qui est exclu et rejeté (cf. Lc 16,
19-21)! C’est tourner le dos a Dieu. C’est tourner le dos a Dieu! C’est un symptéme de sclérose spirituelle
lorsque l'intérét se concentre sur les choses a produire plutét que sur les personnes a aimer. Ainsi nait la
contradiction tragique de nos temps: plus augmentent le progres et les possibilités, ce qui est un bien, plusily a
de gens qui ne peuvent pas y accéder. C’est une grande injustice qui doit nous préoccuper, beaucoup plus que
de savoir quand et comment il y aura la fin du monde. En effet, on ne peut pas rester tranquille chez soi tandis
que Lazare se trouve a la porte; il 'y a pas de paix chez celui qui vit bien, lorsque manque la justice dans la
maison de tout le monde.

Aujourd’hui, dans les cathédrales et dans les sanctuaires du monde entier, se ferment les Portes de la
Miséricorde. Demandons la grace de ne pas fermer les yeux face a Dieu qui nous regarde et devant le prochain
qui nous interpelle. Ouvrons les yeux sur Dieu, en purifiant la vue du coeur des représentations trompeuses et
effrayantes, du dieu du pouvoir et des chatiments, projections de I'orgueil et de la crainte des hommes.
Regardons avec confiance le Dieu de la miséricorde, avec la certitude que «/'amour ne passera jamais» (71 Co
13, 8). Renouvelons I'espérance de la vraie vie a laquelle nous sommes appelés, celle qui ne passera pas et qui
nous attend en communion avec le Seigneur et avec les autres, dans une joie qui durera pour toujours, sans fin.

Et ouvrons nos yeux sur le prochain, surtout sur le frére oublié et exclu, sur le «Lazare» qui git devant notre
porte. Sur eux pointe la loupe d’agrandissement de I'Eglise. Que le Seigneur nous libére du fait de diriger cette
loupe vers nous-mémes. Qu’il nous détache des oripeaux qui distraient, des intéréts et des privileges, de
I'attachement au pouvoir et & la gloire, de la séduction de I'esprit du monde. Notre Mére I'Eglise regarde «en
particulier cette partie de 'humanité qui souffre et pleure, car elle sait que ces personnes lui appartiennent par
droit évangélique» (Paul VI, Allocution inaugurale de la 2eme Session du Concile Vatican I, 29 septembre
1963). Par droit et aussi par devoir évangélique, car c’est notre tache de prendre soin de la vraie richesse que
sont les pauvres. A la lumiere de ces réflexions, je voudrais qu’aujourd’hui soit la «journée des pauvres». Une
antique tradition, concernant le saint martyr romain Laurent, nous le rappelle bien. Avant de subir un atroce
martyre par amour pour le Seigneur, il a distribué les biens de la communauté aux pauvres, qu’il a qualifiés de
vrais trésors de I'Eglise. Que le Seigneur nous accorde de regarder sans peur ce qui compte, de diriger notre



coeur vers lui et vers nos vrais trésors.

[01830-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

“For you... the sun of justice shall rise, with healing in its wings” (Mal 4:2). The words of the Prophet Malachi,
which we heard in the first reading, shed light on today’s Jubilee. They come to us from the last page of the last
Old Testament prophet. They are words directed to those who trust in the Lord, who place their hope in him, who
see in him life’s greatest good and refuse to live only for themselves and their own interests. For those who are
materially poor but rich in God, the sun of justice will rise. These are the poor in spirit, to whom Jesus promised
the kingdom of heaven (cf. Mt 5:3) and whom God, through the words of the Prophet Malachi, calls “my special
possession” (Mal 3:17). The prophet contrasts them with the proud, those who seek a secure life in their self-
sufficiency and their earthly possessions. This last page of the Old Testament raises challenging questions
about the ultimate meaning of life: where do | look for security? In the Lord or in other forms of security not
pleasing to God? Where is my life headed, what does my heart long for? The Lord of life or ephemeral things
that cannot satisfy?

Similar questions appear in today’s Gospel. Jesus is in Jerusalem for the last and most important page of his
earthly life: his death and resurrection. He is in the precincts of the Temple, “adorned with noble stones and
offerings” (Lk 21:5). People were speaking of the beautiful exterior of the temple, when Jesus says: “The days
will come when there shall not be left here one stone upon another” (v. 6). He adds that there will be no lack of
conflicts, famine, convulsions on earth and in the heavens. Jesus does not want to frighten us, but to tell us that
everything we now see will inevitably pass away. Even the strongest kingdoms, the most sacred buildings and
the surest realities of this world do not last for ever; sooner or later they fall.

In response, people immediately put two questions to the Master: “When will this be, and what will be the sign?”
(v. 7). When and what... We are constantly driven by curiosity: we want to know when and we want to see signs.
Yet Jesus does not care for such curiosity. On the contrary, he exhorts us not to be taken in by apocalyptic
preachers. Those who follow Jesus pay no heed to prophets of doom, the nonsense of horoscopes, or terrifying
sermons and predictions that distract from the truly important things. Amid the din of so many voices, the Lord
asks us to distinguish between what is from him and what is from the false spirit. This is important: to distinguish
the word of wisdom that the God speaks to us each day from the shouting of those who seek in God’s name to
frighten, to nourish division and fear.

Jesus firmly tells us not to be afraid of the upheavals in every period of history, not even in the face of the most
serious trials and injustices that may befall his disciples. He asks us to persevere in the good and to place all our
trust in God, who does not disappoint: “Not a hair of your head will perish” (v. 18). God does not forget his
faithful ones, his precious possession. He does not forget us.

Today, however, he questions us about the meaning of our lives. Using an image, we could say that these
readings serve as a “strainer” through which our life can be poured: they remind us that almost everything in this
world is passing away, like running water. But there are treasured realities that remain, like a precious stone in a
strainer. What endures, what has value in life, what riches do not disappear? Surely these two: the Lord and our
neighbour. These two riches do no disappear! These are the greatest goods; these are to be loved. Everything
else — the heavens, the earth, all that is most beautiful, even this Basilica — will pass away; but we must never
exclude God or others from our lives.

Today, though, when we speak of exclusion, we immediately think of concrete people, not useless objects but
precious persons. The human person, set by God at the pinnacle of creation, is often discarded, set aside in
favour of ephemeral things. This is unacceptable, because in God’s eyes man is the most precious good. It is
ominous that we are growing used to this rejection. We should be worried when our consciences are
anaesthetized and we no longer see the brother or sister suffering at our side, or notice the grave problems in
our world, which become a mere refrain familiar from the headlines on the evening news.



Dear brothers and sisters, today is your Jubilee. Your presence here helps us to be attuned to God'’s
wavelength, to see what he sees. He sees not only appearances (cf. 1 Sam 16:7), but turns his gaze to the
“humble and contrite in spirit” (/s 66:2), to the many poor Lazaruses of our day. What harm we do to ourselves
when we fail to notice Lazarus, excluded and cast out (cf. Lk 16:19-21)! It is turning away from God himself. It is
the symptom of a spiritual sclerosis when we are only interested in objects to be produced rather than on
persons to be loved. This is the origin of the tragic contradiction of our age: as progress and new possibilities
increase, which is a good thing, less and less people are able to benefit from them. This is a great injustice that
should concern us much more than knowing when or how the world will end. Because we cannot go about our
business quietly at home while Lazarus lies at the door. There is no peace in the homes of the prosperous as
long as justice is lacking in the home of everyone.

Today, in the cathedrals and sanctuaries throughout the world, the Doors of Mercy are being closed. Let us ask
for the grace not to close our eyes to God who sees us and to our neighbour who asks something of us. Let us
open our eyes to God, purifying the eye of our hearts of deceitful and fearful images, from the god of power and
retribution, the projection of human pride and fear. Let us look with trust to the God of mercy, with the certainty
that “love never ends” (7 Cor 13:8). Let us renew our hope in the true life to which we are called, the life that will
not pass away and that awaits us in communion with the Lord and with others, in a joy that will last forever,
without end.

And let us open our eyes to our neighbour, especially to our brothers and sisters who are forgotten and
excluded, to the “Lazarus” at our door. That is where the Church’s magnifying glass is pointed. May the Lord free
us from turning it towards ourselves. May he turn us away from the trappings that distract us, from interests and
privileges, from attachment to power and glory, from being seduced by the spirit of the world. Our Mother the
Church looks “in particular to that portion of humanity that is suffering and crying out, because she knows that
these people belong to her by evangelical right” (PAUL VI, Address at the beginning of the Second Session of
the Second Vatican Council, 29 September 1963).

By right but also by evangelical duty, for it is our responsibility to care for the true riches which are the poor. In
the light of these reflections, | would like today to be the “day of the poor”. We are reminded of this by an ancient
tradition according to which the Roman martyr Lawrence, before suffering a cruel martyrdom for the love of the
Lord, distributed the goods of the community to the poor, whom he described as the true treasure of the Church.
May the Lord grant that we may look without fear to what truly matters, and turn our hearts to our true treasure.

[01830-EN.02] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

»Fur euch [...] wird die Sonne der Gerechtigkeit aufgehen und ihre Fligel bringen Heilung« (Mal 3,20). Die
Worte des Propheten Maleachi, die wir in der ersten Lesung gehért haben, werfen ein Licht auf die Feier dieses
Jubildumstages. Sie stehen im letzten Kapitel des letzten Propheten des Alten Testaments und sind an
diejenigen gerichtet, die auf den Herrn vertrauen, die ihre Hoffnung auf ihn setzen, indem sie ihn als das héchste
Gut ihres Lebens wahlen und sich weigern, nur fiir sich selbst und die eigenen Interessen zu leben. Fir diese,
die arm an sich selbst, aber reich an Gott sind, wird die Sonne der Gerechtigkeit aufgehen: Sie sind die Armen
vor Gott, denen Jesus das Himmelreich verspricht (vgl. Mt 5,3) und die Gott durch den Propheten Maleachi
»mein besonderes Eigentum« nennt (3,17). Der Prophet stellt sie den Uberheblichen entgegen, denen, die die
Sicherheit fiir ihr Leben auf ihre Selbstandigkeit und die Gulter der Welt gegriindet haben. Angesichts dieses
letzten Abschnitts des Alten Testaments kommen Fragen auf, die den eigentlichen Sinn des Lebens angehen:
Wo suche ich meine Sicherheit? Im Herrn oder in anderen Sicherheiten, die Gott nicht gefallen? Wohin ist mein
Leben ausgerichtet, wohin strebt mein Herz? Zum Herrn des Lebens oder zu Dingen, die vergehen und nicht
sattigen?

Annliche Fragen erscheinen im heutigen Evangelium. Jesus ist in Jerusalem, und zwar fiir die letzte und
wichtigste Etappe seines Erdenlebens: seinen Tod und seine Auferstehung. Er befindet sich in der Nahe des
Tempels, der »mit schénen Steinen und Weihegeschenken geschmiickt« ist (Lk 21,5). Die Leute sprechen



7

gerade von der duleren Schoénheit des Tempels, als Jesus sagt: »Es wird eine Zeit kommen, da wird von allem,
was ihr hier seht, kein Stein auf dem andern bleiben« (Lk 21,6). Und er flgt hinzu, dass Konflikte, Hungersnéte
sowie umwalzende Ereignisse auf der Erde und am Himmel nicht ausbleiben werden. Jesus will nicht Angst
schiren, sondern er will uns sagen, dass alles, was wir sehen, unabwendbar vergehen wird. Auch die
machtigsten Reiche, die heiligsten Bauten und die stabilsten Realitdten der Welt dauern nicht ewig fort;
irgendwann gehen sie unter und fallen zusammen.

Angesichts dieser Behauptungen stellen die Leute dem Meister sofort zwei Fragen: »Wann wird das geschehen
und an welchem Zeichen wird man erkennen, dass es beginnt?« (V. 7) Wann und welches Zeichen... Immer
werden wir von Neugier getrieben: Man will das Wann erfahren und Zeichen erhalten. Aber Jesus gefallt diese
Neugier nicht. Im Gegenteil, er fordert uns auf, uns nicht von den apokalyptischen Predigern tduschen zu
lassen. Wer Jesus nachfolgt, schenkt den Unheilspropheten, den Nutzlosigkeiten der Horoskope und den Angst
einfloRenden Predigten und Weissagungen, die von dem ablenken, worauf es ankommt, kein Gehér. Der Herr
I&dt uns ein, unter den vielen Stimmen, die man hért, zu unterscheiden, was von ihm und was vom Geist der
Lige kommt. Es ist wichtig, die weise Einladung, die Gott jeden Tag an uns richtet, von dem Larm derer zu
unterscheiden, die sich des Namens Gottes bedienen, um Schrecken zu verbreiten und Spaltungen und Angste
zu scharen.

Jesus fordert uns nachdriicklich auf, keine Angst zu haben vor den Erschitterungen jeglicher Epoche, nicht
einmal vor den schwersten und ungerechtesten Prifungen, die seinen Jingern widerfahren. Er verlangt, im
Guten auszuharren und volles Vertrauen auf Gott zu setzen, der nicht enttauscht: »Und doch wird euch kein
Haar gekrimmt werden« (V. 18). Gott vergisst seine Glaubigen, sein kostbares Eigentum, das wir sind, nicht.

Aber er befragt uns heute Gber den Sinn unseres Lebens. Mit einem Bild kénnte man sagen, dass diese
Lesungen sich wie ein ,Sieb“ mitten in das DahinflieRen unseres Lebens setzen: Sie erinnern uns daran, dass
fast alles in dieser Welt vergeht wie das Wasser, das verrinnt, dass es aber kostbare Wirklichkeiten gibt, die
bleiben — wie ein kostbarer Stein in einem Sieb. Was bleibt, was ist wertvoll im Leben, welche Reichtlimer
schwinden nicht dahin? Sicher zwei: der Herr und der Néchste. Diese beiden Reichtiimer schwinden nicht dahin!
Das sind die groten Giter, die man lieben soll; alles andere — der Himmel, die Erde, die schéonsten Dinge, auch
diese Basilika — all das vergeht, aber Gott und die anderen diirfen wir nicht aus unserem Leben ausschlie3en.

Und doch kommen einem gerade heute, wenn von AusschlieBung die Rede ist, sofort konkrete Menschen in
den Sinn — nicht nutzlose Dinge, sondern wertvolle Menschen. Die menschliche Person, die Gott an die Spitze
der Schodpfung gestellt hat, wird oft ausgesondert, weil man den verganglichen Dingen den Vorzug gibt. Und das
ist unannehmbar, denn der Mensch ist in Gottes Augen das kostbarste Gut. Und es ist gravierend, dass man
sich an diese Aussonderung gewohnt. Es ist Anlass zur Sorge, wenn das Gewissen taub wird und den
Mitmenschen, der neben uns leidet, nicht mehr wahrnimmt oder die ernsten Probleme der Welt nicht mehr
beachtet und diese zu blof3en, in den Nachrichtensendungen immer wieder gehérten Refrains werden.

Heute, liebe Brider und Schwestern, ist euer Jubildum, und mit eurer Anwesenheit helft ihr uns, uns auf die
Wellenlange Gottes einzustellen und das in den Blick zu nehmen, auf das er schaut: Er bleibt nicht beim
aulderen Schein stehen (vgl. 7Sam 16,7), sondern schaut »auf den Armen und Zerknirschten« (Jes 66,2), auf
die vielen armen ,Lazarusse” von heute. Wie sehr ist es doch zu unserem eigenen Schaden, wenn wir so tun,
als bemerkten wir Lazarus nicht, der ausgeschlossen und ,weggeworfen“ wird (vgl. Lk 16,19-21)! Das bedeutet,
das Gesicht von Gott abzuwenden. Das bedeutet, das Gesicht von Gott abzuwenden! Es ist ein Symptom von
geistiger Sklerose, wenn das Interesse sich auf die Dinge konzentriert, die man produzieren will, anstatt auf die
Menschen, die man lieben sollte. So entsteht der tragische Widerspruch unserer Zeit: Je mehr der Fortschritt
und die Chancen wachsen, was an sich etwas Gutes ist, umso mehr Menschen gibt es, die dazu keinen Zugang
haben. Das ist eine grole Ungerechtigkeit, um die wir uns weit mehr sorgen missen, als darum, zu wissen,
wann und wie das Ende der Welt sein wird. Denn man darf nicht ruhig im Hause bleiben, wahrend Lazarus vor
der TUr liegt; es gibt keinen Frieden im Hause des Wohlhabenden, wenn es im Hause aller an Gerechtigkeit
fehlt.

Heute werden in den Kathedralen und Heiligtimern der ganzen Welt die Pforten der Barmherzigkeit



8

geschlossen. Bitten wir um die Gnade, dass wir nicht unsere Augen verschliel3en vor Gott, der uns anschaut,
und vor dem Nachsten, der uns auf den Plan ruft. Offnen wir die Augen fir Gott, indem wir den Blick unseres
Herzens reinigen von den triigerischen und erschreckenden Vorstellungen, vom ,Gott“ der Macht und der
Strafen, einer Projektion menschlicher Uberheblichkeit und Furcht. Schauen wir vertrauensvoll auf den Gott des
Erbarmens, in der Gewissheit, dass »die Liebe niemals aufhort« (vgl. 7Kor 13,8). Erneuern wir unsere Hoffnung
auf das wahre Leben, zu dem wir berufen sind, jenes Leben, das nicht vergeht und das uns in der Gemeinschaft
mit dem Herrn und mit den anderen erwartet, in einer Freude, die ewig anhalten wird und ohne Ende.

Und 6ffnen wir die Augen fir den Nachsten, vor allem flir den vergessenen und ausgeschlossenen
Mitmenschen. Fir den ,Lazarus®, der vor unserer Tur liegt. Er steht im Brennpunkt der Lupe der Kirche. Und der
Herr bewahre uns davor, diese Lupe auf uns selber zu richten. Er bringe uns von zerstreuendem Blendwerk ab,
von Eigennutz und Privilegien, vom Streben nach Macht und Ruhm, von der Verlockung durch den Geist der
Welt. Unsere Mutter Kirche schaut »besonders auf den leidenden und weinenden Teil der Menschheit, weil sie
weil}, dass diese Menschen ihr aufgrund eines im Evangelium verbuchten Rechtes angehéren« (Paul VI.,
Ansprache zu Beginn der zweiten Sitzung des Zweiten Vatikanischen Konzils, 29. September 1963). Aufgrund
eines Rechtes und auch aufgrund einer im Evangelium verankerten Pflicht, denn es ist unsere Aufgabe, uns um
unseren wahren Reichtum, namlich die Armen, zu kimmern. Im Licht dieser Gedanken mdchte ich, dass heute
der ,Tag der Armen* ist. Daran erinnert uns eine alte Uberlieferung vom heiligen rémischen Martyrer Laurentius.
Bevor er aus Liebe zum Herrn ein grausames Martyrium erlitt, verteilte er die Giter der Gemeinde an die Armen,
die er als die wahren Schétze der Kirche bezeichnete. M6ge uns der Herr gewahren, dass wir furchtlos auf das
blicken, worauf es ankommt, und unser Herz auf ihn und auf unsere wahren Schétze ausrichten.

[01830-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

«Os iluminara un sol de justicia que lleva la salud en las alas» (Ml 3,20). Las palabras del profeta Malaquias,
que hemos escuchado en la primera lectura, iluminan la celebracion de esta jornada jubilar. Se encuentran en la
ultima pagina del ultimo profeta del Antiguo Testamento y estan dirigidas a aquellos que confian en el Sefior,
gue ponen su esperanza en él, que ponen nuevamente su esperanza en él, eligiéndolo como el bien mas alto
de sus vidas y negandose a vivir sélo para si mismos y su intereses personales. Para ellos, pobres de si
mismos pero ricos de Dios, amanecera el sol de su justicia: ellos son los pobres en el espiritu, a los que Jesus
promete el reino de los cielos (cf. Mt 5,3), y Dios, por medio del profeta Malaquias, llama mi «propiedad
personal» (MI3,17). El profeta los contrapone a los arrogantes, a los que han puesto la seguridad de su vida en
su autosuficiencia y en los bienes del mundo. La lectura de esta ultima pagina del Antiguo Testamento suscita
preguntas que nos interrogan sobre el significado ultimo de la vida: ¢ En donde pongo yo mi seguridad? ¢ En el
Sefior 0 en otras seguridades que no le gustan a Dios? ;Hacia donde se dirige mi vida, hacia dénde esta
orientado mi corazon? ; Hacia el Sefior de la vida o hacia las cosas que pasan y no llenan?

Preguntas similares se encuentran en el pasaje del Evangelio de hoy. Jesus esta en Jerusalén para escribir la
ultima y mas importante pagina de su vida terrena: su muerte y resurreccion. Esta cerca del templo, «adornado
de bellas piedras y ofrendas votivas» (Lc 21,5). La gente estaba hablando de la belleza exterior del templo,
cuando Jesus dice: «Esto que contemplais, llegara un dia en que no quedara piedra sobre piedra» (v. 6). Ahade
que habra conflictos, hambre, convulsion en la tierra y en el cielo. Jesus no nos quiere asustar, sino advertirnos
de que todo lo que vemos pasa inexorablemente. Incluso los reinos mas poderosos, los edificios mas sagrados
y las cosas mas estables del mundo, no duran para siempre; tarde o temprano caeran.

Ante estas afirmaciones, la gente inmediatamente plantea dos preguntas al Maestro: «;Cuando va a ser eso?,
¢y cual sera la senal de que todo eso esta para suceder?» (v. 7). Cuando y cual... Siempre nos mueve la

curiosidad: se quiere saber cuando y recibir sefiales. Pero esta curiosidad a Jesus no le gusta. Por el contrario,
él nos insta a no dejarnos enganar por los predicadores apocalipticos. El que sigue a Jesus no hace caso a los
profetas de desgracias, a la frivolidad de los horéscopos, a las predicaciones y a las predicciones que generan
temores, distrayendo la atencion de lo que si importa. Entre las muchas voces que se oyen, el Sefior nos invita
a distinguir lo que viene de El y lo que viene del falso espiritu. Es importante distinguir la llamada llena de



9

sabiduria que Dios nos dirige cada dia del clamor de los que utilizan el nombre de Dios para asustar, alimentar
divisiones y temores.

Jesus invita con fuerza a no tener miedo ante las agitaciones de cada época, ni siquiera ante las pruebas mas
severas e injustas que afligen a sus discipulos. El pide que perseveren en el bien y pongan toda su confianza
en Dios, que no defrauda: «Ni un cabello de vuestra cabeza perecera» (v. 18). Dios no se olvida de sus fieles,
su valiosa propiedad, que somos nosotros.

Pero hoy nos interpela sobre el sentido de nuestra existencia. Usando una imagen, se podria decir que estas
lecturas se presentan como un «tamiz» en medio de la corriente de nuestra vida: nos recuerdan que en este
mundo casi todo pasa, como el agua que corre; pero hay cosas importantes que permanecen, como si fueran
una piedra preciosa en un tamiz. ;Qué es lo que queda?, ;qué es lo que tiene valor en la vida?, ,qué riquezas
son las que no desaparecen? Sin duda, dos: El Senor y el préjimo. Estas dos riquezas no desaparecen. Estos
son los bienes mas grandes, para amar. Todo lo demas —el cielo, la tierra, las cosas mas bellas, también esta
Basilica— pasa; pero no debemos excluir de la vida a Dios y a los demas.

Sin embargo, precisamente hoy, cuando hablamos de exclusion, vienen rapido a la mente personas concretas;
no cosas inutiles, sino personas valiosas. La persona humana, colocada por Dios en la cumbre de la creacion,
es a menudo descartada, porque se prefieren las cosas que pasan. Y esto es inaceptable, porque el hombre es
el bien mas valioso a los ojos de Dios. Y es grave que nos acostumbremos a este tipo de descarte; es para
preocuparse, cuando se adormece la conciencia y no se presta atencion al hermano que sufre junto a nosotros
o a los graves problemas del mundo, que se convierten solamente en una cantinela ya oida en los titulares de
los telediarios.

Hoy, queridos hermanos y hermanas, es vuestro Jubileo, y con vuestra presencia nos ayudais a sintonizar con
Dios, para ver lo que él ve: El no se queda en las apariencias (cf. 1S 16,7 ), sino que pone sus ojos «en el
humilde y abatido» (/s 66.2), en tantos pobres Lazaros de hoy. Cuanto mal nos hace fingir que no nos damos
cuenta de Lazaro que es excluido y rechazado (cf. Lc 16,19-21). Es darle la espalda a Dios. jEs darle la espalda
a Dios! Cuando el interés se centra en las cosas que hay que producir, en lugar de las personas que hay que
amar, estamos ante un sintoma de esclerosis espiritual. Asi nace la tragica contradiccion de nuestra época:
cuanto mas aumenta el progreso y las posibilidades, lo cual es bueno, tanto mas aumentan las personas que no
pueden acceder a ello. Es una gran injusticia que nos tiene que preocupar, mucho mas que el saber cuando y
cémo sera el fin del mundo. Porque no se puede estar tranquilo en casa mientras Lazaro yace postrado a la
puerta; no hay paz en la casa del que esta bien, cuando falta justicia en la casa de todos.

Hoy, en las catedrales y santuarios de todo el mundo, se cierran las Puertas de la Misericordia. Pidamos la
gracia de no apartar los ojos de Dios que nos mira y del préjimo que nos cuestiona. Abramos nuestros ojos a
Dios, purificando la mirada del corazon de las representaciones engafosas y temibles, del dios de la potencia y
de los castigos, proyeccion del orgullo y el temor humano. Miremos con confianza al Dios de la misericordia,
con la seguridad de que «el amor no pasa nunca» (7 Co 13,8). Renovemos la esperanza en la vida verdadera a
la que estamos llamados, la que no pasara y nos aguarda en comunion con el Sefior y con los demas, en una
alegria que durara para siempre y sin fin.

Y abramos nuestros ojos al préjimo, especialmente al hermano olvidado y excluido, al Lazaro que yace delante
de nuestra puerta. Hacia alli se dirige la lente de la Iglesia. Que el Sefor nos libre de dirigirla hacia nosotros.
Que nos aparte de los oropeles que distraen, de los intereses y los privilegios, del aferrarse al podery a la
gloria, de la seduccion del espiritu del mundo. Nuestra Madre la Iglesia mira «a toda la humanidad que sufre y
que llora; ésta le pertenece por derecho evangélico» (Pablo VI, Discurso de apertura de la 117 Sesion del
Concilio Vaticano Il, 29 septiembre 1963). Por derecho y también por deber evangélico, porque nuestra tarea
consiste en cuidar de la verdadera riqueza que son los pobres. A la luz de estas reflexiones, quisiera que hoy
sea la «Jornada de los pobres». Nos lo recuerda una antigua tradicion, que se refiere al santo martir romano
Lorenzo. El, antes de sufrir un atroz martirio por amor al Sefior, distribuyd los bienes de la comunidad a los
pobres, a los que consideraba como los verdaderos tesoros de la Iglesia. Que el Sefior nos conceda mirar sin
miedo a lo que importa, dirigir el corazon a él y a nuestros verdaderos tesoros.



10
[01830-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

«Para vos (...) brilhara o sol da justi¢a, trazendo a cura nos seus raios» (M/ 3, 20). As palavras do profeta
Malaquias, que ouvimos na primeira leitura, iluminam a celebragao desta jornada jubilar. Encontram-se na
ultima pagina do ultimo profeta do Antigo Testamento e sao dirigidas aqueles que tém confianga no Senhor, que
depdem a sua esperanga n’Ele, escolhendo-O como bem supremo da vida e recusando-se a viver so para si
mesmos e seus interesses. Para eles, pobres de si mas ricos de Deus, brilhara o sol da sua justi¢a: sao os
pobres em espirito, a quem Jesus promete o reino dos céus (cf. Mt 5, 3) e dos quais Deus, pela boca do profeta
Malaquias, declara: «sao meus» (MI 3, 17). O profeta contrapde-nos aos soberbos, aqueles que puseram na
sua autossuficiéncia e nos bens do mundo a seguranca da vida. Perante esta pagina final do Antigo
Testamento, surgem questdes que interpelam o sentido Ultimo da vida: Onde busco eu a minha seguranga? No
Senhor ou noutras segurangas que n&o sado do agrado de Deus? Qual € a diregdo da minha vida, para onde
olha o meu coragédo? Para o Senhor da vida ou para as coisas que passam e nao saciam?

Idénticas questdes aparecem no trecho evangélico de hoje. Jesus encontra-Se em Jerusalém, para a ultima e
mais importante pagina da sua vida terrena: a sua morte e ressurreigdo. Esta perto do templo, «adornado de
belas pedras e de ofertas votivas» (Lc 21, 5). As pessoas estao precisamente a comentar as belezas exteriores
do templo, quando Jesus diz: «Vira o dia em que de tudo isto que estais a contemplar, nao ficara pedra sobre
pedra» (21, 6). Acrescenta que havera conflitos, carestias, convulsées na terra e no céu. Jesus nao quer
assustar, mas dizer-nos que tudo aquilo que vemos passa inexoravelmente. Mesmo os reinos mais poderosos,
os edificios mais sagrados e as realidades mais firmes do mundo ndo duram para sempre; mais cedo ou mais
tarde, caem.

Na sequéncia destas afirmacdes, as pessoas colocam duas questdes imediatas ao Mestre: «Quando sucedera
isto? E qual sera o sinal»? (21, 7). Quando e qual... Sempre somos impelidos pela curiosidade: quer-se saber
quando e receber sinais. Esta curiosidade, porém, ndo agrada a Jesus. Pelo contrario, exorta a ndo nos
deixarmos enganar pelos pregadores apocaliticos. Quem segue Jesus nao presta ouvidos aos profetas da
desgraca, a futilidade dos horéscopos, as pregagodes e as previsdes que amedrontam, distraindo daquilo que
conta. O Senhor convida a distinguir, dentre as muitas vozes que se ouvem, aquilo que vem d’Ele e o que vem
do falso espirito. E importante distinguir entre o sabio convite que Deus nos dirige cada dia e o clamor de quem
se serve do nome de Deus para assustar, sustentando divisées e medos.

Com firmeza, Jesus convida a ndo temer perante os cataclismos de cada época, nem mesmo frente as provas
mais graves e injustas que acontecem aos seus discipulos. Pede para perseverar no bem e colocar plena
confianga em Deus, que ndo desilude: «Nao se perdera um so6 cabelo da vossa cabega» (21, 18). Deus nao
esquece os seus fiéis, a sua propriedade preciosa que somos nos.

Entretanto, hoje, interpela-nos sobre o sentido da nossa existéncia. Poder-se-ia dizer, com uma imagem, que
estas leituras se apresentam como uma «peneira» no meio do fluxo da nossa vida: lembram-nos que, neste
mundo, quase tudo passa, como a corrente da agua; mas ha realidades preciosas que permanecem, como uma
pedra preciosa numa peneira. E o que € que resta? O que é que tem valor na vida? Quais sdo as riquezas que
nao desaparecem? Seguramente duas: o Senhor e o proximo. Estas duas riquezas nao desaparecem. Estes
sdo os bens maiores, que havemos de amar. Tudo o resto — o céu, a terra, as coisas mais belas, mesmo esta
Basilica — passa; mas nao devemos excluir da vida Deus e os outros.

E todavia neste dia jubilar que nos fala de exclusdo, imediatamente vém a mente pessoas concretas; néo
coisas inuteis, mas pessoas preciosas. A pessoa humana, colocada por Deus no cume da criagao, muitas
vezes € descartada, porque se prefere as coisas que passam. Isto € inaceitavel, porque o ser humano € o bem
mais precioso aos olhos de Deus. E é grave que nos habituemos a este descarte; € preciso preocupar-se
guando se anestesia a consciéncia, ja nao fazendo caso do irmao que sofre ao nosso lado nem dos problemas
sérios do mundo, que se reduzem a um refrdo ja ouvido nos sumarios dos telejornais.



11

Hoje, queridos irmdos e irmas, € o vosso Jubileu e, com a vossa presenca, ajudais-nos a sintonizar no
comprimento de onda de Deus, a ver o que Ele vé: Ele ndo Se detém nas aparéncias (cf. 1 Sam 16, 7), mas fixa
o seu olhar «nos humildes de coragao contrito» (/s 66, 2), em tantos pobres Lazaros de hoje. Como nos faz mal
fingir que ndo nos damos conta do Lazaro que é excluido e descartado (cf. Lc 16, 19-21)! E afastar o rosto de
Deus. E voltar o rosto para o outro lado. Temos um sintoma de esclerose espiritual, quando o interesse se
concentra nas coisas a produzir, em vez de ser nas pessoas a amar. Assim nasce a dramatica contradi¢ao dos
nossos tempos: quanto mais crescem o progresso e as possibilidades — e isto € bom — tanto maior € o numero
daqueles que n&o Ihes podem chegar. E uma grande injustica que nos deve preocupar muito mais do que saber
quando e como sera o fim do mundo. Com efeito, ndo se pode estar tranquilo em casa, enquanto Lazaro jazer a
porta; ndo ha paz em casa de quem esta bem, quando falta justica na casa de todos.

Hoje, nas catedrais e santuarios de todo o mundo, sédo fechadas as Portas da Misericordia. Pegamos a graga
de nao fechar os olhos perante Deus que nos olha e o préximo que nos interpela. Abramos os olhos a Deus,
purificando a visdo do coragao das representagdes enganadoras e pavorosas, do deus da forga e dos castigos,
projecao da soberba e dos medos humanos. Olhemos com confianga para o Deus da misericordia, com a
certeza de que «o amor jamais passara» (1 Cor 13, 8). Renovemos a esperanga da vida verdadeira a que
somos chamados, aquela que nao passara e que nos espera em comunhao com o Senhor e com os outros,
numa alegria que durara sempre e sem fim.

E abramos os olhos ao proximo, sobretudo ao irmao esquecido e excluido, ao «Lazaro» que jaz a nossa porta.
Para ele esta apontada a lupa da Igreja; que o Senhor nos livre de a voltarmos para nés. Afaste-nos das
quimeras que nos distraem, dos interesses e dos privilégios, do apego ao poder e a gldria, da sedugéo do
espirito do mundo. De modo particular a nossa Mae Igreja «olha para toda a humanidade que sofre e chora,
pois ela sabe que esta lhe pertence, por direito evangélico» (Paulo VI, Discurso no inicio da Il Sessdo do
Concilio Vaticano I, 29 de setembro de 1963); por direito e também por dever evangélico, porque é nossa
tarefa cuidar da verdadeira riqueza que séo os pobres, como bem no-lo recorda uma antiga tradigao referente
ao martir romano Sao Lourencgo. Este, antes de suportar um martirio atroz por amor do Senhor, distribuiu os
bens da comunidade aos pobres, por ele designados como verdadeiros tesouros da Igreja. A luz destas
reflexdes, gostaria que hoje fosse o «dia dos pobres». Que o Senhor nos conceda a graga de olhar sem medo
para aquilo que conta, dirigir o coragao para Ele e para os nossos verdadeiros tesouros.

[01830-P0O.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

,Dla was, [...] wzejdzie niebawem sprawiedliwosci stoice, a jego skrzydta przyniosg wam wybawienie” (Ml 3,20).
Stowa proroka Malachiasza, ktore ustyszeliSmy w pierwszym czytaniu, rzucajg swiatto na celebracje tego dnia
jubileuszowego. Znajdujg sie na ostatniej stronie, ostatniego proroka Starego Testamentu i sg skierowane do
tych, ktoérzy ufajg Panu, ktorzy poktadajg swojg nadzieje w Nim, wybierajgc Go jako Najwyzsze Dobro zycia i
wyrzekajac sie zycia tylko dla siebie i dla swoich intereséw. Dla nich, ubogich w siebie, ale bogatych w Boga,
wzejdzie stonce Jego sprawiedliwosci: sg oni ubogimi w duchu, ktérym Jezus obiecuje krélestwo niebieskie (por.
Mt 5,3), i ktorych Bog przez proroka Malachiasza nazywa ,mojg szczegodlng wtasnoscig” (Ml 3,17). Prorok
przeciwstawia ich pysznym, tym ktorzy poktadajg bezpieczenstwo swego zycia w swej samowystarczalnosci i
dobrach tego swiata. W obliczu tej ostatniej strony Starego Testamentu, rodzg sie pytania dotyczgce
ostatecznego sensu zycia: gdzie ja szukam mojego bezpieczenstwa? W Panu, czy tez w innych
zabezpieczeniach, ktore nie podobajg sie Bogu? Gdzie zmierza moje zycie, do czego kieruje sie moje serce?
Czy do Pana zycia, czy tez ku rzeczom, ktére mijaja i nie zaspokajajg?

Podobne pytania pojawiajg sie w dzisiejszym fragmencie Ewangelii. Jezus jest w Jerozolimie, gdzie bedzie
miata miejsce ostatnia i najwazniejsza karta Jego ziemskiego zycia: $mier¢ i zmartwychwstanie. Jest w poblizu
Swiatyni, ,przyozdobionej pieknymi kamieniami i darami” (£k 21,5). Ludzie rozmawiajg wtasnie o zewnetrznym
pieknie swigtyni, kiedy Jezus méwi: ,Przyjdzie czas, kiedy z tego, na co patrzycie, nie zostanie kamien na
kamieniu” (w. 6). Dodaje, ze nie zabraknie konfliktéw, gtodu, wstrzgséw na ziemi i w niebie. Jezus nie chce
straszy¢, ale chce powiedzie¢ nam, ze wszystko, co widzimy nieubtaganie mija. Nawet najbardziej potezne



12

krélestwa, najswietsze budynki i najbardziej stabilne rzeczywistosci Swiata nie trwajg wiecznie; predzej czy
pozniej upadaja.

W obliczu tych stwierdzen ludzie natychmiast stawiajg Nauczycielowi dwa pytania: ,Kiedy to nastgpi? i jaki
bedzie znak™? (w. 7). Kiedy i jaki... Zawsze pobudza nas ciekawos¢: chcemy wiedzie¢ kiedy, i otrzymywac
znaki. Ale Jezusowi ta ciekawos¢ sie nie podoba. Wrecz przeciwnie zacheca On, by nie dac sie zwies¢ przez
apokaliptycznych kaznodziejow. Ci, ktdrzy podgzajg za Jezusem nie zwracajg uwagi na prorokdéw nieszczesc,
pustke horoskopdw, strofowan i przepowiedni, ktére rodzg strach, odrywajgc od tego, co sie liczy. Wsrod wielu
pojawiajgcych sie gtosow, Pan zacheca nas do odrozniania tego, co pochodzi od Niego, od tego, co pochodzi z
ducha fatszywego. Wazne, aby odrézni¢ madrg zachete, jaka kazdego dnia kieruje do nas Bog, od zgietku tych,
ktérzy postugujg sie imieniem Bozym, aby przestraszy¢, podsycaé podziaty i leki.

Jezus nieugiecie zacheca, by nie obawiac sie w obliczu wstrzgséw kazdej epoki, ani tez w obliczu najciezszych i
niesprawiedliwych préb, jakie przytrafiajg sie Jego uczniom. Prosi, aby wytrwa¢ w dobru i poktada¢ petng ufnosé
w Bogu, ktéry nie zawodzi, ,wtos z gtowy wam nie zginie” (w. 18). Bog nie zapomina o swoich wiernych, swojej
cennej wiasnosci, jakg jestesmy.

Stawia nam jednak dzisiaj pytanie o sens naszej egzystencji. Postugujac sie obrazem, mozna powiedzie¢, ze te
czytania nasuwajg sie jako pewne ,sito” po$rod uptywu naszego zycia: przypominajg nam, ze prawie wszystko
na tym Swiecie przemija, podobnie jak uptywajgca woda; ale sg rzeczy cenne, ktére pozostaja, jak cenny kamien
w sicie. Co pozostaje, co jest wartoscig w zyciu, jakie bogactwa nie zanikng? Z pewnoscig dwa: Pan i blizni. Te
dwa bogactwa nie znikajg. To najwieksze dobra, ktére trzeba umitowaé. Wszystko inne — niebo, ziemia,
najpiekniejsze rzeczy, nawet ta bazylika — przemija; ale nie mozemy wyklucza¢ z zycia Boga i innych ludzi.

A jednak wiasnie dzis, kiedy méwimy o wykluczeniu, natychmiast przychodzg na mysl konkretne osoby; nie
rzeczy zbedne, ale cenne osoby. Osoba ludzka, umieszczona przez Boga na szczycie stworzenia jest czesto
odrzucana, poniewaz przedktadane sg nad nig rzeczy, ktére mijaja. Nie mozna tego zaakceptowac, poniewaz
cztowiek jest najbardziej cennym dobrem w oczach Boga a przyzwyczajenie sie do tego rodzaju odrzucenia jest
rzeczg grozng. Trzeba sie martwi¢, kiedy sumienie jest znieczulone i nie przejmuje sie bratem, ktory cierpi w
poblizu czy tez powaznymi problemami Swiata, ktore stajg sie tylko ustyszanym juz kiedys refrenem w
schemacie wiadomosci telewizyjnych.

Dzisiaj, drodzy bracia i siostry, jest wasz jubileusz, a poprzez waszg obecno$¢ pomagacie nam dostroic sie do
diugosci fali Boga, aby spojrze¢ na to, co On oglada: nie zatrzymuje sie na pozorach (por. 1 Sm 16,7 ), ale
kieruje oczy ,ku temu, ktory jest cichy i skruszony w sercu” (/z 66,2), na wielu biednych tazarzy dnia
dzisiejszego. Jakze wiele zta wyrzagdza nam udawanie, ze nie zauwazamy tazarza, ktéry jest wykluczony i
odrzucony (por. £k 16,19-21)! Jest to odwracanie sie od Boga. Jest to odwracanie twarzy od Boga. Kiedy
zainteresowanie koncentruje sie na rzeczach, ktore trzeba wytworzyc¢, a nie na osobach, ktére nalezy mitowac,
to mamy do czynienia z objawem sklerozy duchowej. W ten sposob rodzi sie tragiczna sprzeczno$¢ naszych
czaséw: im bardziej zwiekszajg sie postep i mozliwosci, co jest dobrem, tym wiecej jest tych, ktérzy nie moga
mie¢ do nich dostepu. Jest to wielka niesprawiedliwos¢, ktéra musi nas niepokoi¢, znacznie bardziej niz
wiadomosc¢, kiedy i jak nastgpi koniec swiata. Nie mozna bowiem spokojnie przebywac¢ w domu, podczas gdy u
bramy lezy Lazarz; nie ma pokoju w domu kogos$, komu sie powodzi, kiedy nie ma sprawiedliwosci w domu
wszystkich.

Dzisiaj w katedrach i sanktuariach na catym Swiecie zamykajg sie Drzwi Mitosierdzia. Prosimy o taske, abysmy
nie zamykali oczu wobec Boga, ktéry na nas patrzy i na blizniego, ktéry jest dla nas wyzwaniem. Otwérzmy oczy
na Boga, oczyszczajgc spojrzenie serca od wyobrazen zwodniczych i lekliwych, od boga wtadzy i kar, bedacego
projekcja ludzkiej pychy i strachu. Spojrzmy z ufnoscig na Boga mitosierdzia, bedac pewnymi, ze ,Mitos¢ nigdy
nie ustaje” (1 Kor 13,8). Odnéwmy nadzieje zycia prawdziwego, ktérg zostaliSmy powotani, tego zycia, ktore nie
przeminie i ktére nas oczekuje w komunii z Panem oraz z innymi, w radoéci, ktéra bedzie trwaé wiecznie, bez
konca.

| otwérzmy nasze oczy na blizniego, a zwtaszcza brata zapomnianego i wykluczonego, na ,tazarza”, ktéry lezy



13

u naszych drzwi. Tam skupia sie szkto powiekszajgce Kosciota. Niech Pan nas chroni od skierowywania go na
nas samych. Niech nas odcigga od blichtru, ktéry odwraca uwage, odcigga od interesow i przywilejow, od
przywigzania do wtadzy i chwaty, od powabu ducha $wiata. Nasza Matka Kosciot patrzy ,w szczegdlnosci na te
czes$¢ ludzkosci, ktora cierpi i ptacze, bo wie, ze ci ludzie nalezg do niego na mocy prawa ewangelicznego”
(PAWEL VI, Przemdwienie na poczatku drugiej sesji Soboru Watykanskiego I, 29 wrzesnia 1963). Na mocy
prawa, a takze obowigzku ewangelicznego, gdyz naszym zadaniem jest zatroszczenie sie o prawdziwe
bogactwo, ktérym sg ubodzy. W Swietle tych refleksji chciatbym, aby dzieh dzisiejszy byt ,dniem ubogich”.
Dobrze nam o tym przypomina starozytna tradycja dotyczgca Swietego rzymskiego meczennika Wawrzynca.
Zanim podjat okrutne meczenstwo w imie Pana, rozdat on majgtek wspodlnoty ubogim, ktérych uwazat za
prawdziwy skarb Kosciofa. Niech Pan da nam patrze¢ bez leku na to, co sie liczy, aby skierowac¢ serce do Niego
i do naszych prawdziwych skarbow.

[01830-PL.01] [Testo originale: ltaliano]

[B0818-XX.02]



