
N. 0698

Domenica 02.10.2016

Viaggio Apostolico di Sua Santità Francesco in Georgia e Azerbaijan (30 settembre - 2 ottobre
2016) – Incontro interreligioso con lo Sceicco dei Musulmani del Caucaso e con Rappresentanti
delle altre Comunità religiose a Baku

 

Incontro privato con lo Sceicco dei Musulmani del Caucaso nella Moschea “Heydar Aliyev” di Baku

Incontro interreligioso con lo Sceicco e con Rappresentanti delle altre Comunità religiose

 

Incontro privato con lo Sceicco dei Musulmani del Caucaso nella Moschea “Heydar Aliyev” di Baku

Dopo l’incontro con le Autorità, il Santo Padre Francesco si è trasferito in auto alla Moschea “Heydar Aliyev” di
Baku per l’incontro privato con lo Sceicco dei Musulmani del Caucaso, Allahshukur Pashazadeh.

Al suo arrivo, alle ore 17.20, il Papa è stato accolto all’ingresso della Moschea dallo Sceicco che lo ha
accompagnato all’interno dell’edificio. In corrispondenza del “Mihrab” (abside della Moschea che indica la
direzione della Mecca), è avvenuto lo scambio di doni. Il Santo Padre e lo Sceicco si sono recati, poi, nella sala
riservata all’incontro privato.

[01564-IT.01]

Incontro interreligioso con lo Sceicco e con Rappresentanti delle altre Comunità religiose

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua francese



Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Concluso l’incontro privato, alle ore 17.45 il Santo Padre Francesco e il Presidente del Consiglio dei Musulmani
del Caucaso, Allahshukur Pashazadeh, si sono trasferiti nella Sala principale della Moschea per l’incontro
interreligioso con i rappresentanti delle altre Comunità religiose del Paese.

Dopo il discorso dello Sceicco, il Papa ha pronunciato il discorso che riportiamo di seguito:

Discorso del Santo Padre

Trovarsi qui insieme è una benedizione. Desidero ringraziare il Presidente del Consiglio dei Musulmani del
Caucaso, che con la sua consueta cortesia ci ospita, e i Capi religiosi locali della Chiesa Ortodossa Russa e
delle Comunità Ebraiche. È un grande segno incontrarci in amicizia fraterna in questo luogo di preghiera, un
segno che manifesta quell’armonia che le religioni insieme possono costruire, a partire dai rapporti personali e
dalla buona volontà dei responsabili. Qui ne danno prova, ad esempio, l’aiuto concreto che il Presidente del
Consiglio dei Musulmani ha garantito in più occasioni alla comunità cattolica, e i saggi consigli che, in spirito di
famiglia, condivide con essa; sono anche da sottolineare il bel legame che unisce i Cattolici alla Comunità
Ortodossa, in una fraternità concreta e in un affetto quotidiano che sono un esempio per tutti, e la cordiale
amicizia con la comunità ebraica.

Di questa concordia beneficia l’Azerbaigian, che si distingue per l’accoglienza e l’ospitalità, doni che ho potuto
sperimentare in questa memorabile giornata, per la quale sono molto grato. Qui si desidera custodire il grande
patrimonio delle religioni e al tempo stesso si ricerca una maggiore e feconda apertura: anche il cattolicesimo,
ad esempio, trova posto e armonia tra altre religioni ben più numerose, segno concreto che mostra come non la
contrapposizione, ma la collaborazione aiuta a costruire società migliori e pacifiche. Il nostro trovarci insieme è
anche in continuità con i numerosi incontri che si svolgono a Baku per promuovere il dialogo e la multiculturalità.
Aprendo le porte all’accoglienza e all’integrazione, si aprono le porte dei cuori di ciascuno e le porte della
speranza per tutti. Ho fiducia che questo Paese, «porta tra l’Oriente e l’Occidente» (Giovanni Paolo II, Discorso
nella Cerimonia di benvenuto, Baku, 22 maggio 2002: Insegnamenti XXV,1 [2002], 838), coltivi sempre la sua
vocazione di apertura e incontro, condizioni indispensabili per costruire solidi ponti di pace e un futuro degno
dell’uomo.

La fraternità e la condivisione che desideriamo accrescere non saranno apprezzate da chi vuole rimarcare
divisioni, rinfocolare tensioni e trarre guadagni da contrapposizioni e contrasti; sono però invocate e attese da
chi desidera il bene comune, e soprattutto gradite a Dio, Compassionevole e Misericordioso, che vuole i figli e le
figlie dell’unica famiglia umana tra loro più uniti e sempre in dialogo. Un grande poeta, figlio di questa terra, ha
scritto: «Se sei umano, mescolati agli umani, perché gli uomini stanno bene tra di loro» (Nizami Ganjavi, Il libro
di Alessandro, I, Sul proprio stato e il passare del tempo). Aprirsi agli altri non impoverisce, ma arricchisce,
perché aiuta a essere più umani: a riconoscersi parte attiva di un insieme più grande e a interpretare la vita
come un dono per gli altri; a vedere come traguardo non i propri interessi, ma il bene dell’umanità; ad agire
senza idealismi e senza interventismi, senza operare dannose interferenze e azioni forzate, bensì sempre nel
rispetto delle dinamiche storiche, delle culture e delle tradizioni religiose.

Proprio le religioni hanno un grande compito: accompagnare gli uomini in cerca del senso della vita, aiutandoli a
comprendere che le limitate capacità dell’essere umano e i beni di questo mondo non devono mai diventare
degli assoluti. Ha scritto ancora Nizami: «Non stabilirti solidamente sulle tue forze, finché in cielo non avrai
trovato dimora! I frutti del mondo non sono eterni, non adorare ciò che perisce!» (Leylā e Majnūn, Morte di

2



Majnūn sulla tomba di Leylā). Le religioni sono chiamate a farci capire che il centro dell’uomo è fuori di sé, che
siamo protesi verso l’Alto infinito e verso l’altro che ci è prossimo. Lì è chiamata a incamminarsi la vita, verso
l’amore più elevato e insieme più concreto: esso non può che stare al culmine di ogni aspirazione
autenticamente religiosa; perché – dice ancora il poeta –, «amore è quello che mai non muta, amore è quello
che non ha fine» (ibid., Disperazione di Majnūn).

La religione è dunque una necessità per l’uomo, per realizzare il suo fine, una bussola per orientarlo al bene e
allontanarlo dal male, che sta sempre accovacciato alla porta del suo cuore (cfr Gen 4,7). In questo senso le
religioni hanno un compito educativo: aiutare a tirare fuori dall’uomo il meglio di sé. E noi, come guide, abbiamo
una grande responsabilità, per offrire risposte autentiche alla ricerca dell’uomo, oggi spesso smarrito nei
vorticosi paradossi del nostro tempo. Vediamo, infatti, come ai nostri giorni, da una parte imperversa il nichilismo
di chi non crede più a niente se non ai propri interessi, vantaggi e tornaconti, di chi butta via la vita adeguandosi
all’adagio «se Dio non esiste tutto è permesso» (cfr F.M. Dostoevskij, I fratelli Karamazov, XI, 4.8.9); dall’altra
parte, emergono sempre più le reazioni rigide e fondamentaliste di chi, con la violenza della parola e dei gesti,
vuole imporre atteggiamenti estremi e radicalizzati, i più distanti dal Dio vivente.

Le religioni, al contrario, aiutando a discernere il bene e a metterlo in pratica con le opere, con la preghiera e
con la fatica del lavoro interiore, sono chiamate a edificare la cultura dell’incontro e della pace, fatta di pazienza,
comprensione, passi umili e concreti. Così si serve la società umana. Essa, da parte sua, è sempre tenuta a
vincere la tentazione di servirsi del fattore religioso: le religioni non devono mai essere strumentalizzate e mai
possono prestare il fianco ad assecondare conflitti e contrapposizioni.

Èinvece fecondo un legame virtuoso tra società e religioni, un’alleanza rispettosa che va costruita e custodita, e
che vorrei simboleggiare con un’immagine cara a questo Paese. Mi riferisco alle pregiate vetrate artistiche
presenti da secoli in queste terre, fatte soltanto di legno e vetri colorati (Shebeke). Nel produrle artigianalmente,
vi è una particolarità unica: non si usano colle né chiodi, ma si tengono insieme il legno e il vetro incastrandoli
fra di loro con un lungo e accurato lavoro. Così il legno sorregge il vetro e il vetro fa entrare la luce. Allo stesso
modo è compito di ogni società civile sostenere la religione, che permette l’ingresso di una luce indispensabile
per vivere: per questo è necessario garantirle un’effettiva e autentica libertà. Non vanno dunque usate le “colle”
artificiali che costringono l’uomo a credere, imponendogli un determinato credo e privandolo della libertà di
scelta; non devono entrare nelle religioni neanche i “chiodi” esterni degli interessi mondani, delle brame di
potere e di denaro. Perché Dio non può essere invocato per interessi di parte e per fini egoistici, non può
giustificare alcuna forma di fondamentalismo, imperialismo o colonialismo. Ancora una volta, da questo luogo
così significativo, sale il grido accorato: mai più violenza in nome di Dio! Che il suo santo Nome sia adorato, non
profanato e mercanteggiato dagli odi e dalle contrapposizioni umane.

Onoriamo invece la provvidente misericordia divina verso di noi con la preghiera assidua e con il dialogo
concreto, «condizione necessaria per la pace nel mondo, dovere per i cristiani, come per le altre comunità
religiose» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 250). Preghiera e dialogo sono tra loro profondamente correlati:
muovono dall’apertura del cuore e sono protesi al bene altrui, dunque si arricchiscono e rafforzano a vicenda. La
Chiesa Cattolica, in continuità con il Concilio Vaticano II, con convinzione «esorta i suoi figli affinché, con
prudenza e carità, per mezzo del dialogo e della collaborazione con i seguaci delle altre religioni, sempre
rendendo testimonianza alla fede e alla vita cristiana, riconoscano, conservino e facciano progredire i valori
spirituali, morali e socio-culturali che si trovano in essi» (Dich. Nostra aetate, 2). Nessun «sincretismo
conciliante», non «un’apertura diplomatica, che dice sì a tutto per evitare i problemi» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 251), ma dialogare con gli altri e pregare per tutti: questi sono i nostri mezzi per mutare le lance in falci
(cfr Is 2,4), per far sorgere amore dove c’è odio e perdono dove c’è offesa, per non stancarci di implorare e
percorrere vie di pace.

Una pace vera, fondata sul rispetto reciproco, sull’incontro e sulla condivisione, sulla volontà di andare oltre i
pregiudizi e i torti del passato, sulla rinuncia alle doppiezze e agli interessi di parte; una pace duratura, animata
dal coraggio di superare le barriere, di debellare le povertà e le ingiustizie, di denunciare e arrestare la
proliferazione di armi e i guadagni iniqui fatti sulla pelle degli altri. La voce di troppo sangue grida a Dio dal suolo
della terra, nostra casa comune (cfr Gen 4,10). Ora siamo interpellati a dare una risposta non più rimandabile, a
costruire insieme un futuro di pace: non è tempo di soluzioni violente e brusche, ma l’ora urgente di

3



intraprendere processi pazienti di riconciliazione. La vera questione del nostro tempo non è come portare avanti
i nostri interessi - questa non è la vera questione -, ma quale prospettiva di vita offrire alle generazioni future,
come lasciare un mondo migliore di quello che abbiamo ricevuto. Dio, e la storia stessa, ci domanderanno se ci
siamo spesi oggi per la pace; già ce lo chiedono in modo accorato le giovani generazioni, che sognano un futuro
diverso.

Nella notte dei conflitti, che stiamo attraversando, le religioni siano albe di pace, semi di rinascita tra
devastazioni di morte, echi di dialogo che risuonano instancabilmente, vie di incontro e di riconciliazione per
arrivare anche là, dove i tentativi delle mediazioni ufficiali sembrano non sortire effetti. Specialmente in questa
amata regione caucasica, che ho tanto desiderato visitare e nella quale sono giunto come pellegrino di pace, le
religioni siano veicoli attivi per il superamento delle tragedie del passato e delle tensioni di oggi. Le inestimabili
ricchezze di questi Paesi vengano conosciute e valorizzate: i tesori antichi e sempre nuovi di sapienza, cultura e
religiosità delle genti del Caucaso sono una grande risorsa per il futuro della regione e in particolare per la
cultura europea, beni preziosi cui non possiamo rinunciare. Grazie.

Prima di lasciare la Moschea, il Papa ha rivolto ai presenti le seguenti parole:

Grazie tante a tutti voi. Grazie tante per la compagnia … E vi chiedo, per favore, di pregare per me.

[01530-IT.02] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

Se retrouver ici ensemble est une bénédiction. Je désire remercier le Président du Conseil des Musulmans du
Caucase qui, avec sa courtoisie habituelle, nous accueille ainsi que les chefs religieux locaux de l’Eglise
Orthodoxe russe et des communautés juives. Nous rencontrer dans l’amitié fraternelle en ce lieu de prières est
un grand signe, un signe qui manifeste cette harmonie que les religions peuvent construire ensemble, à partir
des relations personnelles et de la bonne volonté des responsables. En sont ici une preuve, par exemple, l’aide
concrète que le Président du Conseil des Musulmans a apporté, en plusieurs occasions, à la communauté
catholique, ainsi que les sages conseils qu’il partage avec elle dans un esprit de famille. Le beau lien qui unit les
Catholiques à la communauté Orthodoxe, dans une fraternité concrète et avec une affection quotidienne - qui
sont un exemple pour tous - sont aussi à souligner; et de même l’amitié cordiale avec la communauté juive.

L’Azerbaïdjan profite de cette concorde, pays qui se distingue par l’accueil et l’hospitalité, qui sont des dons que
j’ai pu expérimenter en cette journée mémorable pour laquelle je suis très reconnaissant. On souhaite ici
conserver le grand patrimoine des religions, et on recherche en même temps une ouverture plus grande et plus
féconde: le catholicisme également, par exemple, trouve place et harmonie parmi les autres religions bien plus
nombreuses, signe concret qui montre comment, non pas l’opposition mais la collaboration aide à construire des
sociétés meilleures et pacifiques. Le fait de nous trouver ensemble est aussi en continuité avec les nombreuses
rencontres qui se déroulent à Bakou afin de promouvoir le dialogue et la multi culturalité. En ouvrant les portes à
l’accueil et à l’intégration, les portes des cœurs de chacun s’ouvrent ainsi que les portes de l’espérance pour
tous. J’ai confiance que ce pays «porte entre l’Orient et l’Occident» (Jean-Paul II, Discours lors de la cérémonie
de bienvenue, Bakou 22 mai 2002: Enseignements XXV, 1 [2002], 838), cultive toujours sa vocation d’ouverture
et de rencontre, conditions indispensables pour construire de solides ponts de paix et un avenir digne de
l’homme.

La fraternité et le partage que nous désirons faire grandir ne seront pas appréciés par celui qui veut mettre en
évidence les divisions, attiser les tensions et tirer profit des oppositions et des différences; mais elles sont
invoquées et attendues par celui qui désire le bien commun, et surtout agréables à Dieu, Compatissant et
Miséricordieux, qui veut que les fils et les filles de l’unique famille humaine soient plus unis entre eux et toujours
en dialogue. Un grand poète, enfant de cette terre, a écrit: «Si tu es un homme, mélange-toi aux hommes, car
les hommes se trouvent bien entre eux» (Nizami Ganjavi, Le livre d’Alexandre, I, Sur son propre état et sur le
temps qui passe). S’ouvrir aux autres n’appauvrit pas mais enrichit, car cela aide à être plus humain; à se
reconnaître partie active d’un ensemble plus grand et à interpréter la vie comme un don pour les autres; à voir

4



comme but, non pas ses propres intérêts mais le bien de l’humanité, à agir sans idéalismes et sans
interventionnismes, sans accomplir d’interférences dommageables ni d’actions forcées, mais toujours plutôt
dans le respect des dynamiques historiques, des cultures et des traditions religieuses.

Les religions ont une grande tâche: accompagner les hommes en recherche du sens de la vie, en les aidant à
comprendre que les capacités limitées de l’être humain et les biens de ce monde ne doivent jamais devenir des
absolus. Nizami a écrit aussi:«Ne te repose pas solidement sur tes forces, tant que tu n’auras pas trouvé dans le
ciel une demeure! Les fruits du monde ne sont pas éternels, n’adore pas ce qui est périssable!» (Leylà et
Majnùn, Mort de Majnùn sur la tombe de Leylà). Les religions sont appelées à nous faire comprendre que le
centre de l’homme est en dehors de lui, que nous sommes tendus vers le Très Haut infini et vers l’autre qui nous
est proche. Il y a là un appel à orienter la vie vers un amour plus élevé et en même temps plus concret: cela ne
peut que se trouver au sommet de toute aspiration authentiquement religieuse; car – dit encore le poète –,
«l’amour est ce qui ne change jamais, l’amour est ce qui ne finit jamais» (ibid., Désespoir de Majnùn).

La religion est donc une nécessité pour l’homme, pour qu’il réalise sa fin, une boussole pour l’orienter vers le
bien et l’éloigner du mal qui est toujours accroupi à la porte de son cœur (cf. Gn 4, 7). En ce sens, les religions
ont une tâche éducative: aider l’homme à tirer le meilleur de lui-même. Et nous, comme guides, nous avons une
grande responsabilité pour donner des réponses authentiques à la recherche de l’homme qui est aujourd’hui
souvent perdu dans les paradoxes tourbillonnants de notre époque. Nous voyons en effet, comment, de nos
jours, d’une part sévit le nihilisme de celui qui ne croit plus à rien sinon à ses propres intérêts, avantages et
profits, de celui qui rejette la vie en s’adaptant à l’adage: «Si Dieu n’existe pas, tout est permis» (cf. F.M.
Dostoïevski, Les frères Karamazof, XI, 4.8.9); d’autre part apparaissent de plus en plus les réactions rigides et
fondamentalistes de celui qui, par la violence de la parole et des gestes, veut imposer des attitudes extrêmes et
radicalisées, les plus éloignées du Dieu vivant.

Les religions, au contraire, en aidant à discerner le bien et à le mettre en pratique par les œuvres, par la prière
et par l’effort du travail intérieur, sont appelées à construire la culture de la rencontre et de la paix, faite de
patience, de compréhension, de pas humbles et concrets. C’est ainsi que l’on sert la société humaine. Celle-ci,
pour sa part, est toujours tenue de vaincre la tentation de se servir du facteur religieux: les religions ne doivent
jamais être instrumentalisées et ne peuvent jamais prêter le flanc à soutenir des conflits et des oppositions.

Un lien vertueux entre sociétés et religions, est en revanche fécond, une alliance respectueuse qui doit être
construite et gardée, et que je voudrais symboliser par une image chère à ce pays. Je fais référence aux
précieux vitraux artistiques qui se trouvent depuis des siècles sur cette terre, qui sont faits seulement de bois et
de verres colorés (Shebeke). Il y a une particularité unique dans leur fabrication artisanale: les clous et la colle
ne sont pas utilisés; mais le bois et le verre tiennent ensemble et sont assemblés par un long et soigneux travail.
De la sorte, le bois soutient le verre et le verre fait entrer la lumière.

De la même manière, c’est un devoir pour chaque société civile de soutenir la religion qui permet l’entrée d’une
lumière indispensable pour vivre: c’est pourquoi il est nécessaire de leur garantir une réelle et authentique
liberté. Les «colles» artificielles, qui forcent l’homme à croire en lui imposant un credo déterminé et en le privant
de la liberté de choix, ne doivent donc pas être employées.Ne doivent pas non plus entrer dans les religions les
«clous» extérieurs des intérêts mondains, des désirs de pouvoir et d’argent. Car Dieu ne peut pas être invoqué
pour des intérêts de parti ou à des fins égoïstes, il ne peut justifier aucune forme de fondamentalisme,
d’impérialisme ni de colonialisme. Encore une fois, de ce lieu si significatif, monte le cri qui vient du cœur: jamais
plus de violence au nom de Dieu! Que son saint Nom soit adoré, et non profané ni marchandé par les haines et
les oppositions humaines.

Au contraire honorons la providentielle miséricorde divine envers nous, par la prière assidue et par le dialogue
concret, «condition nécessaire pour la paix dans le monde […] devoir pour les chrétiens comme pour les autres
communautés religieuses» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 250). La prière et le dialogue sont en relationtrès
profonde: ils sont mus par l’ouverture du cœur et ils sont tendus vers le bien d’autrui; ils s’enrichissent donc et
se renforcent mutuellement. Avec conviction, l’Eglise catholique, à la suite du Concile Vatican II, «exhorte ses
fils pour que, avec prudence et charité, par le dialogue et par la collaboration avec ceux qui suivent d’autres

5



religions, et tout en témoignant de la foi et de la vie chrétiennes, ils reconnaissent, préservent et fassent
progresser les valeurs spirituelles, morales et socio-culturelles qui se trouvent en eux» (Décl. Nostra aetate, n.
2). Pas de «syncrétisme conciliant», pas d’«ouverture diplomatique qui dit oui à tout pour éviter les problèmes»
(Exhort. ap. Evangelii gaudium, n. 251), mais dialoguer avec les autres et prier pour tous: voilà nos moyens pour
transformer les lances en faucilles (cf. Is 2, 4), pour faire surgir l’amour où se trouve la haine et le pardon où se
trouve l’offense, pour ne pas se lasser d’implorer et de parcourir les chemins de paix.

Une vraie paix, fondée sur le respect réciproque, sur la rencontre et sur le partage, sur la volonté de dépasser
les préjugés et les torts du passé, sur le renoncement aux duplicités et aux intérêts de parti; une paix durable,
animée par le courage de dépasser les barrières, d’éradiquer les pauvretés et les injustices, de dénoncer et
d’arrêter la prolifération des armes et les gains iniques faits sur le dos des autres. De la terre, notre maison
commune, la voix de trop de sang crie vers Dieu (cf. Gn 4, 10). Nous sommes à présent interpellés pour donner
une réponse, qui ne peut plus être reportée, afin de construire ensemble un avenir de paix: ce n’est plus le
temps des solutions violentes et brusques, mais le moment urgent d’entreprendre des processus patients de
réconciliation. La vraie question de notre temps n’est pas comment faire progresser nos intérêts - ce n’est pas la
vraie question -, mais quelle perspective de vie offrir aux générations futures, comment laisser un monde
meilleur que celui que nous avons reçu. Dieu et l’histoire même nous demanderont si, aujourd’hui, nous nous
sommes dépensés pour la paix; les jeunes générations, qui rêvent d’un avenir autre, nous le demande déjà du
fond du cœur.

Que les religions, dans la nuit des conflits que nous sommes en train de traverser, soient des aubes de paix,
des semences de renaissance parmi les dévastations de mort, des échos de dialogue qui résonnent
infatigablement, des voies de rencontre et de réconciliation pour réussir là où les tentatives des médiations
officielles semblent ne pas être suivies d’effets. Spécialement en cette terre bien-aimée de la région
caucasienne, que j’ai tant voulu visiter et sur laquelle je suis arrivé en pèlerin de paix, que les religions soient
des facteurs actifs pour dépasser les tragédies du passé et les tensions d’aujourd’hui. Que les inestimables
richesses de ces pays soient connues et valorisées: les trésors anciens et toujours nouveaux de sagesse, de
culture et de religiosité des peuples du Caucase sont une grande ressource pour l’avenir de la région, et en
particulier pour la culture européenne, des biens précieux auxquels nous ne pouvons pas renoncer. Merci.

***

Merci beaucoup à vous tous. Merci beaucoup pour la compagnie... Et je vous demande, s'il vous plaît, de prier
pour moi.

[01530-FR.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Our being here together is a blessing. I thank the President of the Council of the Muslims in the Caucasus, who
welcomes us with his customary hospitality, and the local religious Leaders of the Russian Orthodox Church, as
well as the Leaders of the Jewish Communities. Meeting one another in fraternal friendship in this place of
prayer is a powerful sign, one that shows the harmony which religions can build together, based on personal
relations and on the good will of those responsible. This is seen, for example, in the tangible help that the
President of the Council of the Muslims has guaranteed to the Catholic community here on more than one
occasion, along with the wise counsel that, in a familial spirit, he shares with that community. I wish also to
highlight the good relations that unite local Catholics to the Orthodox community in solid fraternity and daily
affection which are an example for all, as well as the warm friendship shared with the Jewish community.

The benefits of this harmony are felt throughout Azerbaijan, a country that distinguishes itself for its welcome
and hospitality, gifts which I have experienced on this memorable day, one for which I am truly grateful. There is
here a desire to protect the great heritage of religions and, at the same time, a pursuit of deeper and more fruitful
openness. The Catholic Church, for example, finds a place and lives in harmony among other religions that have
far more members, demonstrating concretely that it is not opposition but cooperation that helps to build better

6



and more peaceful societies. Our being together at this place is also in continuity with the many meetings that
are held in Baku to promote dialogue and multiculturalism. Opening the doors of welcome and integration means
opening the doors of each person’s heart and the doors of hope to everyone. I am confident that this country,
“the gateway between East and West” (John Paul II, Address at the Welcome Ceremony, Baku, 22 May 2002),
will always cultivate its vocation to openness and encounter, the indispensable conditions for building lasting
bridges of peace and a future worthy of humanity.

The fraternity and sharing that we seek to increase will not be appreciated by those who want to highlight
divisions, reignite tensions and profit from opposition and differences; rather, fraternity and sharing are invoked
and longed for by those who desire the common good, and are above all pleasing to God, the Compassionate
and All Merciful, who wishes his sons and daughters in the one human family to be ever more united among
themselves and always in dialogue with one another. A great poet, a son of this land, wrote: “If you are human,
mix with humans, because people go well with each other” (Nizami Ganjavi, The Book of Alexander, I, On his
own state of life and the passage of time). Opening ourselves to others does not lead to impoverishment but
rather enrichment, because it enables us to be more human: to recognize ourselves as participants in a greater
collectivity and to understand our life as a gift for others; to see as the goal, not our own interests, but rather the
good of humanity; to act with neither abstract idealism nor with interventionism, not by harmful interference or
forceful actions, but rather out of respect for the dynamics of history, cultures and religious traditions.

Religions have an enormous task: to accompany men and women looking for the meaning of life, helping them
to understand that the limited capacities of the human being and the goods of this world must never become
absolutes. Again, Nizami wrote: “Do not base yourself solidly on your own strength, such that in heaven you will
find no resting place! The fruits of this world are not eternal; do not adore that which perishes!” (Leylā and
Majnūn, Death of Majnūn on the tomb of Leylā). Religions are called to help us understand that the centre of
each person is outside of himself, that we are oriented towards the Most High and towards the other who is our
neighbour. In this way, the vocation of human life is to set out towards the highest and truest love: this alone is
the culmination of every authentically religious aspiration. For, as the poet says, “love is that which never
mutates, love is that which has no end” (ibid, The Despair of Majnūn).

Humanity therefore needs religion if it is to reach its goal. Religion is a compass that orients us to the good and
steers us away from evil, which is always crouching at the door of a person’s heart (cf. Gen 4:7). Religions,
therefore, have an educational task: to help bring out the best in each person. We, as guides, have a great
responsibility, in order to offer authentic responses to men and women who are searching, who are often lost
among the swirling contradictions of our time. Indeed, today we observe, on the one hand, the dominance of the
nihilism of those who no longer believe in anything except their own wellbeing, advantage and profit, of those
who throw life away, having become accustomed to the saying, “if God does not exist then everything is
permissible” (cf. F.M. Dostoyevsky, The Brothers Karamazov, XI, 4.8.9); on the other hand, we see the growing
emergence of rigid and fundamentalist reactions on the part of those who, through violent words and deeds,
seek to impose extreme and radical attitudes which are furthest from the living God.

Religions, on the contrary, which help to discern the good and put it into practice through deeds, prayer and
diligent cultivation of the inner life, are called to build a culture of encounter and peace, based on patience,
understanding, and humble, tangible steps. This is the way a humane society is best served. For its part, society
must always overcome the temptation to take advantage of religious factors: religions must never be
instrumentalized, nor can they ever lend support to, or approve of, conflicts and disagreements.

There is, furthermore, a fruitfulness deriving from the virtuous rapport between society and religions, that
respectful alliance which needs to be built up and protected, and which I would like to evoke with an image dear
to this country. I refer to the precious artistic windows that have been here for centuries, crafted simply out of
wood and tinted glass (Shebeke). When they are made using traditional methods, there is a peculiar
characteristic: neither glue nor nails are used, but the wood and the glass are set into each other through time-
consuming and meticulous effort. Thus, the wood supports the glass and the glass lets in the light. In the same
way, it is the task of every civil society to support religion, which allows a light to shine through, indispensable for
living. In order for this to happen, an effective and authentic freedom must be guaranteed. Artificial kinds of
“glue” cannot be used, which bind people to believe, imposing on them a determined belief system and depriving

7



them of the freedom to choose; nor is there a need for the external “nails” of worldly concerns, of the yearning
for power and money. For God cannot be used for personal interests and selfish ends; he cannot be used to
justify any form of fundamentalism, imperialism or colonialism. From this highly symbolic place, a heartfelt cry
rises up once again: no more violence in the name of God! May his most holy Name be adored, not profaned or
bartered as a commodity through forms of hatred and human opposition.

We honour, rather, the divine mercy that is given to us, through assiduous prayer and real dialogue, “a
necessary condition for peace in the world… a duty for Christians as well as other religious communities”
(Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 250). Prayer and dialogue are profoundly interconnected: they flow
from an openness of heart and extend to the good of others, thus enriching and reinforcing each other. The
Catholic Church, in continuity with the Second Vatican Council, heartily “exhorts her sons and daughters, that
through dialogue and collaboration with the followers of other religions, carried out with prudence and love and in
witness to the Christian faith and life, they recognize, preserve and promote the good things, spiritual and moral,
as well as the socio-cultural values found among these men and women (Second Vatican Ecumenical Council,
Nostra Aetate, 2). This is not an accommodating “facile syncretism”, nor a “diplomatic openness which says yes
to everything in order to avoid problems” (Apostolic Exhortation Evangelii Gaudium, 251), but rather a path of
dialogue with others and a path of prayer for all: these are our means “of turning spears into pruning hooks” (cf.
Is 2:4), to give rise to love where there is hatred, and forgiveness where there is offence, of never growing weary
of imploring and tracing the ways of peace.

A true peace, founded on mutual respect, encounter and sharing, on the will to go beyond prejudices and past
wrongs, on the rejection of double standards and self-interests; a lasting peace, animated by the courage to
overcome barriers, to eradicate poverty and injustice, to denounce and put an end to the proliferation of
weapons and immoral profiteering on the backs of others. The blood of far too many people cries out to God
from the earth, our common home (cf. Gen 4:10). Today, we are challenged to give a response that can no
longer be put off: to build together a future of peace; now is not the time for violent or abrupt solutions, but rather
an urgent moment to engage in patient processes of reconciliation. The real question of our time is not how to
advance our own causes - this is not the real question -, but what proposals for life are we offering to future
generations; how to leave them a better world than the one we have received. God, and history itself, will ask us
if we have spent ourselves pursuing peace; the younger generations, who dream of a different future, pointedly
direct this question to us.

In this night of conflict that we are currently enduring, may religions be a dawn of peace, seeds of rebirth amid
the devastation of death, echoes of dialogue resounding unceasingly, paths to encounter and reconciliation
reaching even those places where official mediation efforts seem not to have borne fruit. Particularly in this
beloved Caucasus region, which I have very much wished to visit and to which I have come as a pilgrim of
peace, may religions be active agents working to overcome the tragedies of the past and the tensions of the
present. May the inestimable richness of these countries be known and valued: the treasures old and ever new
of the wisdom, culture and religious sensibility of the people of the Caucasus, are a tremendous resource for the
future of the region and especially for European culture; they are goods which we cannot renounce. Thank you.

***

Thank you all. Thank you very much for the company ... And I ask you, please, to pray for me.

[01530-EN.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

Hier zusammen zu sein, ist ein Segen. Ich möchte dem Ratspräsidenten der kaukasischen Muslime, der uns mit
seiner gewohnten Liebenswürdigkeit Gastfreundschaft gewährt, sowie den örtlichen religiösen Würdenträgern
der russisch-orthodoxen Kirche und der jüdischen Gemeinden danken. Es ist ein bedeutendes Zeichen, dass wir
uns hier an diesem Ort des Gebetes in brüderlicher Freundschaft begegnen – ein Zeichen, das jene Harmonie
zum Ausdruck bringt, die die Religionen gemeinsam aufbauen können, ausgehend von den persönlichen

8



Beziehungen und dem guten Willen der Verantwortlichen. Beweis dafür sind hier zum Beispiel die konkrete
Hilfe, die der Ratspräsident der Muslime in mehreren Fällen der katholischen Gemeinschaft gewährt hat, und die
weisen Ratschläge, die er ihr in familiärer Gesinnung mitteilt. Hervorzuheben sind auch das gute Verhältnis, das
die Katholiken in konkreter Brüderlichkeit und täglicher liebevoller Zuneigung mit der orthodoxen Gemeinschaft
verbindet – ein Vorbild für alle –, sowie die herzliche Freundschaft mit der jüdischen Gemeinde.

Von dieser Eintracht profitiert Aserbaidschan, das sich durch seine Aufnahmebereitschaft und Gastfreundschaft
auszeichnet – Gaben, die ich an diesem denkwürdigen Tag, für den ich sehr dankbar bin, erfahren konnte. Hier
ist man bestrebt, das bedeutende Erbe der Religionen zu bewahren, und zugleich sucht man nach einer
größeren und fruchtbaren Öffnung. So findet zum Beispiel auch der katholische Glaube Raum und Harmonie
unter den anderen, wesentlich zahlreicher vertretenen Religionen. Das ist ein konkretes Zeichen, das zeigt, wie
nicht der Gegensatz, sondern die Zusammenarbeit hilft, bessere und friedliche Gesellschaften aufzubauen.
Unser Zusammensein liegt auch in der Kontinuität mit den zahlreichen Begegnungen, die in Baku stattfinden,
um den Dialog und die Multikulturalität zu fördern. Wenn man der Aufnahme und der Integrierung die Türen
öffnet, dann öffnen sich die Türen der Herzen jedes Einzelnen und die Türen der Hoffnung für alle. Ich bin
zuversichtlich, dass dieses Land als »Tor zwischen Ost und West« (Johannes PaulII., Ansprache bei der
Begrüßungszeremonie [22. Mai 2002]: L’Osservatore Romano [dt.] Jg. 32, Nr. 22 [31. Mai 2002], S. 7) immer
seine Berufung zu Offenheit und Begegnung pflegen wird; es sind dies unerlässliche Bedingungen, um haltbare
Brücken des Friedens und eine menschenwürdige Zukunft aufzubauen.

Die Brüderlichkeit und das Miteinander, die wir mehren möchten, werden bei denen, die Trennungen
hervorheben, Spannungen neu entfachen und aus Gegensätzen und Streitigkeiten Gewinn ziehen wollen,
keinen Beifall finden; von denen, die das Gemeinwohl anstreben, werden sie jedoch inständig erfleht und
erwartet. Und vor allem sind sie dem mitleidigen und barmherzigen Gott wohlgefällig, der will, dass die Söhne
und Töchter der einen Menschheitsfamilie enger miteinander verbunden und immer im Dialog sind. Ein großer
Dichter, ein Sohn dieses Landes, hat geschrieben: »Wenn du Mensch bist, mische dich unter die Menschen,
denn den Menschen geht es gut in gegenseitiger Gesellschaft« (Nizami Ganjavi, Das Alexanderbuch, I, Über
den eigenen Zustand und den Lauf der Zeit). Sich den anderen zu öffnen, macht nicht ärmer, sondern es
bereichert, denn es hilft, menschlicher zu sein: sich als aktiven Teil eines größeren Ganzen zu erkennen und
das Leben als ein Geschenk für die anderen zu verstehen; als Ziel nicht die eigenen Interessen zu betrachten,
sondern das Wohl der Menschheit; ohne Schwärmereien und ohne Formen von Interventionismus zu handeln,
ohne schädliche Einmischungen und Zwangsmaßnahmen zu vollziehen, sondern stattdessen immer die
geschichtlichen Entwicklungen, die Kulturen und die religiösen Traditionen zu respektieren.

Gerade die Religionen haben eine große Aufgabe, nämlich die Menschen auf ihrer Suche nach dem Sinn des
Lebens zu begleiten und ihnen zu helfen zu begreifen, dass die begrenzten Fähigkeiten des Menschen und die
Güter dieser Welt niemals zu absoluten Größen werden dürfen. Wieder ist es Nizami, der schreibt: »Setze nicht
endgültig auf deine Kräfte, solange du im Himmel keine Wohnung gefunden hast! Die Früchte der Welt sind
nicht ewig, verehre nicht das Vergängliche!«(Leila und Madschnun, Der Tod Madschnuns auf Leilas Grab). Die
Religionen sind berufen, uns begreifen zu lassen, dass die Mitte des Menschen außerhalb seiner selbst liegt,
dass wir auf die endlose Höhe hin ausgestreckt sind und zum anderen hin, der unser Nächster ist. Dorthin soll
das Leben sich auf den Weg machen: zur erhabensten und zugleich konkretesten Liebe. Sie muss der Gipfel
jedes echten religiösen Strebens sein, denn – wie noch einmal der Dichter sagt – »Liebe ist das, was sich nie
ändert, Liebe ist das, was kein Ende hat« (ebd. Die Verzweiflung des Madschnun).

Die Religion ist also für den Menschen eine Notwendigkeit, um sein Ziel zu verwirklichen, ein Kompass, um ihn
zum Guten hin zu orientieren und ihn vom Bösen abzuhalten, das immer an der Tür seines Herzens lauert (vgl.
Gen 4,7). In diesem Sinn haben die Religionen eine Erziehungsaufgabe, nämlich zu helfen, das Beste des
Menschen zum Vorschein zu bringen. Und wir tragen als Leiter eine große Verantwortung, der Suche des
Menschen, der sich heute oft in den schwindelerregenden Paradoxien unserer Zeit verliert, echte Antworten zu
bieten. Tatsächlich sehen wir, wie in unseren Tagen einerseits der Nihilismus derer grassiert, die an nichts mehr
glauben, außer an die eigenen Interessen, Nutzen und Vorteile, und das Leben wegwerfen, indem sie sich nach
dem Spruch richten: »Wenn es Gott nicht gibt, ist alles erlaubt« (vgl. F. M. Dostojewski, Die Brüder Karamasow,
XI, 4.8.9). Andererseits treten immer mehr die starren und fundamentalistischen Reaktionen derer zutage, die
mit verbaler und tätlicher Gewalt extreme und radikalisierte Haltungen durchsetzen wollen, die denkbar weit

9



entfernt sind vom lebendigen Gott.

Im Gegensatz dazu sind die Religionen, die ja helfen, das Gute zu erkennen und durch Werke, Gebet und die
Mühe der Arbeit an sich selbst praktisch umzusetzen, dazu berufen, die Kultur der Begegnung und des Friedens
aufzubauen, die aus Geduld, Verständnis und bescheidenen konkreten Schritten besteht. So wird der
menschlichen Gesellschaft gedient. Diese ist ihrerseits stets gehalten, die Versuchung zu überwinden, sich des
religiösen Faktors zu bedienen: Die Religionen dürfen niemals instrumentalisiert werden und dürfen nicht dafür
herhalten, Konflikte und Gegensätze zu begünstigen.

Fruchtbar ist hingegen eine ehrbare Verbindung zwischen Gesellschaft und Religionen, eine respektvolle
Allianz, die aufgebaut und gehütet werden muss und die ich mit einem Bild symbolisieren möchte, das diesem
Land viel bedeutet. Ich beziehe mich auf die wertvollen, künstlerisch gestalteten Glasfenster, die es seit
Jahrhunderten in dieser Gegend gibt und die nur aus Holz und buntem Glas bestehen (Shebeke). Bei ihrer
handwerklichen Fertigung gibt es eine einzigartige Besonderheit: Es werden weder Klebstoff noch Nägel
verwendet, sondern Holz und Glas werden zusammengehalten, indem sie in langer, sorgfältiger Arbeit
ineinander verschachtelt werden. So hält das Holz das Glas, und das Glas lässt Licht einfallen. Genauso ist es
Aufgabe jeder Zivilgesellschaft, die Religion zu unterstützen, die das Einfallen eines zum Leben unerlässlichen
Lichtes ermöglicht. Und darum ist es notwendig, der Religion eine wirkliche und echte Freiheit zu garantieren.
Es dürfen also nicht die künstlichen „Klebstoffe“ verwendet werden, die den Menschen zwingen zu glauben,
indem man ihm ein bestimmtes Credo aufoktroyiert und ihn seiner Entscheidungsfreiheit beraubt, und es dürfen
in die Religion auch nicht die äußeren „Nägel“ der weltlichen Interessen und der Macht- und Geldgier
eindringen. Denn Gott darf nicht für partielle Interessen und egoistische Zwecke angerufen werden, er kann
keine Form von Fundamentalismus, Imperialismus oder Kolonialismus rechtfertigen. Noch einmal erhebt sich
von diesem so bedeutungsvollen Ort aus der herzzerreißende Ruf: Niemals mehr Gewalt im Namen Gottes!
Sein heiliger Name werde angebetet, nicht geschändet und verschachert von Hass und menschlichen
Gegensätzen.

Ehren wir dagegen die umsichtige göttliche Barmherzigkeit uns gegenüber mit dem beharrlichen Gebet und dem
konkreten Dialog, der eine »notwendige Bedingung für den Frieden in der Welt und darum eine Pflicht für die
Christen wie auch für die anderen Religionsgemeinschaften« ist (Apostolisches Schreiben Evangelii gaudium,
250). Gebet und Dialog stehen in einer engen Wechselbeziehung zueinander: Sie führen zur Öffnung des
Herzens und streben dem Wohl der anderen zu, bereichern und stärken sich also gegenseitig. Fest überzeugt
und in Kontinuität mit den Zweiten Vatikanischen Konzil »mahnt [die katholische Kirche] ihre Söhne [und
Töchter], dass sie mit KIugheit und Liebe, durch Gespräch und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer
Religionen sowie durch ihr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen und sittlichen Güter
und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen [den Bekennern anderer Religionen] finden,
anerkennen, wahren und fördern« (Erkl. Nostra aetate, 2). Kein »versöhnlicher Synkretismus « und keine
»diplomatische Offenheit, die zu allem Ja sagt, um Probleme zu vermeiden« (Apostolisches Schreiben Evangelii
gaudium, 251), sondern mit den anderen sprechen und für alle beten: das sind unsere Mittel, um Lanzen in
Winzermesser zu verwandeln (vgl. Jes 2,4), um Liebe aufkommen zu lassen, wo Hass herrscht, und Vergebung,
wo Verletzung schmerzt, damit wir nicht müde werden, Wege des Friedens zu erflehen und zu gehen.

Wege eines wahren Friedens, der auf gegenseitige Achtung, Begegnung und ein Miteinander-Teilen, auf den
Willen, über Vorurteile und Schuld der Vergangenheit hinauszukommen, sowie auf die Absage an Heuchelei
und parteiliche Interessen gegründet ist; eines dauerhaften Friedens, der beseelt ist von dem Mut, die Barrieren
zu überwinden, die Situationen von Armut und Ungerechtigkeit auszurotten, die Verbreitung von Waffen und die
ungerechten Profite auf Kosten der anderen anzuzeigen und ihnen Einhalt zu gebieten. Allzu viel Blut schreit
vom Boden der Erde, unseres gemeinsamen Hauses, zu Gott (vgl. Gen 4,10). Jetzt sind wir aufgefordert, eine
Antwort zu geben, die nicht mehr hinausgezögert werden kann, und gemeinsam eine Zukunft des Friedens
aufzubauen: Es ist nicht der Moment gewaltsamer und schroffer Lösungen, sondern die drängende Stunde,
geduldige Prozesse der Versöhnung einzuleiten. Die wirkliche Frage unserer Zeit ist nicht die, wie wir unsere
Interessen verfolgen können – das ist nicht die wirkliche Frage! –, sondern welche Lebensperspektiven wir den
kommenden Generationen bieten, wie wir eine Welt hinterlassen können, die besser ist als die, welche wir
empfangen haben. Gott und die Geschichte selbst werden uns fragen, ob wir uns heute für den Frieden
eingesetzt haben; schon jetzt fragen uns traurig danach die jungen Generationen, die sich eine andere Zukunft

10



erträumen.

Mögen die Religionen in der Nacht der Konflikte, die wir durchmachen, Morgenröte des Friedens, Samen der
Wiedergeburt unter den Verwüstungen des Todes, unermüdlich tönender Widerhall des Dialogs und Wege der
Begegnung und der Versöhnung sein, um dorthin zu gelangen, wo die offiziellen Vermittlungsversuche keinen
Erfolg zu erzielen scheinen. Mögen die Religionen besonders in dieser geschätzten kaukasischen Region, die
zu besuchen ich so ersehnt habe und in die ich als Pilger des Friedens gekommen bin, aktive Mittel zur
Überwindung der Tragödien der Vergangenheit und der Spannungen von heute sein. Mögen die unschätzbaren
Reichtümer dieser Länder erkannt und genutzt werden: Die alten und immer neuen Schätze der Weisheit, Kultur
und Religiosität der Kaukasusvölker sind eine reiche Ressource für die Zukunft der Region und insbesondere für
die europäische Kultur – kostbare Güter, auf die wir nicht verzichten können. Danke.

***

[…]

[01530-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Es una bendición encontrarnos aquí juntos. Deseo dar las gracias al Presidente del Consejo de la comunidad
musulmana del Cáucaso, que, con su habitual cortesía nos acoge, y a los Líderes religiosos locales de la Iglesia
Ortodoxa Rusa y de la Comunidad judía. Es un gran signo reunirnos en amistad fraterna en este lugar de
oración, un signo que manifiesta esa armonía que las religiones juntas pueden construir a partir de las
relaciones personales y de la buena voluntad de los responsables. Aquí se comprueba, por ejemplo, la ayuda
concreta que el Presidente del Consejo de la comunidad musulmana ha garantizado en diversas ocasiones a la
comunidad católica, y los sabios consejos que, en un espíritu de familia, comparte con ella; hay que destacar
también el hermoso lazo que une a los católicos con la comunidad ortodoxa, en una fraternidad concreta y en
un afecto cotidiano que es un ejemplo para todos, así como la cordial amistad con la comunidad judía.

De esta concordia se beneficia Azerbaiyán, que se distingue por la acogida y la hospitalidad, dones que he
podido experimentar en esta memorable jornada, por la cual estoy muy agradecido. Aquí se desea custodiar el
gran patrimonio de las religiones y se busca al mismo tiempo una mayor y fecunda apertura: aunque el
catolicismo, por ejemplo, encuentra lugar y armonía entre otras religiones mucho más numerosas, signo
concreto que muestra cómo no la contraposición, sino la colaboración, es lo que ayuda a construir sociedades
mejores y pacíficas. Nuestro encuentro está también en continuidad con las muchas reuniones que tienen lugar
en Bakú para promover el diálogo y la multiculturalidad. Abriendo las puertas a la acogida y a la integración, se
abren las puertas de los corazones de cada uno y las puertas de la esperanza para todos. Confío en que este
país, «puerta entre el Oriente y el Occidente» (Juan Pablo II, Discurso en la ceremonia de bienvenida, Bakú, 22
Mayo 2002), cultive siempre su vocación de apertura y de encuentro, condiciones indispensables para construir
puentes sólidos de paz y un futuro digno del hombre.

La fraternidad y el intercambio que queremos aumentar no será apreciado por aquellos que quieren hacer
hincapié en las divisiones, reavivar tensiones y sacar ganancias de conflictos y controversias; sin embargo, son
invocados y esperados por quienes desean el bien común, y sobre todo agradan a Dios, compasivo y
misericordioso, que quiere a los hijos e hijas de la única familia humana más unidos entre sí y siempre en
diálogo. Un gran poeta, hijo de esta tierra, escribió: «Si eres humano, mézclate con los humanos, porque los
hombres están bien entre ellos» (Nizami Ganjavi, El libro de Alejandro). Abrirse a los demás no empobrece,
sino que más bien enriquece, porque ayuda a ser más humanos: a reconocerse parte activa de un todo más
grande y a interpretar la vida como un regalo para los otros; a ver como objetivo no los propios intereses, sino el
bien de la humanidad; a actuar sin idealismos y sin intervencionismos, sin ninguna interferencia perjudicial o
acción forzada, sino siempre respetando la dinámica histórica de las culturas y de las tradiciones religiosas.

Las religiones tienen precisamente una gran tarea: acompañar a los hombres en la búsqueda del sentido de la

11



vida, ayudándoles a entender que las limitadas capacidades del ser humano y los bienes de este mundo nunca
deben convertirse en un absoluto. Nizami ha escrito también: «No te establezcas firmemente sobre tus propia
fuerza, hasta que en el cielo no hayas encontrado un hogar. Los frutos del mundo no son eternos, no adores
aquello que perece» (Leylā y Majnūn, Muerte de Majnūn sobre la tumba de Leylā). Las religiones están
llamadas a hacernos comprender que el centro del hombre está fuera de sí mismo, que tendemos hacia lo Alto
infinito y hacia el otro que tenemos al lado. Hacia allí está llamada a encaminarse la vida, hacia el amor más
elevado y más concreto: sólo este puede ser el culmen de toda aspiración auténticamente religiosa; porque
—dice también el poeta— «amor es aquello que nunca cambia, amor es aquello que no tiene fin» (ibíd.,
Desesperación de Majnūn).

Por lo tanto, la religión es una necesidad para el hombre, para realizar su fin, una brújula para orientarlo hacia el
bien y alejarlo del mal, que está siempre al acecho en la puerta de su corazón (cf. Gn 4,7). En este sentido, las
religiones tienen una tarea educativa: ayudar al hombre a dar lo mejor de sí. Y nosotros, como guías, tenemos
una gran responsabilidad para ofrecer respuestas auténticas a la búsqueda del hombre, a menudo perdido en
las vertiginosas paradojas de nuestro tiempo. En efecto, vemos cómo en nuestros días, arrecia por un lado el
nihilismo de los que ya no creen en nada, excepto en sus propios intereses, ventajas y provechos, de los que
tiran sus vidas adaptándose al dicho «si Dios no existe todo está permitido» (cf. F. M. Dostoievski, Los
hermanos Karamazov, XI, 4.8.9); por otro lado, surgen cada vez más las reacciones duras y fundamentalistas
de aquellos que, con la violencia de la palabra y de los gestos, quieren imponer actitudes extremas y
radicalizadas, las más lejanas del Dios vivo.

Las religiones, por el contrario, ayudan a discernir el bien y ponerlo en práctica con las obras, con la oración y
con el esfuerzo del trabajo interior, están llamadas a edificar la cultura del encuentro y de la paz, hecha de
paciencia, comprensión, pasos humildes y concretos. Así se sirve a la sociedad humana. Esta, por su parte,
debe vencer la tentación de instrumentalizar el factor religioso: las religiones nunca han de ser manipuladas y
nunca pueden favorecer conflictos y enfrentamientos.

En cambio, es fecundo un vínculo virtuoso entre la sociedad y las religiones, una alianza respetuosa que se
debe construir y preservar, y que quisiera simbolizar con una imagen apreciada en este país. Me refiero a las
artísticas vidrieras que hay desde hace siglos en estas tierras, hechas solamente de madera y cristales de color
(Shebeke). En la producción artesanal, hay una característica única: no se utilizan pegamentos ni clavos, sino
que se mantienen unidos la madera y el cristal, encajándolos entre sí por un trabajo largo y laborioso. Así, la
madera sujeta el cristal y el cristal deja pasar la luz. Del mismo modo, toda sociedad civil tiene la tarea de
apoyar la religión, que permite la entrada de una luz indispensable para vivir: para ello es necesario garantizar
una efectiva y auténtica libertad. No se han de utilizar, pues, «pegamentos» artificiales que obliguen al hombre
a creer, imponiéndole un determinado credo y privándolo de la libertad de elección; tampoco han de entrar en
las religiones los «clavos» externos de los intereses mundanos, de la ambición de poder y de dinero. Porque
Dios no puede ser invocado por intereses partidistas y fines egoístas, no puede justificar forma alguna de
fundamentalismo, imperialismo o colonialismo. Una vez más, desde este lugar tan significativo, se eleva el grito
afligido: «¡Nunca más violencia en nombre de Dios!». Que su santo nombre sea adorado, no profanado y ni
mercantilizado por los odios y los conflictos humanos.

Honramos, sin embargo, la providente misericordia divina sobre nosotros con la oración asidua y con el diálogo
concreto, «condición necesaria para la paz en el mundo, y por lo tanto deber para los cristianos, así como para
las otras comunidades religiosas» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, 250). La oración y el diálogo están
profundamente relacionados entre sí: nacen de la apertura del corazón y se inclinan hacia el bien de los otros,
enriqueciéndose así y reforzándose mutuamente. La Iglesia Católica, en continuidad con el Concilio Vaticano II,
con convicción, «exhorta a sus hijos a que, con prudencia y caridad, mediante el diálogo y la colaboración con
los adeptos de otras religiones, dando testimonio de fe y vida cristiana, reconozcan, guarden y promuevan
aquellos bienes espirituales y morales, así como los valores socioculturales que en ellos existen» (Decl. Nostra
aetate, 2). Ningún «sincretismo conciliador», ni «una apertura diplomática, que dice que sí a todo para evitar
problemas» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, 251), sino dialogar con los demás y orar por todos: estos son
nuestros medios para cambiar sus lanzas en podaderas (cf. Is 2,4), para hacer surgir amor donde hay odio, y
perdón donde hay ofensa, para no cansarse de implorar y seguir los caminos de la paz.

12



Una paz verdadera, fundada sobre el respeto mutuo, sobre el encuentro y el intercambio, sobre la voluntad de ir
más allá de los prejuicios y los errores del pasado, sobre la renuncia a las falsedades y a los intereses
partidistas; una paz duradera animada por el valor de superar las barreras, de erradicar la pobreza y la
injusticia, de denunciar y detener la proliferación de armas y las ganancias inicuas obtenidas sobre la piel de los
otros. La voz de mucha sangre grita a Dios desde la tierra, nuestra casa común (cf. Gn 4,10). Ahora tenemos el
reto de dar una respuesta que no puede aplazarse por más tiempo, para construir juntos un futuro de paz: no es
tiempo de soluciones violentas y bruscas, sino la hora urgente de emprender procesos pacientes de
reconciliación. El verdadero problema de nuestro tiempo no es cómo llevar adelante nuestros intereses –este no
es el verdadero problema-, sino qué perspectiva de vida ofrecer a las generaciones futuras, cómo dejar un
mundo mejor del que hemos recibido. Dios, y la historia misma, nos preguntarán si hemos trabajado hoy por la
paz; ya nos lo piden con ardor las jóvenes generaciones, que sueñan con un futuro diferente.

En la noche de los conflictos que estamos atravesando, las religiones son auroras de paz, semillas de
renacimiento entre devastaciones de muerte, ecos de diálogo que resuenan sin descanso, caminos de
encuentro y reconciliación para llegar allí donde los intentos de mediación oficiales parecen no surtir efecto.
Especialmente en esta querida región del Cáucaso, que yo tanto quería visitar y a la cual he venido como
peregrino de paz, que las religiones sean vehículos activos para superar las tragedias del pasado y las
tensiones de hoy. Que las riquezas inestimables de estos países sean conocidas y valoradas: los tesoros
antiguos y siempre nuevos de la sabiduría, la cultura y la religiosidad de las gentes del Cáucaso son un gran
recurso para el futuro de la región y, en particular, para la cultura europea, bienes preciosos a lo que no
podemos renunciar. Muchas gracias.

***

Muchas gracias a todos. Muchas gracias por la compañía… Y les pido, por favor, que recen por mí.

[01530-ES.02] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Considero uma bênção encontrarmo-nos aqui juntos. Desejo agradecer ao Presidente do Conselho dos
Muçulmanos do Cáucaso, que nos acolhe com a sua habitual cortesia, e aos Chefes religiosos locais da Igreja
Ortodoxa Russa e das Comunidades Judaicas. É um grande sinal encontrarmo-nos, em fraterna amizade, neste
lugar de oração; um sinal que manifesta aquela harmonia que as religiões, em conjunto, podem construir, a
partir das relações pessoais e da boa vontade dos responsáveis. Prova disto mesmo é, por exemplo, a ajuda
concreta que o Presidente do Conselho dos Muçulmanos garantiu em várias ocasiões à comunidade católica, e
os sábios conselhos que partilha, em espírito de família, com ela; são de sublinhar também o vínculo estupendo
que une os católicos à comunidade ortodoxa, manifestado numa fraternidade concreta e num carinho diário que
são um exemplo para todos, e a amizade cordial com a comunidade judaica.

Desta concórdia beneficia o Azerbaijão, que se distingue pelo acolhimento e a hospitalidade, dons que pude
experimentar neste dia memorável e pelo qual lhes estou muito grato. Aqui deseja-se guardar o grande
património das religiões e, ao mesmo tempo, procura-se uma abertura maior e frutuosa: o próprio catolicismo,
por exemplo, encontra lugar e harmonia entre outras religiões muito mais numerosas; um sinal concreto que
mostra como não seja a contraposição mas a colaboração que ajuda a construir sociedades melhores e
pacíficas. Este nosso ajuntamento está em continuidade também com os numerosos encontros que se realizam
em Baku para promover o diálogo e a multiculturalidade. Ao abrir as portas ao acolhimento e à integração,
abrem-se as portas do coração de cada um e as portas da esperança para todos. Confio que este país, «porta
entre o Oriente e o Ocidente» [João Paulo II, Discurso na cerimónia de boas-vindas, Baku, 22 de maio de 2002:
Insegnamenti XXV/1 (2002), 838], cultive sempre a sua vocação de abertura e encontro, condições
indispensáveis para construir sólidas pontes de paz e um futuro digno do ser humano.

A fraternidade e a partilha que desejamos incrementar não serão apreciadas por aqueles que querem salientar
divisões, reacender tensões e enriquecer à custa de conflitos e contrastes; mas são imploradas e esperadas

13



por quem deseja o bem comum, e sobretudo são agradáveis a Deus, Compassivo e Misericordioso, que quer
os filhos e filhas da única família humana unidos e sempre em diálogo entre si. Assim escreveu um grande
poeta, filho desta terra: «Se és humano, mistura-te com os humanos, porque os homens sentem-se bem uns
com os outros» (Nizami Ganjavi, O livro de Alexandre I, sobre o próprio estado e o passar do tempo). Abrir-se
aos outros não empobrece, mas enriquece, porque nos ajuda a ser mais humanos: a reconhecer-se parte ativa
dum todo maior e a interpretar a vida como um dom para os outros; a ter como alvo não os próprios interesses,
mas o bem da humanidade; a agir sem idealismos nem intervencionismos, sem realizar interferências
prejudiciais nem ações forçadas, mas sempre no respeito das dinâmicas históricas, das culturas e das tradições
religiosas.

As próprias religiões têm uma grande tarefa: acompanhar os homens em busca do sentido da vida, ajudando-os
a compreender que as limitadas capacidades do ser humano e os bens deste mundo nunca se devem tornar
absolutos. O mesmo Nizami escreveu: «Não te estabeleças solidamente sobre as tuas forças, enquanto não
encontrares morada no céu! Os frutos do mundo não são eternos; não adores o que perece!» (Leylā e Majnūn,
Morte de Majnūn no túmulo de Leylā). As religiões são chamadas a fazer-nos compreender que o centro do
homem está fora dele, que tendemos para o Outro infinito e para o outro que está próximo de nós. Aí o homem
é chamado a encaminhar a vida rumo ao amor mais sublime e, simultaneamente, mais concreto: este não pode
deixar de estar no cume de toda a aspiração autenticamente religiosa; porque – diz ainda o poeta – «amor é
aquilo que nunca muda, amor é aquilo que não tem fim» (Ibid., Desespero de Majnūn).

A religião é, pois, uma necessidade para o ser humano realizar o seu fim, uma bússola a fim de o orientar para
o bem e afastá-lo do mal, que sempre jaz deitado à porta do seu coração (cf. Gn 4, 7). Neste sentido, as
religiões têm uma tarefa educativa: ajudar a tirar fora do homem o seu melhor. E nós, como guias, temos uma
grande responsabilidade que é dar respostas autênticas à busca do homem, hoje frequentemente perdido nos
paradoxos vertiginosos do nosso tempo. De facto vemos como nos nossos dias, por um lado, avança o niilismo
daqueles que não acreditam em nada mais senão nos seus próprios interesses, benefícios e lucros, daqueles
que jogam fora a vida acomodando-se ao ditado «se Deus não existe, tudo é permitido» (cf. F. M. Dostoievski,
Os irmãos Karamazov, XI, 4.8.9); por outro lado, emergem cada vez mais as reações rígidas e fundamentalistas
daqueles que, com a violência da palavra e dos gestos, querem impor atitudes extremas e radicalizadas, as
mais distantes do Deus vivo.

As religiões, pelo contrário, ajudando a discernir o bem e a pô-lo em prática com as obras, a oração e o esforço
do trabalho interior, são chamadas a construir a cultura do encontro e da paz, feita de paciência, compreensão,
passos humildes e concretos. É assim que se serve a sociedade humana. Esta, por sua vez, está sempre
obrigada a vencer a tentação de se servir do fator religioso: as religiões não devem jamais ser
instrumentalizadas e nunca se podem prestar a apoiar conflitos e confrontos.

Ao contrário, é fecunda uma ligação virtuosa entre sociedade e religiões, uma aliança respeitosa que deve ser
construída e preservada, e que gostaria de simbolizar com uma imagem querida a este país. Refiro-me às
preciosas janelas artísticas, presentes há séculos nestas terras, feitas apenas de madeira e vidros coloridos
(Shebeke). Na sua confeção artesanal, há uma particularidade única: não se usam colas nem pregos, mas são
mantidos juntos a madeira e o vidro encaixando-os entre si com um trabalho longo e cuidadoso. Assim a
madeira sustenta o vidro e o vidro faz entrar a luz. Da mesma forma, é dever de cada sociedade civil sustentar
a religião, que permite a entrada duma luz indispensável para viver: para isso é necessário garantir-lhe uma
efetiva e autêntica liberdade. Assim não se devem usar as «colas» artificiais que forçam o ser humano a crer,
impondo-lhe um determinado credo e privando-o da liberdade de escolha; nem devem entrar nas religiões os
«pregos» externos dos interesses mundanos, das ambições de poder e dinheiro. Porque Deus não pode ser
invocado para interesses de parte nem para fins egoístas; não pode justificar qualquer forma de
fundamentalismo, imperialismo ou colonialismo. Mais uma vez, deste lugar tão significativo, levanta-se o grito
angustiado: nunca mais violência em nome de Deus! Que o seu santo nome seja adorado, e não profanado
nem mercantilizado por ódios e conflitos humanos.

Em vez disso, honremos a providente misericórdia divina para connosco com a oração assídua e o diálogo
concreto, «condição necessária para a paz no mundo e, por conseguinte, é um dever para os cristãos e
também para as outras comunidades religiosas» (Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 250). Oração e

14



diálogo estão profundamente relacionados entre si: partem da abertura do coração e tendem para o bem dos
outros; por isso se enriquecem e reforçam mutuamente. Convictamente, em continuidade com o Concílio
Vaticano II, a Igreja Católica «exorta os seus filhos a que, com prudência e caridade, pelo diálogo e colaboração
com os seguidores doutras religiões, dando testemunho da vida e fé cristãs, reconheçam, conservem e
promovam os bens espirituais e morais e os valores socioculturais que entre eles se encontram» (Decl. Nostra
aetate, 2). Não se trata de qualquer «sincretismo conciliador», nem de «uma abertura diplomática que diga sim
a tudo para evitar problemas» (Francisco, Exort. ap. Evangelii gaudium, 251), mas de dialogar com os outros e
rezar por todos: estes são os nossos meios para mudar as lanças em foices (cf. Is 2, 4), para fazer surgir amor
onde há ódio e perdão onde há ofensa, para não nos cansarmos de implorar e percorrer caminhos de paz.

Uma paz verdadeira, fundada sobre o respeito mútuo, o encontro e a partilha, sobre a vontade de ultrapassar
os preconceitos e as injustiças do passado, sobre a renúncia à duplicidade e aos interesses de parte; uma paz
duradoura, animada pela coragem de superar as barreiras, de debelar a pobreza e as injustiças, de denunciar e
deter a proliferação de armas e os ganhos iníquos obtidos à custa da pele dos outros. A voz de demasiado
sangue clama a Deus a partir do solo da Terra, nossa casa comum (cf. Gn 4, 10). Agora somos desafiados a
dar uma resposta sem mais adiamentos, a construir juntos um futuro de paz: não é tempo de soluções violentas
e bruscas, mas o momento urgente de empreender processos pacientes de reconciliação. A verdadeira questão
do nosso tempo não é como promover os nossos interesses – esta não é a verdadeira questão –, mas que
perspetiva de vida oferecer às gerações futuras, como deixar um mundo melhor do que aquele que recebemos.
Deus e a própria história interrogar-nos-ão se hoje nos gastamos pela paz; já no-lo perguntam instantemente as
gerações jovens, que sonham com um futuro diferente.

Na noite dos conflitos que estamos a atravessar, as religiões sejam alvoradas de paz, sementes de
renascimento por entre devastações de morte, ecos de diálogo que ressoam incansavelmente, caminhos de
encontro e reconciliação para se chegar mesmo lá onde as tentativas das mediações oficiais parecem não ter
êxito. Especialmente nesta amada região caucásica, que muito desejei visitar e à qual cheguei como peregrino
de paz, as religiões sejam veículos ativos para a superação das tragédias do passado e das tensões atuais. As
riquezas inestimáveis destes países sejam conhecidas e valorizadas: os tesouros antigos e sempre novos de
sabedoria, cultura e religiosidade dos povos do Cáucaso são um grande recurso para o futuro da região e, em
particular, para a cultura europeia, bens preciosos a que não podemos renunciar. Obrigado.

***

[…]

[01530-PO.02] [Texto original: Italiano]

Al termine dell’incontro, il Santo Padre si è trasferito all’aeroporto di Baku per la cerimonia di congedo.

[B0698-XX.02]

15


