2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0995
Martedi 15.12.2015

Conferenza stampa di presentazione del Messaggio del Santo Padre per la 49.ma Giornata
Mondiale della Pace (1° gennaio 2016): “Vinci I'indifferenza e conquista la pace”

Intervento del Card. Peter Kodwo Appiah Turkson

Intervento della Dott.ssa Flaminia Giovanelli

Intervento del Dott. Vittorio V. Alberti

Testimonianza di S.E. Mons. Michele Pennisi

Testimonianza di don Luigi Ciotti

Alle ore 11.30 di questa mattina, nell'Aula Giovanni Paolo Il della Sala Stampa della Santa Sede, si tiene la
conferenza stampa di presentazione del Messaggio del Santo Padre Francesco per la 49.ma Giornata Mondiale
della Pace (1° gennaio 2016), sul tema: “Vinci I'indifferenza e conquista la pace”.

Intervengono alla conferenza stampa I'Em.mo Card. Peter Kodwo Appiah Turkson, Presidente del Pontificio
Consiglio della Giustizia e della Pace; la Dott.ssa Flaminia Giovanelli, Sotto-Segretario del medesimo Pontificio
Consiglio e il Dott. Vittorio V. Alberti, Officiale del medesimo Dicastero.

Nel corso della conferenza stampa vengono lette anche le testimonianze di S.E. Mons. Michele Pennisi,
Arcivescovo di Monreale, Membro del Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace e di Don Luigi Ciotti,
fondatore del Gruppo Abele e dell’Associazione Libera, non presenti in Aula.

Sono inoltre presenti in Aula alcuni rifugiati, assistiti dal Centro Astalli, disponibili per interviste con i giornalisti.

Pubblichiamo di seguito gli interventi dei conferenzieri e le testimonianze scritte di S.E. Mons. Pennisi e di Don
Ciotti:



Intervento del Card. Peter Kodwo Appiah Turkson

Buongiorno,

ho il piacere di darvi il benvenuto a questa conferenza stampa di presentazione del Messaggio del Santo Padre
Francesco per la celebrazione della giornata mondiale della pace del prossimo 1 gennaio 2016, intitolato Vinci
l'indifferenza e conquista la pace

Prendendo le mosse dalla constatazione che il nostro tempo € caratterizzato da un atteggiamento indifferente
generale di indifferenza, che ha addirittura superato I'ambito individuale per assumere una dimensione globale e
produrre quel fenomeno che Papa Francesco definisce “globalizzazione dell’'indifferenza”, il Messaggio delinea
alcune forme di indifferenza che caratterizzano il nostro tempo. Innanzitutto I'indifferenza verso Dio “dalla quale
scaturisce anche l'indifferenza verso il prossimo e verso il creato.” “E’ questo, sottolinea il Papa, uno dei gravi
effetti di un umanesimo falso e del materialismo pratico, combinati con un pensiero relativistico e nichilistico.
L’'uomo pensa di essere I'autore di sé stesso, della propria vita e della societa; egli si sente autosufficiente e
mira non solo a sostituirsi a Dio, ma a farne completamente a meno; di conseguenza, pensa di non dovere
niente a nessuno, eccetto che a sé stesso, e pretende di avere solo diritti” (n. 3).

Dopo aver dimostrato come la pace sia minacciata dall'indifferenza a tutti i livelli, il Messaggio offre una
riflessione biblica/teologica, che consente di comprendere la necessita di superare I'indifferenza per aprirsi alla
compassione, alla misericordia, allimpegno e, quindi, alla solidarieta.

Quest’ultima viene definita come una virtu morale ed un atteggiamento che coloro che hanno responsabilita di
carattere educativo e formativo, come le famiglie, gli educatori e i formatori, gli operatori culturali e dei mezzi di
comunicazione sociale, sono chiamati a coltivare, ciascuno secondo i propri ruoli e le proprie responsabilita.

Confidando nella capacita dell'uomo di vincere il male con il bene, il Messaggio indica come nella nostra societa
siano presenti molteplici forme di solidarieta e di lodevole impegno a favore delle persone in difficolta: le vittime
dei conflitti armati e delle calamita, i poveri € i migranti. || Papa coglie I'opportunita per “ringraziare e
incoraggiare tutti coloro che si impegnano in azioni di questo genere, anche se non vengono pubblicizzate”, “in
modo particolare tutte le persone, le famiglie, le parrocchie, le comunita religiose, i monasteri e i santuari, che
hanno risposto prontamente al (suo) appello ad accogliere una famiglia di rifugiati” (n. 7).

Il Messaggio si conclude con un appello del Santo Padre affinché ciascuno, nello spirito del Giubileo della
Misericordia, adotti un impegno concreto per contribuire a migliorare la realta in cui vive, a partire dalla propria
famiglia, dal vicinato o dall'ambiente di lavoro.

Un analogo appello viene rivolto anche ai responsabili delle Nazioni affinché compiano gesti concreti, se non
veri e propri atti di coraggio, nei confronti delle persone piu fragili delle loro societa, come i prigionieri, i migranti,
i disoccupati e i malati. Il Papa invita anche i responsabili degli Stati a volgere lo sguardo al di la dei propri
confini per “rinnovare le loro relazioni con gli altri popoli, permettendo a tutti una effettiva partecipazione e
inclusione alla vita della comunita internazionale, affinché si realizzi la fraternita anche all'interno della famiglia
delle nazioni, con un triplice appello: a) astenersi dal trascinare gli altri popoli in conflitti o guerre, b) cancellare il
debito internazionale degli Stati piu poveri o favorirne una gestione sostenibile, c) adottare politiche di
cooperazione rispettose dei valori delle popolazioni locali e che non siano lesive del diritto dei nascituri alla vita.

Non ¢ solo l'indifferenza che sta al centro del Messaggio del 2016 quanto “la speranza nella capacita del’'uomo,
con la grazia di Dio, di superare il male e (di) non abbandonarsi alla rassegnazione e all'indifferenza” (n. 2),
contribuendo cosi alla pace con Dio, con il prossimo e con il creato. Lo dimostrano alcuni avvenimenti del 2015
che “rappresentano la capacita dell’'umanita di operare nella solidarieta, al di la degli interessi individualistici,
dell'apatia e dell’'indifferenza rispetto alle situazione critiche” (ibid.) Il Papa si riferisce in particolare alla COP21,
al Summit di Addis Abeba per raccogliere fondi per lo sviluppo sostenibile del mondo, all’'adozione del’Agenda
2030 per lo Sviluppo Sostenibile, e al 50° anniversario della pubblicazione della Nostra aetate e della Gaudium
et spes, due documenti del Concilio Vaticano |l che hanno aperto la porta del dialogo con le religioni non



cristiane e l'intera famiglia umana.

Per custodire questa speranza, il Papa sottolinea come “anche noi siamo chiamati a fare del’amore, della
compassione, della misericordia e della solidarieta un vero programma di vita, uno stile di comportamento nelle
nostre relazioni gli uni con gli altri” (n. 5), cioé ad essere misericordiosi come il Padre (cfr Lc 6,36).

Grazie per I'attenzione.

[02211-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento della Dott.ssa Flaminia Giovanelli

Elementi di continuita con il Magistero precedente

Vorrei mettere in luce alcuni elementi di continuita del Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace del 2016
con il magistero precedente. E questo in tre direzioni: continuita con il magistero dello stesso Papa Francesco;
continuita con il magistero di Papa Benedetto XVI; continuita con il magistero di San Giovanni Paolo II.

Magistero di Papa Francesco

Fin dall'inizio del Pontificato il Magistero di Papa Francesco, fatto di gesti oltre che di parole, ha avuto come uno
dei maggiori obiettivi quello di scuotere le nostre coscienze dall'indifferenza. Il primo e piu indicativo esempio &
stato, naturalmente, la visita a Lampedusa durante la quale il Santo Padre ci ha messo in guardia dalle "bolle di
sapone" nelle quali ci fa vivere la cultura del benessere che ci rende insensibili alle sofferenze altrui e ci ha
portato alla globalizzazione dell'indifferenza.

La continuita, poi, con il Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace dell'anno scorso € del tutto evidente.
Con il Messaggio per il 1° gennaio del 2015, "Non piu schiavi, ma fratelli", infatti, il Papa ha risvegliato la
consapevolezza di tutti sul fatto che la nostra era, cosi evoluta in tanti campi, specie in quelli della scienza e
della tecnica, vede risorgere, sotto altre spoglie, il fenomeno della schiavitu. Scriveva, fra I'altro: "Spesso,
osservando il fenomeno della tratta delle persone, del traffico illegale dei migranti e di altri volti conosciuti e
sconosciuti della schiavity, si ha 'impressione che esso abbia luogo nell'indifferenza generale" (n. 5).

Un altro importante fronte sul quale € tornato piu volte il Santo Padre nel magistero del 2015, specie dopo la
pubblicazione dell'enciclica Laudato si'e ripreso nel Messaggio della pace € quello delle conseguenze
provocate dall'indifferenza dell'uomo sull'ambiente naturale. | rapporti fra 'uomo e il creato sono incrinati dalla
noncuranza umana con gravi conseguenze. Riprendendo le parole dell'enciclica, Papa Francesco scrive nel
Messaggio: "Purtroppo, molti sforzi per cercare soluzioni concrete alla crisi ambientale sono spesso frustrati non
solo dal rifiuto dei potenti, ma anche dal disinteresse degli altri. Gli atteggiamenti che ostacolano le vie di
soluzione, anche fra i credenti, vanno dalla negazione del problema all'indifferenza, alla rassegnazione comoda,
o alla fiducia cieca nelle soluzioni tecniche" (Laudato si’, n. 14).

Infine, vorrei rilevare la continuita del Messaggio della Pace con il Messaggio per la Quaresima del 2015,
"Rinfrancate i vostri cuori". Anche qui Papa Francesco vi fa direttamente riferimento riprendendone le parole
molto efficaci che mirano ad interpellare direttamente un modo di vivere egoistico, alimentato dalla vita comoda:
"mentre io sto relativamente bene e comodo - scrive -, mi dimentico di quelli che non stanno bene". Questo
atteggiamento egoistico di indifferenza ha preso dimensioni mondiali e, aggiunge il Santo Padre, costituisce un
disagio che come cristiani dobbiamo affrontare.

Continuita con il Magistero di Papa Benedetto

Il Papa emerito, nella Caritas in Veritate ha individuato nella questione antropologica I'odierna questione sociale:



4

“oggi occorre affermare che la questione sociale é diventata radicalmente questione antropologica’( CV,75) per
cui “talvolta 'uomo moderno € erroneamente convinto di essere il solo autore di se stesso, della sua vita e della
societa” (CV,34). Papa Francesco, a sua volta, nell'esporre alcune forme di indifferenza, al n. 3 del Messaggio,
individua I'origine dell'indifferenza verso il prossimo e verso il creato proprio nell'indifferenza verso Dio. Afferma,
infatti: "La prima forma di indifferenza nella societa umana € quella verso Dio, dalla quale scaturisce anche
l'indifferenza verso il prossimo e verso il creato. E' questo - aggiunge -uno dei gravi effetti di un umanesimo falso
e del materialismo pratico, combinati con un pensiero relativistico e nichilistico" (n. 3).

La sintonia con il magistero di Benedetto XVI & evidente ed & ulteriormente rafforzata dall'argomento presentato
da Papa Francesco per spiegare come l'indifferenza globalizzata minaccia la pace: "L'indifferenza verso Dio
supera la sfera intima e spirituale della singola persona e investe la sfera pubblica e sociale. Come affermava
Benedetto XVI, «esiste un'intima connessione tra la glorificazione di Dio e la pace degli uomini sulla terra».
Infatti, «senza un'apertura al trascendente, 'uomo cade facile preda del relativismo e gli riesce poi difficile agire
secondo giustizia e impegnarsi per la pace» (n. 4).

Continuita con Magistero di San Giovanni Paolo |l
Infine, non pochi sono gli elementi di continuita con il Magistero di San Giovanni Paolo .

Vorrei portare I'attenzione al Messaggio della Pace del 1982 il tuo tema era: La Pace, dono di Dio affidato agli
uomini. In quel Messaggio, scritto in un momento storico di forte contrapposizione ideologica, connotato da
realismo se non addirittura venato da un certo pessimismo - Jaruzelski aveva appena effettuato il colpo di Stato
in Polonia, il 13 dicembre del 1981 - Papa Woijtyta scriveva: "Il cristiano sa che sulla terra una societa umana
totalmente e per sempre pacificata € purtroppo un'utopia, e che le ideologie che la riflettono, come se potesse
essere facilmente raggiunta, alimentano speranze irrealizzabili... € pure persuaso - non fosse altro per averne
fatto la dolorosa esperienza - che queste speranze fallaci conducono direttamente alla pseudo-pace dei regimi
totalitari. Ma questa considerazione realistica non trattiene affatto i cristiani dal loro impegno per la pace; essa
stimola, anzi, il loro ardore". L'invito a superare l'indifferenza causata dallo scoraggiamento € chiaro.

Un altro importante segno di continuita lo si ritrova nella via indicata da Papa Francesco per battere
l'indifferenza: quella di coltivare una cultura di solidarieta e misericordia. Qui i temi cari a San Giovanni Paolo |l
emergono con evidenza: la solidarieta, considerata come virtu morale e atteggiamento sociale, la
corresponsabilita solidale alla quale siamo chiamati, basata sulla giusta comprensione della solidarieta che,
citando la Sollicitudo Rei Socialis, Papa Francesco afferma nuovamente essere piu di "un sentimento di vaga
compassione o di superficiale intenerimento per i mali di tante persone, vicine o lontane", ma "determinazione
ferma e perseverante di impegnarsi per il bene comune: ossia per il bene di tutti e di ciascuno perché tutti siamo
veramente responsabili di tutti" (n. 5).

Il legame con il Magistero di San Giovanni Paolo Il € particolarmente visibile, poi, se si considera che Papa
Francesco oltre ad aver indicato la via della misericordia quale via da percorrere per combattere l'indifferenza,
ha inserito decisamente il Messaggio della Pace di quest'anno nella prospettiva del Giubileo della Misericordia.
E Papa Francesco stesso ha ricordato qualche giorno fa il costante riferimento di San Giovanni Paolo Il alla
Misericordia divina, culminato nell'enciclica Dives in Misericordia, e nell'istituzione della Domenica della Divina
Misericordia.

Infine, mi sembra interessante sottolineare un'altra coincidenza. Il Messaggio della Pace del 2002, pubblicato
meno di tre mesi dopo l'attentato delle Torri gemelle - si apriva con le parole "quest'anno la Giornata Mondiale
della Paceviene celebrata sullo sfondo dei drammatici eventi dell'11 settembre scorso" -, aveva come tema: Non
c'e pace senza giustizia non c'é pace senza perdono. || Messaggio di Papa Francesco, pubblicato alla fine di un
anno particolarmente drammatico per le violenze causate dalle guerre e dagli attentati terroristici moltiplicatisi in
questi ultimi mesi, si chiude con un appello rivolto alle varie istanze, ad adottare un impegno concreto per
contribuire a migliorare la realta del mondo, nello spirito del Giubileo della Misericordia. Un appello rivolto
particolarmente ai cristiani che sanno che "La misericordia ¢ il cuore di Dio e percid deve essere anche il cuore
di tutti coloro che si riconoscono membri dell'unica grande famiglia dei suoi figli". Insomma, la risposta efficace al



male & solo quella del perdono misericordioso di Dio che noi tutti ci dobbiamo sforzare di assumere.

[02212-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento del Dott. Vittorio V. Alberti

Se la pace esige una vittoria e una conquista, c’€ un contrasto. Cos’€ una conversione se non un contrasto
interiore? Il contrasto &€ tumulto, ma anche chiarezza dellimmagine. C’e€ dunque un’estetica, una bellezza in
questo processo che ¢ liberazione.

L’indifferenza colpisce la sfera pubblica (politica e cultura). Francesco scrive una sola volta una parola che &
capitale contrasto: corruzione. La chiama cancro sociale1. Da cardinale, la chiamo stanchezza della
trascendenza: rassegnazione, curvarsi nel proprio particolare. Ecco la corruzione.

«La corruzione & dolce come lo zucchero — dice Francesco in Africa - ci prendiamo gusto, ma attenzione che poi
si diventa diabetici». Ai giovani ha chiesto di non lasciarsi corrompere: «se non iniziate voi, non iniziera nessuno.
La persona corrotta non vive in pace. La corruzione &€ un cammino di morte».

Tante le parole chiave nel Messaggio della Giornata Mondiale. Eccone alcune: 1. capacita dell'uomo; 2. apatia;
3. disimpegno e chiusura; 4. impegno concreto per contribuire [cioe fare con altri] a migliorare la realta. Ecco,
migliorare. Migliorare in nome di cosa?

Se io non credo che ci sia un futuro, non credo nel senso delle cose. E se non ci credo, dove posso trovare la
fiducia — e quindi la forza per 'impegno — per contrastare la corruzione vincendo I'indifferenza? Se non ho un
orizzonte in vista del quale cambiare le cose, perché dovrei impegnarmi? Ma questa € una colpa, oggi? Lo € e
non lo &. Ed ecco forse il territorio piu sotterraneo e drammatico di questo Messaggio: I'indifferenza da trattare
con misericordia. Se vedo Palmira distrutta o la corruzione che dilaga, me ne sento schiacciato perché non
credo che tutti insieme possiamo cambiare le cose. Ecco il nichilismo.

La misericordia non € solo un fatto solo morale, ma mentale e intellettuale: & liberta del pensiero. Francesco sta
dando le chiavi profonde per combattere l'indifferenza. Sta dando la base culturale per combattere la corruzione
capendola nel quadro piu ampio della crisi del tempo attuale che € crisi culturale. La mancanza di senso € la
maggiore sofferenza perché costringendo in un presente perenne corrompe il passato, il futuro e il presente
stesso stancandone la trascendenza, fiaccandone cioe I'andare oltre, verso un sogno o un ideale. Francesco sta
dicendo quindi che occorre una risposta culturale, una filosofia della storia, in nome della quale combattere la
corruzione. Ma come si pud concepire una cultura se si € indifferenti alla cultura stessa? Se si € indifferenti al
passato, senza il quale non & concepibile il futuro? La cultura € identita ed € quindi la risposta come rinnovata
cultura cosciente del passato e curiosa di esso.

La parola chiave € cultura. Francesco parla a educatori e formatori - e-ducazione, dal latino, a trarre fuori;
istruzione & portare dentro - agli operatori dei mezzi di comunicazione, ai giornalisti, ai fotografi, agli intellettuali
in nome dell’attuale crisi del linguaggio. Francesco sta parlando agli artisti. A tutti coloro, insomma, che formano
nella liberta le coscienze. La bellezza si oppone alla corruzione dell'indifferenza. Perché non cominciare da una
estetica delle ragioni di liberta del Concilio Vaticano

[I7 La lotta all'indifferenza, contro la corruzione, passa da qui.

1 1ll paragrafo del Messaggio (cf. Esort. ap. Evangelii gaudium, 60).

[02213-IT.01] [Testo originale: Italiano]



Testimonianza di S.E. Mons. Michele Pennisi

Arcivescovo di Monreale, Membro del Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace

Nel messaggio di papa Francesco per la Giornata Mondiale della Pace del 2016, il Santo Padre afferma che &
determinante per la credibilita della Chiesa che essa viva e testimoni in prima persona la misericordia e invita a
vincere l'indifferenza non distogliendo lo sguardo dal suo prossimo e compiendo atti di coraggio nei confronti
delle persone piu fragili delle loro societa, fra i quali nomina i detenuti.

Nel messaggio c’e I'invito urgente ad adottare ” misure concrete per migliorare le loro condizioni di vita nelle
carceri, accordando un’attenzione speciale a coloro che sono privati della liberta in attesa di giudizio , avendo a
mente la finalita rieducativa della sanzione penale e valutando la possibilita di inserire nelle legislazioni nazionali
pene alternative alla detenzione carceraria’.

A questo proposito mi permetto sommessamente di portare la mia piccola testimonianza. Da seminarista a
Roma ho conosciuto ed aiutato alcuni ragazzi usciti dal carcere minorile, dove erano seguiti dall’allora don
Agostino Casaroli e da alcuni miei compagni del collegio Capranica.

Da viceparroco sono stato invitato da alcuni familiari di interessarmi della liberazione di alcuni prigionieri politici e
di alcuni “desaparecidos” vittime della dittatura militare in Argentina. Grazie alla collaborazione di Caritas
Internationalis e di Justitia et Pax riuscii a far rimpatriare in Italia nel 1979 un medico e una ragazza ambedue di
Cordoba, che erano stati torturati e detenuti senza processo. Ambedue furono accolti a Grammichele(CT) e la
ragazza fu aiutata a conseguire il diploma di assistente sociale. Purtroppo per altri detenuti non si riusci ad
ottenere la liberazione ma solo risposte evasive da parte del governo argentino.

Da Rettore del Collegio Capranica a Roma ho inserito nel tirocinio pastorale dei seminaristi e dei sacerdoti la
pastorale carceraria, invitando il cappellano del carcere di Rebibbia. Ho avuto modo di incontrare molti detenuti
ed ex detenuti durante gli undici anni(2002-2013) del mio episcopato a piazza Armerina, diocesi nel cui territorio
si trovano tre Case circondariali ad Enna con quattro sezioni, a Piazza Armerina e a Gela. Visitavo diverse volte
'anno i detenuti e mi tenevo informato sulle loro condizioni tramite i cappellani delle carceri. Ho amministrato
diversi sacramento del battesimo, della cresima e della prima comunione. Ricordo che un detenuto, che aveva i
parenti fuori dalla Sicilia ,chiese un permesso per poter trascorrere una giornata con me. La Caritas diocesana
ha messo a disposizione un appartamento per i familiari dei detenuti che venivano da lontano e per ex detenuti
stranieri. Sono state organizzate una serie di iniziative di evangelizzazione e di promozione umana per i detenuti
con la collaborazione di alcuni movimenti ecclesiali ed associazioni di volontariato.

In collaborazione con il Rinnovamento nello Spirito , attraverso la “Fondazione Mons. Di Vincenzo” presieduta
dal dott. Salvatore Martinez, abbiamo realizzato I' opera sociale «Polo di Eccellenza di Promozione Umana e
della Solidarieta “Mario e Luigi Sturzo”» che si propone di venire incontro alle poverta del mondo carcerario
perseguendo un processo di “liberazione integrale” che consenta il pieno recupero della dignita umana dei
detenuti, degli ex detenuti e delle loro famiglie, nonché un reinserimento sociale dei soggetti presi in cura e
accompagnati. La Diocesi di Piazza Armerina ha affidato alla Fondazione la responsabilita condurre questo
progetto di redenzione sociale dedicato ai detenuti e alle loro famiglie presso un fondo rurale di 40 ettari
appartenuto alla famiglia Sturzo, che era stato donato al Seminario diocesano. In occasione della presentazione
del progetto in un convegno tenutosi all’'universita di Enna ebbi I'onore di ricevere una lettera autografa di papa
Giovanni Paolo Il in cui si parlava di “fantasia della carita”. L’'opera € stata sostenuta finanziariamente oltre che
dalla Diocesi anche dalla Presidenza della Conferenza Episcopale Italiana , dalla Caritas italiana e dalla
Regione Siciliana ed ha avuto significativi apprezzamenti da parte di varie Istituzioni pubbliche dal presidente
della Prison Fellowship International. Si tratta di una piccola ma significativa testimonianza di come la Chiesa
vuole essere vicina ai detenuti con un progetto di redenzione che punta sul recupero della fede, sul valore del
lavoro e della cultura e sul ruolo della famiglia. Con questa iniziativa si & voluto rispondere all’appello di san di
Giovanni Paolo Il che in occasione del Giubileo nelle Carceri ebbe a dire: “Per la realta carceraria bisogna



adoperarsi al fine di creare nuove occasioni di riscatto. Cio si traduce per ciascuno, entro i limiti della sua
competenza, nellimpegno di contribuire alla predisposizione di cammini di redenzione e di crescita personale e
comunitaria improntati alla responsabilita. Tutto questo non deve essere considerato utopia’.

Da piu di due anni sono arcivescovo di Monreale dove non c’é€ nessun carcere, anche se ci sono molti detenuti
provenienti dalla diocesi in varie carceri in Italia. Sinceramente mi mancava il contatto con i detenuti, che ho
trovato tra le persone piu disponibili ad accogliere il messaggio di misericordia e di conversione del Vangelo. In
alcune parrocchie e strutture della arcidiocesi di Monreale sono ospitati dei detenuti che scontano pene
alternative. Lo scorso 9 dicembre, allindomani dell’apertura del Giubileo della misericordia, dopo aver ottenuto i
relativi permessi e in comunione con il nuovo arcivescovo di Palermo don Corrado, assieme ad alcuni professori
e studenti del Parlamento della Legalita, ho incontrato i detenuti della casa circondariale dell’Ucciardone a
Palermo. In un clima di grande commozione dopo aver commentato la parabola del Padre misericordioso che
accoglie il figlio prodigo e I'episodio dell'incontro di Gesu con Zaccheo il pubblicano, ho parlato ai detenuti della
modalita di ottenere l'indulgenza del Giubileo in carcere, ogni volta che passeranno per la porta della loro cella,
rivolgendo il pensiero e la preghiera al Padre ricco di misericordia. Parecchi detenuti avevano le lacrime agli
occhi e mi hanno chiesto di ringraziare a nome loro papa Francesco.

Mi auguro che nella Chiesa e nella societa civile si tenga conto dell’art 27 della Costituzione Italiana che recita
."le pene non possono consistere in trattamenti contrari al senso di umanita e devono tendere alla rieducazione
del condannato’. La pena dentro la prigione ha senso se, mentre afferma le esigenze della giustizia e scoraggia
il crimine, serve al rinnovamento della persona , offrendo a chi ha sbagliato una possibilita di riflettere e
cambiare vita, per reinserirsi a pieno titolo nella societa.

La comunita cristiana & chiamata ad educare, aiutare, riabilitare, far sentire ciascuna persona degna di essere
amata e di essere promossa nella vita sociale.

[02214-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Testimonianza di don Luigi Ciotti

Fondatore del Gruppo Abele, come aiuto ai fossicodipendenti e altre varie dipendenze, quindi dell’Associazione
Libera contro i soprusi delle mafie in tutta Italia

Sono parole che scuotono e fanno pensare, quelle di Papa Francesco sulla pace. Il suo non & un generico invito
alla pace, ma un’analisi puntuale e stringente su cosa significhi realizzarla.

All'inizio, come a fugare equivoci o interpretazioni di comodo, Francesco ci dice che «la pace e dono di Dio e
opera degli uomini».

Eun dono, insomma, che implica al tempo stesso gratitudine e responsabilita, un dono che & tale solo se lo
condividiamo, se non ne facciamo un possesso, se lo rendiamo un bene sociale e se possibile universale.

Se non c¢’é questo impegno, questa assunzione di responsabilita, il parlare di pace rischia di diventare un
esercizio accademico, se non ipocrita.

Ecco allora che la pace, nella prospettiva di Francesco, ¢ il contrario del quietismo, dello “starsene in pace”. La
vera pace incomincia da un risveglio spirituale che ha immediate conseguenze pratiche, che chiede di incarnarsi
in scelte, gesti, azioni, e che chiama in causa sia il nostro essere persone che il nostro essere cittadini.

Siamo operatori di pace quando siamo attenti al nostro prossimo, non voltando lo sguardo ai suoi bisogni, alle
sue fragilita. E lo siamo quando promuoviamo il bene comune, saldando il cielo e la terra, la dimensione
spirituale con I'impegno sociale.



Per questo il Papa pone grande attenzione al problema dell'indifferenza, forse il piu grande e “agguerrito”
ostacolo al cammino di pace.

Sottolinea come questa malattia spirituale anestetizzi i cuori e addomestichi le coscienze. E ci ricorda i suoi tanti
volti: I'indifferenza verso Dio, l'indifferenza verso gli altri, l'indifferenza verso il Creato, la nostra casa comune
sfruttata e sfregiata. Volti che pero sono altrettante maschere dell'io, della sua sete di conquista e di possesso.
Qui sta la radice dell'indifferenza, e da qui nascono le rapine di bene comune — frutto di disegni criminali, ma
anche economico-finanziari — causa di disuguaglianze, ingiustizie, sfruttamento, poverta, e, certo, anche guerre,
perché se a prevalere € la volonta di conquista i conflitti sono inevitabili.

Come costruire allora la pace?

Il Papa ha sempre sottolineato le responsabilita dei potenti in quella che senza mezzi termini chiama una «terza
guerra mondiale a pezzi». Ha instancabilmente denunciato l'inerzia di certi organismi internazionali o la
subordinazione di gran parte della politica a quello che nella Laudato si chiama il “paradigma tecnocratico”,
I'egemonia del “libero mercato”, dove libero viene inteso come irresponsabile, arbitrario, incurante del bene
comune.

Ma in una prospettiva di speranza, denunciare € il primo passo, riconoscere il positivo il secondo, mettersi in
gioco per realizzarlo il terzo. Ecco allora che Francesco ci invita a «non perdere la speranza nella capacita
dell'uomo, con la grazia di Dio, di superare il male e a non abbandonarsi alla rassegnazione e all'indifferenzax.

E cita recenti pagine positive come il summit sul’ambiente a Parigi (un passo in avanti se il vincolo degli accordi
sara compensato da un supplemento responsabilita da parte di chi & tenuto a realizzarli); o lo slancio della
Chiesa, nel cinquantenario del Concilio Vaticano I, di «spalancare le finestre» e di favorire una piu aperta
comunicazione con il mondo.

Ma anche ricorda, il Papa, le «numerose iniziative e azioni che testimoniano la compassione e la solidarieta».
Iniziative di quelle realta, dentro e fuori la Chiesa, che ribellandosi alla «globalizzazione dell’indifferenza», e
testimoniando una «misericordia corporale e spirituale», presiedono le periferie geografiche e esistenziali dove
le persone piu indifese — migranti, carcerati, donne, malati, disoccupati — non soffrono solo di bisogni trascurati,
ma di diritti negati, vite non riconosciute nella loro dignita.

Equesto abitare le periferie il primo passo della costruzione di pace, la base di una civilta pitt umana e di una
societa della prossimita, dove le persone non siano strumento di profitto, e il benessere di pochi non voglia dire
la poverta, la disperazione, la morte di tanti altri.

Ma I'ammirazione per questi esempi di generosita e di accoglienza incondizionata — cioé di Vangelo — non deve
fungere da alibi, non deve innescare meccanismi di delega.

L’'impegno per la pace riguarda ciascuno di noi e chiama in causa la nostra etica — il “come” e il “perché” viviamo
— in ogni ambito dell’'esistenza: nella famiglia, nella scuola, nelle relazioni, nelle professioni.

Perché pace, in fondo, non € nient’altro che questo camminare insieme alla ricerca di verita e giustizia. Un
impegno collettivo per costruire una Casa comune dove ci riconosciamo diversi come persone e uguali come
cittadini.

[02215-IT.01] [Testo originale: Italiano]

[B0995-XX.01]






