
N. 0826

Martedì 27.10.2015

Conferenza Stampa di presentazione del 51mo Congresso Eucaristico Internazionale (Cebu,
Filippine, 24-31 gennaio 2016)

Intervento di S.E. Mons. Jose S. Palma

Intervento di S.E. Mons. Piero Marini

Intervento di P. Vittore Boccardi, S.S.S.

Alle ore 11.30 di questa mattina, nell’Aula Giovanni Paolo II della Sala Stampa della Santa Sede, ha luogo la
Conferenza Stampa di presentazione del 51° Congresso Eucaristico Internazionale che si terrà a Cebu
(Filippine) dal 24 al 31 gennaio 2016, sul tema: «Cristo in voi, speranza della gloria».
Prendono parte alla Conferenza Stampa: S.E. Mons. Jose S. Palma, Arcivescovo di Cebu, S.E. Mons. Piero
Marini, Presidente del Comitato per i Congressi Eucaristici Internazionali e P. Vittore Boccardi, S.S.S., del
Comitato per i Congressi Eucaristici Internazionali.
Ne pubblichiamo di seguito gli interventi:

Intervento di S.E. Mons. Jose S. Palma

Presentation for the International Eucharistic Congress

1. Historical context.

On June 17, 2012, at the Statio Orbis or the Closing Mass of the International Eucharistic Congress (I.E.C.) in
Dublin, then Pope Benedict XVI announced via satellite that the next International Eucharistic Congress will be
held in the Archdiocese of Cebu, Philippines. It is not the first time that the International Eucharistic Congress is
coming to the Philippines. The 30th I.E.C. was held in the Archdiocese of Manila in February 1937. That was an
extraordinary event for the entire Far East. For that Pope Pius XI chose the theme on the relationship between
the Eucharist and the missionary activity of the Church. In the Apostolic Letter sent to Cardinal Dougherty
(Archbishop of Philadelphia), appointed as Papal Legate to the Congress, the Pope stated that: ”For the



propagation of the faith, there is no other means that is more efficacious than the Sacrament of the Eucharistic
and the sacrifice that has rightly been called “mystery of faith”.» Moreover, the Christian Faithful in the
Philippines is also aware that in the history of our country, shortly upon arrival in our islands, the Spanish
expedition celebrated the Eucharist on March 31, 1521. Hence, to us hosting the I.E.C. is a privilege and
blessing considering that Cebu is known as the “cradle of Christian civilization” in our country.

2. Congress in Cebu.

This year the 51st International Eucharistic Congress will be celebrated in the Philippines, particularly in the
Archdiocese of Cebu. It will be held at the end of a week-long celebration for the Holy Child and as a very
meaningful occasion of the preparations for the 500th anniversary of the Evangelization of the Philippines (1521
A.D.). This is an important ecclesial event which in relation to the International Eucharistic Congress in the
Archdiocese of Manila, Philippines, 79 years ago, we can surely observe so many changes. In recent years,
Asia is the continent that has become one of the great engines of world growth in the economic and social point
of view. From the religious point of view, however, it is still a continent that has to be evangelized; it is still a
continent where the Catholic Church is a small minority; in spite of being the continent where Jesus was born,
lived, died and rose again. The 51st Eucharistic Congress, therefore, could become the mirror of Asian Church
in the sense that it will see how the Catholic Church carries out its task of evangelization. As with the previous
Congresses, representatives of the different Churches and myriad of pilgrims from all over the world will be
attending. All of us will celebrate the Eucharist together and share our faith and other gifts with one another.

3. Theme of the Congress.

With the guidance of the Pontifical Committee on International Eucharistic Congress we started our preparations
both in the national level through the Catholic Bishops Conference of the Philippines and in the local level in the
Archdiocese of Cebu. Various Committees were formed and documents related to the I.E.C. were prepared. In a
few months our Theological Committee has proposed relevant themes. During our meeting in Rome, the Letter
of St. Paul to the Colossians 1:27 “Christ in you, our hope of glory” was chosen as most appropriate. The visit
and ocular inspection of the Most Rev. Piero Marini, President of I.E.C., Fr. Vittorio Boccardi and Anne Griffin to
Cebu that September of 2012 proved most helpful in their practical assessment and orientation.

4. In the midst of our preparations for I.E.C. two natural disasters happened in our country in 2013. The
earthquake that occurred on October 15 and the super typhoon on November 8 confirmed that indeed as Bishop
Claver, S.J. pointed out Philippines has the unenviable title of being the “natural disaster capital” of the world.
The whole world has seen that death by thousands and destruction of infrastructures and crops by the billions
(others say, in fact they are unquantifiable) descended particularly in the Visayas islands. As expected the entire
country focused our efforts for immediate relief and rehabilitation. Cebu played a major role as the center of
communication, transportation, relief operations and rehabilitation efforts. Understandably, preparations for
I.E.C. slackened if not really halted. At this point may I, in the name of my brother Bishops and the entire
country, sincerely thank you for the prayers and for the various support or aid given to our country. The visit of
the Holy Father last January 15 to 19 proved most consoling for our people

5. Program of Activities.

Last October 16 our beloved Archbishop Emeritus of Cebu, Ricardo Cardinal Vidal presided at the ceremony of
the 100 days countdown (by the way, Cardinal Vidal was a first communicant during the 1937 I.E.C. in Manila).
And so with 100 days to I.E.C., where are we now? Let me point out some blessings that I consider highlights of
the I.E.C.: A). the I.E.C. Pavilion is completed and when I go home the ceremony of the turnover will take place.
Said pavilion with the adjoining Seminario Menor de San Carlos can sit 14,000. It is fully air conditioned and is
most conducive for conferences and certain celebrations: B). The invited speakers, liturgical celebrations and
those participating in various activities are already in place: C). We expect around 20 Cardinals, 50 Bishops from
other countries and at least, 100 Filipino Bishops who gather for the Catholic Bishops Conference Plenary
Assembly in January 2016 will all go to Cebu for our Assembly and for the I.E.C.; D). As of 21 October 2015, we
already have 8, 345 registered pilgrims representing 57 nations. We also have 5,000 volunteers. And, so far, we

2



have so far 600 host families which will welcome pilgrims; E). From the usually proposed committees we also
put up a Solidarity and Communion Committee to provide a dignified participation of our poor brothers and
sisters.

6. Having put up and done the best, we can invite people to participate. We are very grateful for their support.
But above all we ask for prayers that the International Eucharistic Congress in Cebu will bear the fruits we ask of
the Lord, namely: a). to promote an awareness of the central place of the Eucharist in the life and mission of the
Catholic Church; b). to help and improve our understanding and celebration of the liturgy; c). to draw attention to
the social dimension of the Eucharist.

We ask for prayers that reflecting on our theme: “Christ in you our Hope of glory; the Eucharist, source and goal
of mission,” we may see in fuller light “the bond among Eucharist, mission and hope. In our world, where there is
a shortage of hope, humankind needs to hear the message of hope in Christ Jesus (cf. I.E.C. Reflections, p. 7).

Having been gathered in the Eucharist and nourished by the Word and by the body and blood of the Lord, it is
our ardent prayer that we own our calling as a community in mission. And just as the Father “engaged humanity
in a loving dialogue of salvation with Himself through the Son in the power of the Holy Spirit” (cf. I.E.C. R, 25)
may we likewise engage in “continuous, humble and loving dialogue with living traditions and cultures, with other
religions, with the poor and with the youth” (I.E.C. R, 26).

The activities for the I.E.C. are divided into two main parts, namely: The “Theological Symposium” from January
20-22, 2016, and the I.E.C. “Congress Proper” from January 24-31, 2016. The basic themes for reflections
during the Theological Symposium are: “The Christian Virtue of Hope”; “Eucharist in the Gospel of St. John”;
“Liturgy and Inculturation”; “The History of the Novus Ordo”; “Evangelizing the Secular World”; and “A Catechism
on the Sunday Eucharist”. During the Congress Proper, themes on “Christ our Hope of Glory”; “Christian Hope”;
“The Eucharist as Celebration of the Paschal Mystery”; “The Eucharist as Mission”; “Mission as Dialogue”; “The
Eucharist and Dialogue with Cultures”; “The Eucharist and Dialogue with the Poor”; “The Eucharist and Dialogue
with Other Religions”; and “The Eucharist and Mary”.

In 1937 IEC in Manila a phrase in a popular song made us claim that we are a “pueblo amante de Maria.” 79
years after that, we renew the claim with fervour that we have become lovers of Mary, because we know she
has loved us in the first place. We entrust this I.E.C. to Mary, mother of the Eucharist. May she who was there at
the foot of the cross when Jesus offered this supreme sacrifice of love be with us that like her we may be imbued
with the missionary spirit.

Devotion to Señor Sto. Niño de Cebu is the oldest devotion in our country. The image of the Child Jesus is the
gift of the Spanish explorers to Queen Juana and Rajah Humabon on the occasion of their baptism. The special
feast of the Santo Niño in the Philippines is celebrated on the third Sunday of January. In Matthew, the wise men
from the East came to adore the Child Jesus and they offered to him their gifts. It is our prayer that many will
come to Cebu, home of the Sto. Niño. He who would eventually offer His body to eat and blood to drink in the
Eucharist. And like the Magi they will go home returning on different routes of conversion and mission bringing
home the gifts they have received from the Lord Jesus.

[01844-EN.01] [Original text: English]

Intervento di S.E. Mons. Piero Marini

Il prossimo congresso Eucaristico Internazionale, il 51° della serie, si terrà a Cebu (Filippine) dal 24 al 31
gennaio 2016. Il Comitato locale, presieduto da S. E. Mons. Jose S. Palma, arcivescovo di quella diocesi, lo sta
preparando da quando, al termine della statio orbis conclusiva del 50° Congresso di Dublino il 17 giugno 2012, il
Papa Benedetto XVI lo ha annunciato con queste parole: «Desidero invitare ad unirvi a me nell’invocare la
benedizione di Dio sul prossimo Congresso Eucaristico Internazionale, che si terrà nel 2016 nella città di Cebu!
Al popolo delle Filippine invio il mio caloroso saluto e l’assicurazione della mia vicinanza nella preghiera».

3



Le motivazioni della scelta di Cebu erano state indicate a suo tempo dalla Conferenza episcopale filippina:
approfondire la devozione all’Eucaristia, rinvigorire l’impegno missionario, avviare le celebrazioni per il quinto
centenario (1521-2021) dell’inizio dell’evangelizzazione delle Filippine.

La Segreteria di Stato, il 4 giugno 2013, rendeva noto l’approvazione di Papa Francesco riguardante la data (25
- 31 gennaio 2016 ) e il tema del Congresso: «Cristo in voi, speranza della gloria. Christ in you, our hope of
glory» (Lettera di San Paolo ai Colossesi 1,27).

La celebrazione del 51° Congresso Eucaristico Internazionale nelle Filippine, l’unico Paese a maggioranza
cattolica del continente asiatico, è una sfida importante per rafforzare la prospettiva missionaria/evangelizzatrice
dell’Eucaristia e offrire un messaggio di speranza ai popoli dell’Asia.

Eucaristia e missione in Asia

L’appuntamento nelle Filippine è particolarmente rilevante almeno sotto tre profili: il primo è quello geografico, il
secondo è quello storico-missionario, il terzo è quello propriamente legato alla recente evangelizzazione
dell’Asia.

Il profilo geografico dipende dalla scelta della città chiamata ad ospitare il Congresso. A quasi undicimila
chilometri dall’Italia, Cebu è in qualche modo nel cuore dell’Asia orientale, a poco più di due ore di aereo da
Hong Kong, Taiwan, Vietnam, e relativamente vicina alla Corea del Sud, al Giappone, all’India e all’Australia. Lì,
per il 51° Congresso Eucaristico internazionale del prossimo gennaio, potranno confluire soprattutto quei
cristiani che, a causa delle distanze e dei costi, sono spesso stati esclusi dai grandi eventi internazionali.

Posta al centro dell’arcipelago filippino, nella regione del Visàyas Centrale, il territorio di Cebu fu raggiunto
dall’esploratore Ferdinando Magellano nel 1521. Secondo il racconto di Pigafetta, Magellano venne accolto con
calore dal re indigeno Humabon che, poco più tardi si convertì al cristianesimo insieme con la regina Juana e
400 dei suoi sudditi. Per commemorare l'evento Magellano donò a Juana una statuetta del bambino Gesù
(Santo Niño) ed innalzò una croce nel luogo della conversione. Ancora oggi la festa del Santo Niño che cade la
terza domenica di gennaio, rappresenta una delle solennità religiose più importanti per tutti i cattolici filippini.

Il secondo profilo particolarmente significativo per la celebrazione di questo importante raduno ecclesiale è
quello storico-missionario. Le Filippine sono, infatti, l’unico Paese del continente asiatico a maggioranza
cattolica.

Naturalmente il Vangelo si era già diffuso nel Continente asiatico assai prima dell’arrivo degli Spagnoli quasi 500
anni or sono. Anzi, l’evangelizzazione è cominciata sul suolo dell’Asia perché è nel suo estremo lembo
occidentale, a Gerusalemme, che Gesù alitò sui discepoli lo Spirito Santo e li inviò sino ai confini della terra. Per
questo l’assemblea speciale per l’Asia del Sinodo dei Vescovi del 1998, ha ricordato che la storia della Chiesa in
Asia è antica quanto la Chiesa stessa dato che sul suolo di questo continente è nata la comunità primitiva che
ha ricevuto e udito sin dagli inizi l’annuncio evangelico della salvezza.

Dopo l’età apostolica, all’evangelizzazione dell’Asia contribuirono i missionari siriani che fondarono sedi
episcopali nel cuore del continente e in Mongolia. Dal XIII secolo, l’attività missionaria fu ripresa dai Francescani
seguiti, poi, a partire dal XVI secolo, dai Gesuiti. Nell’Ottocento fu la volta di molte Congregazioni religiose che vi
si consacrarono senza riserve costruendo le Chiese locali ed accompagnando l’attività evangelizzatrice con
numerose opere educative e di carità.

Tutti questi sforzi, tuttavia, si sono rivelati insufficienti per acculturare la Buona Novella e così - mistero della
storia della salvezza! - il Salvatore del mondo, nato in Asia, è ancora largamente sconosciuto ai popoli di quel
Continente. Nonostante l’eccezione filippina, il cristianesimo è oggi, in Asia, «un piccolo resto» anche se
composto da minoranze vive e generose. Se si consultano i dati più recenti dell’Annuario statistico vaticano, si
scopre che i cattolici asiatici sono 134 milioni, cioè il 3% degli abitanti del loro continente, ma l’11 % dei cattolici

4



del mondo. Gli ultimi viaggi di Papa Francesco hanno raggiunto quei Paesi che hanno un numero di cattolici
superiore alla media asiatica, ma il cattolicesimo sta crescendo anche altrove, soprattutto in Cina, India e
Vietnam, Paese questo in cui la crescita è esponenziale, perché dai 1,9 milioni di cattolici del 1975 si è giunti ai
6,8 milioni di oggi.

Il terzo profilo che la celebrazione del Congresso presenta è quello propriamente legato alla moderna
evangelizzazione dell’Asia. Al di là dei numeri relativamente piccoli, la Chiesa in Asia incarna la sfida di vivere e
immaginare il cristianesimo in forme storiche diverse da quelle alle quali siamo abituati in Occidente. L’Asia,
infatti, non ha mai vissuto le dinamiche – anche politiche – ereditate dell’impero di Costantino o di Carlo Magno.
In Asia nessun Paese ha mai vissuto se stesso come una societas cristiana.

Il contesto sociale in cui la Chiesa d’Asia è inserita, è fatto di periferie e di frontiere, di forti tensioni e conflitti di
ordine religioso, politico e sociale. Negli ultimi 40 anni il continente ha cercato di forgiare la propria identità
pagando spesso il prezzo di uno spirito nazionalistico agitato da sentimenti anti-occidentali. La globalizzazione
ha condotto ad un rapido processo di modernizzazione e di cambiamenti ed è accompagnata da fenomeni di
secolarizzazione mentre situazioni di emergenza sono continuamente create dai giganteschi agglomerati urbani
pesantemente sfregiati da criminalità, sfruttamento dei più deboli, contrapposizioni.

Inoltre, la diversità delle numerose culture ed identità nazionali del continente originate da una molteplicità di
grandi tradizioni religiose sono, oggi più che ieri, all’origine di tensioni e conflitti cinicamente strumentalizzati.

Ma l’ostacolo più serio alla missione viene ancora oggi dal fatto che la Chiesa cattolica, per la sua dipendenza
da regole, finanziamenti e autorità occidentali, continua a essere considerata associata all’Occidente, e questo
pone difficoltà alla maggior parte degli asiatici. La Chiesa è spesso sentita come un corpo estraneo alla struttura
religioso-culturale del Continente.

Le Filippine rappresentano l’unica vera eccezione in questo panorama. Nell’arcipelago che si estende nel
Pacifico, la religione cristiana portata dagli spagnoli si è innestata sulle culture e religioni tradizionali, offrendo un
esempio di inculturazione che non trova uguali in tutta l'Asia. Su questo sfondo si comprende come su una
popolazione di oltre 100 milioni, i cattolici superino la percentuale dell’80% e il numero annuale dei battezzati sia
maggiore di quello di Italia, Francia, Spagna e Polonia messi insieme.

La celebrazione del Congresso

A presiedere l’evento di Cebu, lo scorso sabato 24 ottobre Papa Francesco ha nominato come suo Legato
Pontificio il Cardinale Charles Maun Bo, sdb, Arcivescovo di Yangon (già Rangoon), capitale di Myanmar (o
Birmania). Toccherà a lui, domenica 24 gennaio, presiedere la liturgia d’apertura del Congresso eucaristico che
si svolgerà nel cuore di Cebu, a Plaza Independencia, di fronte al Forte San Pedro, luogo del primo
insediamento spagnolo nell’area.

Per una settimana intera, migliaia di pellegrini provenienti da tutti i continenti ma soprattutto dalle comunità
cristiane dell’Asia, celebreranno l’Eucaristia, pregheranno insieme, si uniranno in processione, parteciperanno
alle Catechesi generali tenute da una quindicina di scelti oratori internazionali, si divideranno nelle sessioni
simultanee, ascolteranno decine e decine di testimonianze, si confronteranno su importanti temi religiosi e
potranno vivere un’autentica solidarietà ecclesiale. Con l’aiuto dei volontari e con il coinvolgimento delle
parrocchie della città, l’incontro di Cebu diventerà un vero momento di comunione e di solidarietà con la Chiesa
locale.

Il Congresso si concluderà domenica 31 gennaio con l’Eucaristia celebrata in un ampio spazio capace di
ospitare più di un milione di fedeli, situato nella South Road Property che è la direttrice sulla quale la città di
Cebu si sta sviluppando.

Il testo-base del Congresso

5



Il tema del Congresso, cui abbiamo accennato sopra, è stato sviluppato dalla commissione teologica locale e dal
Pontificio Comitato in un testo-base pubblicato in diverse lingue, un testo che con le sue riflessioni teologiche e
pastorali costituisce il punto di partenza e di riferimento di tutto il lavoro del Congresso.

L’annuncio evangelico e la fede nel Signore Gesù professata dalle comunità cristiane sono importanti e
necessari all’Asia, ma devono essere presentati secondo la modalità del dialogo, modalità che ha segnato
l’attività delle Chiese particolari del continente negli ultimi trent’anni. È proprio questo programma di dialogo con
le culture, con le tradizioni religiose e con le moltitudini di poveri che forma, in modo del tutto naturale ed
evidente, la trama delle riflessioni pastorali contenute nel testo-base. In esso si esplicita che l’Eucaristia è fonte
e culmine della missione della Chiesa e si individua il valore aggiunto offerto dalla celebrazione eucaristica per
una missione che si impegna a far lievitare quegli enzimi di dialogo, di riconciliazione, di pace e di futuro di cui
l’Asia è assetata.

La fisionomia di Cebu

Un’ultima considerazione sulla realtà sociale di Cebu e sulla sua fisionomia urbana. In questa città orientale ci si
rende conto che per la celebrazione di un Congresso Eucaristico Internazionale non è necessaria una metropoli
del primo mondo, ricca di strutture, di spazi pubblici e di consolidate capacità organizzative. Serve piuttosto uno
spazio umano anche relativamente povero perché collocato ai margini del mondo del benessere, ma ricco di
fede, un popolo accogliente e generoso, un terreno dove l’annuncio missionario dell’Eucaristia riesce ad
attecchire e a portare frutto.

I Congressi Eucaristici, dunque, vanno a Cebu per ricordare che la missione è uno scambio di doni tra chi
annuncia e chi riceve il messaggio evangelico. Essi vanno in quella città che è culla del Cristianesimo in Oriente
per dare e ricevere, per evangelizzare ed essere evangelizzati, per parlare ma anche per ascoltare. In
quell’ambiente umano che non è legato al labirinto del razionalismo, la celebrazione del mistero eucaristico si
impasta con l’esperienza della povertà, del dolore e degli affetti e continua a costruire comunità desiderose di
«mangiare il pane nel Regno di Dio» (cfr. Lc 14

[01839-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento di P. Vittore Boccardi, S.S.S.

I Congressi Eucaristici internazionali ieri e oggi

I Congressi Eucaristici internazionali possono sembrare reliquie del passato che si inseriscono ormai con
difficoltà nel mondo d’oggi. A molti essi ricordano il tempo che fu; le manifestazioni popolari di fine
Ottocento/inizio Novecento attraverso le quali la regalità di Cristo veniva inscenata nelle più grandi capitali del
mondo, le processioni sterminate che coinvolgevano centinaia di migliaia di fedeli, i gesti di culto che adunavano
masse di adoratori per rendere omaggio di fede, d’amore e di riparazione a Gesù Cristo, Dio nascosto sotto i veli
del Sacramento, «oltraggiato dagli empi, ignorato dai poteri pubblici».

Che i Congressi Eucaristici vengano dal passato è un dato di fatto. Essi nascono, infatti, nella seconda meta del
XIX secolo; nell’epoca dei movimenti popolari, della democrazia rappresentativa e della stampa, i cattolici di
Francia utilizzarono lo strumento duttile dei Congressi per dar conto pubblicamente - in una prospettiva
internazionale - della vasta attività legata alla devozione eucaristica.

Queste prime riunioni si chiamavano “Congressi delle Opere eucaristiche” e avevano lo scopo di manifestare
pubblicamente la fede nell’Eucaristia con manifestazioni di pietà, conferenze, rapporti, mozioni e, soprattutto,
manifestazioni di massa. Erano laboratori di riflessione e cassa di risonanza per proclamare, nello spazio
sociale, la vitalità della fede e della Chiesa. Il tutto, come recitava il primo Regolamento dei Congressi Eucaristici
«per fare sempre più conoscere, amare e servire Nostro Signore Gesù Cristo nel SS.mo Sacramento
dell’altare… e per estendere il suo regno sociale nel mondo». L’ambiente culturale era quello del più rigido

6



cattolicesimo intransigente francese che leggeva nella pietà eucaristica e nella devozione al Sacro Cuore la
possibilità di ricostruire la società cristiana demolita dalla Rivoluzione francese. Per questo si riteneva
necessario un ritorno alla pubblica e ufficiale proclamazione della regalità di Cristo, in modo da ridare alla “cosa
pubblica” la sua anima cristiana.

L’attivazione dei Congressi Eucaristici si deve ad una singolare figura spirituale, la signorina Émilie Tamisier
(1843-1910). Questa aveva condotto un'inquieta e tormentata vita interiore sotto la guida di grandi personaggi.
Dopo aver assorbito da San Pierre-Julien Eymard (il fondatore della congregazione del Santissimo Sacramento,
1811-1868) l'esigenza di ricorrere all'Eucaristia per favorire la ricostituzione della società, dal Beato Antoine
Chevrier (1826-1879), fu condotta alla paziente ricerca della sua vocazione fino a che nel 1973, in occasione
della consacrazione della Francia al Sacro Cuore a Paray-le-Monial, la Tamisier scoprì la sua missione:
«dedicarsi alla salvezza della società per mezzo dell'Eucaristia». E dopo la lenta tessitura di un'estesa rete di
relazioni ecclesiastiche, convinse Mons. de Ségur a istituire l'Opera dei congressi eucaristici internazionali.

1. Il seme e la pianta

Il primo dei Congressi si tenne a Lille nel 1881, nella regione settentrionale francese del Passo di Calais, ma in
pochi anni il piccolo seme crebbe fino a trasformarsi in un movimento mondiale capace di raggiungere,
passando per le capitali d’Europa, le più grandi città di tutti i continenti: Montreal (1910), Chicago (1926), Sidney
(1928), Buenos Aires (1934), Manila (1937), Rio de Janeiro (1955). In esse è risuonata la voce di quanti hanno
fatto la storia della Chiesa nel secolo scorso e si sono affacciate alla ribalta istanze religiose, novità liturgiche e
urgenti temi sociali.

Nei primi anni del Novecento, i Congressi hanno riproposto il rapporto essenziale tra Chiesa ed Eucaristia
ricuperando l’ideale della “partecipazione attiva” auspicato dal motu proprio di Pio X (Tra le sollecitudini, 1903);
hanno sostenuto con convinzione i decreti eucaristici di papa Sarto (Sacra Tridentina Synodus e Quam singulari
Christus amore) e, in tempi più recenti, l’azione di Pio XII che aveva dato il via ad un vasto programma
rinnovatore con la Mediator Dei(1947). Così, nel suo percorso, il movimento dei Congressi eucaristici ha
modellato una nuova identità integrando progressivamente le acquisizioni del movimento liturgico, ponendosi al
servizio della Chiesa universale, aprendosi agli orizzonti più vasti della missione e maturando - grazie agli
apporti dei movimenti biblico, patristico e teologico, una comprensione più piena dell’Eucaristia. Alla vigilia del
Vaticano II, nel 37° Congresso eucaristico internazionale celebratosi a Monaco di Baviera nell’estate del 1960,
attraverso l’opera del liturgista J. A. Jungmann, le antiche ragioni che avevano dato origine ai Congressi
vennero superate da una nuova interpretazione di questi eventi come una ripresa a scala universale dell’antico
uso della statio urbis romana.

Da allora in poi i Congressi si sono trasformati in una statio orbis, una pausa in cui il popolo di Dio pellegrino
sulla terra si riunisce per celebrare l’Eucaristia e costruire la comunione ecclesiale. Le stesse ragioni teologiche
saranno in buona parte riprese nel Rituale De sacra communione et cultu mysterii eucharistici extra Missam,
emanato il 21 giugno 1973 che rinnova la visione del culto eucaristico secondo i principi del Vaticano II e
riafferma che la celebrazione eucaristica è «il centro e il culmine di tutte le varie manifestazioni e forme di pietà»
di un Congresso.

Èdunque vero che i Congressi vengono dal passato, ma è altrettanto vero che il movimento eucaristico da essi
innescato a livello mondiale, ha camminato con la storia e, insieme agli altri movimenti che hanno percorso il
Novecento, ha contribuito a ridisegnare la Chiesa uscita dal Vaticano II, riportandola alla sua sorgente
eucaristica.

2. Per il rinnovamento permanente della vita eucaristica

Oggi, i Congressi Eucaristici Internazionali non sono un privilegio affidato di volta in volta ad una Chiesa locale,
ma sono un servizio per il cammino del Popolo di Dio e per il rinnovamento permanente della sua vita
eucaristica. La vita Eucaristica, infatti, non è marginale rispetto alle attività che ogni comunità è chiamata a
svolgere, ma è la fonte e il culmine della vita e delle opere di tutti i battezzati. In questo senso, il Congresso di

7



Cebu non sarà solo una grandiosa manifestazione di fede, un grande omaggio reso all’Eucaristia, ma una grazia
di rinnovamento permanente della vita eucaristica per le Chiese particolari d’Asia e per tutto il popolo di Dio.

Tale rinnovamento non si gioca solo sull’osservanza delle regole liturgiche o sul rafforzamento delle devozioni
eucaristiche, ma soprattutto sulla riscoperta dell’ecclesiologia eucaristica di comunione, concetto che, secondo il
Sinodo straordinario del 1985, come un filo rosso percorre tutti i documenti del Vaticano II. Nei decenni del post-
concilio, la ricezione sistematica dell’ecclesiologia eucaristica di comunione e stata attuata da San Giovanni
Paolo II. Prima con la Novo millennio ineunte in cui si riprendeva il lessico caro ai Padri medievali che parlavano
della comunità cristiana come «casa e scuola di comunione». Poi con l’enciclica Ecclesia de Eucharistia (2003)
il cui programma è tutto nella frase di apertura: «La Chiesa vive dell'Eucaristia. Questa verità non esprime
soltanto un'esperienza quotidiana di fede, ma racchiude in sintesiil nucleo del mistero della Chiesa» (n. 1).

In seguito, Benedetto XVI ha largamente approfondito le conseguenze pastorali di questo ricentramento
soprattutto nell’esortazione Sacramentum Caritatis. Qui, a titolo di esempio, ricordiamo solo l’omelia per la Statio
Orbis finale del 49° CEI di Quebec (2008): «È ricevendo il Corpo di Cristo che riceviamo la forza “dell'unità con
Dio e con gli altri”… L'Eucaristia è il sacramento dell'unità della Chiesa perché tutti noi formiamo un solo corpo di
cui il Signore è il capo… L'ultima cena è il luogo della Chiesa nascente, il grembo che contiene la Chiesa di ogni
tempo».

Insomma, rinnovare la vita eucaristica significa permettere che ogni comunità cristiana, trasformata nel Corpo di
Cristo dalla celebrazione eucaristica, si incarni nella storia di oggi per annunciare il Vangelo con lo stile
dialogante del Figlio di Dio.

3. Cebu e la missione della Chiesa

Il Congresso di Cebu verso il quale siamo in cammino, ci invita a considerare l’Eucaristia come fonte e culmine
della missione della Chiesa. La sottolineatura del rapporto Eucaristia/Missione/Nuova evangelizzazione ha
trovato ampia illustrazione nella XIII Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi del 2012 e nella
Esortazione apostolica che ne ha raccolto il messaggio, la Evangelii Gaudium di Papa Francesco. L’urgenza
missionaria del tempo presente vi è declinata ricorrendo alle espressioni ormai ben note di «Chiesa in uscita» e
di «periferie» (Cfr. Evangelii Gaudium , 20-24).

In qualche modo, già a partire dagli anni Venti del Novecento, i Congressi Eucaristici si impegnarono a
sviluppare il binomio Eucaristia/Missione evangelizzatrice coinvolgendo numerose Chiese particolari dei cinque
continenti. Dalla fine degli anni Ottanta, poi, di fronte alle sfide del mondo moderno, la celebrazione
quadriennale della statio orbis è stata compresa come una straordinaria occasione per rivitalizzare il corpo
ecclesiale, ponendo al centro la figura di Gesù Cristo e l’incontro con Lui, che dona lo Spirito Santo e le energie
per annunciare il Vangelo attraverso nuove strade capaci di raggiungere ogni ambiente e ogni cultura.

Il 51° Congresso Eucaristico, dal cuore dell’Oriente ci apre gli occhi sulla realtà della missione che sgorga come
un fiume di acqua viva (cfr. Ez 47, 1-12), dall’Eucaristia: «La celebrazione eucaristica, per essere piena e
sincera, deve spingere… all'azione missionaria e alle varie forme di testimonianza cristiana» (PO, 6).

L’evento di Cebu, insieme alle Giornate mondiali della gioventù, della famiglia, ecc… diventa una risorsa
straordinaria per testimoniare, attraverso la sua celebrazione, che l’Eucaristia non è solo la fonte della vita della
Chiesa ma anche il luogo della sua proiezione nel mondo. Ogni chiesa particolare che celebra l’Eucaristia in
qualsiasi parte del mondo, è chiamata ora a mostrare la maturità del dono per gli altri, dell'ascolto reciproco,
della disponibilità e della collaborazione concreta affinché la comunità dei fedeli diventi la casa di Dio e dei
fratelli in mezzo alle case degli uomini. Lì si potrà vivere quel «dialogo della vita» che è punto di partenza per
una testimonianza gioiosa del Vangelo.

Maggiori informazioni sul programma del Congresso di Cebu e sull’accredito per i giornalisti si possono trovare
sul sito ufficiale: www.iec2016.ph

8



Una gran quantità di materiale informativo di carattere storico sui Congressi Eucaristici Internazionali, il testo
base in una decina di lingue, conferenze ed interventi vari, possono essere consultati sul sito internet del
Pontificio Comitato: www.congressieucaristici.va

[01840-IT.01] [Testo originale: Italiano]

[B0826-XX.01]

9

http://www.congressieucaristici.va

