2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0117
Sabato 14.02.2015

Sommario:

¢ Concistoro Ordinario Pubblico per la creazione di 20 nuovi Cardinali e per il voto su
alcune cause di Canonizzazione

4 Concistoro Ordinario Pubblico per la creazione di 20 nuovi Cardinali e per il voto su
alcune cause di Canonizzazione

Concistoro Ordinario Pubblico per la creazione di 20 nuovi Cardinali e per il voto su alcune cause di
Canonizzazione

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 11 di questa mattina, nella Basilica Vaticana, il Santo Padre Francesco ha tenuto un Concistoro
Ordinario Pubblico per la creazione di 20 nuovi Cardinali, per 'imposizione della berretta, la consegna dell’anello



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 2

e 'assegnazione del Titolo o Diaconia. Al termine del rito il Papa ha tenuto, altresi, Concistoro Ordinario
Pubblico per la Canonizzazione di tre Beate.

In apertura di Concistoro, il Prefetto del Supremo Tribunale della Segnatura Apostolica, Dominique Mamberti,
primo tra i nuovi Cardinali, ha rivolto al Papa un indirizzo di saluto e gratitudine, a nome di tutti i neo-porporati.

La celebrazione ¢ iniziata con il saluto, I'orazione e la lettura dell’Epistola: I'inno alla carita della Prima Lettera di
san Paolo ai Corinzi (7 Cor 12,31 - 13,13). Quindi il Papa ha tenuto la sua omelia.

Il Santo Padre ha letto poi la formula di creazione e ha proclamato solennemente i nomi dei nuovi Cardinali,
annunciandone I'Ordine presbiterale o diaconale.

Il Rito & proseguito con la professione di fede dei nuovi Cardinali davanti al popolo di Dio e il giuramento di
fedelta e obbedienza a Papa Francesco e ai Suoi successori.

I nuovi Cardinali, secondo l'ordine di creazione, si sono inginocchiati poi dinanzi al Santo Padre che ha imposto
loro lo zucchetto e la berretta cardinalizia, ha consegnato I'anello e ha assegnato a ciascuno una chiesa di
Roma quale segno di partecipazione alla sollecitudine pastorale del Papa nell’'Urbe. Dopo la consegna della
Bolla di creazione cardinalizia e di assegnazione del Titolo o della Diaconia, il Santo Padre Francesco ha
scambiato con ciascun neo Cardinale I'abbraccio di pace.

Tra i nuovi Cardinali creati questa mattina, non era presente in Basilica - a motivo dell’eta avanzata - il Cardinale
José de Jesus Pimiento Rodriguez, Arcivescovo emerito di Manizales, al quale la berretta cardinalizia verra
consegnata in Colombia.

Al Concistoro Ordinario Pubblico di questa mattina nella Basilica di San Pietro era presente, accanto ai Cardinali
dell’Ordine dei Vescovi, il Papa emerito Benedetto XVI.

Di seguito riportiamo I'omelia che il Santo Padre Francesco ha pronunciato nel corso del Concistoro:

Omelia del Santo Padre

Cari Fratelli Cardinali,

quella cardinalizia &€ certamente una dignita, ma non € onorifica. Lo dice gia il nome — "cardinale" — che evoca il
"cardine"; dunque non qualcosa di accessorio, di decorativo, che faccia pensare a una onorificenza, ma un
perno, un punto di appoggio e di movimento essenziale per la vita della comunita. Voi siete "cardini" e siete
incardinati nella Chiesa di Roma, che «presiede alla comunione universale della carita» (Conc. Ecum. Vat. I,
Cost. Lumen gentium, 13; cfr Ign. Ant., Ad Rom., Prologo).

Nella Chiesa ogni presidenza proviene dalla carita, deve esercitarsi nella carita e ha come fine la carita. Anche
in questo la Chiesa che & in Roma svolge un ruolo esemplare: come essa presiede nella carita, cosi ogni Chiesa
particolare & chiamata, nel suo ambito, a presiedere nella carita.

Percio penso che I'"inno alla carita" della Prima Lettera di san Paolo ai Corinzi possa essere la parola-guida per
questa celebrazione e per il vostro ministero, in particolare per quelli tra voi che oggi entrano a far parte del
Collegio cardinalizio. E ci fara bene lasciarci guidare, io per primo e voi con me, dalle parole ispirate
dell'apostolo Paolo, in particolare la dove egli elenca le caratteristiche della carita. Ci aiuti in questo ascolto la
nostra Madre Maria. Lei ha dato al mondo Colui che € "/a Via migliore di tutte" (cfr 1 Cor 12,31): Gesu, Carita
incarnata; ci aiuti ad accogliere questa Parola e a camminare sempre su questa Via. Ci aiuti col suo
atteggiamento umile e tenero di madre, perché la carita, dono di Dio, cresce dove ci sono umilta e tenerezza.



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 3

Anzitutto san Paolo ci dice che la carita & «magnanima» e «benevola». Quanto piu si allarga la responsabilita
nel servizio alla Chiesa, tanto piu deve allargarsi il cuore, dilatarsi secondo la misura del cuore di Cristo.
Magnanimita €, in un certo senso, sinonimo di cattolicita: € saper amare senza confini, ma nello stesso tempo
fedeli alle situazioni particolari e con gesti concreti. Amare cio che € grande senza trascurare cio che € piccolo;
amare le piccole cose nell’'orizzonte delle grandi, perché "Non coerceri a maximo, contineri tamen a minimo
divinum est'. Saper amare con gesti benevoli. Benevolenza € l'intenzione ferma e costante di volere il bene
sempre e per tutti, anche per quelli che non ci vogliono bene.

L’apostolo dice poi che la carita «non € invidiosa, non si vanta, non si gonfia d’orgoglio». Questo € davvero un
miracolo della carita, perché noi esseri umani — tutti, e in ogni eta della vita — siamo inclinati all'invidia e
all’'orgoglio dalla nostra natura ferita dal peccato. E anche le dignita ecclesiastiche non sono immuni da questa
tentazione. Ma proprio per questo, cari Fratelli, pud risaltare ancora di piu in noi la forza divina della carita, che
trasforma il cuore, cosi che non sei piu tu che vivi, ma Cristo vive in te. E Gesu é tutto amore.

Inoltre, la carita «non manca di rispetto, non cerca il proprio interesse». Questi due tratti rivelano che chi vive
nella carita € de-centrato da sé. Chi & auto-centrato manca inevitabilmente di rispetto, e spesso non se ne
accorge, perché il "rispetto” € proprio la capacita di tenere conto dell’altro, di tenere conto della sua dignita, della
sua condizione, dei suoi bisogni. Chi & auto-centrato cerca inevitabilmente il proprio interesse, e gli sembra che
questo sia normale, quasi doveroso. Tale "interesse" pud anche essere ammantato di nobili rivestimenti, ma
sotto sotto € sempre il "proprio interesse". Invece la carita ti de-centra e ti pone nel vero centro che € solo Cristo.
Allora si, puoi essere una persona rispettosa e attenta al bene degli altri.

La carita, dice Paolo, «non si adira, non tiene conto del male ricevuto». Al pastore che vive a contatto con la
gente non mancano le occasioni di arrabbiarsi. E forse ancora di piu rischiamo di adirarci nei rapporti tra noi
confratelli, perché in effetti noi siamo meno scusabili. Anche in questo ¢ la carita, e solo la carita, che ci libera.
Ci libera dal pericolo di reagire impulsivamente, di dire e fare cose sbagliate; e soprattutto ci libera dal rischio
mortale dell’ira trattenuta, "covata" dentro, che ti porta a tenere conto dei mali che ricevi. No. Questo non &
accettabile nell'uomo di Chiesa. Se pure si pud scusare un’arrabbiatura momentanea e subito sbollita, non
altrettanto per il rancore. Dio ce ne scampi e liberi!

La carita — aggiunge I'Apostolo — «non gode dell’ingiustizia ma si rallegra della verita». Chi &€ chiamato nella
Chiesa al servizio del governo deve avere un forte senso della giustizia, cosi che qualunque ingiustizia gli risulti
inaccettabile, anche quella potesse essere vantaggiosa per lui o per la Chiesa. E nello stesso tempo «si rallegra
della verita»: che bella questa espressione! L'uomo di Dio &€ uno che ¢é affascinato dalla verita e che la trova
pienamente nella Parola e nella Carne di Gesu Cristo. Lui € la sorgente inesauribile della nostra gioia. Che il
popolo di Dio possa sempre trovare in noi la ferma denuncia dell'ingiustizia e il servizio gioioso della verita.

Infine, la carita «tutto scusa, tutto crede, tutto spera, tutto sopporta». Qui c’é, in quattro parole, un programma di
vita spirituale e pastorale. L’amore di Cristo, riversato nei nostri cuori dallo Spirito Santo, ci permette di vivere
cosi, di essere cosi: persone capaci di perdonare sempre; di dare sempre fiducia, perché piene di fede in Dio;
capaci di infondere sempre speranza, perché piene di speranza in Dio; persone che sanno sopportare con
pazienza ogni situazione e ogni fratello e sorella, in unione con Gesu, che ha sopportato con amore il peso di
tutti i nostri peccati.

Cari Fratelli, tutto questo non viene da noi, ma da Dio. Dio € amore e compie tutto questo, se siamo docili
all'azione del suo Santo Spirito. Ecco allora come dobbiamo essere: incardinati e docili. Piu veniamo incardinati
nella Chiesa che & in Roma e piu dobbiamo diventare docili allo Spirito, perché la carita possa dare forma e
senso a tutto cid che siamo e che facciamo. Incardinati nella Chiesa che presiede nella carita, docili allo Spirito
Santo che riversa nei nostri cuori 'amore di Dio (cfr Rm 5,5). Cosi sia.

[00262-01.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in linqua francese




Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 4

Chers fréres cardinaux,

Le cardinalat est certainement une dignité, mais elle n’est pas honorifique. Le mot « cardinal », qui évoque la

« charniére », le dit bien ; ce n’est donc pas quelque chose d’accessoire, de décoratif, qui fait penser a une
décoration, mais un pivot, un point d’appui et de mouvement essentiel a la vie de la communauté. Vous étes des
« pivots » et vous étes incardinés dans 'Eglise de Rome, qui « préside au rassemblement universel de la
charité » (Conc. Oecum. Vat. I, Const. Lumen Gentium, 13 ; cf. Ign. Ant., Ad Rom., Prologue).

Dans I'Eglise, toute présidence vient de la charité, doit s’exercer dans la charité et a comme fin la charité. En
cela aussi I'Eglise qui est a Rome joue un rble exemplaire : a la maniere dont elle préside dans la charité, toute
Eglise particuliere est appelée, dans son domaine, a présider dans la charité.

Je pense donc que « 'hnymne a la charité » de la Premiére Lettre de saint Paul aux Corinthiens peut étre la
parole qui nous guide pour cette célébration et pour votre ministére, en particulier pour ceux qui parmi vous
entrent aujourd’hui dans le Collége cardinalice. Et cela nous fera du bien de nous laisser guider, moi le premier
et vous avec moi, par les paroles inspirées de I’Apbtre Paul, en particulier la ou il énumeére les caractéristiques
de la charité. Que Marie notre Mére nous aide dans cette écoute. Elle a donné au monde celui qui est « le
Chemin par excellence » (cf. 1Co 12, 31) : Jésus, Amour incarné ; qu’elle nous aide a accueillir cette Parole et a
marcher toujours sur cette Voie. Qu’elle nous aide par son attitude de mére humble et tendre, pour que la
charité, don de Dieu, grandisse la ou se trouvent ’humilité et la tendresse.

Tout d’abord, saint Paul nous dit que 'amour « prend patience » et « rend service ». Plus s’élargit la
responsabilité dans le service de I'Eglise, plus le coeur doit s’élargir, se dilater & la mesure du coeur du Christ.
« Rendre service » c’est, en un certain sens, synonyme de catholicité : c’est savoir aimer sans limites, mais en
méme temps étre attentif aux situations particuliéres, et avec des gestes concrets. Aimer ce qui est grand sans
négliger ce qui est petit ; aimer les petites choses dans I'horizon des grandes, parce que « Non coerceri a
maximo, contineri tamen a minimo divinum est ». Savoir aimer avec des gestes gratuits. « Rendre service »,
c’est l'intention ferme et constante de vouloir le bien, toujours et pour tous, y compris pour ceux qui ne nous
aiment pas.

L’Apbétre dit aussi que 'amour « ne jalouse pas, ne se vante pas, ne se gonfle pas d’orgueil ». Cela, c’est
vraiment un miracle de I'amour, parce que nous, les étres humains —tous, et a tous les ages de la vie — nous
sommes enclins a la jalousie et a I'orgueil en raison de notre nature blessée par le péché. Et les dignités
ecclésiastiques aussi ne sont pas exemptes de cette tentation. Mais justement a cause de cela, chers fréres, la
force divine de I'amour qui transforme le coeur peut surgir encore davantage en nous, de sorte que ce n’est plus
toi qui vis, mais le Christ qui vit en toi. Et Jésus est tout amour.

De plus, 'amour « ne fait rien d’inconvenant, ne cherche pas son intérét ». Ces deux traits révelent que celui qui
vit dans I'amour est décentré de soi. Celui qui est auto-centré manque inévitablement de respect, et souvent il
ne s’en rend pas compte, parce que le « respect » est justement la capacité de tenir compte de I'autre, de sa
dignité, de sa condition, de ses besoins. Celui qui est auto-centré cherche inévitablement son propre intérét, et
cela lui semble normal, presque un dd. Cet « intérét » peut aussi étre couvert de nobles revétements, mais
dessous, dessous, il y a toujours le « propre intérét ». Au contraire, 'amour te dé-centre et te place au véritable
centre qui est seulement le Christ. Alors oui, tu peux étre une personne respectueuse et attentive au bien des
autres.

L’amour, dit Paul, « ne s’emporte pas, n’entretient pas de rancune ». Les occasions de s’emporter ne manquent
pas au pasteur qui vit au contact des gens. Et plus encore peut-étre nous risquons de nous facher dans les
relations avec nos confréres, parce qu’en effet, nous sommes moins excusables. En cela aussi ¢’est 'amour et
seulement 'amour, qui nous libére. Il nous libére du danger de réagir de maniére impulsive, de dire et de faire
des erreurs ; et surtout il nous libere du risque mortel de la colére entretenue, « couvée » a l'intérieur, qui te
porte & prendre en compte les maux que tu recois. Non. Cela n’est pas acceptable chez 'lhomme d’Eglise.
Cependant, si on peut excuser une colére momentanée et aussitot retombée, il n’en n’est pas de méme pour la
rancune. Que Dieu nous en préserve et nous en libére !



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 S

L’amour — ajoute I'Apdtre — « ne se réjouit pas de ce qui est injuste, mais il trouve sa joie dans ce qui est vrai ».
Celui qui est appelé dans I'Eglise au service du gouvernement doit avoir un fort sens de la justice, de sorte qu'il
trouve inacceptable toute injustice, méme celle qui pourrait &tre avantageuse pour lui ou pour I'Eglise. Et en
méme temps, « il trouve sa joie dans ce qui est vrai » : que cette expression est belle ! L’homme de Dieu est
quelqu’un qui est fasciné par la vérité, et qui la trouve en plénitude dans la Parole et dans la Chair de Jésus
Christ. Lui est la source inépuisable de notre joie. Que le peuple de Dieu puisse toujours trouver en nous la
ferme dénonciation de I'injustice et le service joyeux de la vérité.

Enfin, 'amour « supporte tout, fait confiance en tout, espére tout, endure tout ». Il y a ici, en quatre mots, un
programme de vie spirituelle et pastorale. L’amour du Christ, répandu dans nos cceurs par I'Esprit Saint, nous
permet de vivre ainsi, d’étre ainsi : des personnes capables de toujours pardonner ; de toujours faire confiance,
parce pleines de foi en Dieu ; capables de toujours infuser I'espérance, parce pleines d’espérance en Dieu ; des
personnes qui savent supporter avec patience toute situation et chaque frére et sceur, en union a Jésus qui a
supporté avec amour le poids de tous nos péchés.

Chers fréres, tout cela ne vient pas de nous, mais de Dieu. Dieu est amour et accomplit tout cela, si nous
sommes dociles a I'action de son Saint Esprit. Voila donc comment nous devons étre : incardinés et dociles.
Plus nous sommes incardinés dans I'Eglise qui est 8 Rome, plus nous devons devenir dociles & I'Esprit, afin que
la charité puisse donner forme et sens & tout ce que nous sommes et que nous faisons. Incardinés dans I'Eglise
qui préside dans la charité, dociles a I'Esprit Saint qui répand dans nos coeurs 'amour de Dieu (cf. Rm 5, 5).
Ainsi soit-il.

[00262-03.02] [Texte original: Italien]

Traduzione in lingua inglese

Dear Brother Cardinals,

The cardinalate is certainly an honour, but it is not honorific. This we already know from its name — "cardinal" —
from the word "cardo"”, a hinge. As such it is not a kind of accessory, a decoration, like an honorary title. Rather,
it is a pivot, a point of support and movement essential for the life of the community. You are "hinges" and are
"incardinated" in the Church of Rome, which "presides over the entire assembly of charity" (Lumen Gentium, 13;
cf. IGN. ANT., Ad Rom., Prologue).

In the Church, all "presiding" flows from charity, must be exercised in charity, and is ordered towards charity.
Here too the Church of Rome exercises an exemplary role. Just as she presides in charity, so too each
particular Church is called, within its own sphere, to preside in charity.

For this reason, | believe that the "hymn to charity" in Saint Paul’s first letter to the Corinthians can be taken as a
guiding theme for this celebration and for your ministry, especially for those of you who today enter the College
of Cardinals. All of us, myself first and each of you with me, would do well to let ourselves be guided by the
inspired words of the apostle Paul, especially in the passage where he lists the marks of charity. May our Mother
Mary help us to listen. She gave the world Jesus, charity incarnate, who is "the more excellent Way" (cf. 1 Cor
12:31); may she help us to receive this Word and always to advance on this Way. May she assist us by her
humility and maternal tenderness, because charity, as God’s gift, grows wherever humility and tenderness are
found.

Saint Paul tells us that charity is, above all, "patient" and "kind". The greater our responsibility in serving the
Church, the more our hearts must expand according to the measure of the heart of Christ. "Patience" —
"forbearance" — is in some sense synonymous with catholicity. It means being able to love without limits, but also
to be faithful in particular situations and with practical gestures. It means loving what is great without neglecting
what is small; loving the little things within the horizon of the great things, since "non coerceri a maximo,
contineri tamen a minimo divinum est'. To know how to love through acts of kindness. "Kindness" — benevolence
—means the firm and persevering intention to always will the good of others, even those unfriendly to us.



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 6

The Apostle goes on to say that charity "is not jealous or boastful, it is not puffed up with pride". This is surely a
miracle of love, since we humans — all of us, at every stage of our lives — are inclined to jealousy and pride, since
our nature is wounded by sin. Nor are Church dignitaries immune from this temptation. But for this very reason,
dear brothers, the divine power of love, which transforms hearts, can be all the more evident in us, so that it is
no longer you who live, but rather Christ who lives in you. And Jesus is love to the fullest.

Saint Paul then tells us that charity "is not arrogant or rude, it does not insist on its own way". These two
characteristics show that those who abide in charity are not self-centred. The self-centred inevitably become
disrespectful; very often they do not even notice this, since "respect” is precisely the ability to acknowledge
others, to acknowledge their dignity, their condition, their needs. The self-centred person inevitably seeks his
own interests; he thinks this is normal, even necessary. Those "interests" can even be cloaked in noble
appearances, but underlying them all is always "self-interest". Charity, however, makes us draw back from the
centre in order to set ourselves in the real centre, which is Christ alone. Then, and only then, can we be persons
who are respectful and attentive to the good of others.

Charity, Saint Paul says, "is not irritable, it is not resentful”. Pastors close to their people have plenty of
opportunities to be irritable, to feel anger. Perhaps we risk being all the more irritable in relationships with our
confreres, since in effect we have less excuses. Even here, charity, and charity alone, frees us. It frees us from
the risk of reacting impulsively, of saying or doing the wrong thing; above all it frees us from the mortal danger of
pent-up anger, of that smouldering anger which makes us brood over wrongs we have received. No. This is
unacceptable in a man of the Church. Even if a momentary outburst is forgivable, this is not the case with
rancour. God save us from that!

Charity — Saint Paul adds — "does not rejoice at the wrong, but rejoices in the right". Those called to the service
of governance in the Church need to have a strong sense of justice, so that any form of injustice becomes
unacceptable, even those which might bring gain to himself or to the Church. At the same time, he must "rejoice
in the right". What a beautiful phrase! The man of God is someone captivated by truth, one who encounters it
fully in the word and flesh of Jesus Christ, the inexhaustible source of our joy. May the people of God always see
in us a firm condemnation of injustice and joyful service to the truth.

Finally, "love bears all things, believes all things, hopes all things, endures all things". Here, in four words, is a
spiritual and pastoral programme of life. The love of Christ, poured into our hearts by the Holy Spirit, enables us
to live like this, to be like this: as persons always ready to forgive; always ready to trust, because we are full of
faith in God; always ready to inspire hope, because we ourselves are full of hope in God; persons ready to bear
patiently every situation and each of our brothers and sisters, in union with Christ, who bore with love the burden
of our sins.

Dear brothers, this comes to us not from ourselves, but from God. God is love and he accomplishes all this in us
if only we prove docile to the working of his Holy Spirit. This, then, is how we are to be: "incardinated" and docile.
The more we are "incardinated" in the Church of Rome, the more we should become docile to the Spirit, so that
charity can give form and meaning to all that we are and all that we do. Incardinated in the Church which
presides in charity, docile to the Holy Spirit who pours into our hearts the love of God (cf. Rom 5:5). Amen.

[00262-02.01] [Original text: Italian]

Traduzione in linqua tedesca

Liebe Mitbriider im Kardinalat,

die Kardinalswiirde ist zweifellos eine Wiirde, aber sie ist kein Ehrentitel. Das besagt schon die Bezeichnung
.Kardinal", die sprachlich mit dem lateinischen cardo (Angelpunkt) verwandt ist; es geht also nicht um etwas
Zusatzliches, Dekoratives, das an eine Auszeichnung denken ladsst, sondern um einen ,Bolzen", einen fir das
Leben der Gemeinschaft wesentlichen Stitz- und Drehpunkt. lhr seid ,cardines" — Angelpunkte — und seid
inkardiniert in der Kirche von Rom, die » der gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht « (Zweites Vatikanisches



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 7
Konzil, Dogm. Konst. Lumen gentium, 13; vgl. Ign. Ant., Ad Rom., Prolog).

In der Kirche hat jeder Vorsitz seinen Ursprung in der Liebe, muss in Liebe ausgelibt werden und hat als Ziel die
Liebe. Auch darin spielt die Kirche, die in Rom ist, eine vorbildliche Rolle: Wie sie in der Liebe den Vorsitz fihrt,
so ist jede Teilkirche berufen, in ihrem Bereich in der Liebe den Vorsitz zu fihren.

Darum denke ich, dass das ,Hohelied der Liebe" aus dem Ersten Brief des heiligen Paulus an die Korinther ein
Schlisselwort fiir diese Feier und fir euren Dienst sein kann, besonders fir diejenigen unter euch, die heute in
das Kardinalskollegium aufgenommen werden. Und es wird uns — an erster Stelle mir und euch mit mir — gut tun,
uns von den inspirierten Worten des Apostels Paulus leiten zu lassen, speziell dort, wo er die Eigenschaften der
Liebe aufzahlt. Beim Zuhéren mdge uns unsere Mutter Maria helfen. Sie hat der Welt den geschenkt, der selbst
der » Weg « ist, » der alles Ubersteigt « (7 Kor 12,31): Jesus, die menschgewordene Liebe. Maria helfe uns,
dieses Wort aufzunehmen und immer auf diesem Weg zu gehen. Sie helfe uns mit ihrem demitigen und
zartfihlenden mutterlichen Verhalten, denn die Liebe, ein Geschenk Gottes, gedeiht da, wo Demut und
Zartlichkeit vorhanden sind.

Vor allem sagt der heilige Paulus uns, dass die Liebe langmditig und gditig ist. Je mehr sich die Verantwortung im
Dienst an der Kirche ausweitet, umso weiter muss das Herz werden, sich nach dem MaR von Christi Herz
ausdehnen. Langmut ist in einem gewissen Sinn ein Synonym von Katholizitat: Sie ist die Fahigkeit, grenzenlos
zu lieben, aber zugleich treu und mit konkreten Handlungen auf die jeweiligen Situationen einzugehen. Das
Grole zu lieben, ohne das Kleine zu vernachlassigen; die kleinen Dinge in der Sichtweite der groen lieben,
denn ,non coerceri a maximo, conteneri tamen a minimo divinum est — nicht eingegrenzt vom Groften und
dennoch umschlossen sein vom Kleinsten, das ist géttlich". Mit Gesten der Giite zu lieben verstehen. Glite bzw.
Wohliwollen ist die feste und standige Absicht, immer das Gute zu wollen, und zwar fir alle, auch fiir diejenigen,
die uns nicht wohl gesonnen sind.

Der Apostel sagt dann: Die Liebe ist nicht neidisch, sie prahlt nicht, sie bldht sich nicht auf. Das ist wirklich ein
Wunder der Liebe, denn wir Menschen — alle und in jedem Lebensalter — neigen aufgrund unserer von der
Siinde verletzten Natur zu Neid und Hochmut. Und auch die kirchlichen Wirdentrager sind gegen diese
Versuchung nicht immun. Aber gerade deshalb, liebe Briider, kann in uns die géttliche Kraft der Liebe, die das
Herz verwandelt, noch mehr hervortreten, so dass nicht mehr du es bist, der lebt, sondern Christus in dir. Und
Jesus ist ganz und gar Liebe.

Aulerdem handelt die Liebe nicht riicksichtslos, sucht nicht ihren Vorteil. Diese beiden Merkmale zeigen, dass
derjenige, der in der Liebe lebt, nicht sich selbst als Mittelpunkt betrachtet. Wer sich nur um sich selber dreht,
der handelt zwangslaufig ricksichtslos, und oft merkt er es nicht einmal, denn die ,Riicksicht" ist gerade die
Fahigkeit, auf den anderen, auf seine Wirde, seine Lage, seine Bedirfnisse zu achten. Wer sich selbst als
Mittelpunkt betrachtet, sucht unvermeidlich den eigenen Vorteil, und das scheint ihm normal, fast eine Pflicht.
Dieser ,Vorteil" kann auch in edle Verkleidungen gehdllt sein, aber unterschwellig ist da immer der ,eigene
Vorteil". Die Liebe hingegen holt dich heraus aus der Konzentration auf dich selbst und stellt dich in die wahre
Mitte, die allein Christus ist. Dann kannst du wirklich ein riicksichtsvoller Mensch sein, der auf das \WWohl der
anderen achtet.

Die Liebe, sagt Paulus, ldsst sich nicht zum Zorn reizen, trdgt das Bése nicht nach. Dem Hirten, der im Kontakt
mit den Leuten lebt, fehlt es nicht an Gelegenheiten, zornig zu werden. Und vielleicht sind wir noch mehr in
Gefahr, in den Beziehungen unter uns Mitbriidern in Zorn zu geraten, denn wir sind in der Tat weniger
entschuldbar. Auch darin ist es die Liebe — und sie allein —, die uns befreit. Sie befreit uns von der Gefahr,
impulsiv zu reagieren, unangebracht zu reden und zu handeln; und vor allem befreit sie uns von der tédlichen
Gefahr des unterdriickten, im Innern genahrten Zorns, der dich dazu bringt, das Bdse, das du erlitten hast,
nachzutragen. Nein. Das ist fur einen Kirchenmann unannehmbar. Wenn man eine augenblickliche und sofort
beruhigte Wut tGiberhaupt entschuldigen kann, so keineswegs den Groll. Gott bewahre uns davor und befreie
uns!

Die Liebe, flgt der Apostel hinzu, freut sich nicht tiber das Unrecht, sondern freut sich an der Wahrheit. Wer in



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 8

der Kirche zum Dienst der Regierung berufen ist, muss einen ausgepragten Gerechtigkeitssinn haben, so dass
fur ihn jegliche Ungerechtigkeit inakzeptabel ist, auch eine, die fir ihn oder fir die Kirche von Vorteil sein konnte.
Und zugleich freut sich die Liebe an der Wahrheit — was fiir eine schéne Aussage! Der Mann Gottes ist einer,
der von der Wahrheit fasziniert ist und der sie vollends im Wort Gottes und im Leib Jesu Christi findet. Jesus
Christus ist die unerschopfliche Quelle unserer Freude. Mége das Volk Gottes in uns stets entschlossene
Streiter gegen die Ungerechtigkeit und frohe Diener der Wahrheit finden.

Und schlie3lich heildt es von der Liebe: Sie verzeiht alles, glaubt alles, hofft alles, ertrdgt alles. Hier haben wir in
vier Worten ein geistliches und pastorales Lebensprogramm. Die Liebe Christi, die durch den Heiligen Geist in
unsere Herzen eingegossen ist, ermdglicht uns, so zu leben, so zu sein: Menschen, die fahig sind, immer zu
verzeihen; die fahig sind, immer vertrauensvoll zu glauben, weil sie erfillt sind vom Glauben an Gott; die fahig
sind, immer Hoffnung zu verbreiten, weil sie voller Hoffnung auf Gott sind; Menschen, die jede Situation und
jeden Bruder oder jede Schwester geduldig ertragen, in der Verbindung mit Jesus, der in Liebe die Last all
unserer Stinden ertragen hat.

Liebe Brider, all das kommt nicht von uns, sondern von Gott. Gott ist die Liebe und bewirkt all das, wenn wir
dem Handeln seines Heiligen Geistes gegeniiber lernbereit sind. Das ist es also, was wir sein missen:
inkardiniert und lernbereit. Je mehr wir in der Kirche von Rom inkardiniert sind, um so lernbereiter miissen wir
gegenliber dem Heiligen Geist sein, damit die Liebe allem, was wir sind und tun, Gestalt und Sinn verleihen
kann. Inkardiniert in der Kirche, die in der Liebe den Vorsitz hat, und lernbereit gegeniiber dem Heiligen Geist,
der die Liebe Gottes in unsere Herzen giel3t (vgl. R6m 5,5). Amen.

[00262-05.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola

Queridos hermanos cardenales

El cardenalato ciertamente es una dignidad, pero no una distincién honorifica. Ya el mismo nombre de
«cardenal», que remite a la palabra latina «cardo - quicio», nos lleva a pensar, no en algo accesorio o
decorativo, como una condecoracion, sino en un perno, un punto de apoyo y un eje esencial para la vida de la
comunidad. Sois «quicios» y estais incardinados en la Iglesia de Roma, que «preside toda la comunidad de la
caridad» (Conc. Ecum. Vat. ll, Const. Lumen gentium, 13; cf. Ign. Ant., Ad Rom., Prélogo).

En la Iglesia, toda presidencia proviene de la caridad, se desarrolla en la caridad y tiene como fin la caridad. La
Iglesia que esta en Roma tiene también en esto un papel ejemplar: al igual que ella preside en la caridad, toda
Iglesia particular, en su ambito, esta llamada a presidir en la caridad.

Por eso creo que el «himno a la caridad», de la primera carta de san Pablo a los Corintios, puede servir de
pauta para esta celebracion y para vuestro ministerio, especialmente para los que desde este momento entran
a formar parte del Colegio Cardenalicio. Sera bueno que todos, yo en primer lugar y vosotros conmigo, nos
dejemos guiar por las palabras inspiradas del apéstol Pablo, en particular aquellas con las que describe las
caracteristicas de la caridad. Que Maria nuestra Madre nos ayude en esta escucha. Ella dio al mundo a Aquel
que es «el camino mas excelente» (cf. 7 Co 12,31): Jesus, caridad encarnada; que nos ayude a acoger esta
Palabra y a seguir siempre este camino. Que nos ayude con su actitud humilde y tierna de madre, porque la
caridad, don de Dios, crece donde hay humildad y ternura.

En primer lugar, san Pablo nos dice que la caridad es «magnanima» y «benevolente». Cuanto mas crece la
responsabilidad en el servicio de la Iglesia, tanto mas hay que ensanchar el corazon, dilatarlo segun la medida
del Corazon de Cristo. La magnanimidad es, en cierto sentido, sinénimo de catolicidad: es saber amar sin
limites, pero al mismo tiempo con fidelidad a las situaciones particulares y con gestos concretos. Amar lo que es
grande, sin descuidar lo que es pequeio; amar las cosas pequefas en el horizonte de las grandes, porque
«non coerceri a maximo, contineri tamen a minimo divinum est». Saber amar con gestos de bondad. La
benevolencia es la intencién firme y constante de querer el bien, siempre y para todos, incluso para los que no



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 9

nos aman.

A continuacion, el apostol dice que la caridad «no tiene envidia; no presume; no se engrie». Esto es realmente
un milagro de la caridad, porque los seres humanos —todos, y en todas las etapas de la vida— tendemos a la
envidia y al orgullo a causa de nuestra naturaleza herida por el pecado. Tampoco las dignidades eclesiasticas
estan inmunes a esta tentacion. Pero precisamente por eso, queridos hermanos, puede resaltar todavia mas en
nosotros la fuerza divina de la caridad, que transforma el corazén, de modo que ya no eres tu el que vive, sino
que Cristo vive en ti. Y Jesus es todo amor.

Ademas, la caridad «no es mal educada ni egoista». Estos dos rasgos revelan que quien vive en la caridad esta
des-centrado de si mismo. El que esta auto-centrado carece de respeto, y muchas veces ni siquiera lo advierte,
porque el «respeto» es la capacidad de tener en cuenta al otro, su dignidad, su condicion, sus necesidades. El
que esta auto-centrado busca inevitablemente su propio interés, y cree que esto es normal, casi un deber. Este
«interés» puede estar cubierto de nobles apariencias, pero en el fondo se trata siempre de «interés personal».
En cambio, la caridad te des-centra y te pone en el verdadero centro, que es solo Cristo. Entonces si, seras una
persona respetuosa y preocupada por el bien de los demas.

La caridad, dice Pablo, «no se irrita; no lleva cuentas del mal». Al pastor que vive en contacto con la gente no le
faltan ocasiones para enojarse. Y tal vez entre nosotros, hermanos sacerdotes, que tenemos menos disculpa, el
peligro de enojarnos sea mayor. También de esto es la caridad, y solo ella, la que nos libra. Nos libra del peligro
de reaccionar impulsivamente, de decir y hacer cosas que no estan bien; y sobre todo nos libra del peligro
mortal de la ira acumulada, «alimentada» dentro de ti, que te hace llevar cuentas del mal recibido. No. Esto no
es aceptable en un hombre de Iglesia. Aunque es posible entender un enfado momentaneo que pasa rapido, no
asi el rencor. Que Dios nos proteja y libre de ello.

La caridad, aiade el Apostol, «no se alegra de la injusticia, sino que goza con la verdad». El que esta llamado
al servicio de gobierno en la Iglesia debe tener un fuerte sentido de la justicia, de modo que no acepte ninguna
injusticia, ni siquiera la que podria ser beneficiosa para él o para la Iglesia. Al mismo tiempo, «goza con la
verdad»: jQué hermosa es esta expresion! El hombre de Dios es aquel que esta fascinado por la verdad y la
encuentra plenamente en la Palabra y en la Carne de Jesucristo. El es la fuente inagotable de nuestra alegria.
Que el Pueblo de Dios vea siempre en nosotros la firme denuncia de la injusticia y el servicio alegre de la
verdad.

Por ultimo, la caridad «disculpa sin limites, cree sin limites, espera sin limites, aguanta sin limites». Aqui hay, en
cuatro palabras, todo un programa de vida espiritual y pastoral. El amor de Cristo, derramado en nuestros
corazones por el Espiritu Santo, nos permite vivir asi, ser asi: personas capaces de perdonar siempre; de dar
siempre confianza, porque estamos llenos de fe en Dios; capaces de infundir siempre esperanza, porque
estamos llenos de esperanza en Dios; personas que saben soportar con paciencia toda situacion y a todo
hermano y hermana, en union con Jesus, que llevo con amor el peso de todos nuestros pecados.

Queridos hermanos, todo esto no viene de nosotros, sino de Dios. Dios es amory lleva a cabo todo esto si
somos dociles a la accion de su Santo Espiritu. Por tanto, asi es como tenemos que ser: incardinados y ddciles.
Cuanto mas incardinados estamos en la Iglesia que esta en Roma, mas ddéciles tenemos que ser al Espiritu,
para que la caridad pueda dar forma y sentido a todo lo que somos y hacemos. Incardinados en la Iglesia que
preside en la caridad, ddciles al Espiritu Santo que derrama en nuestros corazones el amor de Dios (cf. Rm
5,5). Que asi sea.

[00262-04.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

Amados Irmaos Cardeais!



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 10

A dignidade cardinalicia € certamente uma dignidade, mas néo € honorifica. Assim no-lo indica o proéprio nome
— «cardeal» —, que evoca a «charneira», a jungao cardinal, principal; ndo se trata, portanto, de algo acessorio,
decorativo que faga pensar a uma honorificéncia, mas de um eixo, um ponto de apoio € movimento essencial
para a vida da comunidade. V6s sois «jung¢des cardinais» e estais incardinados na Igreja de Roma, que
«preside a universal assembleia da caridade» (CONC. ECUM. VAT. Il, Const. dogm. Lumen gentium, 13; cf.
SANTO INACIO DE ANTIOQUIA, Carta aos Romanos, Prélogo).

Na Igreja, toda a presidéncia provém da caridade, deve ser exercida na caridade e tem como fim a caridade.
Também nisto a Igreja que esta em Roma desempenha uma fungao exemplar: assim como ela preside na
caridade, assim também cada Igreja particular € chamada, no seu ambito, a presidir a caridade e na caridade.

Por isso, penso que o «hino a caridade» da Primeira Carta de Sdo Paulo aos Corintios (cap. 13) possa
constituir a palavra-orientadora para esta celebragao e para o vosso ministério, de modo particular para aqueles
de vos que hoje passam a fazer parte do Colégio Cardinalicio. E far-nos-a bem — a comegar por mim e vos
comigo — deixarmo-nos orientar pelas palavras inspiradas do apostolo Paulo, nomeadamente quando refere as
caracteristicas da caridade. Venha em nossa ajuda, nesta escuta, a Virgem Maria, nossa Mae. Deu ao mundo
Aquele que é o «caminho que ultrapassa todos os outros» (cf. 1 Cor 12, 31): Jesus, Caridade encarnada. Que
Ela nos ajude a acolher esta Palavra e a seguir sempre por este Caminho; nos ajude com a sua conduta
humilde e terna de mae, porque a caridade, dom de Deus, cresce onde ha humildade e ternura.

Sao Paulo comega por nos dizer que a caridade € «magnanima» e «benévolay. Quanto mais se amplia a
responsabilidade no servigo a Igreja, tanto mais se deve ampliar o coracgao, dilatando-se de acordo com a
medida do coragao de Cristo. A magnanimidade &, em certo sentido, sindbnimo de catolicidade: € saber amar
sem limites, mas ao mesmo tempo fiéis as situagdes particulares e com gestos concretos. Amar o que &
grande, sem negligenciar o que é pequeno; amar as coisas pequenas no horizonte das grandes, porque «non
coerceri a maximo, contineri tamen a minimo divinum est». Saber amar com gestos benévolos. A benevoléncia
€ a intencgao firme e constante de querer o bem sempre e para todos, incluindo aqueles que ndo nos amam.

Depois, o0 Apostolo diz que a caridade «ndo € invejosa, nao € arrogante nem orgulhosa». Isto é
verdadeiramente um milagre da caridade, porque nés, seres humanos (todos, e em todas as idades da vida),
sentimo-nos inclinados a inveja e ao orgulho por causa da nossa natureza ferida pelo pecado. E as préprias
dignidades eclesiasticas ndo estdo imunes desta tentagdo. Mas por isso mesmo, amados Irmaos, pode
sobressair ainda mais em nos a forga divina da caridade, que transforma de tal modo o coragdo que ja nao és
tu que vives, mas Cristo que vive em ti. E Jesus é todo amor.

Além disso, a caridade «ndo falta ao respeito, ndo procura o seu proprio interesse». Estes dois tragos revelam
que, quem vive na caridade, se descentralizou de si mesmo. A pessoa que vive auto-centralizada,
inevitavelmente falta ao respeito e, muitas vezes, nem se da conta disso, porque o «respeito» € precisamente a
capacidade de ter em conta o outro, a sua dignidade, a sua condi¢do, as suas necessidades. Quem esta auto-
centralizado, procura inevitavelmente o seu préprio interesse, parecendo-lhe isso normal, quase um dever. Tal
«interesse» pode inclusivamente apresentar-se amantado com nobres revestimentos, mas por debaixo esta
sempre o «proprio interesse». Ao contrario, a caridade descentraliza-te, situando-te no Unico verdadeiro centro
que é Cristo. Entao, sim, podes ser uma pessoa respeitadora e atenta ao bem dos outros.

A caridade, diz Paulo, «n&o se irrita, ndo leva em conta o mal recebido». Ao pastor que vive em contacto com
as pessoas, ndo faltam ocasides para se irritar. E o risco de se irritar é talvez ainda maior nas relagdes entre
nos, irmaos, embora tenhamos efectivamente menos desculpa. Também disto é a caridade, e s6 a caridade,
que nos liberta. Liberta-nos do perigo de reagir impulsivamente, dizer e fazer coisas erradas; e sobretudo
liberta-nos do risco mortal da ira retida, «aninhada» no interior, que te leva a ter em conta os maleficios
recebidos. Nao. Isto ndo é aceitavel no homem de Igreja. Entretanto se é possivel desculpar uma indignagao
momentanea e imediatamente moderada, ndo se pode dizer o mesmo do rancor. Que Deus nos preserve € livre
dele!

A caridade — acrescenta o Apodstolo — «ndo se alegra com a injustica, mas rejubila com a verdade». Quem é



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 11

chamado na Igreja ao servigo da governagéo deve ter um sentido tao forte da justica que veja toda e qualquer
injustica como inaceitavel, incluindo aquela que possa ser vantajosa para si mesmo ou para a Igreja. E, ao
mesmo tempo, «rejubila com a verdade»: € uma bela expressdo! O homem de Deus € alguém que vive
fascinado pela verdade e que a encontra plenamente na Palavra e na Carne de Jesus Cristo. Ele é a fonte
inesgotavel da nossa alegria. Possa o povo de Deus encontrar sempre em nos a denuncia firme da injustica e o
servico jubiloso da verdade.

Por fim, a caridade «tudo desculpa, tudo cré, tudo espera, tudo suporta». Temos aqui, em quatro palavras, um
programa de vida espiritual e pastoral. O amor de Cristo, derramado em nossos coragoes pelo Espirito Santo,
permite-nos viver assim, ser assim: pessoas capazes de perdoar sempre; de dar sempre confianga, porque
cheias de fé em Deus; capazes de infundir sempre esperancga, porque cheias de esperanca em Deus; pessoas
gue sabem suportar com paciéncia todas as situacdes e cada irmao e irma, em unido com Jesus, que suportou
com amor o peso de todos os nossos pecados.

Amados irmaos, nada disto provém de nos, mas de Deus. Deus € amor e realiza tudo isto, se formos doceis a
accao do seu Santo Espirito. Eis entdo como devemos ser: incardinados e doceis. Quanto mais estivermos
incardinados na Igreja que esta em Roma, tanto mais nos devemos tornar doceis ao Espirito, para que a
caridade possa dar forma e sentido a tudo o que somos e fazemos. Incardinados na Igreja que preside na
caridade, doceis ao Espirito Santo, que derrama nos nossos coragdes o amor de Deus (cf. Rom 5, 5). Assim
seja.

[00262-06.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in linqua polacca

Drodzy Bracia Kardynatowie,

Kardynalstwo jest z pewnoscig godnoscia, ale nie zaszczytem. Wskazuje juz na to nazwa ,kardynat"
przywotujgca wtoskie stowo ,cardine" - [punkt oparcia, podstawa], a wiec nie co$ drugorzednego,
dekoracyjnego, co kazatoby myslec o jakims wyrdznieniu, ale podpora, punkt wsparcia i poruszania sieg, istotny
dla zycia wspolnoty. Jestescie podstawg i jestescie inkardynowani do Kosciota Rzymu, ktory ,przewodzi catemu
zgromadzeniu mitosci" (Sobér Wat. 1, Konst. Dogm. o Koéciele Lumen gentium, 13; por. Sw. Ignacy
Antiochenski, List do Rzymian, Prolog).

W Kosciele kazde przewodniczenie wywodzi sie z mitosci, powinno dokonywac sie w mitosci, a jego celem jest
mitos¢. Takze w tym Kosciot, ktory jest w Rzymie, petni role przyktadu: tak, jak on przewodzi w mitosci, tak tez
kazdy Kosciot partykularny jest wezwany, aby na swoim terytorium przewodzi¢ w mitoSci.

Dlatego sadze, ze ,Hymn o mitosci" z Pierwszego Listu sw. Pawta do Koryntian moze by¢ stowem przewodnim
tej uroczystosci oraz dla waszej postugi, zwtaszcza dla tych z was, ktérzy dzis stajg sie cztonkami Kolegium
Kardynalskiego. Warto, abysmy dali sie prowadzi¢, ja jako pierwszy, a wy wraz ze mng, natchnionymi stowami
apostota Pawta, zwlaszcza tam, gdzie wymienia on cechy mitosci. Niech nam w tym stuchaniu pomoze nasza
Matka Maryja. Ona data Swiatu, Tego ktéry jest ,Drogg jeszcze doskonalszg" (por. 1 Kor 12,31): Jezusa, Mito$¢
wcielong; niech nam pomoze przyjac to Stowo i zawsze podagzac tg Drogg. Niech nam pomoze swojg
macierzynskg postawg pokorng i delikatng, gdyz mitos¢, dar Boga wzrasta tam, gdzie jest pokora i delikatnosc.

Swiety Pawet méwi nam przede wszystkim, ze mito$¢ jest ,wielkoduszna"i ,faskawa". Im szersza jest
odpowiedzialno$¢ w stuzbie Kosciotowi, tym bardziej powinno poszerzac sie serce, rozciggajgc sie wedtug miary
serca Chrystusowego. Wielkodusznosc jest, w pewnym sensie, synonimem katolicyzmu: oznacza umiejetnosé
kochania bez granic, ale bedgc zarazem wiernymi szczegélnym sytuacjom i za pomoca konkretnych gestéw.
Mitowaniem tego, co jest wielkie nie zaniedbujgc tego, co mate; mitowaniem rzeczy matych w perspektywie
wielkich, gdyz: ,Non coerceri a maximo, contineri tamen a minimo, divinum est" [By¢ nieogarnionym przez
najwieksze, a jednoczes$nie mieszka¢ w najmniejszym — boska jest rzeczg — $w. Ignacy Loyola, Imago]. Umie¢
mitowac za pomocg gestow taskawych. taskawosc jest stanowczym i statym zamiarem mitowania zawsze i



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015 12

wszystkich, takze i tych, ktérzy nas nie mituja.

Nastepnie Apostot méwi, ze mitosS¢ ,nie zazdrosci, nie szuka poklasku, nie unosi sie pychg". Jest to naprawde
cudem mitosci, poniewaz my, ludzie — wszyscy i na kazdym etapie zycia — jesteSmy na skutek naszej natury
zranionej grzechem sktonni do zazdrosci i pychy. Takze osoby obdarzone godnoscig koscielng nie sg odporne
na te pokuse. Drodzy bracia, wiasnie z tego wzgledu moze w nas jeszcze bardziej wybija¢ sie Boza moc mitosci,
ktéra przemienia serce tak, ,abys juz nie ty zyt, lecz aby zyt w tobie Chrystus". A Jezus jest caty mitoscia.

Ponadto mito$¢ ,nie dopuszcza sie bezwstydu, nie szuka swego". Te dwie cechy wskazuja, ze ci, ktorzy zyjg w
mitosci, nie sg skoncentrowani na sobie. Ludziom egocentrycznym nieuchronnie brakuje szacunku, a czesto nie
zdajg sobie z tego sprawy, poniewaz ,szacunek" jest wtasnie zdolnoscig do liczenia sie z drugim, jego
godnoscia, jego kondycja, jego potrzebami. Osoby egocentryczne nieuchronnie szukajg swego interesu i wydaje
sie im, ze jest to normalne, niemal obowigzkowe. Taki ,interes" moze by¢ rowniez zawoalowany pod
szlachetnymi ostonami, ale zawsze kryje sie pod nimi ,interes wiasny". Natomiast mitoS¢ zawsze usuwa ciebie z
centrum i umieszcza w prawdziwym centrum, ktérym jedynie jest Chrystus. Wowczas mozesz rzeczywiscie byc
osobg szanujacg innych i wrazliwg na dobro innych.

Sw. Pawet méwi, ze mito$é ,nie unosi sie gniewem, nie pamieta ztego". Pasterzowi zyjagcemu w kontakcie z
ludzmi nie brakuje okazji, by wpas¢ w gniew. Moze jeszcze bardziej grozi nam zagniewanie w relacjach miedzy
nami, wspotbracmi, gdyz to w istocie nam mniej mozna wybaczyé. Takze i w tym wypadku mitosé, i to tylko
mitos¢ nas wyzwala. Uwalnia nas od niebezpieczehstwa reakcji impulsywnej, powiedzenia i uczynienia rzeczy
btednych, a nade wszystko wyzwala nas ze $miertelnego niebezpieczenstwa gniewu przetrzymywanego w
sercu, ,noszonego w sobie", prowadzacego do brania pod uwage zta zaznanego od innych. Nie, to jest nie do
przyjecia w cztowieku Kosciota. O ile mozna bowiem wybaczyé chwilowe zagniewanie, ktére natychmiast
przechodzi, to nie mozna wybaczy¢ przetrzymywania uraz. Niech Bog nas od tego chroni i wyzwalal

Apostot dodaje: mitos¢ ,nie cieszy sie z niesprawiedliwosci, lecz wspotweseli sie z prawdg". Osoba powotana w
Kosciele do postugi rzadzenia musi mie¢ silne poczucie sprawiedliwosci, aby wszelka niesprawiedliwos¢
okazywata sie dla niej nie do przyjecia, nawet, gdyby mogta by¢ korzystna dla niego lub dla Kosciofa. A
jednoczesénie ,wspotweseli sie z prawdg": jakze to piekne wyrazenie! Cztowiek Bozy jest zafascynowany prawdg
i znajduje jg w petni w Stowie i Ciele Jezusa Chrystusa. On jest niewyczerpanym zrédtem naszej radosci. Oby
lud Bozy zawsze mégt w nas znajdowac stanowcze odrzucenie niesprawiedliwosci i radosng stuzbe prawdzie.

Wreszcie mito$¢ ,wszystko znosi, wszystkiemu wierzy, we wszystkim poktada nadzieje, wszystko przetrzyma".
Tutaj w czterech stowach zawarty jest program zycia duchowego i duszpasterskiego. Mitos¢ Chrystusa, wylana
w sercach naszych przez Ducha Swietego, pozwala nam tak zyé, byé takimi: ludzmi zdolnymi, by zawsze
wybaczy¢; by zawsze obdarza¢ zaufaniem, bo petnymi wiary w Boga; zdolnymi, by zawsze budzi¢ nadzieje, bo
petnymi nadziei w Bogu; osobami umiejgcymi cierpliwie znosi¢ wszelkie sytuacje i kazdego brata czy siostre, w
jednosci z Jezusem, ktéry z mitoscig znosit ciezar wszystkich naszych grzechow.

Drodzy Bracia, wszystko to nie pochodzi od nas, ale od Boga. Bdg jest mitoscig i tego wszystkiego dokonuje,
jesli jestesmy otwarci na dziatanie Jego Ducha Swietego. Powinniémy zatem byé inkardynowani i zdolni do
uczenia sie. Im bardziej stajemy sie inkardynowani do Kosciota, ktory jest w Rzymie, to tym bardziej powinnismy
stawaé sie zdolni do ulegtoéci Duchowi Swietemu, aby mito$é mogta nadawaé ksztatt i sens temu wszystkiemu,
czym jestesmy i co czynimy. Inkardynowani do Kosciota, ktory przewodniczy zwigzkowi mitosci i w mitosci, ulegli
Duchowi Swietemu, ktéry rozlewa w naszych sercach mito$é Bozg (por. Rz 5,5). Niech sie tak stanie!

[00262-09.01] [Testo originale: Italiano]

[BO117-XX.02]



Bollettino N. 0117 - 14.02.2015

13



