2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0615
Domenica 28.10.2012

CAPPELLA PAPALE PER LA CONCLUSIONE DELLA XIll ASSEMBLEA GENERALE
ORDINARIA DEL SINODO DEI VESCOVI

Alle ore 9.30 di oggi, XXX Domenica del Tempo Ordinario, il Santo Padre Benedetto XVI presiede nella Basilica
Vaticana la Celebrazione Eucaristica con i Padri Sinodali, in occasione della conclusione della XIIl Assemblea
Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi sul tema: "La nuova evangelizzazione per la trasmissione della fede
cristiana".

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa pronuncia dopo la proclamazione del Santo Vangelo:

OMELIA DEL SANTO PADRE

Venerati Fratelli,
illustri Signori e Signore,
cari fratelli e sorelle!

Il miracolo della guarigione del cieco Bartimeo ha una posizione rilevante nella struttura del Vangelo di Marco. E’
collocato infatti alla fine della sezione che viene chiamata «viaggio a Gerusalemmen, cioe I'ultimo pellegrinaggio
di Gesu alla Citta santa, per la Pasqua in cui Egli sa che lo attendono la passione, la morte e la risurrezione. Per
salire a Gerusalemme dalla valle del Giordano, Gesu passa da Gerico, € I'incontro con Bartimeo avviene
all'uscita dalla citta, «mentre — annota I'evangelista — Gesu partiva da Gerico insieme ai suoi discepoli e a molta
folla» (10,46), quella folla che, di li a poco, acclamera Gesu come Messia nel suo ingresso in Gerusalemme.
Proprio lungo la strada stava seduto a mendicare Bartimeo, il cui nome significa «figlio di Timeo», come dice lo
stesso evangelista. Tutto il Vangelo di Marco € un itinerario di fede, che si sviluppa gradualmente alla scuola di
Gesu. | discepoli sono i primi attori di questo percorso di scoperta, ma vi sono anche altri personaggi che
occupano un ruolo importante, e Bartimeo € uno di questi. La sua & I'ultima guarigione prodigiosa che Gesu
compie prima della sua passione, e non a caso € quella di un cieco, una persona cio€ i cui occhi hanno perso la
luce. Sappiamo anche da altri testi che la condizione di cecita ha un significato pregnante nei Vangeli.
Rappresenta 'uomo che ha bisogno della luce di Dio, la luce della fede, per conoscere veramente la realta e
camminare nella via della vita. Essenziale € riconoscersi ciechi, bisognosi di questa luce, altrimenti si rimane
ciechi per sempre (cfr Gv 9,39-41).

Bartimeo, dunque, in quel punto strategico del racconto di Marco, € presentato come modello. Egli non & cieco



dalla nascita, ma ha perso la vista: € 'uomo che ha perso la luce e ne & consapevole, ma non ha perso la
speranza, sa cogliere la possibilita di incontro con Gesu e si affida a Lui per essere guarito. Infatti, quando sente
che il Maestro passa sulla sua strada, grida: «Figlio di Davide, Gesu, abbi pieta di me!» (Mc 10,47), e lo ripete
con forza (v. 48). E quando Gesu lo chiama e gli chiede che cosa vuole da Lui, risponde: «Rabbuni, che io veda
di nuovol» (v. 51). Bartimeo rappresenta 'uomo che riconosce il proprio male e grida al Signore, fiducioso di
essere sanato. La sua invocazione, semplice e sincera, € esemplare, e infatti — come quella del pubblicano al
tempio: «O Dio, abbi pieta di me peccatore» (Lc 18,13) — € entrata nella tradizione della preghiera cristiana.
Nell'incontro con Cristo, vissuto con fede, Bartimeo riacquista la luce che aveva perduto, e con essa la pienezza
della propria dignita: si rialza in piedi e riprende il cammino, che da quel momento ha una guida, Gesu, e una
strada, la stessa che Gesu percorre. L’evangelista non ci dira piu nulla di Bartimeo, ma in lui ci presenta chi ¢ |l
discepolo: colui che, con la luce della fede, segue Gesu «lungo la strada» (v. 52).

Sant’Agostino, in uno dei suoi scritti, fa sulla figura di Bartimeo un’osservazione molto particolare, che puo
essere interessante e significativa anche oggi per noi. Il Santo Vescovo di Ippona riflette sul fatto che, in questo
caso, Marco riporti il nome non solo della persona che viene guarita, ma anche del padre, e giunge alla
conclusione che «Bartimeo, figlio di Timeo, era un personaggio decaduto da prosperita molto grande, e la sua
condizione di miseria doveva essere universalmente nota e di pubblico dominio in quanto non era soltanto cieco
ma un mendicante che sedeva lungo la strada. Per questo motivo Marco volle ricordare lui solo, perché I'avere
egli ricuperato la vista conferi al miracolo tanta risonanza quanto era grande la fama della sventura capitata al
cieco» (Il consenso degli evangelisti, 2, 65, 125: PL 34, 1138). Cosi Sant’'Agostino.

Questa interpretazione, che Bartimeo sia una persona decaduta da una condizione di «grande prosperita», ci fa
pensare; ci invita a riflettere sul fatto che ci sono ricchezze preziose per la nostra vita che possiamo perdere, e
che non sono materiali. In questa prospettiva, Bartimeo potrebbe rappresentare quanti vivono in regioni di antica
evangelizzazione, dove la luce della fede si & affievolita, e si sono allontanati da Dio, non lo ritengono piu
rilevante per la vita: persone che percio hanno perso una grande ricchezza, sono «decadute» da un’alta dignita -
non quella economica o di potere terreno, ma quella cristiana -, hanno perso 'orientamento sicuro e solido della
vita e sono diventati, spesso inconsciamente, mendicanti del senso dell’esistenza. Sono le tante persone che
hanno bisogno di una nuova evangelizzazione, cioé di un nuovo incontro con Gesu, il Cristo, il Figlio di Dio (cfr
Mc 1,1), che puo aprire nuovamente i loro occhi e insegnare loro la strada. E’ significativo che, mentre
concludiamo I'’Assemblea sinodale sulla Nuova Evangelizzazione, la Liturgia ci proponga il Vangelo di Bartimeo.
Questa Parola di Dio ha qualcosa da dire in modo particolare a noi, che in questi giorni ci siamo confrontati
sull'urgenza di annunciare nuovamente Cristo la dove la luce della fede si & indebolita, la dove il fuoco di Dio &
come un fuoco di brace, che chiede di essere ravvivato, perché sia fiamma viva che da luce e calore a tutta la
casa.

La nuova evangelizzazione riguarda tutta la vita della Chiesa. Essa si riferisce, in primo luogo, alla pastorale
ordinaria che deve essere maggiormente animata dal fuoco dello Spirito, per incendiare i cuori dei fedeli che
regolarmente frequentano la Comunita e che si radunano nel giorno del Signore per nutrirsi della sua Parola e
del Pane di vita eterna. Vorrei qui sottolineare tre linee pastorali emerse dal Sinodo. La prima riguarda i
Sacramenti dell'iniziazione cristiana. E’ stata riaffermata I'esigenza di accompagnare con un’appropriata
catechesi la preparazione al Battesimo, alla Cresima e all'Eucaristia. E stata pure ribadita I'importanza della
Penitenza, sacramento della misericordia di Dio. Attraverso questo itinerario sacramentale passa la chiamata
del Signore alla santita, rivolta a tutti i cristiani. Infatti, & stato piu volte ripetuto che i veri protagonisti della nuova
evangelizzazione sono i santi: essi parlano un linguaggio a tutti comprensibile con I'esempio della vita e con le
opere della carita.

In secondo luogo, la nuova evangelizzazione € essenzialmente connessa con la missione ad gentes. La Chiesa
ha il compito di evangelizzare, di annunciare il Messaggio di salvezza agli uomini che tuttora non conoscono
Gesu Cristo. Anche nel corso delle riflessioni sinodali & stato sottolineato che esistono tanti ambienti in Africa, in
Asia e in Oceania i cui abitanti aspettano con viva attesa, talvolta senza esserne pienamente coscienti, il primo
annuncio del Vangelo. Pertanto occorre pregare lo Spirito Santo affinché susciti nella Chiesa un rinnovato
dinamismo missionario i cui protagonisti siano, in modo speciale, gli operatori pastorali e i fedeli laici. La
globalizzazione ha causato un notevole spostamento di popolazioni; pertanto, il primo annuncio si impone anche
nei Paesi di antica evangelizzazione. Tutti gli uomini hanno il diritto di conoscere Gesu Cristo e il suo Vangelo; e



3

a cio corrisponde il dovere dei cristiani, di tutti i cristiani — sacerdoti, religiosi e laici —, di annunciare la Buona
Notizia.

Un terzo aspetto riguarda le persone battezzate che pero non vivono le esigenze del Battesimo. Nel corso dei
lavori sinodali &€ stato messo in luce che queste persone si trovano in tutti i continenti, specialmente nei Paesi
piu secolarizzati. La Chiesa ha un’attenzione particolare verso di loro, affinché incontrino nuovamente Gesu
Cristo, riscoprano la gioia della fede e ritornino alla pratica religiosa nella comunita dei fedeli. Oltre ai metodi
pastorali tradizionali, sempre validi, la Chiesa cerca di adoperare anche metodi nuovi, curando pure nuovi
linguaggi, appropriati alle differenti culture del mondo, proponendo la verita di Cristo con un atteggiamento di
dialogo e di amicizia che ha fondamento in Dio che & Amore. In varie parti del mondo, la Chiesa ha gia
intrapreso tale cammino di creativita pastorale, per avvicinare le persone allontanate o in ricerca del senso della
vita, della felicita e, in definitiva, di Dio. Ricordiamo alcune importanti missioni cittadine, il «Cortile dei gentili», la
missione continentale, e cosi via. Non c’e dubbio che il Signore, Buon Pastore, benedira abbondantemente tali
sforzi che provengono dallo zelo per la sua Persona e per il suo Vangelo.

Cari fratelli e sorelle, Bartimeo, avuta di nuovo la vista da Gesu, si aggiunse alla schiera dei discepoli, tra i quali
sicuramente ve n’erano altri che, come lui, erano stati guariti dal Maestro. Cosi sono i nuovi evangelizzatori:
persone che hanno fatto I'esperienza di essere risanati da Dio, mediante Gesu Cristo. E la loro caratteristica &
una gioia del cuore, che dice con il Salmista: «Grandi cose ha fatto il Signore per noi: eravamo pieni di gioia»
(Sal 125,3). Anche noi, oggi, ci rivolgiamo al Signore Gesu, Redemptor hominis e Lumen gentium, con gioiosa
riconoscenza, facendo nostra una preghiera di San Clemente di Alessandria: «Fino ad ora ho errato nella
speranza di trovare Dio, ma poiché tu mi illumini, o Signore, trovo Dio per mezzo di te, e ricevo il Padre da te,
divengo tuo coerede, poiché non ti sei vergognato di avermi per fratello. Cancelliamo, dunque, cancelliamo
I'oblio della verita, I'ignoranza: e rimuovendo le tenebre che ci impediscono la vista come nebbia per gli occhi,
contempliamo il vero Dio ...; giacché una luce dal cielo brilld su di noi sepolti nelle tenebre e prigionieri
dell’'ombra di morte, [una luce] piu pura del sole, piu dolce della vita di quaggiu» (Protrettico, 113,2 — 114,1).
Amen.

[01404-01.01] [Testo originale: Italiano]

TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Vénérés Freres,
Messieurs et Mesdames,
chers fréres et soceurs !

Le miracle de la guérison de I'aveugle Bartimée a une position remarquable dans la structure de I'Evangile de
Marc. En effet, il est placé a la fin de la section qui est appelée « voyage a Jérusalem », c’est-a-dire le dernier
peélerinage de Jésus a la Ville sainte, pour la Paque au cours de laquelle il sait que I'attendent la passion, la mort
et la résurrection. Pour monter a Jérusalem de la vallée du Jourdain, Jésus passe par Jéricho, et la rencontre
avec Bartimée a lieu a la sortie de la ville, « tandis que — remarque I'évangéliste — Jésus sortait de Jéricho avec
ses disciples et une foule nombreuse » (10, 46), cette foule qui, d’ici peu, acclamera Jésus comme Messie a son
entrée a Jérusalem. Et le long de la route était assis pour mendier Bartimée, dont le nom signifie « fils de

Timée », comme dit 'évangéliste lui-méme. Tout 'Evangile de Marc est un itinéraire de foi, qui se développe
graduellement a I'école de Jésus. Les disciples sont les premiers acteurs de ce parcours de découverte, mais |l
y a aussi d’autres personnages qui occupent un réle important, et Bartimée est I'un d’eux. Sa guérison est la
derniére guérison miraculeuse que Jésus accomplit avant sa passion, et ce n’est pas par hasard que c’est celle
d’un aveugle, c’est-a-dire d’'une personne dont les yeux ont perdu la lumiére. Nous savons aussi par d’autres
textes que la condition de cécité a une signification chargée de sens dans les Evangiles. Elle représente
I’'homme qui a besoin de la lumiére de Dieu, la lumiére de la foi, pour connaitre vraiment la réalité et marcher sur
le chemin de la vie. Il est essentiel de se reconnaitre aveugles, de reconnaitre qu’on a besoin de cette lumiére,
sans quoi on reste aveugle pour toujours (cf. Jn 9, 39-41).

Ace point stratégique du récit de Marc, Bartimée est donc présenté comme un modéle. Il n’est pas aveugle de
naissance, mais il a perdu la vue : il est 'Thomme qui a perdu la lumiére et en est conscient, mais il n’a pas perdu



4

I'espérance, il sait accueillir la possibilité de la rencontre avec Jésus et se confie a lui pour étre guéri. En effet,
quand il entend que le Maitre passe sur la route, il crie : « Jésus, Fils de David, aie pitié de moi ! » (Mc 10, 47),
et il le répéte avec force (v. 48). Et quand Jésus 'appelle et lui demande ce qu’il veut de lui, il répond,

« Rabbouni, que je voie ! » (v. 51). Bartimée représente 'lhomme qui reconnait son mal et crie vers le Seigneur,
confiant d’étre guéri. Son invocation, simple et sincere, est exemplaire, et en effet — comme celle du publicain au
temple : « Mon Dieu, prends pitié du pécheur que je suis » (Lc 18, 13) — elle est entrée dans la tradition de la
priere chrétienne. Dans la rencontre avec le Christ, vécue avec foi, Bartimée retrouve la lumiére qu'il avait
perdue et avec elle la plénitude de sa dignité : il se remet debout et reprend sa marche, qui a partir de ce
moment a un guide, Jésus, et une route, la méme que Jésus parcourt. L’évangéliste ne nous dira plus rien de
Bartimée, mais en lui il nous présente qui est le disciple : celui qui, avec la lumiére de la foi, suit Jésus « sur la
route » (v. 52).

Dans un de ses écrits, Saint Augustin fait sur la figure de Bartimée une observation trés particuliére, qui peut
étre intéressante et significative aussi aujourd’hui pour nous. Le saint Evéque d’Hippone réfléchit sur le fait que,
dans ce cas, Marc rapporte non seulement le nom de la personne qui est guérie, mais aussi celui du pére, et il
aboutit a la conclusion que « Bartimée, fils de Timée, avait été autrefois dans une grande prospérité, et la
misére dans laquelle il était tombé avait eu un grand retentissement, non seulement parce qu'’il était devenu
aveugle, mais parce qu'il était assis demandant 'auméne. Tel est le motif pour lequel saint Marc n’a désigné
que lui par son nom. Le miracle qui lui rendait la vue dat avoir d’autant plus d’éclat que son malheur était partout
connu » (L’accord entre les Evangiles, 2, 65, 125 : PL 34, 1138). Ainsi parle saint Augustin.

Cette interprétation, que Bartimée soit une personne déchue d’'une condition de « grande prospérité », nous fait
penser ; elle nous invite a réfléchir sur le fait qu’il y a des richesses précieuses pour notre vie que nous pouvons
perdre, et qui ne sont pas matérielles. Dans cette perspective, Bartimée pourrait représenter tous ceux qui
vivent dans des régions d’ancienne évangélisation, ou la lumiére de la foi s’est affaiblie, et qui se sont éloignés
de Dieu, ne le retenant plus comme important pour la vie : des personnes qui par conséquent ont perdu une
grande richesse, sont « déchues » d’'une haute dignité — non de celle qui est économique ou d’'un pouvoir
terrestre, mais de celle qui est chrétienne —, elles ont perdu l'orientation sire et solide de la vie et sont
devenues, souvent inconsciemment, mendiants du sens de I'existence. Ce sont les nombreuses personnes qui
ont besoin d’une nouvelle évangélisation, c’est-a-dire d’'une nouvelle rencontre avec Jésus, le Christ, le Fils de
Dieu (cf. Mc 1, 1), qui peut ouvrir de nouveau leurs yeux et leur enseigner la route. |l est significatif que, tandis
que nous concluons I’Assemblée synodale sur la Nouvelle Evangélisation, la Liturgie nous propose I'évangile de
Bartimée. Cette parole de Dieu a quelque chose a nous dire de fagon particuliére a nous, qui en ces jours avons
échangé sur I'urgence d’annoncer de fagon nouvelle le Christ la ou la lumiére de la foi s’est affaiblie, l1a ou le feu
de Dieu est comme un feu de braises qui demande a étre ravivé, pour qu'il soit la flamme vive qui donne lumiéere
et chaleur a toute la maison.

La Nouvelle Evangélisation concerne toute la vie de 'Eglise. Elle se référe, en premier lieu, a la pastorale
ordinaire qui doit étre toujours plus animée par le feu de I'Esprit, pour embraser les coeurs des fidéles qui
fréquentent régulierement la Communauté et qui se rassemblent le jour du Seigneur pour se nourrir de sa
Parole et du Pain de la vie éternelle. Je voudrais ici souligner trois lignes pastorales qui ont émergé du Synode.
La premiére porte sur les Sacrements de l'initiation chrétienne. L’exigence d’accompagner la préparation au
Baptéme, a la Confirmation et a I'Eucharistie avec une catéchése appropriée a été réaffirmée. L'importance de
la Pénitence, sacrement de la Miséricorde de Dieu a été aussi rappelée. A travers cet itinéraire sacramentel
passe I'appel du Seigneur a la sainteté, adressé a tous les chrétiens. En effet, il a été répété plusieurs fois que
les vrais protagonistes de la nouvelle évangélisation sont les saints : par 'exemple de leur vie et par leurs
ceuvres de charité ils parlent un langage compréhensible par tous.

En second lieu, la nouvelle évangélisation est essentiellement liée a la mission ad gentes. L'Eglise a le devoir
d’évangéliser, d’annoncer le message de salut aux hommes qui ne connaissent pas encore Jésus Christ. Au
cours des réflexions synodales, il a été aussi souligné qu’il existe beaucoup de milieux en Afrique, en Asie et en
Oceéanie ou des habitants attendent ardemment, parfois sans en étre pleinement conscients, la premiére
annonce de I'Evangile. Il convient par conséquent de prier I'Esprit Saint afin qu’il suscite dans I'Eglise un
dynamisme missionnaire renouvelé dont les protagonistes soient, de maniere spéciale, les agents pastoraux et
les fideles laics. La mondialisation a causé un important déplacement de population ; par conséquent, la



5

premiére annonce s’impose aussi dans les pays d’ancienne évangélisation. Tous les hommes ont le droit de
connaitre Jésus Christ et son évangile ; et a cela correspond le devoir des chrétiens, de tous les chrétiens
—prétres, religieux et laics —, d’annoncer la Bonne Nouvelle.

Un troisiéme aspect concerne les personnes baptisées qui cependant ne vivent pas les exigences du Baptéme.
Au cours des travaux synodaux, il a été mis en lumiére que ces personnes se trouvent sur tous les continents,
spécialement dans les pays plus sécularisés. L’Eglise leur porte une attention particuliére, afin qu’elles
rencontrent de nouveau Jésus Christ, redécouvrent la joie de la foi et retournent a la pratique religieuse dans la
communauté des fidéles. Au-dela des méthodes pastorales traditionnelles, toujours valables, 'Eglise cherche a
utiliser de nouvelles méthodes, avec aussi le souci de nouveaux langages, appropriés aux différentes cultures
du monde, proposant la vérité du Christ par une attitude de dialogue et d’amitié qui a son fondement en Dieu qui
est Amour. En différentes parties du monde, I'Eglise a déja entrepris ce chemin de créativité pastorale, pour se
rendre proche des personnes éloignées ou en recherche du sens de la vie, du bonheur et, en définitive, de Dieu.
Rappelons certaines missions citadines importantes, le « Parvis des gentils », la mission continentale, etc. Il n’y
a pas de doute que le Seigneur, Bon Pasteur, bénira abondamment de tels efforts qui proviennent du zéle pour
sa Personne et pour son Evangile.

Chers freres et sceurs, Bartimée, ayant retrouvé la vue par Jésus, se joignit au groupe des disciples, parmi
lesquels se trouvaient certainement d’autres qui, comme lui, avaient été guéris par le Maitre. Ainsi sont les
nouveaux évangélisateurs : des personnes qui ont fait I'expérience d’étre guéries par Dieu, par I'intermédiaire de
Jésus Christ. Et leur caractéristique est la joie du coeur, qui dit avec le psalmiste : « Merveilles que fit pour nous
le Seigneur, nous étions dans la joie ! » (Ps 125, 3). Nous aussi, aujourd’hui, nous nous tournons vers le
Seigneur Jésus, Redemptor hominis et Lumen gentium, avec une joyeuse reconnaissance, faisant nétre une
priere de Saint Clément d’Alexandrie : « Jusqu’a maintenant, j'ai erré dans I'espérance de trouver Dieu, mais
puisque tu m’illumines, 6 Seigneur, je trouve Dieu par toi, et je regois le Pére de toi, je deviens ton cohéritier,
puisque tu n’as pas eu honte de m’avoir comme frére. Effagons donc, effagons I'oubli de la vérité, I'ignorance :
et enlevant les ténébres qui, comme un brouillard pour les yeux, nous empéchent de voir, contemplons le vrai
Dieu... ; car une lumiére du ciel a brillé sur nous qui étions plongés dans les ténébres et prisonniers de I'ombre
de la mort, [une lumiére] plus pure que le soleil, plus douce que la vie d’ici-bas » (Protreptique, 113, 2-114, 1).
Amen.

[01404-03.01] [Texte original: Italien]
TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Brother Bishops,
Distinguished Ladies and Gentlemen,
Dear Brothers and Sisters,

The miracle of the healing of blind Bartimaeus comes at a significant point in the structure of Saint Mark’s
Gospel. It is situated at the end of the section on the "journey to Jerusalem", that is, Jesus’ last pilgrimage to the
Holy City, for the Passover, in which he knows that his passion, death and resurrection await him. In order to
ascend to Jerusalem from the Jordan valley, Jesus passes through Jericho, and the meeting with Bartimaeus
occurs as he leaves the city — in the evangelist’'s words, "as he was leaving Jericho with his disciples and a great
multitude" (10:46). This is the multitude that soon afterwards would acclaim Jesus as Messiah on his entry into
Jerusalem. Sitting and begging by the side of the road was Bartimaeus, whose name means "son of Timaeus",
as the evangelist tells us. The whole of Mark’s Gospel is a journey of faith, which develops gradually under
Jesus’ tutelage. The disciples are the first actors on this journey of discovery, but there are also other characters
who play an important role, and Bartimaeus is one of them. His is the last miraculous healing that Jesus
performs before his passion, and it is no accident that it should be that of a blind person, someone whose eyes
have lost the light. We know from other texts too that the state of blindness has great significance in the
Gospels. It represents man who needs God'’s light, the light of faith, if he is to know reality truly and to walk the
path of life. It is essential to acknowledge one’s blindness, one’s need for this light, otherwise one could remain
blind for ever (cf. Jn 9:39-41).



6

Bartimaeus, then, at that strategic point of Mark’s account, is presented as a model. He was not blind from birth,
but he lost his sight. He represents man who has lost the light and knows it, but has not lost hope: he knows how
to seize the opportunity to encounter Jesus and he entrusts himself to him for healing. Indeed, when he hears
that the Master is passing along the road, he cries out: "Jesus, Son of David, have mercy on me!" (Mk 10:47),
and he repeats it even louder (v. 48). And when Jesus calls him and asks what he wants from him, he replies:
"Master, let me receive my sight!" (v. 51). Bartimaeus represents man aware of his pain and crying out to the
Lord, confident of being healed. His simple and sincere plea is exemplary, and indeed - like that of the publican
in the Temple: "God, be merciful to me a sinner" (Lk 18:13) — it has found its way into the tradition of Christian
prayer. In the encounter with Christ, lived with faith, Bartimaeus regains the light he had lost, and with it the
fullness of his dignity: he gets back onto his feet and resumes the journey, which from that moment has a guide,
Jesus, and a path, the same that Jesus is travelling. The evangelist tells us nothing more about Bartimaeus, but
in him he shows us what discipleship is: following Jesus "along the way" (v. 52), in the light of faith.

Saint Augustine, in one of his writings, makes a striking comment about the figure of Bartimaeus, which can be
interesting and important for us today. He reflects on the fact that in this case Mark indicates not only the name
of the person who is healed, but also the name of his father, and he concludes that "Bartimaeus, the son of
Timaeus, had fallen from some position of great prosperity, and was now regarded as an object of the most
notorious and the most remarkable wretchedness, because, in addition to being blind, he had also to sit begging.
And this is also the reason, then, why Mark has chosen to mention only the one whose restoration to sight
acquired for the miracle a fame as widespread as was the notoriety which the man’s misfortune itself had
gained" (On the Consensus of the Evangelists, 2, 65, 125: PL 34, 1138). Those are Saint Augustine’s words.

This interpretation, that Bartimaeus was a man who had fallen from a condition of "great prosperity", causes us
to think. It invites us to reflect on the fact that our lives contain precious riches that we can lose, and | am not
speaking of material riches here. From this perspective, Bartimaeus could represent those who live in regions
that were evangelized long ago, where the light of faith has grown dim and people have drifted away from God,
no longer considering him relevant for their lives. These people have therefore lost a precious treasure, they
have "fallen" from a lofty dignity — not financially or in terms of earthly power, but in a Christian sense - their lives
have lost a secure and sound direction and they have become, often unconsciously, beggars for the meaning of
existence. They are the many in need of a new evangelization, that is, a new encounter with Jesus, the Christ,
the Son of God (cf. Mk 1:1), who can open their eyes afresh and teach them the path. It is significant that the
liturgy puts the Gospel of Bartimaeus before us today, as we conclude the Synodal Assembly on the New
Evangelization. This biblical passage has something particular to say to us as we grapple with the urgent need
to proclaim Christ anew in places where the light of faith has been weakened, in places where the fire of God is
more like smouldering cinders, crying out to be stirred up, so that they can become a living flame that gives light
and heat to the whole house.

The new evangelization applies to the whole of the Church’s life. It applies, in the first instance, to the ordinary
pastoral ministry that must be more animated by the fire of the Spirit, so as to inflame the hearts of the faithful
who regularly take part in community worship and gather on the Lord’s day to be nourished by his word and by
the bread of eternal life. | would like here to highlight three pastoral themes that have emerged from the Synod.
The first concerns the sacraments of Christian initiation. 1t has been reaffirmed that appropriate catechesis must
accompany preparation for Baptism, Confirmation and Eucharist. The importance of Confession, the sacrament
of God’s mercy, has also been emphasized. This sacramental journey is where we encounter the Lord’s call to
holiness, addressed to all Christians. In fact it has often been said that the real protagonists of the new
evangelization are the saints: they speak a language intelligible to all through the example of their lives and their
works of charity.

Secondly, the new evangelization is essentially linked to the Missio ad Gentes. The Church’s task is to
evangelize, to proclaim the message of salvation to those who do not yet know Jesus Christ. During the Synod,
it was emphasized that there are still many regions in Africa, Asia and Oceania whose inhabitants await with
lively expectation, sometimes without being fully aware of it, the first proclamation of the Gospel. So we must ask
the Holy Spirit to arouse in the Church a new missionary dynamism, whose progatonists are, in particular,
pastoral workers and the lay faithful. Globalization has led to a remarkable migration of peoples. So the first
proclamation is needed even in countries that were evangelized long ago. All people have a right to know Jesus



7

Christ and his Gospel: and Christians, all Christians — priests, religious and lay faithful — have a corresponding
duty to proclaim the Good News.

A third aspect concerns the baptized whose lives do not reflect the demands of Baptism. During the Synod, it
was emphasized that such people are found in all continents, especially in the most secularized countries. The
Church is particularly concerned that they should encounter Jesus Christ anew, rediscover the joy of faith and
return to religious practice in the community of the faithful. Besides traditional and perennially valid pastoral
methods, the Church seeks to adopt new ones, developing new language attuned to the different world cultures,
proposing the truth of Christ with an attitude of dialogue and friendship rooted in God who is Love. In various
parts of the world, the Church has already set out on this path of pastoral creativity, so as to bring back those
who have drifted away or are seeking the meaning of life, happiness and, ultimately, God. We may recall some
important city missions, the "Courtyard of the Gentiles", the continental mission, and so on. There is no doubt
that the Lord, the Good Shepherd, will abundantly bless these efforts which proceed from zeal for his Person
and his Gospel.

Dear brothers and sisters, Bartimaeus, on regaining his sight from Jesus, joined the crowd of disciples, which
must certainly have included others like him, who had been healed by the Master. New evangelizers are like
that: people who have had the experience of being healed by God, through Jesus Christ. And characteristic of
them all is a joyful heart that cries out with the Psalmist: "What marvels the Lord worked for us: indeed we were
glad" (Ps 125:3). Today, we too turn to the Lord Jesus, Redemptor hominis and lumen gentium, with joyful
gratitude, making our own a prayer of Saint Clement of Alexandria: "until now | wandered in the hope of finding
God, but since you enlighten me, O Lord, | find God through you and | receive the Father from you, | become
your coheir, since you did not shrink from having me for your brother. Let us put away, then, let us put away all
blindness to the truth, all ignorance: and removing the darkness that obscures our vision like fog before the
eyes, let us contemplate the true God ...; since a light from heaven shone down upon us who were buried in
darkness and imprisoned in the shadow of death, [a light] purer than the sun, sweeter than life on this earth"
(Protrepticus, 113: 2 — 114:1). Amen.

[01404-02.01] [Original text: Italian]

TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Verehrte Mitbrider,
sehr geehrte Damen und Herren,
liebe Brider und Schwestern!

Das Wunder der Heilung des blinden Bartimaus hat im Aufbau des Markusevangeliums einen besonderen Platz.
Es steht namlich am Ende des Abschnittes, der als der ,Weg nach Jerusalem" bezeichnet wird, das heil3t die
letzte Pilgerreise Jesu in die Heilige Stadt zum Paschafest beschreibt, wo ihn, wie er weil}, Leiden, Tod und
Auferstehung erwarten. Um vom Jordantal aus nach Jerusalem hinaufzugehen, kommt Jesus durch Jericho, und
die Begegnung mit Bartimdus ereignet sich am Ausgang der Stadt, ,als er", wie der Evangelist anmerkt, ,mit
seinen Jingern und einer gro’en Menschenmenge Jericho wieder verliel?", (10,46). Es ist jene
Menschenmenge, die bald darauf Jesus bei seinem Einzug in Jerusalem als Messias bejubelte. Am
StralRenrand sal} also der Bettler Bartimaus, der ,Sohn des Timaus" — so erklart der Evangelist den Namen. Das
gesamte Markusevangelium ist ein Weg des Glaubens, der sich schrittweise unter der Anleitung Jesu entfaltet.
Die Jinger sind die ersten Protagonisten dieser Entdeckungsreise, doch es gibt auch andere Personen, die
dabei eine wichtige Rolle spielen, und einer von ihnen ist Bartimaus. Seine Heilung ist die letzte Wunderheilung,
die Jesus vor seinem Leiden vollzieht, und nicht zufallig ist es die eines Blinden, eines Menschen also, dessen
Augen das Licht verloren haben. Auch aus anderen Texten wissen wir, daf® der Zustand der Blindheit in den
Evangelien reich an Bedeutung ist. Er steht fiir den Menschen, der das Licht Gottes, das Licht des Glaubens
braucht, um die Realitat wirklich zu erkennen und auf dem Weg des Lebens zu gehen. Es ist wesentlich, sich die
eigene Blindheit, den Bedarf an diesem Licht einzugestehen, sonst bleibt man fir immer blind (vgl. Joh 9,39-41).

Bartimaus wird also an diesem strategischen Punkt der Erzahlung als Modell vorgestellt. Er ist nicht von Geburt
an blind, sondern hat das Sehvermdgen verloren: Er ist der Mensch, der das Licht verloren hat und sich dessen



8

bewuldt ist, der aber nicht die Hoffnung verloren hat, sondern die Gelegenheit einer Begegnung mit Jesus zu
ergreifen weil und sich ihm anvertraut, um geheilt zu werden. Als er namlich hort, dal® der Meister auf seinem
Weg vorbeikommt, ruft er: ,Sohn Davids, Jesus, hab Erbarmen mit mir!" (Mk 10,47) und wiederholt dies mit
Nachdruck (v. 48). Und als Jesus ihn ruft und ihn fragt, was er von ihm erbitte, antwortet er: ,Rabbuni, ich
mdchte wieder sehen kénnen!" (v. 51). Bartimaus steht fiir den Menschen, der das eigene Ubel erkennt und im
Vertrauen, geheilt zu werden, den Herrn anruft. Seine einfache und ehrliche Bitte ist beispielhaft und in der Tat —
wie jene des Zdliners im Tempel: ,,Gott, sei mir Stinder gnadig!" (Lk 18,13) —in die Tradition des christlichen
Betens eingegangen. In der glaubigen Begegnung mit Christus gewinnt Bartimaus das verlorene Licht zurtick
und mit ihm seine volle Wirde: Er erhebt sich und nimmt seinen Weg wieder auf; von jenem Moment an hat er
einen, der ihn fihrt, Jesus, und einen klaren Kurs, denselben, den Jesus beschreitet. Der Evangelist sagt uns
dann nichts mehr Gber Bartimaus, doch in ihm stellt er uns vor Augen, wer der wahre Jinger ist: derjenige, der
mit dem Licht des Glaubens Jesus ,auf seinem Weg" folgt (v. 52).

Der heilige Augustinus macht in einer seiner Schriften eine ganz eigene Beobachtung zur Gestalt des
Bartimaus, eine Beobachtung, die auch fiir uns heute interessant und bedeutungsvoll sein kann. Der heilige
Bischof von Hippo denkt Gber die Tatsache nach, day Markus in diesem Fall nicht nur den Namen des Geheilten
nennt, sondern auch den seines Vaters, und kommt zu dem Schluf3, daf} ,Bartimaus, der Sohn des Timéaus, eine
Personlichkeit war, die aus sehr groiem Wohlstand herausgefallen war. Seine Notlage muf3te allgemein
bekannt sein, da er nicht nur blind war, sondern am Stral3enrand sal} und bettelte. Darum wollte Markus [im
Unterschied zu Matthaus] nur ihn erwédhnen: Dal} er es war, der das Augenlicht wiedererlangt hatte, verlieh dem
Wunder eine Resonanz, die ebenso grofld war wie das Gerede Uber das Ungllick, das dem Blinden zugestol3en
war" (De consensu evangelistarum, 2, 65, 125: PL 34, 1138). So weit Augustinus.

Diese Interpretation, dall Bartimaus ein Mensch sei, der aus einer Situation ,grolen Wohlstands" herausgefallen
ist, gibt uns zu denken; sie will uns bewuf3t machen, daR es kostbare Schatze fiir unser Leben gibt, die wir
verlieren kénnen und die nicht materieller Art sind. Aus dieser Sicht konnte Bartimaus fir diejenigen stehen,
welche in Gebieten alter christlicher Tradition leben, wo das Licht des Glaubens schwach geworden ist, und die
sich von Gott entfernt haben, ihn nicht mehr als fir das Leben wichtig ansehen: Menschen, die daher einen
groBen Schatz verloren haben, aus einer hohen Wiirde — nicht der wirtschaftlichen Situation oder der irdischen
Macht, sondern des Christentums — ,herausgefallen" sind; Menschen, welche die sichere und feste
Lebensorientierung verloren haben und — oft unbewuf3t — zu Bettlern um den Sinn des Lebens geworden sind.
Es sind die vielen, die einer neuen Evangelisierung bedirfen, d. h. einer neuen Begegnung mit Jesus Christus,
dem Sohn Gottes (vgl. Mk 1,1), der ihnen wieder die Augen 6ffnen und den Weg weisen kann. Es ist
bedeutsam, dal die Liturgie uns zum Abschluf® der Synodenversammlung das Evangelium von Bartimaus
vorlegt. Dieses Wort Gottes hat besonders uns etwas zu sagen, die wir uns in diesen Tagen mit der Dringlichkeit
auseinandergesetzt haben, Christus dort neu zu verkiinden, wo das Licht des Glaubens schwach geworden ist,
wo das Feuer Gottes einer Glut gleicht, die angefacht werden muf3, damit sie zu einer lebendigen Flamme wird,
die dem ganzen Haus Licht und Warme spendet.

Die neue Evangelisierung betrifft das gesamte Leben der Kirche. Sie geht in erster Linie die gewdhnliche
Seelsorge an, die mehr vom Feuer des Heiligen Geistes belebt sein mul3, um die Herzen der Glaubigen zu
entziinden, die sich regelmalig in der Gemeinde zusammenfinden und sich am Tag des Herrn versammeln, um
sich vom Wort Gottes und vom Brot ewigen Lebens zu ernahren. Ich mdchte hier drei pastorale Linien
hervorheben, die sich aus der Synode ergeben haben. Die erste betrifft die Sakramente der christlichen
Initiation. Es wurde erneut auf die Notwendigkeit hingewiesen, die Vorbereitung auf die Taufe, die Firmung und
die Eucharistie mit einer geeigneten Katechese zu begleiten. Ebenso wurde die Bedeutung der Beichte, des
Sakraments der Barmherzigkeit Gottes, bekraftigt. Uber diesen sakramentalen Weg ergeht der an alle Christen
gerichtete Ruf des Herrn zur Heiligkeit. Tatsachlich ist mehrmals betont worden, daf’ die wahren Protagonisten
der neuen Evangelisierung die Heiligen sind: Sie sprechen mit dem Beispiel ihres Lebens und den Werken der
Nachstenliebe eine Sprache, die allen verstandlich ist.

An zweiter Stelle ist die neue Evangelisierung im Wesentlichen verknUpft mit der missio ad gentes. Die Kirche
hat die Aufgabe zu evangelisieren, die Heilsbotschaft den Menschen zu verkiinden, die Jesus Christus noch
nicht kennen. Auch im Laufe der Uberlegungen der Synode wurde unterstrichen, daR es in Afrika, Asien und
Ozeanien viele Gegenden gibt, deren Bewohner die Erstverkiindigung des Evangeliums sehnlich erwarten,



9

manchmal ohne sich dessen voll bewul3t zu sein. Darum muf® man zum Heiligen Geist beten, dal} er in der
Kirche einen neuen Missionseifer entfache, dessen Protagonisten in besonderer Weise die Seelsorgehelfer und
die glaubigen Laien sein sollen. Die Globalisierung hat eine beachtliche Bevdlkerungsverschiebung verursacht;
so wird die Erstverkiindigung auch in den Landern alter christlicher Tradition notwendig. Alle Menschen haben
das Recht, Jesus Christus und sein Evangelium kennenzulernen; dem entsprechend haben die Christen, alle
Christen — Priester, Ordensleute und Laien — die Pflicht, die Frohe Botschaft zu verkiinden.

Ein dritter Aspekt betrifft die Getauften, die jedoch in ihrer Lebensweise den Anspriichen der Taufe nicht gerecht
werden. Im Laufe der Synodenarbeit wurde deutlich, dal® es solche Menschen in allen Kontinenten gibt,
besonders in den am starksten sakularisierten Landern. Die Kirche widmet ihnen besondere Aufmerksamkeit,
damit sie Jesus Christus erneut begegnen, die Freude des Glaubens wiederentdecken und zur Austibung der
Religion in der Gemeinschaft der Glaubigen zurtickkehren. Aulder den nach wie vor wertvollen traditionellen
pastoralen Methoden versucht die Kirche ebenso neue Methoden anzuwenden, indem sie sich auch neuer
Ausdrucksweisen bedient, die den verschiedenen Kulturen der Welt angepal3t sind, und die Wahrheit Christi im
Dialog und in einer Atmosphéare der Freundschaft anbietet, die in Gott, der die Liebe ist, ihr Fundament hat. In
verschiedenen Teilen der Welt hat die Kirche diesen Weg der kreativen Pastoral bereits eingeschlagen, um die
Menschen zu erreichen, die sich entfernt haben oder auf der Suche nach dem Sinn des Lebens, nach Gliick und
letztlich nach Gott sind. Wir erinnern an einige wichtige Stadtmissionen, an den ,Vorhof der Vélker", an die
Kontinentalmission usw. Es besteht kein Zweifel, dal® der Herr, der Gute Hirt, diese Bemihungen, die aus dem
Eifer fir seine Person und sein Evangelium hervorgehen, reichlich segnen wird.

Liebe Briider und Schwestern, nachdem Bartimaus von Jesus das Augenlicht zurtickerhalten hatte, schlof3 er
sich der Jiingerschar an, unter denen es sicher noch andere gab, die wie er vom Meister geheilt worden waren.
Ebenso sind die neuen Glaubensboten: Es sind Menschen, die die Erfahrung gemacht haben, durch Jesus
Christus von Gott geheilt worden zu sein. Und ihr charakteristisches Merkmal ist eine Herzensfreude, die mit
dem Psalmisten sagt: ,Grol3es hat der Herr an uns getan. Da waren wir fréhlich" (Ps 126,3). Auch wir wenden
uns heute in froher Dankbarkeit an Jesus, den Herrn, der Redemptor hominis und Lumen gentium ist, und
machen uns ein Gebet des heiligen Klemens von Alexandrien zu eigen: ,Bis jetzt bin ich umhergeirrt in der
Hoffnung, Gott zu finden, doch da Du mich erleuchtest, o Herr, finde ich Gott durch dich und empfange den
Vater von dir, werde dein Miterbe, denn du hast dich nicht geschamt, mich zum Bruder zu haben. Vertreiben wir
also, vertreiben wir die Vergessenheit der Wahrheit, die Unwissenheit: Indem wir die Finsternis, die wie Nebel
vor den Augen die Sicht behindert, beiseite schieben, betrachten wir den wahren Gott ...; denn ein Licht vom
Himmel erstrahlte Gber uns, die wir in der Finsternis begraben und im Schatten des Todes gefangen waren, [ein
Licht], reiner als die Sonne und sifer als das Leben hier auf Erden" (Protreptikos 113,2 — 114,1).

[01404-05.01] [Originalsprache: Italienisch]
TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Venerables hermanos,
ilustres sefores y sefioras,
queridos hermanos y hermanas

El milagro de la curacion del ciego Bartimeo ocupa un lugar relevante en la estructura del Evangelio de Marcos.
En efecto, esta colocado al final de la seccién llamada «viaje a Jerusalén», es decir, la Ultima peregrinacién de
Jesus a la Ciudad Santa para la Pascua, en donde él sabe que lo espera la pasion, la muerte y la resurreccion.
Para subir a Jerusalén, desde el valle del Jordan, Jesus paso por Jericd, y el encuentro con Bartimeo tuvo lugar
a las afueras de la ciudad, mientras Jesus, como anota el evangelista, salia «de Jerico con sus discipulos y
bastante gente» (10, 46); gente que, poco después, aclamara a Jesus como Mesias en su entrada a Jerusalén.
Bartimeo, cuyo nombre, como dice el mismo evangelista, significa «hijo de Timeo», estaba precisamente
sentado al borde del camino pidiendo limosna. Todo el Evangelio de Marcos es un itinerario de fe, que se
desarrolla gradualmente en el seguimiento de Jesus. Los discipulos son los primeros protagonistas de este
paulatino descubrimiento, pero hay también otros personajes que desempefan un papel importante, y Bartimeo
es uno de éstos. La suya es la ultima curacion prodigiosa que Jesus realiza antes de su pasién, y no es casual
qgue sea la de un ciego, es decir una persona que ha perdido la luz de sus ojos. Sabemos también por otros



10

textos que en los evangelios la ceguera tiene un importante significado. Representa al hombre que tiene
necesidad de la luz de Dios, la luz de la fe, para conocer verdaderamente la realidad y recorrer el camino de la
vida. Es esencial reconocerse ciegos, necesitados de esta luz, de lo contrario se es ciego para siempre (cf. Jn
9,39-41).

Bartimeo, pues, en este punto estratégico del relato de Marcos, esta puesto como modelo. El no es ciego de
nacimiento, sino que ha perdido la vista: es el hombre que ha perdido la luz y es consciente de ello, pero no ha
perdido la esperanza, sabe percibir la posibilidad de un encuentro con Jesus y confia en él para ser curado. En
efecto, cuando siente que el Maestro pasa por el camino, grita: «Hijo de David, Jesus, ten compasion de mi»
(Mc 10,47), y lo repite con fuerza (v. 48). Y cuando Jesus lo llama y le pregunta qué quiere de él, responde:
«Maestro, que pueda ver» (v. 51). Bartimeo representa al hombre que reconoce el propio mal y grita al Sefior,
con la confianza de ser curado. Su invocacion, simple y sincera, es ejemplar, y de hecho — al igual que la del
publicano en el templo: «Oh Dios, ten compasion de este pecador» (Lc 18,13) — ha entrado en la tradicién de la
oracion cristiana. En el encuentro con Cristo, realizado con fe, Bartimeo recupera la luz que habia perdido, y
con ella la plenitud de la propia dignidad: se pone de pie y retoma el camino, que desde aquel momento tiene
un guia, Jesus, y una ruta, la misma que Jesus recorre. El evangelista no nos dice nada mas de Bartimeo, pero
en él nos muestra quién es el discipulo: aquel que, con la luz de la fe, sigue a Jesus «por el camino» (v. 52).

San Agustin, en uno de sus escritos, hace una observacion muy particular sobre la figura de Bartimeo, que
puede resultar también interesante y significativa para nosotros. El Santo Obispo de Hipona reflexiona sobre el
hecho de que Marcos, en este caso, indica el nombre no sélo de la persona que ha sido curada, sino también
del padre, y concluye que «Bartimeo, hijo de Timeo, era un personaje que de una gran prosperidad cay6 en la
miseria, y que ésta condicion suya de miseria debia ser conocida por todos y de dominio publico, puesto que no
era solamente un ciego, sino un mendigo sentado al borde del camino. Por esta razén Marcos lo recuerda
solamente a él, porque la recuperacion de su vista hizo que ese milagro tuviera una resonancia tan grande
como la fama de la desventura que le sucedidé» (Concordancia de los evangelios, 2, 65, 125: PL 34, 1138).
Hasta aqui san Agustin.

Esta interpretacion, que ve a Bartimeo como una persona caida en la miseria desde una condicion de «gran
prosperidad», nos hace pensar; nos invita a reflexionar sobre el hecho de que hay riquezas preciosas para
nuestra vida, y que no son materiales, que podemos perder. En esta perspectiva, Bartimeo podria ser la
representacion de cuantos viven en regiones de antigua evangelizacion, donde la luz de la fe se ha debilitado, y
se han alejado de Dios, ya no lo consideran importante para la vida: personas que por eso han perdido una
gran riqueza, han «caido en la miseria» desde una alta dignidad —no econémica o de poder terreno, sino
cristiana —, han perdido la orientacion segura y solida de la vida y se han convertido, con frecuencia
inconscientemente, en mendigos del sentido de la existencia. Son las numerosas personas que tienen
necesidad de una nueva evangelizacion, es decir de un nuevo encuentro con Jesus, el Cristo, el Hijo de Dios
(cf. Mc 1,1), que puede abrir nuevamente sus ojos y mostrarles el camino. Es significativo que, mientras
concluimos la Asamblea sinodal sobre la nueva evangelizacion, la liturgia nos proponga el Evangelio de
Bartimeo. Esta Palabra de Dios tiene algo que decirnos de modo particular a nosotros, que en estos dias hemos
reflexionado sobre la urgencia de anunciar nuevamente a Cristo alla donde la luz de la fe se ha debilitado, alla
donde el fuego de Dios es como un rescoldo, que pide ser reavivado, para que sea llama viva que da luz y calor
a toda la casa.

La nueva evangelizacion concierne toda la vida de la Iglesia. Ella se refiere, en primer lugar, a la pastoral
ordinaria que debe estar mas animada por el fuego del Espiritu, para encender los corazones de los fieles que
regularmente frecuentan la comunidad y que se reunen en el dia del Sefior para nutrirse de su Palabra y del
Pan de vida eterna. Deseo subrayar tres lineas pastorales que han surgido del Sinodo. La primera corresponde
a los sacramentos de la iniciacion cristiana. Se ha reafirmado la necesidad de acompafar con una catequesis
adecuada la preparacion al bautismo, a la confirmacién y a la Eucaristia. También se ha reiterado la importancia
de la penitencia, sacramento de la misericordia de Dios. La llamada del Sefior a la santidad, dirigida a todos los
cristianos, pasa a través de este itinerario sacramental. En efecto, se ha repetido muchas veces que los
verdaderos protagonistas de la nueva evangelizacion son los santos: ellos hablan un lenguaje comprensible
para todos, con el ejemplo de la vida y con las obras de caridad.



11

En segundo lugar, la nueva evangelizacion esta esencialmente conectada con la mision ad gentes. La Iglesia
tiene la tarea de evangelizar, de anunciar el Mensaje de salvacion a los hombres que aun no conocen a
Jesucristo. En el transcurso de las reflexiones sinodales, se ha subrayado también que existen muchos lugares
en Africa, Asia y Oceania en donde los habitantes, muchas veces sin ser plenamente conscientes, esperan con
gran expectativa el primer anuncio del Evangelio. Por tanto es necesario rezar al Espiritu Santo para que
suscite en la Iglesia un renovado dinamismo misionero, cuyos protagonistas sean de modo especial los agentes
pastorales y los fieles laicos. La globalizacion ha causado un notable desplazamiento de poblaciones; por tanto
el primer anuncio se impone también en los paises de antigua evangelizacion. Todos los hombres tienen el
derecho de conocer a Jesucristo y su Evangelio; y a esto corresponde el deber de los cristianos, de todos los
cristianos — sacerdotes, religiosos y laicos -, de anunciar la Buena Noticia.

Un tercer aspecto tiene que ver con las personas bautizadas pero que no viven las exigencias del bautismo.
Durante los trabajos sinodales se ha puesto de manifiesto que estas personas se encuentran en todos los
continentes, especialmente en los paises mas secularizados. La Iglesia les dedica una atencion particular, para
gue encuentren nuevamente a Jesucristo, vuelvan a descubrir el gozo de la fe y regresen a las practicas
religiosas en la comunidad de los fieles. Ademas de los métodos pastorales tradicionales, siempre validos, la
Iglesia intenta utilizar también métodos nuevos, usando asimismo nuevos lenguajes, apropiados a las diferentes
culturas del mundo, proponiendo la verdad de Cristo con una actitud de dialogo y de amistad que tiene como
fundamento a Dios que es Amor. En varias partes del mundo, la Iglesia ya ha emprendido dicho camino de
creatividad pastoral, para acercarse a las personas alejadas y en busca del sentido de la vida, de la felicidad vy,
en definitiva, de Dios. Recordamos algunas importantes misiones ciudadanas, el «Atrio de los gentiles», la
Mision Continental, etcétera. Sin duda el Sefior, Buen Pastor, bendecira abundantemente dichos esfuerzos que
provienen del celo por su Persona y su Evangelio.

Queridos hermanos y hermanas, Bartimeo, una vez recuperada la vista gracias a Jesus, se unié al grupo de los
discipulos, entre los cuales seguramente habia otros que, como él, habian sido curados por el Maestro. Asi son
los nuevos evangelizadores: personas que han tenido la experiencia de ser curados por Dios, mediante
Jesucristo. Y su caracteristica es una alegria de corazén, que dice con el salmista: «El Sefor ha estado grande
con nosotros, y estamos alegres» (Sal 125,3). También nosotros hoy, nos dirigimos al Sefor, Redemptor
hominis y Lumen gentium, con gozoso agradecimiento, haciendo nuestra una oracion de san Clemente de
Alejandria: «Hasta ahora me he equivocado en la esperanza de encontrar a Dios, pero puesto que tu me
iluminas, oh Sefior, encuentro a Dios por medio de ti, y recibo al Padre de ti, me hago tu coheredero, porque no
te has avergonzado de tenerme por hermano. Cancelemos, pues, cancelemos el olvido de la verdad, la
ignorancia; y removiendo las tinieblas que nos impiden la vista como niebla en los ojos, contemplemos al
verdadero Dios...; ya que una luz del cielo brill6 sobre nosotros sepultados en las tinieblas y prisioneros de la
sombra de muerte, [una luz] mas pura que el sol, mas dulce que la vida de aqui abajo» (Protrettico, 113, 2-
114,1). Amén

[01404-04.01] [Texto original: Italiano]

TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Venerados Irméaos,
llustres Senhores e Senhoras,
Amados irmaos e irmas!

O milagre da cura do cego Bartimeu ocupa uma posig¢ao significativa na estrutura do Evangelho de Marcos. De
facto, esta colocado no fim da secgao designada «viagem para Jerusalémy, isto €, a ultima peregrinagao de
Jesus para a Cidade Santa, para a Pascoa em que, como Ele sabe, O aguardam a paixao, a morte e a
ressurrei¢gao. Para subir a Jerusalém a partir do vale do Jordao, Jesus passa por Jerico, e o encontro com
Bartimeu tem lugar a saida da cidade, «quando — observa o evangelista — [Jesus] ia a sair de Jerico com os
seus discipulos e uma grande multidao» (10, 46), a mesma multidao que, dali a pouco, aclamara Jesus como
Messias na sua entrada em Jerusalém. Precisamente na estrada estava sentado a mendigar Bartimeu, cujo
nome significa «filho de Timeu», como diz o préprio evangelista. Todo o Evangelho de Marcos € um itinerario de
fé, que se desenvolve gradualmente na escola de Jesus. Os discipulos sdo os primeiros actores deste percurso



12

de descoberta, mas ha ainda outros personagens que desempenham papel importante, e Bartimeu € um deles.
A sua cura prodigiosa € a ultima que Jesus realiza antes da sua paixao, e ndo € por acaso que se trata da cura
dum cego, isto é, duma pessoa cujos olhos perderam a luz. A partir de outros textos, sabemos também que a
condigao de cegueira tem um significado denso nos Evangelhos. Representa 0 homem que tem necessidade
da luz de Deus - a luz da fé — para conhecer verdadeiramente a realidade e caminhar pela estrada da vida.
Condigao essencial € reconhecer-se cego, necessitado desta luz; caso contrario, permanece-se cego para
sempre (cf. Jo 9, 39-41).

Situado naquele ponto estratégico da narragao de Marcos, Bartimeu é apresentado como modelo. Ele nao é
cego de nascenga, mas perdeu a vista: € o homem que perdeu a luz e esta ciente disso, mas nao perdeu a
esperancga, sabe agarrar a possibilidade deste encontro com Jesus e confia-se a Ele para ser curado. Na
realidade, ouvindo dizer que o Mestre passa pela sua estrada, grita: «Jesus, filho de David, tem misericordia de
mim!» (Mc 10, 47), e repete-o vigorosamente (v. 48) E quando Jesus o chama e lhe pergunta que quer d’Ele,
responde: «Mestre, que eu vejal» (v. 51). Bartimeu representa o homem que reconhece o seu mal, e grita ao
Senhor com a confianga de ser curado. A sua imploragao, simples e sincera, € exemplar, tendo entrado na
tradicdo da oracdo cristd da mesma forma que a stplica do publicano no templo: «O Deus, tem piedade de
mim, que sou pecador» (Lc 18, 13). No encontro com Cristo, vivido com fé, Bartimeu readquire a luz que havia
perdido e, com ela, a plenitude da sua propria dignidade: pde-se de pé e retoma o caminho, que desde entao
tem um guia, Jesus, e uma estrada, a mesma que Jesus percorre. O evangelista ndo nos diz mais nada de
Bartimeu, mas nele mostra-nos quem € o discipulo: aquele que, com a luz da fé, segue Jesus «pelo caminho»
(v. 52).

Num dos seus escritos, Santo Agostinho observa um particular acerca da figura de Bartimeu, que pode ser
interessante e significativo também hoje para nés. O santo Bispo de Hipona reflecte sobre o facto de Marcos
referir, neste caso, ndo s6 o nome da pessoa que é curada, mas também de seu pai, e chega a conclusao de
que «Bartimeu, filho de Timeu, era um personagem decaido duma situagédo de grande prosperidade, e a sua
condigao de miséria devia ser universalmente conhecida e de dominio publico, enquanto ndo era apenas cego,
mas um mendigo que estava sentado na berma da estrada. Por esta razdo, Marcos ndo o quis recordar s6 a
ele, porque o facto de ter recuperado a vista conferiu ao milagre tao grande ressonancia como grande era a
fama da desventura que atingira o cego» (O consenso dos evangelistas, 2, 65, 125: PL 34, 1138) . Assim
escreve Santo Agostinho!

Esta interpretacdo de Bartimeu como pessoa decaida duma condigéo de «grande prosperidade» € sugestiva,
convidando-nos a reflectir sobre o facto que ha riquezas preciosas na nossa vida que podemos perder e que
nao sao materiais. Nesta perspectiva, Bartimeu poderia representar aqueles que vivem em regides de antiga
evangelizagdo, onde a luz da fé se debilitou, e se afastaram de Deus, deixando de O considerarem relevante na
propria vida: sdo pessoas que deste modo perderam uma grande riqueza, «decairam» duma alta dignidade —
nao economica ou de poder terreno, mas a dignidade crista —, perderam a orientagao segura e firme da vida e
tornaram-se, muitas vezes inconscientemente, mendigos do sentido da existéncia. Sao as inumeras pessoas
que precisam de uma nova evangelizagao, isto €, de um novo encontro com Jesus, o Cristo, o Filho de Deus
(cf. Mc 1, 1), que pode voltar a abrir os seus olhos e ensinar-lhes a estrada. E significativo que, no momento em
que concluimos a Assembleia sinodal sobre a Nova Evangelizagao, a Liturgia nos proponha o Evangelho de
Bartimeu. Esta Palavra de Deus tem algo a dizer de modo particular a nés que nestes dias nos debrugamos
sobre a urgéncia de anunciar novamente Cristo onde a luz da fé se debilitou, onde o fogo de Deus, a
semelhanga dum fogo em brasas, pede para ser reavivado a fim de se tornar chama viva que da luz e calor a
toda a casa.

A nova evangelizagao diz respeito a toda a vida da Igreja. Refere-se, em primeiro lugar, a pastoral ordinaria que
deve ser mais animada pelo fogo do Espirito a fim de incendiar os coragdes dos fiéis que frequentam
regularmente a comunidade reunindo-se no dia do Senhor para se alimentarem da sua Palavra e do Pao de
vida eterna. Aqui gostaria de sublinhar trés linhas pastorais que emergiram do Sinodo. A primeira diz respeito
aos Sacramentos da iniciagéo crista. Foi reafirmada a necessidade de acompanhar, com uma catequese
adequada, a preparacgao para o Baptismo, a Confirmacao e a Eucaristia; e reiterou-se também a importancia da
Peniténcia, sacramento da misericérdia de Deus. E através deste itinerario sacramental que passa o
chamamento do Senhor a santidade, que € dirigido a todos os cristdos. Na realidade, varias vezes se repetiu



13

que os verdadeiros protagonistas da nova evangelizagdo s&o os santos: eles falam, com o exemplo da vida e
as obras da caridade, uma linguagem compreensivel a todos.

Em segundo lugar, a nova evangelizagao esta essencialmente ligada a missdo ad gentes. A Igreja tem o dever
de evangelizar, de anunciar a mensagem da salvagao aos homens que ainda nao conhecem Jesus Cristo. No
decurso das proprias reflexdes sinodais, foi sublinhado que ha muitos ambientes em Africa, na Asia e na
Oceania, onde os habitantes aguardam com viva expectativa — as vezes sem estar plenamente conscientes
disso — o primeiro anuncio do Evangelho. Por isso, é preciso pedir ao Espirito Santo que suscite na Igreja um
renovado dinamismo missionario, cujos protagonistas sejam, de modo especial, os agentes pastorais e os fiéis
leigos. A globalizagado provocou um notavel deslocamento de populagdes, pelo que se impde a necessidade do
primeiro anuncio também nos paises de antiga evangeliza¢do. Todos os homens tém o direito de conhecer
Jesus Cristo e 0 seu Evangelho; e a isso corresponde o dever dos cristdos — de todos os cristdos: sacerdotes,
religiosos e leigos — de anunciarem a Boa Nova.

Um terceiro aspecto diz respeito as pessoas baptizadas que, porém, ndo vivem as exigéncias do Baptismo.
Durante os trabalhos sinodais, foi posto em evidéncia que estas pessoas se encontram em todos os
continentes, especialmente nos paises mais secularizados. A Igreja dedica-lhes uma atengao especial, para
qgue encontrem de novo Jesus Cristo, redescubram a alegria da fé e voltem a pratica religiosa na comunidade
dos fiéis. Para além dos métodos tradicionais de pastoral, sempre validos, a Igreja procura langar mao de novos
métodos, valendo-se também de novas linguagens, apropriadas as diversas culturas do mundo, para
implementar um dialogo de simpatia e amizade que se fundamenta em Deus que € Amor. Em varias partes do
mundo, a Igreja ja encetou este caminho de criatividade pastoral para se aproximar das pessoas afastadas ou a
procura do sentido da vida, da felicidade e, em ultima instancia, de Deus. Recordamos algumas missdes
urbanas importantes, o «Atrio dos Gentios», a miss&o continental, etc.. Ndo ha duvida que o Senhor, Bom
Pastor, abengoara abundantemente estes esforgos que nascem do zelo pela sua Pessoa e pelo seu Evangelho.

Queridos irmaos e irmés, Bartimeu, uma vez obtida novamente a vista gragas a Jesus, juntou-se a multiddo dos
discipulos, entre os quais havia seguramente outros que, como ele, foram curados pelo Mestre. Assim sdo os
novos evangelizadores: pessoas que fizeram a experiéncia de ser curadas por Deus, através de Jesus Cristo.
Eles tém como caracteristica a alegria do coragao, que diz com o Salmista: «O Senhor fez por nés grandes
coisas; por isso, exultamos de alegria» (Sal 126/125, 3). Com jubilosa gratidao, hoje também nés nos dirigimos
ao Senhor Jesus, Redemptor hominis e Lumen gentium, fazendo nossa uma oragéo de Sao Clemente de
Alexandria: «Até agora errei na esperanga de encontrar Deus, mas porque Vés me iluminais, 6 Senhor,
encontro Deus por meio de Vés, e de Vés recebo o Pai, torno-me herdeiro convosco, porque nao Vos
envergonhastes de me ter por irmao. Cancelemos, portanto, cancelemos o esquecimento da verdade, a
ignorancia; e, removendo as trevas que nos impedem de ver como a névoa nos olhos, contemplemos o
verdadeiro Deus...; ja que, sobre nds sepultados nas trevas e prisioneiros da sombra da morte, brilhou uma luz
do céu [luz] mais pura que o sol, mais doce que a vida nesta terra » (Protrettico, 113, 2-114, 1). Amen.

[01404-06.01] [Texto original: Italiano]
TRADUZIONE IN LINGUA POLACCA

Czcigodni Bracia,
Szanowne Panie i Panowie,
Drodzy Bracia i Siostry!

Cud uzdrowienia niewidomego Bartymeusza ma znaczgce miejsce w strukturze Ewangelii Marka. Jest
umieszczony na koncu fragmentu, ktéry nazywany jest ,podrézg do Jerozolimy" to znaczy ostatnig pielgrzymkg
Jezusa do Miasta Swietego, na $wieto Paschy, gdzie wie, ze oczekuje Go meka, $mieré i zmartwychwstanie. By
wyj$¢ z doliny Jordanu do Jerozolimy, Jezus przechodzi przez Jerycho, a spotkanie z Bartymeuszem ma
miejsce przy wyjsciu z miasta, gdy — jak zauwaza ewangelista — ,Jezus wraz z uczniami i sporym ttumem
wychodzit z Jerycha" (10, 46), tym ttumem, ktéry nieco pézniej okrzyknie Jezusa Mesjaszem, podczas Jego
wjazdu do Jerozolimy. Wtasnie przy drodze siedziat i zebrat Bartymeusz, ktérego imie oznacza ,.syn Tymeusza",
jak méwi sam ewangelista. Cata ewangelia Marka jest opisem drogi wiary, ktéra sie stopniowo rozwija w szkole



14

Jezusa. Uczniowie sg pierwszymi aktorami tej drogi odkrywania, ale sg takze inne osoby, ktére zajmujg wazng
role, a Bartymeusz jest jedng z nich. Jego uzdrowienie jest ostatnim cudem, jakiego Jezus dokonuje przed
swojg meka i nie przypadkiem jest uzdrowieniem $lepego, to znaczy osoby, ktérej oczy utracity swiatto. Wiemy
réwniez z innych tekstéw, ze stan slepoty ma w ewangeliach brzemienne znaczenie. Przedstawia cztowieka,
ktory potrzebuje Swiatta Bozego, Swiatta wiary, aby naprawde poznac rzeczywistosc i kroczy¢ drogqg zycia.
Istotne jest uznanie siebie za Slepca, potrzebujgcego owego swiatta. W innym wypadku zostaje sie Slepcem na
zawsze (por. J 9, 39-41).

Tak wiec Bartymeusz, w tym punkcie strategicznym relacji Marka jest przedstawiony jako wzoér. Nie jest on od
urodzenia $lepy, lecz stracit wzrok: jest cztowiekiem, ktory utracit Swiatto i jest tego Swiadom, ale nie zatracit
nadziei, potrafi skorzysta¢ ze spotkania z Jezusem i powierza sie Jemu, aby by¢ uzdrowionym. Rzeczywiscie,
kiedy styszy, ze Mistrz przechodzi obok niego wota: ,Jezusie, Synu Dawida, ulituj sie nade mnag!" (Mk 10, 47), iz
naciskiem powtarza te stowa (w. 48). A kiedy Jezus go wota i pyta, czego od Niego chce, odpowiada: ,Rabbuni,
zebym przejrzat”" (w. 51). Bartymeusz jest cztowiekiem, ktory rozpoznaje swojg biede i wota do Pana, ufajac, ze
zostanie uzdrowiony. Jego prosba prosta i szczera stanowi wzér, jest podobna do btagania celnika w Swiatyni:
.Boze, miej litos¢ dla mnie, grzesznika!" (Lk 18,13) — i weszta do tradycji modlitwy chrzescijanskiej. W
przezywanym z wiarg spotkaniu z Chrystusem Bartymeusz odzyskuje utracone swiatto, a wraz z nim petnie swej
godnosci: wstaje na nogi i podejmuje pielgrzymke, ktora od tej pory ma przewodnika — Jezusa — i droge, te
sama, ktérg idzie Jezus. Ewangelista nie powie nam juz nic wiecej o Bartymeuszu, ale w nim pokazuje nam, kim
jest uczen: to ten, ktory ze swiattem wiary ,idzie drogg za Jezusem" (w. 52).

Swiety Augustyn, w jednym ze swych pism dokonuje bardzo szczegélnej obserwacji odnoénie do postaci
Bartymeusza. Moze by¢ ona istotna i interesujgca takze dla nas dzisiaj. Swiety biskup zastanawia sie nad
faktem, iz w tym przypadku Marek przekazuje nie tylko imie osoby, ktdra zostata uzdrowiona, lecz takze ojca i
stwierdza: ,Bartymeusz syn Tymeusza byt cziowiekiem, ktory popadt w nedze z bardzo wielkiego dobrobytu, a
jego stan biedy musiat by¢ powszechnie znany, publiczny, poniewaz nie tylko byt Slepcem, ale takze zebrakiem,
ktory siedziat przy drodze. Z tego powodu Marek zechciat upamietni¢ tylko jego, poniewaz przywrdcenie mu
wzroku przydato cudowi o tyle wiekszy rozgtos, o ile powszechna byfa wiesc o nieszczesciu, jakie spadto na
Slepca" (De consensu evangelistarum 2, 65, 125: PL 34, 1138). Tak pisze sw. Augustyn.

Ta interpretacja, méwigca, ze Bartymeusz byt osobg ,bardzo zamozng", ktéra popadta w biede pobudza nas do
zastanowienia. Zacheca do pomyslenia, ze sg bogactwa niematerialne, cenne dla naszego zycia, ktére mozemy
utraci¢. W tej perspektywie Bartymeusz moze by¢ przedstawicielem tych, ktérzy mieszkajg w regionach od
dawna ewangelizowanych, gdzie Swiatto wiary ostabto, gdzie ludzie oddalili sie od Boga, juz nie uwazajg, ze jest
On wazny w ich zyciu: osoby, ktére utracity wiec wielkie bogactwo, utracity wzniostg godno$¢ — nie wynikajaca z
sytuacji ekonomicznej czy wtadzy doczesnej, lecz chrzescijanskiej — stracili pewne i stabilne ukierunkowanie
zycia i stali sie, czesto nieswiadomie, ludzmi zebrzgacymi o sens swej egzystencji. Tak wiele osob potrzebuje
nowej ewangelizacji, czyli nowego spotkania z Jezusem Chrystusem, Synem Bozym (por. Mk 1,1), ktéry moze
ponownie otworzy¢ ich oczy i wskazac im droge. Znamienne jest to, ze kiedy kohczymy obrady synodalne o
nowej ewangelizacji, liturgia proponuje nam Ewangelie o Bartymeuszu. To Stowo Boze ma co$ do powiedzenia
szczegolnie nam, ktérzy w tych dniach stawaliSmy w obliczu pilnej potrzeby gtoszenia na nowo Chrystusa tam,
gdzie ostabto swiatto wiary, tam gdzie ogien Bozy jest podobny do zaru, ktéry wymaga rozniecenia, aby stat sie
zywym ogniem, dajgcym swiatto i ciepto dla catego domu.

Nowa ewangelizacja dotyczy catego zycia Kosciota. Odnosi sie ona w pierwszym rzedzie do duszpasterstwa
zwyczajnego, ktore w wigkszy stopniu powinno by¢ ozywiane ogniem Ducha, aby rozpali¢ serca wierzacych,
ktoérzy regularnie uczestniczg w zyciu wspolnoty katolickiej, gromadzacych sie w Dzien Panski, by karmic¢ sie
Stowem Bozym i Chlebem zycia wiecznego. Chciatbym tu podkresli¢ trzy wskazania duszpasterskie
wyptywajace z Synodu. Pierwsze dotyczy sakramentow wtajemniczenia chrzescijanskiego. Potwierdzono
potrzebe, by odpowiednia katecheza towarzyszyta przygotowaniu do chrztu, bierzmowania i Eucharystii.
Podkreslono takze znaczenie sakramentu pokuty, sakramentu Bozego mitosierdzia. Poprzez te droge
sakramentalng przechodzi Boze wezwanie do swietosci, skierowane do wszystkich chrzescijan. Rzeczywiscie
wiele razy powtarzano, ze prawdziwymi protagonistami nowej ewangelizacji sg $wieci: mowig oni jezykiem
zrozumiatym dla wszystkich poprzez przyktad swego zycia i petnione dzieta mitosierdzia.



15

Po drugie, nowa ewangelizacja jest zasadniczo zwigzana z misjg ad gentes. Zadaniem Kosciota jest
ewangelizacja, gtoszenie oredzia zbawienia ludziom, ktérzy dotychczas nie znajg Jezusa Chrystusa. Takze
podczas refleksji synodalnych podkreslono, ze istnieje wiele srodowisk w Afryce, Azji i Oceanii, ktérych
mieszkancy niecierpliwie oczekujg, czasami nie bedac tego w petni Swiadomi, pierwszego przepowiadania
Ewangelii. Trzeba wiec modli¢ sie do Ducha Swietego, aby wzbudzit w Kosciele odnowiony dynamizm misyjny,
w ktdérym uczestniczyliby w sposob szczegdlny asystenci duszpasterscy i wierni swieccy. Globalizacja
spowodowata znaczgce przemieszczenia ludnosci; jednakze pierwsze gtoszenie konieczne jest takze w krajach
zewangelizowanych juz dawno temu. Wszyscy ludzie majg prawo do poznania Jezusa Chrystusa i Jego
Ewangelii; temu wiasnie odpowiada obowigzek chrzescijan, wszystkich chrzescijan — kaptandw, zakonnikéw i
swieckich — by gtosi¢ Dobrg Nowine.

Trzeci aspekt dotyczy oséb ochrzczonych, ktére jednakze nie zyjg zgodnie z wymogami Chrztu sw. W trakcie
prac synodalnych podkreslono, ze osoby te znajdujg sie na wszystkich kontynentach, zwtaszcza w krajach
najbardziej zlaicyzowanych. Zwrécona jest na nie szczegdlna uwaga Kosciota, aby na nowo spotkaty Jezusa
Chrystusa, na nowo odkryly rados¢ wiary i powrocity do praktyki religijnej we wspdlnocie wiernych. Oprécz nadal
posiadajgcych swg wartos$¢ tradycyjnych metod duszpasterskich, Kosciot usituje postugiwac sie takze nowymi
metodami, dbajgc jednakze o nowy jezyk, dostosowany do réznych kultur swiata, proponujgc prawde Chrystusa
w postawie dialogu i przyjazni, ktéra ma swe oparcie w Bogu, ktory jest Mitoscig. W r6znych czesciach swiata
Koéciot podjat juz takg droge kreatywnosci duszpasterskiej, aby dotrze¢ do osdb, ktére sie oddality lub
poszukujgcych sensu zycia, szczescia, a ostatecznie Boga. Przypomnijmy ,Misje wielkich miast", ,Dziedziniec
pogan", ,Misje kontynentalng" i tak dalej. Nie ulega watpliwosci, ze Pan, Dobry Pasterz obficie pobtogostawi
takie wysitki, wyptywajace z gorliwosci o Jego Osobe i Jego Ewangelie.

Drodzy bracia i siostry, Bartymeusz, zyskawszy od Jezusa na nowo wzrok dotgczyt do rzeszy ucznidow, wsrod
ktorych byli takze z pewnoscig inni, ktdrzy podobnie jak on zostali uzdrowieni przez Mistrza. Takimi sg tez ci,
ktérzy podejmujg nowg ewangelizacje: ludzie, ktorzy doswiadczyli uzdrowienia przez Boga, przez Jezusa
Chrystusa. Cechuje ich radosc¢ serca, méwigca wraz z psalmista: ,Pan uczynit nam wielkie rzeczy i rados¢ nas
ogarneta" (Ps 125,3). Takze i my zwracamy sie dzisiaj do Pana Jezusa, Odkupiciela ludzi (Redemptor hominis) i
Swiatta narodéw (Lumen Gentium), z radosng wdziecznoscia, stowami modlitwy $w. Klemensa
Aleksandryjskiego: ,Az dotad btgdzitem w nadziei znalezienia Boga, poniewaz Ty mnie jednak o Panie
oswiecasz, odnajduje Boga poprzez Ciebie i od Ciebie otrzymuje Ojca, staje sie Twoim wspotdziedzicem, gdyz
nie zawstydzites sie, by mie¢ mnie za brata. Usunmy wiec, usunmy niepamie¢ o prawdzie, niewiedze: i
usuwajac ciemnosci, ktére przeszkadzajg nam widzie¢, jak mgta dla oczu, kontemplujmy prawdziwego Boga...;
poniewaz nad nami, pogragzonymi w mrokach, wiezniami cieniow smierci zajasniato swiatto z nieba, [Swiatio]
czystsze od stonca, stodsze od zycia na tym swiecie" (Protreptyk 113,2 - 114,1). Amen.

[01404-09.01] [Testo originale: Italiano]

[B0615-XX.01]



