2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0513
Sabato 15.09.2012

VIAGGIO APOSTOLICO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI IN LIBANO IN OCCASIONE DELLA
FIRMA E DELLA PUBBLICAZIONE DELL’ESORTAZIONE APOSTOLICA POST-SINODALE
DELL’ASSEMBLEA SPECIALE PER IL MEDIO ORIENTE DEL SINODO DEI VESCOVI (14-16
SETTEMBRE 2012) (V)

¢ VISITA DI CORTESIA AL PRESIDENTE DELLA REPUBBLICA DEL LIBANO, NEL PALAZZO
PRESIDENZIALE DI BAABDA

Alle ore 9.20 di questa mattina, il Santo Padre Benedetto XVI, dopo aver celebrato la Santa Messa in privato,
lascia la Nunziatura Apostolica di Harissa e si trasferisce in auto al Palazzo Presidenziale di Baabda per la visita
di cortesia al Presidente della Repubblica del Libano, Gen. Michel Sleiman. Al Suo arrivo, alle ore 10, il Papa &
accolto all'ingresso principale dal Presidente della Repubblica e dalla Consorte.

Dopo il colloquio privato, vengono presentati al Santo Padre i familiari del Presidente. Quindi, ha luogo lo
scambio dei doni, la firma del Libro d’Oro e la consegna da parte del Papa di una copia dell’Esortazione
Apostolica Post-sinodale Ecclesia in Medio Oriente.

[01152-01.01]
® INCONTRO PRIVATO CON IL PRESIDENTE DEL PARLAMENTO

Successivamente, nel Salone degli Ambasciatori del Palazzo Presidenziale di Baabda, il Santo Padre Benedetto
XVI si intrattiene in colloquio privato con il Presidente del Parlamento, Sig. Nabih Berri. Dopo il colloquio privato
e la presentazione dei familiari del Presidente, ha luogo lo scambio dei doni.

Nel corso dell'incontro, il Papa consegna al Presidente del Parlamento una copia dell’Esortazione Apostolica
Post-sinodale Ecclesia in Medio Oriente.

[01153-01.01]



* INCONTRO PRIVATO CON IL PRESIDENTE DEL CONSIGLIO DE| MINISTRI

Subito dopo, sempre nel Salone degli Ambasciatori del Palazzo Presidenziale di Baabda, il Santo Padre si
intrattiene in colloquio privato con il Presidente del Consiglio dei Ministri, Sig. Nagib Mikati. Dopo il colloquio
privato e la presentazione dei familiari del Presidente, ha luogo lo scambio dei doni.

Nel corso dell'incontro, il Papa consegna al Presidente del Consiglio dei Ministri una copia dell’Esortazione
Apostolica Post-sinodale Ecclesia in Medio Oriente.

[01154-01.01]

¢ INCONTRO CON | CAPI DELLE COMUNITA RELIGIOSE MUSULMANE, NEL PALAZZO PRESIDENZIALE
DI BAABDA

Alle ore 10.50, nel Salone degli Ambasciatori del Palazzo Presidenziale di Baabda, il Santo Padre Benedetto
XVl incontra i Capi delle Comunita musulmane Sunnita, Sciita, Drusa e Alawita. Con il Papa, sono presenti al
colloquio il Cardinale Segretario di Stato Tarcisio Bertone, il Patriarca di Antiochia dei Maroniti, S.B. Béchara
Boutros Rai, il Presidente del Pontificio Consiglio per il Dialogo Interreligioso, Card. Jean-Louis Tauran e il
Nunzio Apostolico in Libano, S.E. Mons. Gabriele Giordano Caccia.

Anche ai Capi delle Comunita musulmane il Santo Padre dona una copia dell’Esortazione Apostolica Post-
sinodale Ecclesia in Medio Oriente.

[01155-01.01]

® INCONTRO CON | MEMBRI DEL GOVERNO, DELLE ISTITUZIONI DELLA REPUBBLICA, CON IL CORPO
DIPLOMATICO, | CAP| RELIGIOS| E RAPPRESENTANTI DEL MONDO DELLA CULTURA, NEL PALAZZO
PRESIDENZIALE DI BAABDA

DISCORSO DEL SANTO PADRE

TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

A conclusione degli incontri privati del Santo Padre Benedetto XVI con le Autorita dello Stato e con i Capi delle
Comunita musulmane, il Presidente della Repubblica, Gen Michel Sleiman, accompagna il Papa nell’attiguo
giardino del Palazzo per una cerimonia simbolica in cui viene piantato un Cedro del Libano.

Quindi, alle ore 11.15, il Santo Padre e il Presidente entrano nel Salone "25 maggio" dove sono riuniti le Autorita
istituzionali, i membri del Governo, il Corpo Diplomatico, i Capi religiosi e i rappresentanti del mondo della
cultura, oltre ai membri del Seguito Papale ed ai Patriarchi e Vescovi libanesi.

Nel corso dell'incontro, dopo il discorso del Presidente della Repubblica, Gen. Michel Sleiman, il Papa pronuncia
il discorso che riportiamo di seguito:

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Monsieur le Président de la République,

Mesdames et Messieurs les représentants des Autorités parlementaires, gouvernementales, institutionnelles et
politiques du Liban,

Mesdames et Messieurs les Chefs de mission diplomatique,

Béatitudes, Responsables religieux,

chers fréres dans I’Episcopat, Mesdames, Messieurs, chers amis,

«

» [« Je vous donne ma paix »] (Jn 14, 27) ! C’est avec cette parole du Christ Jésus que je désire vous saluer et
vous remercier de votre accueil et de votre présence. Je vous remercie, Monsieur le Président, non seulement
pour vos paroles cordiales mais aussi pour avoir permis cette rencontre. Avec vous, je viens de planter un cédre
du Liban, symbole de votre beau pays. En voyant cet arbrisseau et les soins qu'’il demandera pour se fortifier



3
jusqu’a étendre ses branches majestueuses, jai pensé a votre pays et a sa destinée, aux Libanais et a leurs
espérances, a toutes les personnes de cette Région du monde qui semble connaitre les douleurs d’un
enfantement sans fin. J’ai alors demandé a Dieu de vous bénir, de bénir le Liban et de bénir tous les habitants
de cette Région qui a vu naitre de grandes religions et de nobles cultures. Pourquoi Dieu a-t-il choisi cette
Région ? Pourquoi vit-elle dans la tourmente ? Dieu I'a choisie, me semble-t-il, afin qu’elle soit exemplaire, afin
gu’elle témoigne a la face du monde la possibilité qu’a I’homme de vivre concrétement son désir de paix et de
réconciliation ! Cette aspiration est inscrite depuis toujours dans le plan de Dieu, qui I'a imprimée dans le coeur
de 'hnomme. C’est de la paix que je désire vous entretenir car Jésus a dit : « . . B

pSalacl oM

» [« Je vous donne ma paix »] .

Un pays est avant tout riche des personnes qui vivent en son sein. De chacune d’elles et de toutes ensemble
dépend son avenir et sa capacité a s’engager pour la paix. Un tel engagement ne sera possible que dans une
société unie. Cependant, 'unité n’est pas I'uniformité. La cohésion de la société est assurée par le respect
constant de la dignité de chaque personne et la participation responsable de chacune selon ses capacités en
engageant ce qu’il y a de meilleur en elle. Afin d’assurer le dynamisme nécessaire pour construire et consolider
la paix, il faut inlassablement revenir aux fondements de I'étre humain. La dignité de 'lhomme est inséparable du
caractere sacré de la vie donnée par le Créateur. Dans le dessein de Dieu, chaque personne est unique et
irremplacable. Elle vient au monde dans une famille, qui est son premier lieu d’humanisation, et surtout la
premiere éducatrice a la paix. Pour construire la paix, notre attention doit donc se porter vers la famille afin de
faciliter sa tache, pour ainsi la soutenir et donc promouvoir partout une culture de la vie. L’efficacité de
'engagement pour la paix dépend de la conception que le monde peut avoir de la vie humaine. Si nous voulons
la paix, défendons la vie ! Cette logique disqualifie non seulement la guerre et les actes terroristes, mais aussi
toute atteinte a la vie de I’étre humain, créature voulue par Dieu. L’indifférence ou la négation de ce qui constitue
la véritable nature de 'homme empéchent le respect de cette grammaire qu’est la loi naturelle inscrite dans le
coeur humain (cf. Message pour la Journée mondiale de la paix 2007, n. 3). La grandeur et la raison d’étre de
toute personne ne se trouvent qu’en Dieu. Ainsi, la reconnaissance inconditionnelle de la dignité de tout étre
humain, de chacun de nous, et celle du caractére sacré de la vie impliquent la responsabilité de tous devant
Dieu. Nous devons donc unir nos efforts pour développer une saine anthropologie qui intégre I'unité de la
personne. Sans elle, il n'est pas possible de construire la paix véritable.

Pour étre plus évidentes dans les pays qui connaissent des conflits armés - ces guerres pleines de vanités et
d’horreurs -, les atteintes a l'intégrité et a la vie des personnes existent aussi dans d’autres pays. Le chémage,
la pauvreté, la corruption, les diverses addictions, I'exploitation, les trafics de toutes sortes et le terrorisme
entrainent, avec la souffrance inacceptable de ceux qui en sont victimes, un affaiblissement du potentiel humain.
La logique économique et financiere veut sans cesse nous imposer son joug et faire primer I'avoir sur I'étre !
Mais la perte de chaque vie humaine est une perte pour 'humanité entiére. Celle-ci est une grande famille dont
nous sommes tous responsables. Certaines idéologies, en remettant en cause de fagon directe ou indirecte, ou
méme légale, la valeur inaliénable de toute personne et le fondement naturel de la famille, sapent les bases de
la société. Nous devons étre conscients de ces atteintes a I'édification et a 'harmonie du vivre ensemble. Seule
une solidarité effective constitue I'antidote a tout cela. Solidarité pour rejeter ce qui fait obstacle au respect de
tout étre humain, solidarité pour soutenir les politiques et les initiatives qui ceuvrent en vue d’unir les peuples de
fagon honnéte et juste. Il est beau de voir les actions de collaboration et de vrai dialogue qui construisent une
nouvelle maniére de vivre ensemble. Une meilleure qualité de vie et de développement intégral n’est possible
gue dans le partage des richesses et des compétences, en respectant 'identité de chacun. Mais un tel mode de
vie convivial, serein et dynamique ne peut exister sans la confiance en l'autre, quel qu’il soit. Aujourd’hui, les
différences culturelles, sociales, religieuses, doivent aboutir a vivre un nouveau type de fraternité, ou justement
ce qui unit est le sens commun de la grandeur de toute personne, et le don qu’elle est a elle-méme, aux autres
et a ’lhumanité. La se trouve la voie de la paix ! La est 'engagement qui nous est demandé ! La est I'orientation
qui doit présider aux choix politiques et économiques, a chaque niveau et a I'échelle planétaire !

Pour ouvrir aux générations de demain un avenir de paix, la premiére tache est donc celle d’éduquer a la paix
pour construire une culture de paix. L’éducation, dans la famille ou a I'école, doit &tre avant tout I'éducation aux
valeurs spirituelles qui donnent a la transmission du savoir et des traditions d’une culture, leur sens et leur force.
L’esprit humain a le go(t inné du beau, du bien et du vrai. C’est le sceau du divin, la marque de Dieu en lui ! De



4

cette aspiration universelle découle une conception morale ferme et juste, qui place toujours la personne au
centre. Mais c’est seulement librement que I’'homme peut se tourner vers le bien, car « la dignité de 'lhomme
exige de lui qu’il agisse selon un choix conscient et libre, personnellement, c’est-a-dire ma et déterminé de
l'intérieur, et non sous I'effet de poussées intérieures aveugles ou d’une contrainte purement extérieure »
(Gaudium et spes, 17). La tache de I'éducation est d’accompagner la maturation de la capacité a faire des choix
libres et justes, qui peuvent aller a contre-courant des opinions répandues, des modes, des idéologies politiques
et religieuses. L’établissement d’une culture de paix est a ce prix ! Il faut évidemment bannir la violence verbale
ou physique. Elle est toujours une atteinte a la dignité humaine, celle de 'auteur comme celle de la victime. Par
ailleurs, en valorisant les ceuvres pacifiques et leur rayonnement pour le bien commun, on crée aussi I'intérét
pour la paix. Comme en témoigne I'histoire, de tels gestes de paix ont un réle considérable dans la vie sociale,
nationale et internationale. L’éducation a la paix formera ainsi des hommes et des femmes généreux et droits,
attentifs a tous, et particulierement aux personnes les plus faibles. Pensées de paix, paroles de paix et gestes
de paix créent une atmospheére de respect, d’honnéteté et de cordialité, ou les fautes et les offenses peuvent
étre reconnues en vérité pour avancer ensemble vers la réconciliation. Que les hommes d’Etat et les
responsables religieux y réfléchissent !

Nous devons étre bien conscients que le mal n’est pas une force anonyme qui agit dans le monde de fagon
impersonnelle ou déterministe. Le mal, le démon, passe par la liberté humaine, par I'usage de notre liberté. II
cherche un allié, ’lhomme. Le mal a besoin de lui pour se déployer. C’est ainsi qu’ayant offensé le 1er
commandement, 'amour de Dieu, il en vient a pervertir le second, I'amour du prochain. Avec lui, 'amour du
prochain disparait au profit du mensonge et de I'envie, de la haine et de la mort. Mais il est possible de ne pas
se laisser vaincre par le mal et d’étre vainqueur du mal par le bien (cf. Rm 12, 21). C’est a cette conversion du
coeur que nous sommes appelés. Sans elle, les ‘libérations’ humaines si désirées décoivent car elles se
meuvent dans I'espace réduit concédé par I'étroitesse d’esprit de 'lhomme, sa dureté, ses intolérances, ses
favoritismes, ses désirs de revanche et ses pulsions de mort. La transformation en profondeur de I'esprit et du
coeur est nécessaire pour retrouver une certaine clairvoyance et une certaine impartialité, le sens profond de la
justice et celui du bien commun. Un regard nouveau et plus libre rendra capable d’analyser et de remettre en
cause des systemes humains qui conduisent a des impasses, afin d’avancer en tenant compte du passé pour
ne plus le répéter avec ses effets dévastateurs. Cette conversion demandée est exaltante car elle ouvre des
possibilités en faisant appel aux ressources innombrables qui habitent le coeur de tant d’hommes et de femmes
désireux de vivre en paix et préts a s’engager pour la paix. Or elle est particulierement exigeante : il s’agit de
dire non a la vengeance, de reconnaitre ses torts, d’accepter les excuses sans les rechercher, et enfin de
pardonner. Car seul le pardon donné et regu pose les fondements durables de la réconciliation et de la paix pour
tous (cf. Rm 12, 16b. 18).

Alors seulement peut croitre la bonne entente entre les cultures et les religions, la considération sans
condescendance des unes pour les autres et le respect des droits de chacune. Au Liban, la Chrétienté et I'lslam
habitent le méme espace depuis des siécles. Il n’est pas rare de voir dans la méme famille les deux religions. Si
dans une méme famille cela est possible, pourquoi cela ne le serait-il pas au niveau de 'ensemble de la

société ? La spécificité du Moyen-Orient se trouve dans le mélange séculaire de composantes diverses. Certes,
elles se sont combattues, hélas aussi ! Une société plurielle n’existe qu’a cause du respect réciproque, du désir
de connaitre I'autre et du dialogue continu. Ce dialogue entre les hommes n’est possible que dans la conscience
qu'il existe des valeurs communes a toutes les grandes cultures, parce qu’elles sont enracinées dans la nature
de la personne humaine. Ces valeurs qui sont comme un substrat, expriment les traits authentiques et
caractéristiques de 'humanité. Elles appartiennent aux droits de tout étre humain. Dans I'affirmation de leur
existence, les différentes religions apportent une contribution décisive. N'oublions pas que la liberté religieuse
est le droit fondamental dont dépendent beaucoup d’autres. Professer et vivre librement sa religion sans mettre
en danger sa vie et sa liberté doit étre possible a quiconque. La perte ou I'affaiblissement de cette liberté prive la
personne du droit sacré a une vie intégre sur le plan spirituel. La soi-disant tolérance n’élimine pas les
discriminations, parfois elle les conforte méme. Et sans I'ouverture au transcendant qui permet de trouver des
réponses aux interrogations de son cceur sur le sens de la vie et sur la maniére de vivre de fagon morale,
I’'homme devient incapable d’agir selon la justice et de s’engager pour la paix. La liberté religieuse a une
dimension sociale et politique indispensable a la paix ! Elle promeut une coexistence et une vie harmonieuses
par 'engagement commun au service de nobles causes et par la recherche de la vérité qui ne s'impose pas par
la violence mais par « la force de la vérité elle-méme » (Dignitatis humanae, 1), cette Vérité qui est en Dieu. Car



5

la croyance vécue conduit invariablement a 'amour. La croyance authentique ne peut pas conduire a la mort.
L’artisan de paix est humble et juste. Les croyants ont donc aujourd’hui un role essentiel, celui de témoigner de
la paix qui vient de Dieu et qui est un don fait a tous dans la vie personnelle, familiale, sociale, politique et
économique (cf. Mt5, 9 ; He 12, 14). L'inaction des hommes de bien ne doit pas permettre au mal de triompher.
Il est pire encore de ne rien faire.

Ces quelques réflexions sur la paix, la société, la dignité de la personne, sur les valeurs de la famille et de la vie,
sur le dialogue et la solidarité ne peuvent demeurer de simples idéaux énoncés. lls peuvent et doivent étre
vécus. Nous sommes au Liban et c’est ici qu’ils doivent étre vécus. Le Liban est appelé, maintenant plus que
jamais, a étre un exemple. Politiques, diplomates, religieux, hommes et femmes du monde de la culture, je vous
invite donc a témoigner avec courage, a temps et a contretemps autour de vous, que Dieu veut la paix, que Dieu
nous confie la paix. « . . B
pSalacl oM

» [« Je vous donne ma paix »] (Jn 14, 27) nous dit le Christ ! Que Dieu vous bénisse | Merci !

[01143-03.02] [Texte original: Frangais]
TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Signor Presidente della Repubblica,

Signore e Signori rappresentanti delle Autorita parlamentari, governative, istituzionali e politiche del Libano,
Signore e Signori Capi delle missioni diplomatiche,

Beatitudini, Responsabili religiosi,

cari fratelli nel’Episcopato, Signore, Signori, cari amici!

« N .

» (Gv 14,27)! € con questa parola di Cristo Gesu che desidero salutarvi e ringraziarvi della vostra accoglienza e
della vostra presenza. La ringrazio, Signor Presidente, non solo per le sue parole cordiali ma anche per aver
permesso questo incontro. Assieme a Lei, ho appena piantato un cedro del Libano, simbolo del vostro bel
Paese. Vedendo questo alberello e le cure di cui avra bisogno per fortificarsi fino a stendere i suoi rami
maestosi, ho pensato al vostro Paese e al suo destino, ai Libanesi e alle loro speranze, a tutte le persone di
questa Regione del mondo che sembra conoscere i dolori di un parto senza fine. Allora ho domandato a Dio di
benedirvi, di benedire il Libano e di benedire tutti gli abitanti di questa Regione che ha visto nascere grandi
religioni e nobili culture. Perché Dio ha scelto questa Regione ? Perché essa vive nella tormenta? Dio I'ha
scelta, mi sembra, affinché sia esemplare, affinché testimoni di fronte al mondo la possibilita che 'uomo ha di
vivere concretamente il suo desiderio di pace e di riconciliazione! Questa aspirazione & inscritta da sempre nel
piano di Dio, che I'ha impressa nel cuore del’'uomo. E sulla pace che desidero intrattenervi perché Gesu ha

detto: « . - _

».

Un paese € ricco anzitutto delle persone che vivono al suo interno. Da ciascuna di esse e da tutte insieme
dipende il suo futuro e la sua capacita di impegnarsi per la pace. Un tale impegno non sara possibile che in una
societa unita. Tuttavia, I'unita non & I'uniformita. La coesione della societa € assicurata dal rispetto costante
della dignita di ogni persona e dalla partecipazione responsabile di ciascuna secondo le sue capacita,
impegnando cio che di meglio vi € in essa. Al fine di assicurare il dinamismo necessario per costruire e
consolidare la pace, occorre instancabilmente tornare ai fondamenti dell’essere umano. La dignita del’'uomo &
inseparabile dal carattere sacro della vita donata dal Creatore. Nel disegno di Dio, ogni persona € unica e
insostituibile. Essa viene al mondo in una famiglia, che € il suo primo luogo di umanizzazione, e soprattutto la
prima educatrice alla pace. Per costruire la pace, la nostra attenzione deve dunque portarsi verso la famiglia, al
fine di facilitare il suo compito, per sostenerla cosi e dunque promuovere dappertutto una cultura di vita.
L’efficacia dellimpegno per la pace dipende dalla concezione che il mondo puo avere della vita umana. Se
vogliamo la pace, difendiamo la vita! Questa logica squalifica non solo la guerra e gli atti terroristici, ma anche
ogni attentato alla vita del’essere umano, creatura voluta da Dio. L’indifferenza o la negazione di cid che



6

costituisce la vera natura delluomo impediscono il rispetto di questa grammatica che € la legge naturale inscritta
nel cuore umano (cfr Messaggio per la Giornata mondiale della pace 2007, 3). La grandezza e la ragion
d’essere di ogni persona non si trovano che in Dio. Cosi, il riconoscimento incondizionato della dignita di ogni
essere umano, di ciascuno di noi, e quella del carattere sacro della vita implicano la responsabilita di tutti
davanti a Dio. Dobbiamo dunque unire i nostri sforzi per sviluppare una sana antropologia che comprenda l'unita
della persona. Senza di essa, non € possibile costruire I'autentica pace.

Benché siano piu evidenti nei Paesi che conoscono conflitti armati — queste guerre piene di vanita e di orrori —,
gli attentati all'integrita e alla vita delle persone esistono anche in altri Paesi. La disoccupazione, la poverta, la
corruzione, le diverse dipendenze, lo sfruttamento, i traffici di ogni sorta e il terrorismo implicano, assieme alla
sofferenza inaccettabile di quanti ne sono vittime, un indebolimento del potenziale umano. La logica economica
e finanziaria vuole continuamente imporci il suo giogo e far primeggiare I'avere sull’'essere! Ma la perdita di ogni
vita umana & una perdita per 'umanita intera. Questa & una grande famiglia di cui siamo tutti responsabili. Certe
ideologie, mettendo in causa in modo diretto o indiretto, o persino legale, il valore inalienabile di ogni persona e
il fondamento naturale della famiglia, minano le basi della societa. Dobbiamo essere coscienti di questi attentati
all'edificazione e all’armonia del vivere insieme. Solo una solidarieta effettiva costituisce I'antidoto a tutto questo.
Solidarieta per respingere cid che ostacola il rispetto di ogni essere umano, solidarieta per sostenere le politiche
e le iniziative volte ad unire i popoli in modo onesto e giusto. E bello vedere le azioni di collaborazione e di vero
dialogo che costruiscono una nuova maniera di vivere insieme. Una migliore qualita di vita e di sviluppo integrale
non € possibile che nella condivisione delle ricchezze e delle competenze, rispettando la dignita di ciascuno. Ma
un tale stile di vita conviviale, sereno e dinamico non puo0 esistere senza la fiducia nell’altro, chiunque sia. Oggi,
le differenze culturali, sociali, religiose, devono approdare a vivere un nuovo tipo di fraternita, dove appunto cio
che unisce ¢ il senso comune della grandezza di ogni persona, e il dono che essa & per se stessa, per gli altri e
per 'umanita. Qui si trova la via della pace ! Qui & I'impegno che ci € richiesto! Qui € I'orientamento che deve
presiedere alle scelte politiche ed economiche, ad ogni livello e su scala planetaria!

Per aprire alle generazioni di domani un futuro di pace, il primo compito € dunque quello di educare alla pace
per costruire una cultura di pace. L’educazione, nella famiglia o a scuola, dev’essere anzitutto educazione ai
valori spirituali che conferiscono alla trasmissione del sapere e delle tradizioni di una cultura il loro senso e la
loro forza. Lo spirito umano ha il gusto innato del bello, del bene e del vero. Eil sigillo del divino, I'impronta di
Dio in esso! Da questa aspirazione universale deriva una concezione morale ferma e giusta, che pone sempre
la persona al centro. Ma € solo nella liberta che 'uomo pud volgersi verso il bene, perché «la dignita dell'uomo
richiede che egli agisca secondo una scelta consapevole e libera, cioé mosso e indotto personalmente dal di
dentro, e non per un cieco impulso interno o per mera coazione esterna» (Gaudium et spes, 17). || compito
dell'educazione € di accompagnare la maturazione della capacita di fare scelte libere e giuste, che possano
andare contro-corrente rispetto alle opinioni diffuse, alle mode, alle ideologie politiche e religiose. L’affermarsi di
una cultura di pace ha questo prezzo! Occorre evidentemente bandire la violenza verbale o fisica. Essa &
sempre un oltraggio alla dignita umana, sia dell’autore sia della vittima. D’altronde, valorizzando le opere
pacifiche e il loro influsso per il bene comune, si crea anche l'interesse per la pace. Come testimonia la storia,
tali gesti di pace hanno un ruolo considerevole nella vita sociale, nazionale e internazionale. L’educazione alla
pace formera cosi uomini e donne generosi e retti, attenti a tutti, e particolarmente alle persone piu deboli.
Pensieri di pace, parole di pace e gesti di pace creano un’atmosfera di rispetto, di onesta e di cordialita, dove gli
sbagli e le offese possono essere riconosciuti in verita per avanzare insieme verso la riconciliazione. Che gli
uomini di Stato e i responsabili religiosi vi riflettano!

Dobbiamo essere ben coscienti che il male non € una forza anonima che agisce nel mondo in modo
impersonale o deterministico. Il male, il demonio, passa attraverso la liberta umana, attraverso I'uso della nostra
liberta. Cerca un alleato, 'uomo. |l male ha bisogno di lui per diffondersi. E cosi che, avendo offeso il primo
comandamento, 'amore di Dio, viene a pervertire il secondo, 'amore del prossimo. Con lui, 'amore del
prossimo sparisce a vantaggio della menzogna e dell'invidia, dell’'odio e della morte. Ma € possibile non lasciarsi
vincere dal male e vincere il male con il bene (cfr Rm 12, 21). E a questa conversione del cuore che siamo
chiamati. Senza di essa, le «liberazioni» umane tanto desiderate deludono, perché si muovono nello spazio
ridotto concesso dalla ristrettezza di spirito dell’'uomo, dalla sua durezza, dalle sue intolleranze, dai suoi
favoritismi, dai suoi desideri di rivincita e dalle sue pulsioni di morte. La trasformazione in profondita dello spirito
e del cuore & necessaria per ritrovare una certa chiaroveggenza e una certa imparzialita, il senso profondo della



7

giustizia e quello del bene comune. Uno sguardo nuovo e piu libero rendera capaci di analizzare e di mettere in
discussione sistemi umani che conducono a vicoli ciechi, per andare avanti tenendo conto del passato, per non
ripeterlo piu con i suoi effetti devastanti. Questa conversione richiesta & esaltante perché apre delle possibilita
facendo appello alle innumerevoli risorse che abitano il cuore di tanti uomini e donne desiderosi di vivere in pace
e pronti ad impegnarsi per la pace. Ora essa € particolarmente esigente: si tratta di dire no alla vendetta, di
riconoscere i propri torti, di accettare le scuse senza cercarle, e infine di perdonare. Perché solo il perdono dato
e ricevuto pone le fondamenta durevoli della riconciliazione e della pace per tutti (cfr Rm 12,16b.18).

Solo allora pud crescere la buona intesa tra le culture e le religioni, la stima delle une per le altre senza sensi di
superiorita e nel rispetto dei diritti di ciascuna. In Libano, la Cristianita e I'lslam abitano lo stesso spazio da
secoli. Non & raro vedere nella stessa famiglia entrambe le religioni. Se in una stessa famiglia questo &
possibile, perché non dovrebbe esserlo a livello dell’intera societa? La specificita del Medio Oriente consiste
nella mescolanza secolare di componenti diverse. Certo, ahime, esse si sono anche combattute! Una societa
plurale esiste soltanto per effetto del rispetto reciproco, del desiderio di conoscere I'altro e del dialogo continuo.
Questo dialogo tra gli uomini &€ possibile solamente nella consapevolezza che esistono valori comuni a tutte le
grandi culture, perché sono radicate nella natura della persona umana. Questi valori, che sono come un
substrato, esprimono i tratti autentici e caratteristici dell'umanita. Essi appartengono ai diritti di ogni essere
umano. Nell'affermazione della loro esistenza, le diverse religioni recano un contributo decisivo. Non
dimentichiamo che la liberta religiosa & il diritto fondamentale da cui molti altri dipendono. Professare e vivere
liberamente la propria religione senza mettere in pericolo la propria vita e la propria liberta deve essere possibile
a chiunque. La perdita o I'indebolimento di questa liberta priva la persona del sacro diritto ad una vita integra sul
piano spirituale. La sedicente tolleranza non elimina le discriminazioni, talvolta invece le rinforza. E senza
I'apertura al trascendente, che permette di trovare risposte agli interrogativi del cuore sul senso della vita e sulla
maniera di vivere in modo morale, I'uvomo diventa incapace di agire secondo giustizia e di impegnarsi per la
pace. La liberta religiosa ha una dimensione sociale e politica indispensabile alla pace! Essa promuove una
coesistenza ed una vita armoniose attraverso I'impegno comune al servizio di nobili cause e la ricerca della
verita, che non si impone con la violenza ma con «la forza stessa della verita» (Dignitatis humanae, 1), quella
Verita che € in Dio. Perché la fede vissuta conduce inevitabilmente all'amore. La fede autentica non puo
condurre alla morte. L'artigiano di pace € umile e giusto. | credenti hanno dunque oggi un ruolo essenziale,
quello di testimoniare la pace che viene da Dio e che € un dono fatto a tutti nella vita personale, familiare,
sociale, politica ed economica (cfr Mt 5,9; Eb 12,14). L'inoperosita degli uomini dabbene non deve permettere al
male di trionfare. E il non far nulla &€ ancora peggio.

Queste brevi riflessioni sulla pace, la societa, la dignita della persona, sui valori della famiglia e della vita, sul
dialogo e la solidarieta non possono rimanere ideali semplicemente enunciati. Possono e devono essere vissuti.
Siamo in Libano ed & qui che devono essere vissuti. Il Libano & chiamato, ora piu che mai, ad essere un
esempio. Politici, diplomatici, religiosi, uomini e donne del mondo della cultura, vi invito dunque a testimoniare
con coraggio intorno a voi, a tempo opportuno e inopportuno, che Dio vuole la pace, che Dio ci affida la pace. «

pSdacl (oo

», dice Cristo (Gv 14,27)! Dio vi benedica! Grazie!

[01143-01.02] [Testo originale: Francese]

TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Mr President,

Representatives of the Parliamentary, Governmental, Institutional and Political Authorities of Lebanon,
Chiefs of Diplomatic Missions,

Your Beatitudes, Religious Leaders,

Brother Bishops, Ladies and Gentlemen, Dear Friends,

«
» (Jn 14:27)! With these words of Christ Jesus, | greet you and | thank you for your presence and your warm
welcome. Mr President, | am grateful to you not only for your cordial words of welcome but also for having



8
allowed this meeting to take place. With you, | have just planted a cedar of Lebanon, the symbol of your beautiful
country. In looking at this sapling, and thinking of the care which it will need in order to grow and stretch forth its
majestic branches, | think of this country and its future, the Lebanese people and their hopes, and all the people
of this region which seems to endure interminable birth pangs. | have asked God to bless you, to bless Lebanon
and all who dwell in these lands which saw the birth of great religions and noble cultures. Why did God choose
these lands? Why is their life so turbulent? God chose these lands, | think, to be an example, to bear witness
before the world that every man and woman has the possibility of concretely realizing his or her longing for
peace and reconciliation! This aspiration is part of God’s eternal plan and he has impressed it deep within the
human heart. So | would like to speak to you about peace, echoing Jesus’ invocation: « R . B

».

The wealth of any country is found primarily in its inhabitants. The country’s future depends on them, individually
and collectively, as does its capacity to work for peace. A commitment to peace is possible only in a unified
society. Unity, on the other hand, is not the same as uniformity. Social cohesion requires unstinting respect for
the dignity of each person and the responsible participation of all in contributing the best of their talents and
abilities. The energy needed to build and consolidate peace also demands that we constantly return to the
wellsprings of our humanity. Our human dignity is inseparable from the sacredness of life as the gift of the
Creator. In God’s plan, each person is unique and irreplaceable. A person comes into this world in a family,
which is the first locus of humanization, and above all the first school of peace. To build peace, we need to look
to the family, supporting it and facilitating its task, and in this way promoting an overall culture of life. The
effectiveness of our commitment to peace depends on our understanding of human life. If we want peace, let us
defend life! This approach leads us to reject not only war and terrorism, but every assault on innocent human
life, on men and women as creatures willed by God. Wherever the truth of human nature is ignored or denied, it
becomes impossible to respect that grammar which is the natural law inscribed in the human heart (cf. Message
for the 2007 World Day of Peace, 3). The grandeur and the raison d’étre of each person are found in God alone.
The unconditional acknowledgement of the dignity of every human being, of each one of us, and of the
sacredness of human life, is linked to the responsibility which we all have before God. We must combine our
efforts, then, to develop a sound vision of man, respectful of the unity and integrity of the human person. Without
this, it is impossible to build true peace.

While more evident in countries which are experiencing armed conflict — those wars so full of futility and horror —
there are assaults on the integrity and the lives of individuals taking place in other countries too. Unemployment,
poverty, corruption, a variety of addictions, exploitation, different forms of trafficking, and terrorism not only
cause unacceptable suffering to their victims but also a great impoverishment of human potential. We run the
risk of being enslaved by an economic and financial mindset which would subordinate "being" to "having"! The
destruction of a single human life is a loss for humanity as a whole. Mankind is one great family for which all of
us are responsible. By questioning, directly or indirectly, or even before the law, the inalienable value of each
person and the natural foundation of the family, some ideologies undermine the foundations of society. We need
to be conscious of these attacks on our efforts to build harmonious coexistence. Only effective solidarity can act
as an antidote, solidarity that rejects whatever obstructs respect for each human being, solidarity that supports
policies and initiatives aimed at bringing peoples together in an honest and just manner. It is heartening to see
examples of cooperation and authentic dialogue bearing fruit in new forms of coexistence. A better quality of life
and integral development are only possible when wealth and competences are shared in a spirit of respect for
the identity of each individual. But this kind of cooperative, serene and animated way of life is impossible without
trust in others, whoever they may be. Nowadays, our cultural, social and religious differences should lead us to a
new kind of fraternity wherein what rightly unites us is a shared sense of the greatness of each person and the
gift which others are to themselves, to those around them and to all humanity. This is the path to peace! This is
the commitment demanded of us! This is the approach which ought to guide political and economic decisions at
every level and on a global scale!

In order to make possible a future of peace for coming generations, our first task is to educate for peace in order
to build a culture of peace. Education, whether it takes place in the family or at school, must be primarily an
education in those spiritual values which give the wisdom and traditions of each culture their ultimate meaning
and power. The human spirit has an innate yearning for beauty, goodness and truth. This is a reflection of the



divine, God’s mark on each person! This common aspiration is the basis for a sound and correct notion of
morality, which is always centred on the person. Yet men and women can turn towards goodness only of their
own free will, for "human dignity requires them to act out of a conscious and free choice, as moved in a personal
way from within, and not by their own blind impulses or by exterior constraint" (Gaudium et Spes, 17). The goal
of education is to guide and support the development of the freedom to make right decisions, which may run
counter to widespread opinions, the fashions of the moment, or forms of political and religious ideology. This is
the price of building a culture of peace! Evidently, verbal and physical violence must be rejected, for these are
always an assault on human dignity, both of the perpetrator and the victim. Emphasizing peacemaking and its
positive effect for the common good also creates interest in peace. As history shows, peaceful actions have a
significant effect on local, national and international life. Education for peace will form men and women who are
generous and upright, attentive to all, especially those most in need. Thoughts of peace, words of peace and
acts of peace create an atmosphere of respect, honesty and cordiality, where faults and offences can be
truthfully acknowledged as a means of advancing together on the path of reconciliation. May political and
religious leaders reflect on this!

We need to be very conscious that evil is not some nameless, impersonal and deterministic force at work in the
world. Evil, the devil, works in and through human freedom, through the use of our freedom. It seeks an ally in
man. Evil needs man in order to act. Having broken the first commandment, love of God, it then goes on to
distort the second, love of neighbour. Love of neighbour disappears, yielding to falsehood, envy, hatred and
death. But it is possible for us not to be overcome by evil but to overcome evil with good (cf. Rom 12:21). Itis to
this conversion of heart that we are called. Without it, all our coveted human "liberations" prove disappointing, for
they are curtailed by our human narrowness, harshness, intolerance, favouritism and desire for revenge. A
profound transformation of mind and heart is needed to recover a degree of clarity of vision and impartiality, and
the profound meaning of the concepts of justice and the common good. A new and freer way of looking at these
realities will enable us to evaluate and challenge those human systems which lead to impasses, and to move
forward with due care not to repeat past mistakes with their devastating consequences. The conversion
demanded of us can also be exhilarating, since it creates possibilities by appealing to the countless resources
present in the hearts of all those men and women who desire to live in peace and are prepared to work for
peace. True, it is quite demanding: it involves rejecting revenge, acknowledging one’s faults, accepting
apologies without demanding them, and, not least, forgiveness. Only forgiveness, given and received, can lay
lasting foundations for reconciliation and universal peace (cf. Rom 12:16b, 18).

Only in this way can there be growth in understanding and harmony between cultures and religions, and in
genuine mutual esteem and respect for the rights of all. In Lebanon, Christianity and Islam have lived side by
side for centuries. It is not uncommon to see the two religions within the same family. If this is possible within the
same family, why should it not be possible at the level of the whole of society? The particular character of the
Middle East consists in the centuries-old mix of diverse elements. Admittedly, they have fought one another,
sadly that is also true. A pluralistic society can only exist on the basis of mutual respect, the desire to know the
other, and continuous dialogue. Such dialogue is only possible when the parties are conscious of the existence
of values which are common to all great cultures because they are rooted in the nature of the human person.
This substratum of values expresses man’s true humanity. These values are inseparable from the rights of each
and every human being. By upholding their existence, the different religions make a decisive contribution. It
cannot be forgotten that religious freedom is the basic right on which many other rights depend. The freedom to
profess and practise one’s religion without danger to life and liberty must be possible to everyone. The loss or
attenuation of this freedom deprives the person of his or her sacred right to a spiritually integrated life. What
nowadays passes for tolerance does not eliminate cases of discrimination, and at times it even reinforces them.
Without openness to transcendence, which makes it possible to find answers to their deepest questions about
the meaning of life and morally upright conduct, men and women become incapable of acting justly and working
for peace. Religious freedom has a social and political dimension which is indispensable for peace! It promotes a
harmonious life for individuals and communities by a shared commitment to noble causes and by the pursuit of
truth, which does not impose itself by violence but rather "by the force of its own truth" (Dignitatis Humanae, 1):
the Truth which is in God. A lived faith leads invariably to love. Authentic faith does not lead to death. The
peacemaker is humble and just. Thus believers today have an essential role, that of bearing witness to the
peace which comes from God and is a gift bestowed on all of us in our personal, family, social, political and
economic life (cf. Mt 5:9; Heb 12:14). The failure of upright men and women to act must not permit evil to



10

triumph. It is worse still to do nothing.

These few reflections on peace, society, the dignity of the person, the values of family life, dialogue and
solidarity, must not remain a simple statement of ideals. They can and must be lived out. We are in Lebanon,
and it is here that they must be lived out. Lebanon is called, now more than ever, to be an example. And so |
invite you, politicians, diplomats, religious leaders, men and women of the world of culture, to testify with
courage, in season and out of season, wherever you find yourselves, that God wants peace, that God entrusts

peace to us. « . . _
» (Jn 14:27) says Christ! May God bless you! Thank you!

[01143-02.02] [Original text: French]

Al termine dell'incontro, il Santo Padre rientra in auto alla Nunziatura Apostolica di Harissa, da dove, alle ore
13.15, si trasferisce al Patriarcato Armeno-Cattolico di Bzommar per il pranzo con i Patriarchi e i Vescovi del
Libano, i membri del Consiglio Speciale per il Medio Oriente del Sinodo dei Vescovi e il Seguito Papale.
Accolto al Suo arrivo dal Patriarca di Cilicia degli Armeni S.B. Nersés Bédros XIX Tarmouni, il Papa benedice la
statua del monaco armeno Hagop, estensore del primo libro stampato in lingua armena, pubblicato nel 1512.
Concluso il pranzo, il Santo Padre fa ritorno alla Nunziatura Apostolica di Harissa.

[B0513-XX.02]



