2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0483
Domenica 02.09.2012

SANTA MESSA A CONCLUSIONE DELL’INCONTRO CON IL "RATZINGER SCHULERKREIS"

SANTA MESSA A CONCLUSIONE DELL’INCONTRO CON IL "RATZINGER SCHULERKREIS"

e OMELIA DEL SANTO PADRE

e TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Dal 30 agosto al 3 settembre si € svolto a Castel Gandolfo il tradizionale seminario estivo degli ex-allievi di Papa
Benedetto XVI (Ratzinger Schiilerkreis), incentrato quest’anno sul tema: "Risultati e domande ecumenici nel
dialogo con il luteranesimo e I'anglicanesimo".

A conclusione, alle ore 8 di questa mattina, il Santo Padre ha presieduto nel Centro Mariapoli la Santa Messa
con i suoi ex-allievi.

Pubblichiamo di seguito I'omelia che il Santo Padre ha pronunciato nel corso della celebrazione eucaristica:

e OMELIA DEL SANTO PADRE

Liebe Schwestern und Brtider!

Ich hére inwendig noch, wie uns vor drei Jahren Kardinal Schonborn dieses Evangelium ausgelegt hat: das
geheimnisvolle Zueinander von auf3en und innen und das, was die Menschen unrein macht und verschmutzt
und was rein ist. Deswegen mdéchte ich heute nicht dieses Evangelium auslegen oder nur am Rande darauf
kommen, sondern zu den beiden Lesungen ein Wort zu sagen versuchen.

Da ist im Deuteronomium die ,Freude am Gesetz": Gesetz nicht als Fessel, als etwas, was uns Freiheit nimmt,
sondern als Geschenk und Gabe. Wenn die anderen Vélker zu diesem grofen Volk hinschauen werden — so
sagt die Lesung, so sagt Mose —, dann werden sie sagen: Welch ein weises Volk! Sie werden die Weisheit
dieses Volkes bewundern, die Gerechtigkeit des Gesetzes bewundern und die Nahe des Gottes, der zu ihm
steht und ihm antwortet, wenn er angerufen wird. Dies ist die demitige Freude Israels, beschenkt zu sein von
Gott. Das ist etwas anderes als Triumphalismus, als Stolz auf das Eigene: Es ist nicht stolz auf das eigene
Recht, wie etwa Rom auf das Romische Recht als Gabe an die Menschheit stolz sein durfte, wie Frankreich
vielleicht auf den ,Code Napoléon", Preu3en auf das Preuflische Landrecht usw. stolz ist — Rechtsleistungen,
die wir anerkennen. Aber Israel weif’: Dieses Gesetz hat es nicht selbst gemacht. Es ist nicht Frucht seiner



2

eigenen Genialitat, es ist Geschenk. Gott hat ihm gezeigt, was Recht ist; Gott hat ihm Weisheit gegeben. Das
Gesetz ist Weisheit. Weisheit ist die Kunst des Menschseins, die Kunst, recht leben und recht sterben zu
kénnen — und recht leben und sterben kann man nur, wenn man eben die Wahrheit empfangen hat und die
Wahrheit uns den Weg zeigt —; Dankbarkeit fir die Gabe, die man nicht erfunden hat, sondern die geschenkt ist;
und Leben in der Weisheit, das Menschsein recht zu erlernen durch die Gabe Gottes.

Das Evangelium zeigt uns freilich, da® auch Gefahr besteht — wie auch gleich am Anfang der heutigen Lesung
aus Deuteronomium gesagt ist: ,nichts hinzufligen, nichts wegnehmen". Es zeigt uns, dal® sich im Lauf der Zeit
Uiber die Gabe Gottes menschliche Anwendungen, Ubungen, Gewohnheiten gelegt haben, die schlieRlich

starker werden, das Eigentliche der geschenkten Weisheit Gottes verdecken und damit dann entweder wirklich
zur Fessel werden, die man abwerfen muf3, oder aber zur Selbstgerechtigkeit fihren: Wir haben dies erfunden!

Tun wir den Schritt zu uns hin, zur Kirche. Die Kirche ist ja nach unserem Glauben das universal gewordene
Israel, in dem nun alle durch den Herrn Abrahams Kinder werden. Das universal gewordene Israel, in dem der
essentielle Kern des Gesetzes, frei von den Zufalligkeiten der Zeit und des Volkes, da ist: Dieser Kern ist einfach
Christus selbst, die Liebe Gottes zu uns und unsere zu ihm und zu den Menschen. Er ist die lebendige Torah, er
ist das Geschenk Gottes an uns, in dem wir nun alle Gottes Weisheit empfangen. Im Einssein mit Christus, im
Mitgehen, Mitleben mit ihm lernen wir selber das rechte Menschsein; wird uns Weisheit, die Wahrheit ist; kbnnen
wir leben und sterben, weil Er selbst das Leben und die Wahrheit ist.

So ziemt es sich flr die Kirche, wie Israel dankbar, froh zu sein: ,Welches Volk kann sagen, daf ihm Gott so
nahe ist? Welches Volk hat dieses Geschenk empfangen?" Wir haben es nicht gemacht: Es ist uns geschenkt.
Freude und Dankbarkeit dartiber, da® wir Ihn kennen dtirfen, daf® wir die Weisheit des rechten Lebens
empfangen haben — das, was den Christen kennzeichnen sollte. Und in der Tat, in der friihen Christenheit war
es so, dieses Befreitsein von dem Dunkel des Herumtastens, Nichtwissens: Was bin ich, wozu bin ich, wie muf3
ich gehen? Dieses Freigewordensein, Im-Licht-Stehen, In-der-Weite-der-Wahrheit-Stehen — das war das
GrundbewuBtsein. Dankbarkeit, die dann (berstrahlte und die so die Menschen in der Kirche Jesu Christi
vereinigte.

Freilich: Auch in der Kirche gibt es dasselbe Phdnomen, dal} sich menschliche Zutaten dartberlagern und dann
entweder zur Selbstgerechtigkeit, zum sogenannten Triumphalismus werden, der sich seiner riihmt, anstatt Gott
zu rihmen, oder zur Fessel, die man ablegen und wegwerfen und zertreten mul3. Was sollen wir tun, was sollen
wir sagen? Wir sind, glaube ich, gerade in dieser Phase drinnen, daf} wir nur noch das Selbstgemachte an der
Kirche sehen und uns die Freude am Glauben verdorben ist. Dal® wir nicht mehr glauben und wagen zu sagen:
Er hat uns gezeigt, wer die Wahrheit ist, was die Wahrheit ist, er hat uns gezeigt, was der Mensch ist, er hat uns
die Gerechtigkeit des rechten Lebens geschenkt. Wir flirchten, dal® wir nur uns selber riihmen, und wir flrchten,
daf wir uns nur fesseln lassen von Vorschriften, die uns an der Freiheit und Neuheit des Lebens hindern.

Wenn zum Beispiel heute im Jakobusbrief steht: ,Durch ein Wort der Wahrheit seid ihr gezeugt worden" — wer
wird von uns wagen, Uber die Wahrheit, die uns geschenkt ist, froh zu sein? Sofort steht die Frage auf: Wer
kann denn die Wahrheit haben, das ist Intoleranz! Der Gedanke von Wahrheit und der von Intoleranz haben sich
fast vollig miteinander verschmolzen, und so wagen wir gar nicht mehr, an Wahrheit zu glauben, von Wahrheit
zu sprechen. Sie scheint fern zu sein, sie scheint etwas, das man lieber nicht in Anspruch nimmt. ,Kein Mensch
kann sagen: Ich habe die Wahrheit", wird eingewandt — und richtig: Niemand kann die Wahrheit haben, die
Wahrheit hat uns, sie ist etwas Lebendiges! Wir sind nicht ihre Besitzer, sondern wir sind von ihr ergriffen; nur
wenn wir uns von ihr filhren und treiben lassen, bleiben wir in ihr; nur wenn wir mit ihr und in ihr Pilger der
Wabhrheit sind, dann ist sie in uns und durch uns da. Ich glaube, das missen wir wieder neu erlernen, dieses
Nicht-Haben der Wahrheit. So wie kein Mensch sagen kann: ,Ich habe Kinder" - sie sind keine Habe, sie sind
ein Geschenk, und sie sind uns als Gabe Gottes aufgetragen —, so kénnen wir nicht sagen: ,Ich habe die
Wabhrheit." Aber die Wahrheit ist zu uns gekommen und drangt uns. Wir missen lernen, uns von ihr treiben zu
lassen, uns von ihr fihren zu lassen. Dann wird sie auch wieder leuchten: wenn sie uns selber fihrt und
durchdringt.

Liebe Freunde, wir wollen den Herrn darum bitten, daf® uns dies geschenkt werde. Der hl. Jakobus sagt heute in



der Epistel: ,Ihr diirft das Wort nicht nur héren, ihr maft es tun." Das ist eine Warnung vor der
Intellektualisierung des Glaubens und der Theologie. Das ist meine Beflirchtung in dieser Zeit, wenn ich soviel
Gescheites lese: dall das zu einem Spiel des Intellekts wird, in dem wir uns die Balle zuwerfen, in dem das alles
nur noch intellektuelle Welt ist, die unser Leben nicht durchdringt und formt, uns daher nicht in die Wahrheit
hineinflhrt. Ich glaube, gerade uns als Theologen betrifft dieses Wort des heiligen Jakobus: Nicht blof3 héren,
nicht blof} Intellekt — tun, sich von der Wahrheit formen lassen, sich von ihr fihren lassen! Bitten wir den Herrn,
daR uns dies geschieht und dal3 so Wahrheit iiber uns machtig wird und durch uns Macht in der Welt gewinnt.

Die Kirche hat das Wort aus Deuteronomium ,Wo ist ein Volk, dem Gott so nahe ist wie uns unser Gott, sooft wir
ihn anrufen?" in die Mitte des Fronleichnams-Offiziums gestellt und damit eine neue Auslegung gegeben. Wo ist
ein Volk, dem sein Gott so nahe ist wie uns unser Gott? In der Eucharistie ist es vollends Realitat geworden.
Natiirlich ist es nicht nur eine duRere Ahnlichkeit: Jemand kann beim Tabernakel stehen und doch weit weg sein
vom lebendigen Gott. Es kommt auf die innere Nahe an! Gott ist uns so nahe geworden, daf er selbst ein
Mensch ist — das mul uns immer wieder neu bestlirzen und Uberraschen! Er ist so nahe, dal} er einer von uns
ist. Er kennt das Menschsein, den Geschmack des Menschseins von innen her, er hat es durchgekostet mit
seinen Freuden und mit seinen Leiden. Als Mensch ist er mir nahe, auf Rufweite nahe — so nahe, dal} er mir
zuhort und dald ich weil}, er hort mich und erhért mich, wenn auch vielleicht nicht so, wie ich es mir vorstelle.

Lassen wir uns von dieser Freude wieder neu erfillen: Wo ist ein Volk, dem sein Gott so nahe ist wie uns der
unsrige? So nahe, dal er einer von uns ist; dafd er mich von innen her anrihrt; ja, dal er in der heiligen
Eucharistie in mich hereintritt. Ein geradezu bestiirzender Gedanke. Der heilige Bonaventura hat in seinen
Kommuniongebeten einmal aus der Erschitterung tber diesen Vorgang eine Formulierung gebraucht, die einen
fast erschreckt; er sagt: Mein Herr, wie konntest du darauf kommen, in die schmutzige Latrine meines Leibes
einzutreten? Ja, er tritt herein in unsere Armseligkeit, er tut es wissend, und er tut es, um uns zu durchdringen,
zu reinigen und zu erneuern, damit durch uns, in uns Wahrheit in der Welt sei und Heil werde. Bitten wir den
Herrn um Vergebung fir unsere Gleichgultigkeit, flir unsere Armseligkeit, die nur an sich selber denkt, fiir unsere
Selbstsucht, die nicht der Wahrheit nachgeht, sondern der eigenen Gewohnheit und Christentum vielleicht oft
nur als ein System von Gewohnheiten erscheinen laft. Bitten wir Ihn, dald Er mit Macht in unsere Seelen eintritt,
dafd Er da ist in uns und durch uns — und da somit auch in uns die Freude entstehe: Gott ist da, und er liebt
mich, er ist unser Heil! Amen.

e TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Cari fratelli e sorelle,

risuonano ancora profondamente in me le parole con cui, tre anni fa, il Cardinale Schénborn ci ha fatto I'esegesi
di questo Vangelo: la misteriosa correlazione dell'intimo con I'esterno e quello che rende 'uomo impuro, quello
che lo contamina e quello che & puro. Oggi, percio, non voglio fare anch’io I'esegesi di questo stesso Vangelo, o
la fard soltanto marginalmente. Provero invece a dire una parola sulle due Letture.

Nel Deuteronomio vediamo la «gioia della legge»: legge non come vincolo, come qualcosa che ci toglie la
liberta, ma come regalo e dono. Quando gli altri popoli guarderanno verso questo grande popolo - cosi dice la
Lettura, cosi dice Mos¢ -, allora diranno: Che popolo saggio! Ammireranno la saggezza di questo popolo,
I'equita della legge e la vicinanza del Dio che sta al suo fianco e che gli risponde quando viene chiamato. E’
questa la gioia umile di Israele: ricevere un dono da Dio. Questo & diverso dal trionfalismo, dall’orgoglio di cid
che viene da se stessi: Israele non € orgoglioso della propria legge come Roma poteva esserlo del diritto
romano quale dono all'umanita, come la Francia forse del «Code Napoléony», come la Prussia del «Preul3isches
Landrecht» ecc. — opere del diritto che riconosciamo. Ma Israele sa: questa legge non I'ha fatta egli stesso, non
e frutto della sua genialita, € dono. Dio gli ha mostrato che cos’¢ il diritto. Dio gli ha dato saggezza. La legge &
saggezza. Saggezza € |'arte dell’essere uomini, I'arte di poter vivere bene e di poter morire bene. E si pu0 vivere
e morire bene solo quando si € ricevuta la verita e quando la verita ci indica il cammino. Essere grati per il dono
che noi non abbiamo inventato, ma che ci € stato dato in dono, e vivere nella saggezza; imparare, grazie al
dono di Dio, ad essere uomini in modo retto.

Il Vangelo ci mostra pero che ¢’€ anche un pericolo — come si dice pure direttamente all'inizio del brano odierno



4

del Deuteronomio: «non aggiungere, non togliere nulla». Ci insegna che, con il passare del tempo, al dono di
Dio si sono aggiunti applicazioni, opere, costumi umani, che crescendo nascondono cio che € proprio della
saggezza donata da Dio, cosi da diventare un vero vincolo che bisogna spezzare, oppure da portare alla
presunzione: noi 'abbiamo inventato!

Ma passiamo a noi, alla Chiesa. Secondo la nostra fede, infatti, la Chiesa & I'lsraele che ¢ diventato universale,
nel quale tutti diventano, attraverso il Signore, figli di Abramo; I'lsraele diventato universale, nel quale persiste il
nucleo essenziale della legge, privo delle contingenze del tempo e del popolo. Questo nucleo & semplicemente
Cristo stesso, 'amore di Dio per noi ed il nostro amore per Lui e per gli uomini. Egli € la Torah vivente, € il dono
di Dio per noi, nel quale, ora, riceviamo tutti la saggezza di Dio. Nell’essere uniti con Cristo, nel «con-
camminare» e «con-vivere» con Lui, impariamo noi stessi come essere uomini in modo giusto, riceviamo la
saggezza che ¢ verita, sappiamo vivere e morire, perché Lui stesso € la vita e la verita.

Conviene, quindi, alla Chiesa, come per Israele, essere piena di gratitudine e di gioia. «Quale popolo puo dire
che Dio gli sia cosi vicino? Quale popolo ha ricevuto questo dono?». Non lo abbiamo fatto noi, ci & stato donato.
Gioia e gratitudine per il fatto che lo possiamo conoscere, che abbiamo ricevuto la saggezza del vivere bene,
che & cio che dovrebbe caratterizzare il cristiano. Infatti, nel Cristianesimo delle origini era cosi: I'essere liberato
dalle tenebre dell’andare a tastoni, dell’ignoranza - che cosa sono? perché sono? come devo andare avanti? -,
I'essere diventato libero, 'essere nella luce, nellampiezza della verita. Questa era la consapevolezza
fondamentale. Una gratitudine che si irradiava intorno e che cosi univa gli uomini nella Chiesa di Gesu Cristo.

Ma anche nella Chiesa c’¢e lo stesso fenomeno: elementi umani si aggiungono e conducono o alla presunzione,
al cosiddetto trionfalismo che vanta se stesso invece di dare la lode a Dio, o al vincolo, che bisogna togliere,
spezzare e schiacciare. Che dobbiamo fare? Che dobbiamo dire? Penso che ci troviamo proprio in questa fase,
in cui vediamo nella Chiesa solo cid che € fatto da se stessi, e ci viene guastata la gioia della fede; che non
crediamo piu e non osiamo piu dire: Egli ci ha indicato chi € la verita, che cos’¢ la verita, ci ha mostrato che
cos’e I'uomo, ci ha donato la giustizia della vita retta. Noi siamo preoccupati di lodare solo noi stessi, e temiamo
di farci legare da regolamenti che ci ostacolano nella liberta e nella novita della vita.

Se leggiamo oggi, ad esempio, nella Lettera di Giacomo: «Siete generati per mezzo di una parola di verita», chi
di noi oserebbe gioire della verita che ci € stata donata? Ci viene subito la domanda: ma come si pud avere la
verita? Questo ¢ intolleranza! L’idea di verita e di intolleranza oggi sono quasi completamente fuse tra di loro, e
cosi non osiamo piu credere affatto alla verita o parlare della verita. Sembra essere lontana, sembra qualcosa a
cui € meglio non fare ricorso. Nessuno puo dire: ho la verita — questa € I'obiezione che si muove - e,
giustamente, nessuno puo avere la verita. E’ la verita che ci possiede, € qualcosa di vivente! Noi non siamo suoi
possessori, bensi siamo afferrati da lei. Solo se ci lasciamo guidare e muovere da lei, rimaniamo in lei, solo se
siamo, con lei e in lei, pellegrini della verita, allora € in noi e per noi. Penso che dobbiamo imparare di nuovo
questo «non-avere-la-verita». Come nessuno puo dire: ho dei figli — non sono un nostro possesso, sono un
dono, e come dono di Dio ci sono dati per un compito - cosi non possiamo dire: ho la verita, ma la verita €
venuta verso di noi e ci spinge. Dobbiamo imparare a farci muovere da lei, a farci condurre da lei. E allora
brillera di nuovo: se essa stessa ci conduce e ci compenetra.

Cari amici, vogliamo chiedere al Signore che ci faccia questo dono. San Giacomo ci dice oggi nella Lettura: non
dovete limitarvi ad ascoltare la Parola, la dovete mettere in pratica. Questo & un avvertimento circa
l'intellettualizzazione della fede e della teologia. E’ un mio timore in questo tempo, quando leggo tante cose
intelligenti: che diventi un gioco dell'intelletto nel quale «ci passiamo la palla», nel quale tutto &€ solo un mondo
intellettuale che non compenetra e forma la nostra vita, e che quindi non ci introduce nella verita. Credo che
queste parole di san Giacomo si dirigano proprio a noi come teologi: non solo ascoltare, non solo intelletto —
fare, lasciarsi formare dalla verita, lasciarsi guidare da lei! Preghiamo il Signore che ci accada questo, e che cosi
la verita diventi potente sopra di noi, e che conquisti forza nel mondo attraverso di noi.

La Chiesa ha posto la parola del Deuteronomio - «Dov’e un popolo al quale Dio &€ cosi vicino come il nostro Dio
€ vicino a noi, ogni volta che lo invochiamo?» - nel centro dell’ Officio divino del Corpus Domini, e gli ha dato cosi
un nuovo significato: dov'é un popolo al quale il suo Dio € cosi vicino come il nostro Dio lo & a noi?



5

Nell’Eucaristia questo € diventato piena realta. Certo, non & solo un aspetto esteriore: qualcuno puo stare vicino
al tabernacolo e, allo stesso tempo, essere lontano dal Dio vivente. Cio che conta € la vicinanza interiore! Dio ci
e diventato cosi vicino che Egli stesso & un uomo: questo ci deve sconcertare e sorprendere sempre di nuovo!
Egli € cosi vicino che € uno di noi. Conosce I'essere umano, il «sapore» dell’essere umano, lo conosce dal di
dentro, lo ha provato con le sue gioie e le sue sofferenze. Come uomo, mi € vicino, vicino «a portata di voce» —
cosi vicino che mi ascolta e che posso sapere: Lui mi sente e mi esaudisce, anche se forse non come io me lo
immagino.

Lasciamoci riempire di nuovo di questa gioia: dov’é un popolo al quale Dio € cosi vicino come il nostro Dio lo € a
noi? Cosi vicino da essere uno di noi, da toccarmi dal di dentro. Si, da entrare dentro di me nella santa
Eucaristia. Un pensiero perfino sconcertante. Su questo processo, San Bonaventura ha utilizzato, una volta,
nelle sue preghiere di Comunione, una formulazione che scuote, quasi spaventa. Egli dice: mio Signore, come
ha potuto venirti in mente di entrare nella sporca latrina del mio corpo? Si, Lui entra dentro la nostra miseria, lo
fa con consapevolezza e lo fa per compenetrarci, per pulirci € per rinnovarci, affinché, attraverso di noi, in noi, la
verita sia nel mondo e si realizzi la salvezza. Chiediamo al Signore perdono per la nostra indifferenza, per la
nostra miseria che ci fa pensare solo a noi stessi, per il nostro egoismo che non cerca la verita, ma che segue la
propria abitudine, e che forse spesso fa sembrare il Cristianesimo solo come un sistema di abitudini.
Chiediamogli che Egli entri, con potenza, nelle nostre anime, che si faccia presente in noi e attraverso di noi — e
che cosi la gioia nasca anche in noi: Dio € qui, € mi ama, € la nostra salvezza! Amen.

[01089-01.01] [Testo originale: Tedesco]

[B0483-XX.02]



