2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0613
Lunedi 17.10.2011

LETTERA APOSTOLICA IN FORMA DI "MOTU PROPRIO" PORTA FIDEI DEL SOMMO
PONTEFICE BENEDETTO XVI CON LA QUALE SI INDICE L’ANNO DELLA FEDE

¢ TESTO IN LINGUA LATINA

LITTERAE APOSTOLICAE

MOTU PROPRIO DATAE

quibus Annus fidei incohatur

BENEDICTUS PP. XVI

1. Porta fidei (cfr Act 14,27) semper nobis patet, quae in communionem cum Deo nos infert datque copiam eius
Ecclesiam ingrediendi. Limen illud transiri potest, cum Dei Verbum nuntiatur atque cor informante gratia fingitur.
Quidquid est, illam portam transire idem est ac iter facere, quod tota vita producitur. Idem Baptismi gratia
incohatur (cfr Rom 6,4), per quem Deum Patris nomine vocare possumus, et, per transitum ex morte ad vitam
aeternam, ad finem perducitur, quae ex Domini lesu resurrectione oritur, qui, Spiritus Sancti dono, sua in gloria
quotquot in ipsum credunt implicare voluit (cfr /o 17,22). Fidem profiteri erga Trinitatem — Patrem, Filium et
Spiritum Sanctum - idem est atque in unum, qui Amor est, Deum credere (cfr 1 lo 4,8): Patrem qui plenitudine
temporum pro nostra salute Filium suum misit; lesum Christum, qui in suae mortis et resurrectionis mysterio
mundum redemit; Spiritum Sanctum qui procedentibus saeculis in exspectatione Domini reditus Ecclesiam
dirigit.

2. Inde a Nostro incohato ministerio veluti Petri Successor necessitatem memoravimus fidei iter denuo
detegendi ut in lucem laetitia et renovatum studium Christum conveniendi liquidius usque proferantur. In homilia
in sancta Missa habita, cum initium faceremus Nostri pontificatus, diximus: "Ecclesia tota, et in ea Pastores,
sicut Christus iter suscipere debent, ut homines ex solitudine traherent ducerentque ad locum vitae, ad
amicitiam cum Dei Filio, ad Eum qui dat vitam, vitam in plenitudine"1. lam non raro fit ut christiani de socialibus,
culturalibus politicisque consectariis sui muneris magis sollicitentur, fidem putantes in communi convictu
manifesto esse praesumendam. Sed reapse haec praesumptio non modo iam non est talis, verum etiam saepe



2

vel negatur2. Cum actis temporibus agnosci potuerit una quaedam cultus conformatio, quae late reciperetur,
quod fidei praecepta eiusque contenta bona attinebat, hodie in magnis societatis partibus non ita videtur, fide
funditus in discrimine versante, quod complures personas attigit.

3. Pati non possumus ut sal evanescat ac lux abscondatur (cfr Mt 5,13-16). Hodiernus quoque homo
necessitatem denuo animadvertere potest, sicut Samaritana, puteum petendi ut audiat lesum, qui invitat ad
credendum in se et suo salienti ex fonte aquam vivam ad hauriendam (cfr /o 4,14). Iterum gustum detegere
debemus nos Dei Verbo alendi, quod Ecclesia fideliter transmittit, et vitae Pane, quae ad eius discipulos
sustentandos praebentur (cfr /o 6,51). Etenim lesu doctrina etiam nostris diebus eadem vi personat: "Operamini
non cibum, qui perit, sed cibum, qui permanet in vitam aeternam" (/0 6,27). Id quod ab auscultantibus
postulabatur hodie quoque pro nobis viget: "Quid faciemus, ut operemur opera Dei?" (/o 6,28). lesu
responsionem novimus: "Hoc est opus Dei, ut credatis in eum, quem misit ille" (/o 6,29). In lesum Christum
itaque credendo ad salutem consummate pervenitur.

4. Harum rerum sub lumine statuimus ut Annus fidei indiceretur. Is die XI mensis Octobris anno MMXI|
incohabitur, ab incepto Concilio Vaticano Il quinquagesima incidente anniversaria memoria, eidemque die XXIV
mensis Novembris anno MMXIII, in sollemnitate D. N. lesu Christi universorum Regis finis imponetur. Ipso
recurrente die XI mensis Octobris anno MMXII viginti etiam explebuntur anni a publica editione Catechismi
Catholicae Ecclesiae, cuius textus a Nostro Praedecessore, beato papa loanne Paulo 113, promulgatus est ad
vim et pulchritudinem fidei omnibus fidelibus illustrandam. Hoc documentum, authenticus fructus Concilii
Vaticani ll, ab Extraordinaria Synodo Episcoporum anno MCMLXXXV exoptatum est tamquam instrumentum ad
catechesim promovendam,4 quod per sociatam operam totius Episcopatus Ecclesiae Catholicae est paratum. Et
Nos Ipsi convocavimus Coetum Generalem Synodi Episcoporum, mense Octobri anno MMXII celebrandum,
cuius argumentum inscribitur Nova evangelizatio ad christianam fidem tradendam. Eventus ille opportunus erit
ad totam Ecclesiae compagem introducendam in tempus quo peculiaris instruatur meditatio et fides iterum
detegatur. Haud primum fit ut Ecclesia ad Annum fidei celebrandum vocetur. Anno MCMLXVII Veneratus
Decessor Noster, Dei Servus Paulus VI similem annum indixit, ut martyrium Apostolorum Petri et Pauli
commemoraretur, XIX saeculo eorum supremae testificationis vertente. Id cogitavit veluti sollemne quiddam, ut
universa Ecclesia "eandem fidem vere et sincere" profiteretur; ipse porro voluit ut ea confirmaretur "singularis et
publica, libera et conscia, interior et exterior, humilis et prompta"5. Ipse enim sentiebat Ecclesiam universam hoc
modo acturam esse "ad plenam et rectam adipiscendam conscientiam fidei suae, ad eandemque excitandam,
renovandam, confirmandam, profitendam"6. Magnae immutationes illius anni, clariorem huius celebrationis
necessitatem reddiderunt. Quam celebrationem ad finem adduxit sollemnis professio fidei7, ut significaretur
quantopere essentialia principia, quae ex saeculis omnium credentium constituunt patrimonium, confirmatione,
intellectione et pervestigatione, ratione usque renovata, indigeant, ad congruam testificationem reddendam in
historicis condicionibus, quae aliae sunt ac superiorum temporum.

5. Quibusdam sub aspectibus Veneratus Decessor Noster hunc Annum quandam "consecutionem et
necessitatem postconciliarem"8 respexit, prorsus sibi illius temporis gravium difficultatum conscius, praesertim
quod ad veram fidem profitendam eandemque recte interpretandam attinent. Censuimus Annum fidei incohari,
quinquagesimo anno transacto a Concilio Vaticano Il incepto, opportunam dare occasionem, ut intellegatur
scripta, hereditate a Patribus accepta, ad beati loannis Pauli Il verba, pretium non amittere nec fulgorem.
Necesse est ut congruenter legantur et noscantur et approprientur uti textus idonei et directorii Magisterii, in
ambitu Ecclesiasticae Traditionis ... Ut quam maxime assumimus officium ostendendi Concilium uti summam
gratiam qua Ecclesia saeculo XX est ditata: in eo nobis tutissimus offertur index ad iter hoc ineunte saeculo
detegendum"9. Nos quoque magnopere id confirmare volumus quod de Concilio paucis post mensibus a Nostra
ad Petri Successoris munus electione diximus: "Si id legimus ac recta hermeneutica percipimus, ipsum esse
fierique magis ac magis potest magna vis ad Ecclesiam renovandam, quod est semper necessarium"10.

6. Ecclesiae renovatio etiam per vitae credentium testificationes fit: nam suam per exsistentiam in mundo
christiani ad veritatis Verbum collustrandum vocantur, quod Dominus lesus nobis reliquit. Ipsum Concilium in
Constitutione dogmatica de Ecclesia Lumen gentium asseruit: "Dum vero Christus, «sanctus, innocens,
impollutus» (Heb 7,26) peccatum non novit (2 Cor 5,21), sed sola delicta populi repropitiare venit (cfr Heb 2,17),
Ecclesia in proprio sinu peccatores complectens, sancta simul semper purificanda, paenitentiam et
renovationem continuo prosequitur. «Inter persecutiones mundi et consolationes Dei peregrinando procurrit»



3

Ecclesia, crucem et mortem Domini annuntians, donec veniat (cfr 1 Cor 11,26). Virtute autem Domini resuscitati
roboratur, ut afflictiones et difficultates suas, internas pariter et extrinsecas, patientia et caritate devincat, et
mysterium Eius, licet sub umbris, fideliter tamen in mundo revelet, donec in fine lumine pleno manifestabitur"11.

Hoc in rerum prospectu Annus fidei ad veram renovatamque conversionem in Dominum invitat, unum mundi
Salvatorem. In eius mortis resurrectionisque mysterio Deus Amoris plenitudinem revelavit, qui salvat et homines
per remissionem peccatorum ad vitae conversionem vocat (cfr Act 5,31). Ad Pauli Apostoli mentem hic Amor ad
vitam novam hominem perducit: "Consepulti ergo sumus cum illo per baptismum in mortem, ut quemadmodum
suscitatus est Christus a mortuis per gloriam Patris, ita et nos in novitate vitae ambulemus" (Rom 6,4). Per fidem
vita haec nova totam hominis exsistentiam radicitus ex resurrectionis novitate fingit. Secundum eius liberam
facultatem, cogitationes et affectus, mens et mores hominis pedetemptim purificantur et transformantur in itinere
quodam, quod numquam hac in vita completur. "Fides, quae per caritatem operatur" (Gal 5,6) nova fit intellectus
actionisque regula, quae totam hominis vitam commutat (cfr Rom 12,2; Col 3,9-10; Eph 4,20-29; 2 Cor 5,17).

7. "Caritas Christi urget nos" (2 Cor 5,14): est Christi amor qui corda nostra implet ac nos ad evangelizandum
impellit. Ipse, hodie sicut illo tempore, nos mittit ut per mundi semitas suum Evangelium cunctis terrae populis
proclamemus (cfr Mt 28,19). Suo quidem amore omnium generationum homines ad se trahit lesus Christus:
omni tempore convocat ipse Ecclesiam, ei Evangelium nuntiandum committens, veluti mandatum quod semper
est novum. Quapropter hodie quoque studiosius ecclesiale opus pro nova evangelizatione est necessarium, ut
denuo in actu credendi detegatur laetitia atque in fide communicanda iterum reperiatur studium. In quotidie eius
amore detegendo vim vigoremque haurit credentium missionale munus, quod numquam deficere potest. Fides
namque adolescit, cum veluti recepti amoris experientia habetur cumque uti gratiae laetitiaeque experientia
communicatur. Fecundos ea facit, utpote cum in spe cor dilatet atque sinit ut testificatio capax generandi
praebeatur: etenim cor mentemque aperit illorum qui audiunt ad accipiendum Dominum invitantem, ut eius
Verbo adhaereant eiusque discipuli fiant. Credentes, ut sanctus Augustinus ait, "credendo praemuniuntur"12.
Sanctus Episcopus Hipponensis iure meritoque hoc modo disserebat. Sicut scimus, eius vita continuata fuit
inquisitio de fidei pulchritudine, donec eius cor in Deo requiesceret13. Complura eius scripta, quibus praestantia
credendi fideique veritas collustrantur, nostris quoque temporibus veluti incomparabilium divitiarum patrimonium
manent et efficiunt ut multae personae Deum requirentes rectum iter ad "portam fidei" petendam reperiant.

Itaque credendo tantum fides crescit et roboratur; nulla alia datur facultas de propria vita habendi certitudinem
nisi quis plus plusque amoris manibus se committit, quem maiorem usque experitur, quandoquidem ex Deo
oritur.

8. Hac in fausta anniversaria memoria, Fratres Episcopos totius orbis invitare intendimus ut cum Successore
Petri coniungantur, tempore sane spiritalis gratiae quam nobis tribuit Dominus ad pretiosum fidei donum
memorandum. Hunc Annum digne ac fecunde celebrare cupimus. Meditatio de fide confirmetur oportet ut omnes
in Christum credentes fulciantur ad suam Evangelio adhaesionem magis consciam reddendam eamque
corroborandam, potissimum hac aetate profundae mutationis, cui nunc humanum subicitur genus. Nobis facultas
dabitur fidem profitendi in Dominum surrectum nostris in ecclesiis cathedralibus et in templis totius mundi;
nostris in domibus et apud nostras familias, ut unusquisque vehementius compellatur ad illam perpetuam fidem
melius cognoscendam et futuris generationibus tradendam. Religiosae communitates sicut illae paroeciales,
omniaque ecclesialia instituta, vetera et nova, modum invenient hoc Anno symbolum Credo publice profitendi.

9. Optamus ut hic Annus in singulis credentibus studium excitet confitendi fidem in plenitudine renovataque
persuasione, fiducia et spe. Opportuna erit occasio fidei in liturgia celebrationem studiosius agendi, atque
potissimum in Eucharistia quae "est culmen ad quod actio Ecclesiae tendit et simul fons unde omnis eius virtus
emanat"14. Eadem ratione, optamus ut vitae credentium testificatio crescat in credibilitatem. Detegere iterum
argumenta fidei quam profitemur, celebramus, vivimus et oramus15, necnon meditari de eodem actu quo
creditur, munus constituunt quod singuli credentes, potissimum hoc Anno, sibi assumere debent.

Non casu christiani primis saeculis symbolum Credo memoriae mandare tenebantur. Quod quidem cotidiana fuit
illis precatio, ne munus in baptismate sumptum obliviscerentur. Verbis summa significatione ditatis sanctus
Augustinus hoc memorat, dum in Sermone de redditione symboli dicit: "Sacrosancti mysterii Symbolum, quod



4

simul accepistis, et singuli hodie reddidistis, verba sunt in quibus matris Ecclesiae fides supra fundamentum
stabile, quod est Christus Dominus, solidata firmatur. (...) Accepistis ergo, et reddidistis, quod animo et corde
semper retinere debetis, quod in stratis vestris dicatis, quod in plateis cogitetis, et quod inter cibos non
obliviscamini; in quo etiam dormientes corpore, corde vigiletis"16.

10. Hanc ad rem velimus iter delineare ad altius scrutanda non solum fidei argumenta, sed etiam simul cum iis
actum quo omnino ac plena in libertate Deo plane confidere decernimus. Alta enim exstat coniunctio inter actum
quo creditur et argumenta quibus assentimus. Apostolus Paulus in hanc realitatem ingredi sinit scribens: "Corde
enim creditur ad iustitiam, ore autem confessio fit in salutem" (Rom 10,10). Cor significat primum actum, quo ad
fidem perducitur, donum Dei esse et actionem gratiae agentis et transformantis personam usque ad eius
intimum.

Ad rem quod attinet exemplum Lydiae est perquam conspicuum. Sanctus Lucas narrat Paulum, Philippis
adstantem, die sabbatorum Evangelium quibusdam nuntiare mulieribus, quas inter Lydia versabatur cuius
"Dominus aperuit cor intendere his, quae dicebantur a Paulo" (Act 16,14). Doctrina, quae in sententia includitur,
magni est momenti. Sanctus Lucas docet cognitionem argumentorum ad credendum sufficientem non esse, nisi
postea cor, verum personae sacrarium, aperiatur auxilio gratiae quae sinit oculos habere ad altius inspiciendum,
et intellegere id quod nuntiatum est Verbum Domini esse.

Ore vicissim profiteri significat fidem publicam testificationem et munus requirere. Numquam christianus cogitare
potest actum credendi esse actum privatum. Fides deliberationem requirit cum Domino manendi ad vitam cum
Ipso gerendam. Hoc quidem "cum lllo manere" introducit ad rationes intellegendas ob quas creditur. Fides, cum
actus sit libertatis, socialem etiam postulat responsalitatem rei quae creditur. Ecclesia die Pentecostes clare
demonstrat hanc publicam dimensionem credendi et sine timore propriam fidem unicuique personae nuntiandi.
Donum est Spiritus Sancti quod ad missionem aptos nos reddit et nostram corroborat testificationem, quam
liberam efficit et strenuam.

Eadem fidei professio actus est personalis et simul communitarius. Est enim Ecclesia primum fidei subiectum. In
christianae communitatis fide unusquisque baptisma accipit, efficax signum ingrediendi in populum credentium
ad salutem obtinendam. Sicut affirmat Catechismus Catholicae Ecclesiae: «"Credo": est fides Ecclesiae quam
unusquisque credens personaliter profitetur, praesertim cum baptizatur. "Credimus": est fides Ecclesiae quam
Episcopi in Concilio profitentur congregati vel generalius quam liturgica credentium profitetur congregatio.
"Credo": est etiam Ecclesia, Mater nostra quae Deo fide respondet sua nosque docet dicere: "Credo",
"Credimus"»17.

Ut adverti potest, cognitio argumentorum fidei essentialis est ad proprium ferendum assensum, id est ad plene
adhaerendum cum intellegentia et voluntate iis quae Ecclesia proponit. Cognitio fidei introducit in plenitudinem
mysterii salvifici a Deo revelati. ltaque assensus qui datur, cum creditur, implicat liberam acceptationem totius
mysterii fidei, quia sponsor eius veritatis ipse est Deus qui se revelat et suum amoris mysterium perspici
permittit18.

In culturali autem nostro contextu oblivisci non possumus complures homines, etiamsi fidei donum in se ipsis
non agnoscentes, sincero tamen animo novissimum sensum et consummatam veritatem de exsistentia et de
mundo exquirere. Haec exquisitio verum est ad fidem "praeambulum”, quia personas ad semitam impellit, quae
ad Dei mysterium ducit. Etenim in ipsa hominis ratione exigentia inest "illius quod valet semperque manet"19.
Haec exigentia est perenne invitamentum, in hominis corde indelebiliter insculptum, ad iter suscipiendum ut Is
inveniatur quem non requireremus nisi iam nobis obviam venisset20. Ad hunc ipsum occursum fides nos invitat
et in plenitudine nos aperit.

11. Ut accedant ad ordinatam argumentorum fidei cognitionem, omnes in Catechismo Catholicae Ecclesiae
pretiosum et necessarium subsidium invenire possunt. Hoc documentum habetur inter maioris ponderis fructus
Concilii Vaticani Il. In Constitutione Apostolica Fidei depositum, non casu subsignata trigesimo expleto anno ab
inauguratione Concilii Vaticani Il, beatus loannes Paulus Il scripsit: "Adiuvabit hic Catechismus totius vitae
ecclesialis renovationem... Eum declaramus firmam regulam ad fidem docendam, ideoque validum



legitimumque instrumentum pro ecclesiali communione"21.

Hac quidem in ratione Annus fidei secum ferat oportebit omnium munus ad iterum reperienda et perscrutanda
praecipua fidei argumenta quae in Catechismo Catholicae Ecclesiae suam ordinatam et organicam synthesim
inveniunt. Hic, revera, ubertas emergit doctrinae quam Ecclesia in bimillennaria sua historia accepit, custodivit
ac praebuit. Percurrens a Sacris Scripturis ad Ecclesiae Patres, a Magistris theologiae ad Sanctos qui saecula
transierunt, Catechismus permanentem offert memoriam tantae varietatis qua Ecclesia de fide deque adepta
doctrinae progressione meditata est ad certitudinem dandam credentibus eorum in fidei vita.

Sua ex ipsa structura, Catechismus Catholicae Ecclesiae progressum fidei ostendit usque ad magna attingenda
cotidianae vitae argumenta. In evolvendis eius paginis, colligitur res descriptas constituere non theoriam, sed
occursum cum quadam Persona quae in Ecclesia vivit. Nam fidei professionem explanatio vitae sacramentalis
sequitur, in qua Christus praesens est et operans, atque Ecclesiam suam aedificare pergit. Sine liturgia et sine
sacramentis professio fidei efficacitatem non haberet, cum deesset ei gratia qua christianorum testificatio
sustinetur. Eadem ratione, doctrina Catechismi de vita morali totam suam assequitur significationem si haec ad
fidem, liturgiam et orationem refertur.

12. ltaque hoc Anno Catechismus Catholicae Ecclesiae verum esse poterit instrumentum ad fidem sustinendam,
praesertim eorum quibus cordi est christianorum formatio, in nostro contextu culturali perquam decretoria. Hoc
de proposito Congregationem pro Doctrina Fidei, consentientes cum ceteris Sanctae Sedis competentibus
Dicasteriis, invitavimus ut Notam fingeret, quae Ecclesiae credentibusque quaedam indicia praeberet, ut hunc
fidei Annum efficacioribus et aptioribus modis exigeretur, in servitium actus credendi et evangelizandi.

Nam fides magis quam praeterito tempore subiecta versatur plurimis quaestionibus derivantibus ex mutata
mentis condicione, quae praecipue aetate nostra rationales certitudines ad inventiones scientificas et
technologicas contrahit. Attamen Ecclesia numquam timuit ostendere quomodo inter fidem et authenticam
scientiam nulla dari possit dissensio, quoniam utraque, etiamsi diversas per vias, ad veritatem vertitur.22

13. Hoc vertente Anno decretorium erit fidei nostrae historiam percurrere, in qua imperscrutabile mysterium
implicationis inter sanctitatem et peccatum conspicitur. Dum sanctitas magnum ostendit subsidium quod viri
mulieresque vitae testimonio obtulerunt ad communitatis incrementum et progressum, peccatum sinceram et
constantem operam conversionis suscitare debet in omnibus, ut experiantur misericordiam Patris qui cunctis
obvenit.

Hoc quidem tempore noster vertetur intuitus in lesum Christum, "ducem fidei et consummatorem" (Heb 12,2). In
ipso enim omnis labor et anhelitus humani cordis consummatur. Amoris laetitia, responsio ad tormentum
passionis et doloris, robur veniae prae suscepta offensione atque vitae victoria prae mortis vacuitate, haec
omnia consummationem inveniunt in mysterio eius Incarnationis, cuius vi homo factus est, et nobiscum
humanam infirmitatem participavit ut eam virtute suae Resurrectionis transformaret. In ipso, mortuo et
resuscitato pro nostra salute, plenam lucem reperiunt fidei exempla quibus duo haec millennia nostrae historiae
salutis sunt signata.

Per fidem Maria excepit Angeli verbum et credidit annuntiationi, nempe quod Mater Dei fieret in oboeditione
propriae deditionis (cfr Lc 1,38). Visitans Elisabeth suum extulit canticum laudis Altissimo pro miris quae
operabatur in omnibus qui sese Ei concredunt (cfr Lc 1,46-55). Laetanti et commoto animo peperit unicum Filium
suum, intactam servans virginitatem (cfr Lc 2,6-7). Confidens loseph, suo Sponso, lesum in Aegyptum portavit
ut eum ab Herodi persecutione eriperet (cfr Mt 2,13-15). Eadem cum fide secuta est Dominum in eius
praedicatione et cum Eo ad Golgotha usque mansit (cfr /o 19,25-27). Cum fide Maria gustavit fructus
resurrectionis lesu et, omnem memoriam in corde suo conferens (cfr Lc 2,19.51), commisit eam Duodecim
secum in Cenaculo congregatis ut Spiritum Sanctum susciperent (cfr Act 1,14; 2,1-4).

Per fidem Apostoli reliquerunt omnia ut Magistrum sequerentur (cfr Mc 10,28). Crediderunt verbis quibus ipse
Regnum Dei nuntiabat praesens et sua in persona perfectum (cfr Lc 11,20). Vixerunt in communione vitae cum
lesu qui erudiebat eos sua doctrina, relinquens illis novam vitae regulam, cuius vi post eius mortem tamquam



eius discipuli innotescerent (cfr /o 13,34-35). Per fidem mundum universum lustraverunt, mandato
obtemperantes Evangelium omni creaturae praedicandi (cfr Mc 16,15), et quovis dempto timore omnibus
nuntiaverunt gaudium resurrectionis quam fideliter sunt testificati.

Per fidem discipuli instituerunt primam communitatem congregatam circa doctrinam Apostolorum, in oratione, in
celebratione Eucharistiae, omnia quae possidebant in commune ponentes ut necessitatibus fratrum subvenirent
(cfr Act 2,42-47).

Per fidem martyres suam vitam deposuerunt ad testificandam veritatem Evangelii quae eos transformaverat et
aptos effecerat ut pervenirent usque ad maximum amoris donum ignoscentes propriis persecutoribus.

Per fidem viri et mulieres vitam suam consecraverunt Christo, relinquentes omnia ut in evangelica simplicitate
viverent oboedientiam, paupertatem et castitatem, signa concreta exspectationis Domini qui sine mora advenit.
Per fidem plurimi christiani operam promoverunt pro iustitia ut efficax redderent verbum Domini qui venit ad
nuntiandam liberationem a captivitate et annum gratiae omnibus (cfr Lc 4,18-19).

Per fidem, saeculorum decursu, viri et mulieres cuiusque aetatis, quorum nomina scripta sunt in Libro vitae (cfr
Apc 7,9; 13,8), confessi sunt pulchritudinem sequendi Dominum lesum illuc quo vocabantur ut praeberent
testimonium tamquam christiani: in familia, in opere, in vita publica, in charismatibus exercendis et ministeriis ad
quae invitabantur.

Per fidem nos quoque vivimus: per Dominum lesum veraciter agnitum, in nostra exsistentia historiaque
praesentem.

14. Annus fidei favens quoque erit occasio testimonium caritatis roborandi. Memorat sanctus Paulus: "Nunc
autem manet fides, spes, caritas, tria haec; maior autem ex his est caritas" (7 Cor 13,13). Acutiore quoque
sententia, quae per saecula christianos perurget, apostolus lacobus affirmat: "Quid proderit, fratres mei, si fidem
quis dicat se habere, opera autem non habeat? Numquid poterit fides salvare eum? Si frater aut soror nudi sunt
et indigent victu cotidiano, dicat autem aliquis de vobis illis: «lte in pace, calefacimini et saturamini», non
dederitis autem eis, quae necessaria sunt corporis, quid proderit? Sic et fides, si non habeat opera, mortua est
in semetipsa. Sed dicet quis: «Tu fidem habes, et ego opera habeo». Ostende mihi fidem tuam sine operibus, et
ego tibi ostendam ex operibus meis fidem" (/ac 2,14-18).

Fides sine caritate fructum non fert, et caritas sine fide est veluti animi impulsio constanter dubio subiecta. Fides
et caritas invicem se requirunt, ita ut altera alteri cuiusque iter peragere sinat. Etenim haud pauci christiani vitam
suam cum amore impendunt pro eo qui in solitudine vivit, recusatus seu exclusus, ac si primus esset cui esset
occurrendum ac potissimum subveniendum, quoniam in eo Christi vultus re ipsa resplendet. Propter fidem
vultum resuscitati Domini agnoscere possumus in iis qui nostrum requirunt amorem. "Quamdiu fecistis uni de his
fratribus meis minimis, mihi fecistis" (Mt 25,40): haec enim verba constituunt monitum non obliviscendum et
perennem invitationem ad rependendum hunc amorem quo ipsemet curam de nobis adhibet. Fides sinit ut
Christus agnoscatur eiusque amor nos impellit ut succurramus ipsi quoties in vitae itinere proximus noster
efficitur. Fide confirmati, nostrum munus in mundo spe conspicimus, exspectantes "novos vero caelos et terram
novam ... in quibus iustitia habitat"(2 Pe 3,13; cfr Apc 21,1).

15. Vergens iam ad vitae finem, apostolus Paulus a Timotheo discipulo expetit "sectare fidem" (2 Tim 2,22)
eadem constantia qua a pueritia fruebatur (cfr 2 Tim 3,15). Audimus hanc adhortationem in unumguemque
nostrum conversam, ut nemo in fide piger efficiatur. Ipsa nos comitatur in vita quae permittit ut novo usque
intuitu mirabilia percipiamus quae Deus pro nobis adimplet. Intendens contueri signa temporis nostrae hodiernae
historiae, fides unumquemque nostrum incitat ut vivum efficiamur signum praesentiae Resuscitati in mundo.
Mundus hodie praecipue indiget credibili testificatione eorum qui, in mente et corde a Verbo Domini illuminati,
cor et mentem plurimorum hominum aperire valent ad desiderium Dei veraeque vitae quae finem non habet.

"Sermo Domini currat et glorificetur" (2 Thess 3,1). Utinam hic Annus fidei nexum cum Christo Domino firmiorem
usque reddat, quia in Eo tantummodo adest certitudo respiciendi futurum aevum et sponsio amoris authentici et



duraturi. Petri Apostoli verba extremum lucis radium in fidem proiciunt: "In quo exsultatis, modicum nunc si
oportet contristati in variis tentationibus, ut probatio vestrae fidei multo pretiosior auro, quod perit, per ignem
quidem probato, inveniatur in laudem et gloriam et honorem in revelatione lesu Christi. Quem cum non videritis,
diligitis; in quem nunc non videntes, credentes autem, exsultatis laetitia inenarrabili et glorificata, reportantes
finem fidei vestrae salutem animarum" (7 Pe 1,6-9). Christianorum vita experientiam complectitur sive laetitiae
sive tribulationis. Quot Sancti experti sunt solitudinem! Quot credentes nostra quoque aetate Dei silentio
probantur, dum eius vocem solacii audire velint! Aerumnae vitae, dum percipere sinunt mysterium Crucis atque
participare passiones Christi (cfr Col 1,24), praeludium constituunt ad laetitiam et spem ad quas fides conducit:
"Cum enim infirmor, tunc potens sum" (2 Cor 12,10). Nos credimus firma certitudine Dominum lesum de malo ac
de morte triumphavisse. Hac valida fiducia nos Ei committimus; Ipse inter nos est, maligni potestatem vincit (cfr
Lc 11,20) et Ecclesia, visibilis communitas misericordiae eius, in Eo tamquam signum permanet definitivae
reconciliationis cum Patre.

Hoc tempus gratiae Deiparae committimus, quae proclamata est "beata, quae credidit" (Lc 1,45).

Datum Romae, apud Sanctum Petrum, die XI mensis Octobris, anno MMXI, Pontificatus Nostri septimo.

BENEDICTUS PP. XVI

1 Homilia in sancta Missa habita in sollemni initio ministerii summi Ecclesiae Pastoris (24 Aprilis 2005): AAS 97
(2005), 710.2 Cfr Benedictus XVI, Homilia in sancta Missa in Terreiro do Pacgo, Olisipone (11 Maii 2010:
Insegnamenti V1, 1 (2010), 673.3 Cfr loannes Paulus Il, Const. ap. Fidei depositum (11 Octobris 1992): AAS 86
(1994), 113-118.4 Relatio finalis Coetus Extraordinarii Synodi Episcoporum (7 Decembris 1985), II, B. a. 4: in
Enchiridion Vaticanum, vol. 9, n. 1797.5 Paulus VI, Adhort. ap. Petrum et Paulum Apostolos, saeculo XIX
expleto postquam Sancti Apostoli Petrus et Paulus martyrium fecerunt (22 Februarii 1967): AAS 59 (1967),
196.6 Ibid., 198.7 Paulus VI, Sollemnis professio fidei pronuntiata ante Basilicam Petrianam die XXX mensis
lunii anno MCMLXVIII, anno a fide vocato, et saec. XIX a martyrio SS. Petri et Pauli App. Completis (30 lunii
1968): AAS 60 (1968) 433-445.8 Id., Audientia Generalis (14 lunii 1967): InsegnamentiVV (1967), 801.9 Ep. ap.
Novo millennio ineunte (6 lanuarii 2001), 57: AAS 93 (2001), 308.10 Allocutio ad Romanam Curiam (22
Decembris 2005): AAS 98 (2006), 52.11 Conc. Oecum. Vat. I, Const. dogm. de Ecclesia Lumen gentium, n.
8.12 De utilitate credendi, 1,2.13 Cfr Augustinus Hipponensis, Confessiones, 1,1.14 Conc. Oecum. Vat. Il,
Const. de sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, n. 10.15 Cfr loannes Paulus Il, Const. ap. Fidei depositum
(11 Octobris 1992): AAS 86 (1994), 116.16 Augustinus Hipponensis, Sermo 215,1.17 Catechismus Catholicae
Ecclesiae, 167.18 Cfr Conc. Oecum. Vat. |, Const. dogm. de fide catholica Dei Filius, cap. lll, DS 3008-3009;
Conc. Oecum. Vat. Il, Const. dogm. de divina revelatione Dei verbum, 5.19 Benedictus XVI, Allocutio Lutetiae
Parisiorum ad viros culturae deditos apud Collegium a Bernardinis (12 Septembris anno 2008): AAS 100 (2008),
721-730.20 Cfr Augustinus Hipponensis, Confessiones, Xlll,1.21 loannes Paulus Il, Const. ap. Fidei depositum
(11 Octobris 1992): AAS 86 (1994), 115 et 117.22 Cfr loannes Paulus ll, Litt. Enc. Fides et ratio (14 Septembris
1998), nn. 34 et 106: AAS 91 (1999), 31-32, 86-87.[01436-07.02] [Testo originale: Latino]® TRADUZIONE IN
LINGUA ITALIANAL ettera Apostolica in forma di Motu proprio Porta fideidel Sommo Pontefice Benedetto
XVlcon la quale si indice 'Anno della fede 1. La "porta della fede" (cfr At 14,27) che introduce alla vita di
comunione con Dio e permette I'ingresso nella sua Chiesa € sempre aperta per noi. E’ possibile oltrepassare
quella soglia quando la Parola di Dio viene annunciata e il cuore si lascia plasmare dalla grazia che trasforma.
Attraversare quella porta comporta immettersi in un cammino che dura tutta la vita. Esso inizia con il Battesimo
(cfr Rm 6, 4), mediante il quale possiamo chiamare Dio con il nome di Padre, e si conclude con il passaggio
attraverso la morte alla vita eterna, frutto della risurrezione del Signore Gesu che, con il dono dello Spirito Santo,
ha voluto coinvolgere nella sua stessa gloria quanti credono in Lui (cfr Gv 17,22). Professare la fede nella Trinita
— Padre, Figlio e Spirito Santo — equivale a credere in un solo Dio che € Amore (cfr 1Gv 4,8): il Padre, che nella
pienezza del tempo ha inviato suo Figlio per la nostra salvezza; Gesu Cristo, che nel mistero della sua morte e
risurrezione ha redento il mondo; lo Spirito Santo, che conduce la Chiesa attraverso i secoli nell’attesa del
ritorno glorioso del Signore.2. Fin dall’inizio del mio ministero come Successore di Pietro ho ricordato I'esigenza
di riscoprire il cammino della fede per mettere in luce con sempre maggiore evidenza la gioia ed il rinnovato
entusiasmo dell’incontro con Cristo. Nel’Omelia della santa Messa per I'inizio del pontificato dicevo: "La Chiesa




8
nel suo insieme, ed i Pastori in essa, come Cristo devono mettersi in cammino, per condurre gli uomini fuori dal
deserto, verso il luogo della vita, verso I'amicizia con il Figlio di Dio, verso Colui che ci dona la vita, la vita in
pienezza"1. Capita ormai non di rado che i cristiani si diano maggior preoccupazione per le conseguenze sociali,
culturali e politiche del loro impegno, continuando a pensare alla fede come un presupposto ovvio del vivere
comune. In effetti, questo presupposto non solo non ¢ piu tale, ma spesso viene perfino negato2. Mentre nel
passato era possibile riconoscere un tessuto culturale unitario, largamente accolto nel suo richiamo ai contenuti
della fede e ai valori da essa ispirati, oggi non sembra piu essere cosi in grandi settori della societa, a motivo di
una profonda crisi di fede che ha toccato molte persone.3. Non possiamo accettare che il sale diventi insipido e
la luce sia tenuta nascosta (cfr Mt 5,13-16). Anche I'uomo di oggi puo sentire di nuovo il bisogno di recarsi come
la samaritana al pozzo per ascoltare Gesu, che invita a credere in Lui e ad attingere alla sua sorgente,
zampillante di acqua viva (cfr Gv 4,14). Dobbiamo ritrovare il gusto di nutrirci della Parola di Dio, trasmessa dalla
Chiesa in modo fedele, e del Pane della vita, offerti a sostegno di quanti sono suoi discepoli (cfr Gv 6,51).
L’'insegnamento di Gesu, infatti, risuona ancora ai nostri giorni con la stessa forza: "Datevi da fare non per il cibo
che non dura, ma per il cibo che rimane per la via eterna" (Gv 6,27). L'interrogativo posto da quanti lo
ascoltavano ¢ lo stesso anche per noi oggi: "Che cosa dobbiamo compiere per fare le opere di Dio?" (Gv 6,28).
Conosciamo la risposta di Gesu: "Questa € I'opera di Dio: che crediate in colui che egli ha mandato" (Gv 6,29).
Credere in Gesu Cristo, dunque, € la via per poter giungere in modo definitivo alla salvezza.4. Alla luce di tutto
questo ho deciso di indire un Anno della fede. Esso avra inizio I'11 ottobre 2012, nel cinquantesimo anniversario
dell'apertura del Concilio Vaticano Il, e terminera nella solennita di Nostro Signore Gesu Cristo Re dell’'Universo,
il 24 novembre 2013. Nella data dell’11 ottobre 2012, ricorreranno anche i vent'anni dalla pubblicazione del
Catechismo della Chiesa Cattolica, testo promulgato dal mio Predecessore, il Beato Papa Giovanni Paolo 113,
allo scopo di illustrare a tutti i fedeli la forza e la bellezza della fede. Questo documento, autentico frutto del
Concilio Vaticano I, fu auspicato dal Sinodo Straordinario dei Vescovi del 1985 come strumento al servizio della
catechesi4 e venne realizzato mediante la collaborazione di tutto I'Episcopato della Chiesa cattolica. E proprio
I’Assemblea Generale del Sinodo dei Vescovi € stata da me convocata, nel mese di ottobre del 2012, sul tema
de La nuova evangelizzazione per la trasmissione della fede cristiana. Sara quella un’occasione propizia per
introdurre I'intera compagine ecclesiale ad un tempo di particolare riflessione e riscoperta della fede. Non ¢ la
prima volta che la Chiesa & chiamata a celebrare un Anno della fede. Il mio venerato Predecessore il Servo di
Dio Paolo VI ne indisse uno simile nel 1967, per fare memoria del martirio degli Apostoli Pietro e Paolo nel
diciannovesimo centenario della loro testimonianza suprema. Lo pensd come un momento solenne perché in
tutta la Chiesa vi fosse "un'autentica e sincera professione della medesima fede"; egli, inoltre, volle che questa
venisse confermata in maniera "individuale e collettiva, libera e cosciente, interiore ed esteriore, umile e
franca"5. Pensava che in tal modo la Chiesa intera potesse riprendere "esatta coscienza della sua fede, per
ravvivarla, per purificarla, per confermarla, per confessarla"é. | grandi sconvolgimenti che si verificarono in
quell’Anno, resero ancora piu evidente la necessita di una simile celebrazione. Essa si concluse con la
Professione di fede del Popolo di Dio7, per attestare quanto i contenuti essenziali che da secoli costituiscono il
patrimonio di tutti i credenti hanno bisogno di essere confermati, compresi e approfonditi in maniera sempre
nuova al fine di dare testimonianza coerente in condizioni storiche diverse dal passato.5. Per alcuni aspetti, il
mio venerato Predecessore vide questo Anno come una "conseguenza ed esigenza postconciliare"8, ben
cosciente delle gravi difficolta del tempo, soprattutto riguardo alla professione della vera fede e alla sua retta
interpretazione. Ho ritenuto che far iniziare I’Anno della fede in coincidenza con il cinquantesimo anniversario
dell'apertura del Concilio Vaticano Il possa essere un’occasione propizia per comprendere che i testi lasciati in
eredita dai Padri conciliari, secondo le parole del beato Giovanni Paolo I, "non perdono il loro valore né il loro
smalto. E necessario che essi vengano letti in maniera appropriata, che vengano conosciuti e assimilati come
testi qualificati e normativi del Magistero, all'interno della Tradizione della Chiesa ... Sento piu che mai il dovere
di additare il Concilio, come la grande grazia di cui la Chiesa ha beneficiato nel secolo XX: in esso ci & offerta
una sicura bussola per orientarci nel cammino del secolo che si apre"9. lo pure intendo ribadire con forza quanto
ebbi ad affermare a proposito del Concilio pochi mesi dopo la mia elezione a Successore di Pietro: "se lo
leggiamo e recepiamo guidati da una giusta ermeneutica, esso puo essere e diventare sempre di piu una
grande forza per il sempre necessario rinnovamento della Chiesa"10.6. Il innovamento della Chiesa passa
anche attraverso la testimonianza offerta dalla vita dei credenti: con la loro stessa esistenza nel mondo i cristiani
sono infatti chiamati a far risplendere la Parola di verita che il Signore Gesu ci ha lasciato. Proprio il Concilio,
nella Costituzione dogmatica Lumen gentium, affermava: "Mentre Cristo, «santo, innocente, senza macchia»
(Eb 7,26), non conobbe il peccato (cfr 2Cor 5,21) e venne solo allo scopo di espiare i peccati del popolo (cfr Eb
2,17), la Chiesa, che comprende nel suo seno peccatori ed € percid santa e insieme sempre bisognosa di
purificazione, avanza continuamente per il cammino della penitenza e del rinnovamento. La Chiesa «prosegue il
suo pellegrinaggio fra le persecuzioni del mondo e le consolazioni di Dio», annunziando la passione e la morte



9
del Signore fino a che egli venga (cfr 1Cor 11,26). Dalla virtu del Signore risuscitato trae la forza per vincere con
pazienza e amore le afflizioni e le difficolta, che le vengono sia dal di dentro che dal di fuori, € per svelare in
mezzo al mondo, con fedelta anche se non perfettamente, il mistero di lui, fino a che alla fine dei tempi esso
sara manifestato nella pienezza della luce"11.L’Anno della fede, in questa prospettiva, & un invito ad
un’autentica e rinnovata conversione al Signore, unico Salvatore del mondo. Nel mistero della sua morte e
risurrezione, Dio ha rivelato in pienezza ’Amore che salva e chiama gli uomini alla conversione di vita mediante
la remissione dei peccati (cfr At5,31). Per I'apostolo Paolo, questo Amore introduce 'uomo ad una nuova vita:
"Per mezzo del battesimo siamo stati sepolti insieme a lui nella morte, perché come Cristo fu risuscitato dai
morti per mezzo della gloria del Padre, cosi anche noi possiamo camminare in una nuova vita" (Rm 6,4). Grazie
alla fede, questa vita nuova plasma tutta I'esistenza umana sulla radicale novita della risurrezione. Nella misura
della sua libera disponibilita, i pensieri e gli affetti, la mentalita e il comportamento delluomo vengono
lentamente purificati e trasformati, in un cammino mai compiutamente terminato in questa vita. La "fede che si
rende operosa per mezzo della carita" (Gal 5,6) diventa un nuovo criterio di intelligenza e di azione che cambia
tutta la vita dell’'uomo (cfr Rm 12,2; Col 3,9-10; Ef4,20-29; 2Cor 5,17).7. "Caritas Christi urget nos" (2Cor 5,14):
e I'amore di Cristo che colma i nostri cuori e ci spinge ad evangelizzare. Egli, oggi come allora, ci invia per le
strade del mondo per proclamare il suo Vangelo a tutti i popoli della terra (cfr Mt 28,19). Con il suo amore, Gesu
Cristo attira a sé gli uomini di ogni generazione: in ogni tempo Egli convoca la Chiesa affidandole I'annuncio del
Vangelo, con un mandato che & sempre nuovo. Per questo anche oggi € necessario un piu convinto impegno
ecclesiale a favore di una nuova evangelizzazione per riscoprire la gioia nel credere e ritrovare I'entusiasmo nel
comunicare la fede. Nella quotidiana riscoperta del suo amore attinge forza e vigore 'impegno missionario dei
credenti che non pud mai venire meno. La fede, infatti, cresce quando € vissuta come esperienza di un amore
ricevuto e quando viene comunicata come esperienza di grazia e di gioia. Essa rende fecondi, perché allarga il
cuore nella speranza e consente di offrire una testimonianza capace di generare: apre, infatti, il cuore e la mente
di quanti ascoltano ad accogliere l'invito del Signore di aderire alla sua Parola per diventare suoi discepoli. |
credenti, attesta sant’Agostino, "si fortificano credendo"12. Il santo Vescovo di Ippona aveva buone ragioni per
esprimersi in questo modo. Come sappiamo, la sua vita fu una ricerca continua della bellezza della fede fino a
quando il suo cuore non trovo riposo in Dio13. | suoi numerosi scritti, nei quali vengono spiegate I'importanza del
credere e la verita della fede, permangono fino ai nostri giorni come un patrimonio di ricchezza ineguagliabile e
consentono ancora a tante persone in ricerca di Dio di trovare il giusto percorso per accedere alla "porta della
fede".Solo credendo, quindi, la fede cresce e si rafforza; non c’e altra possibilita per possedere certezza sulla
propria vita se non abbandonarsi, in un crescendo continuo, nelle mani di un amore che si sperimenta sempre
piu grande perché ha la sua origine in Dio.8. In questa felice ricorrenza, intendo invitare i Confratelli Vescovi di
tutto I'orbe perché si uniscano al Successore di Pietro, nel tempo di grazia spirituale che il Signore ci offre, per
fare memoria del dono prezioso della fede. Vorremmo celebrare questo Anno in maniera degna e feconda.
Dovra intensificarsi la riflessione sulla fede per aiutare tutti i credenti in Cristo a rendere piu consapevole ed a
rinvigorire la loro adesione al Vangelo, soprattutto in un momento di profondo cambiamento come quello che
'umanita sta vivendo. Avremo 'opportunita di confessare la fede nel Signore Risorto nelle nostre Cattedrali e
nelle chiese di tutto il mondo; nelle nostre case e presso le nostre famiglie, perché ognuno senta forte I'esigenza
di conoscere meglio e di trasmettere alle generazioni future la fede di sempre. Le comunita religiose come
quelle parrocchiali, e tutte le realta ecclesiali antiche e nuove, troveranno il modo, in questo Anno, per rendere
pubblica professione del Credo.9. Desideriamo che questo Anno susciti in ogni credente I'aspirazione a
confessare la fede in pienezza e con rinnovata convinzione, con fiducia e speranza. Sara un'occasione propizia
anche per intensificare la celebrazione della fede nella liturgia, e in particolare nellEucaristia, che € "il culmine
verso cui tende I'azione della Chiesa e insieme la fonte da cui promana tutta la sua energia"14. Nel contempo,
auspichiamo che la testimonianza di vita dei credenti cresca nella sua credibilita. Riscoprire i contenuti della
fede professata, celebrata, vissuta e pregata15, e riflettere sullo stesso atto con cui si crede, € un impegno che
ogni credente deve fare proprio, soprattutto in questo Anno.Non a caso, nei primi secoli i cristiani erano tenuti ad
imparare a memoria il Credo. Questo serviva loro come preghiera quotidiana per non dimenticare I'impegno
assunto con il Battesimo. Con parole dense di significato, lo ricorda sant’Agostino quando, in un’Omelia sulla
redditio symboli, la consegna del Credo, dice: "Il simbolo del santo mistero che avete ricevuto tutti insieme e che
0ggi avete reso uno per uno, sono le parole su cui € costruita con saldezza la fede della madre Chiesa sopra il
fondamento stabile che & Cristo Signore ... Voi dunque lo avete ricevuto e reso, ma nella mente e nel cuore lo
dovete tenere sempre presente, lo dovete ripetere nei vostri letti, ripensarlo nelle piazze e non scordarlo durante
i pasti: e anche quando dormite con il corpo, dovete vegliare in esso con il cuore"16.10. Vorrei, a questo punto,
delineare un percorso che aiuti a comprendere in modo piu profondo non solo i contenuti della fede, ma insieme
a questi anche I'atto con cui decidiamo di affidarci totalmente a Dio, in piena liberta. Esiste, infatti, un’unita
profonda tra I'atto con cui si crede e i contenuti a cui diamo il nostro assenso. L’apostolo Paolo permette di



10
entrare all'interno di questa realta quando scrive: "Con il cuore ... si crede ... € con la bocca si fa la professione
di fede" (Rm 10,10). Il cuore indica che il primo atto con cui si viene alla fede &€ dono di Dio e azione della grazia
che agisce e trasforma la persona fin nel suo intimo.L’esempio di Lidia € quanto mai eloquente in proposito.
Racconta san Luca che Paolo, mentre si trovava a Filippi, ando di sabato per annunciare il Vangelo ad alcune
donne; tra esse vi era Lidia e il "Signore le apri il cuore per aderire alle parole di Paolo" (At 16,14). Il senso
racchiuso nell’espressione & importante. San Luca insegna che la conoscenza dei contenuti da credere non &
sufficiente se poi il cuore, autentico sacrario della persona, non € aperto dalla grazia che consente di avere
occhi per guardare in profondita e comprendere che quanto € stato annunciato € la Parola di Dio.Professare con
la bocca, a sua volta, indica che la fede implica una testimonianza ed un impegno pubblici. |l cristiano non puo
mai pensare che credere sia un fatto privato. La fede € decidere di stare con il Signore per vivere con Lui. E
questo "stare con Lui" introduce alla comprensione delle ragioni per cui si crede. La fede, proprio perché € atto
della liberta, esige anche la responsabilita sociale di cio che si crede. La Chiesa nel giorno di Pentecoste mostra
con tutta evidenza questa dimensione pubblica del credere e dell’'annunciare senza timore la propria fede ad
ogni persona. E il dono dello Spirito Santo che abilita alla missione e fortifica la nostra testimonianza,
rendendola franca e coraggiosa.La stessa professione della fede € un atto personale ed insieme comunitario. E’
la Chiesa, infatti, il primo soggetto della fede. Nella fede della Comunita cristiana ognuno riceve il Battesimo,
segno efficace dell'ingresso nel popolo dei credenti per ottenere la salvezza. Come attesta il Catechismo della
Chiesa Cattolica: "«lo credoy; € la fede della Chiesa professata personalmente da ogni credente, soprattutto al
momento del Battesimo. «Noi crediamo» ¢ la fede della Chiesa confessata dai Vescovi riuniti in Concilio, o piu
generalmente, dall’assemblea liturgica dei fedeli. «lo credo»: & anche la Chiesa nostra Madre, che risponde a
Dio con la sua fede e che ci insegna a dire «lo credo», «Noi crediamo»"17.Come si pud osservare, la
conoscenza dei contenuti di fede & essenziale per dare il proprio assenso, cioé per aderire pienamente con
l'intelligenza e la volonta a quanto viene proposto dalla Chiesa. La conoscenza della fede introduce alla totalita
del mistero salvifico rivelato da Dio. L’assenso che viene prestato implica quindi che, quando si crede, si accetta
liberamente tutto il mistero della fede, perché garante della sua verita & Dio stesso che si rivela e permette di
conoscere il suo mistero di amore18.D’altra parte, non possiamo dimenticare che nel nostro contesto culturale
tante persone, pur non riconoscendo in sé il dono della fede, sono comunque in una sincera ricerca del senso
ultimo e della verita definitiva sulla loro esistenza e sul mondo. Questa ricerca € un autentico "preambolo" alla
fede, perché muove le persone sulla strada che conduce al mistero di Dio. La stessa ragione dell’'uomo, infatti,
porta insita I'esigenza di "cid che vale e permane sempre"19. Tale esigenza costituisce un invito permanente,
inscritto indelebilmente nel cuore umano, a mettersi in cammino per trovare Colui che non cercheremmo se non
ci fosse gia venuto incontro20. Proprio a questo incontro la fede ci invita e ci apre in pienezza.11. Per accedere
a una conoscenza sistematica dei contenuti della fede, tutti possono trovare nel Catechismo della Chiesa
Cattolica un sussidio prezioso ed indispensabile. Esso costituisce uno dei frutti piu importanti del Concilio
Vaticano Il. Nella Costituzione Apostolica Fidei depositum, non a caso firmata nella ricorrenza del trentesimo
anniversario dell’apertura del Concilio Vaticano Il, il Beato Giovanni Paolo Il scriveva: "Questo Catechismo
apportera un contributo molto importante a quell’opera di rinnovamento dell’intera vita ecclesiale... lo lo
riconosco come uno strumento valido e legittimo al servizio della comunione ecclesiale e come una norma
sicura per I'insegnamento della fede"21.E’ proprio in questo orizzonte che I’Anno della fede dovra esprimere un
corale impegno per la riscoperta e lo studio dei contenuti fondamentali della fede che trovano nel Catechismo
della Chiesa Cattolica |a loro sintesi sistematica e organica. Qui, infatti, emerge la ricchezza di insegnamento
che la Chiesa ha accolto, custodito ed offerto nei suoi duemila anni di storia. Dalla Sacra Scrittura ai Padri della
Chiesa, dai Maestri di teologia ai Santi che hanno attraversato i secoli, il Catechismo offre una memoria
permanente dei tanti modi in cui la Chiesa ha meditato sulla fede e prodotto progresso nella dottrina per dare
certezza ai credenti nella loro vita di fede.Nella sua stessa struttura, il Catechismo della Chiesa Cattolica
presenta lo sviluppo della fede fino a toccare i grandi temi della vita quotidiana. Pagina dopo pagina si scopre
che quanto viene presentato non € una teoria, ma I'incontro con una Persona che vive nella Chiesa. Alla
professione di fede, infatti, segue la spiegazione della vita sacramentale, nella quale Cristo € presente, operante
e continua a costruire la sua Chiesa. Senza la liturgia e i Sacramenti, la professione di fede non avrebbe
efficacia, perché mancherebbe della grazia che sostiene la testimonianza dei cristiani. Alla stessa stregua,
'insegnamento del Catechismo sulla vita morale acquista tutto il suo significato se posto in relazione con la
fede, la liturgia e la preghiera.12. In questo Anno, pertanto, il Catechismo della Chiesa Cattolica potra essere un
vero strumento a sostegno della fede, soprattutto per quanti hanno a cuore la formazione dei cristiani, cosi
determinante nel nostro contesto culturale. A tale scopo, ho invitato la Congregazione per la Dottrina della Fede,
in accordo con i competenti Dicasteri della Santa Sede, a redigere una Nota, con cui offrire alla Chiesa ed ai
credenti alcune indicazioni per vivere quest’Anno della fede nei modi piu efficaci ed appropriati, al servizio del
credere e dell’evangelizzare.La fede, infatti, si trova ad essere sottoposta piu che nel passato a una serie di



11
interrogativi che provengono da una mutata mentalita che, particolarmente oggi, riduce I'ambito delle certezze
razionali a quello delle conquiste scientifiche e tecnologiche. La Chiesa tuttavia non ha mai avuto timore di
mostrare come tra fede e autentica scienza non vi possa essere alcun conflitto perché ambedue, anche se per
vie diverse, tendono alla verita22.13. Sara decisivo nel corso di questo Anno ripercorrere la storia della nostra
fede, la quale vede il mistero insondabile dell'intreccio tra santita e peccato. Mentre la prima evidenzia il grande
apporto che uomini e donne hanno offerto alla crescita ed allo sviluppo della comunita con la testimonianza della
loro vita, il secondo deve provocare in ognuno una sincera e permanente opera di conversione per sperimentare
la misericordia del Padre che a tutti va incontro.In questo tempo terremo fisso lo sguardo su Gesu Cristo, "colui
che da origine alla fede e la porta a compimento" (Eb 12,2): in lui trova compimento ogni travaglio ed anelito del
cuore umano. La gioia dell’'amore, la risposta al dramma della sofferenza e del dolore, la forza del perdono
davanti all’'offesa ricevuta e la vittoria della vita dinanzi al vuoto della morte, tutto trova compimento nel mistero
della sua Incarnazione, del suo farsi uomo, del condividere con noi la debolezza umana per trasformarla con la
potenza della sua Risurrezione. In lui, morto e risorto per la nostra salvezza, trovano piena luce gli esempi di
fede che hanno segnato questi duemila anni della nostra storia di salvezza.Per fede Maria accolse la parola
dell’Angelo e credette all’'annuncio che sarebbe divenuta Madre di Dio nell’obbedienza della sua dedizione (cfr
Lc 1,38). Visitando Elisabetta innalzo il suo canto di lode all’Altissimo per le meraviglie che compiva in quanti si
affidano a Lui (cfr Lc 1,46-55). Con gioia e trepidazione diede alla luce il suo unico Figlio, mantenendo intatta la
verginita (cfr Lc 2,6-7). Confidando in Giuseppe suo sposo, portd Gesu in Egitto per salvarlo dalla persecuzione
di Erode (cfr Mt 2,13-15). Con la stessa fede segui il Signore nella sua predicazione e rimase con Lui fin sul
Golgota (cfr Gv 19,25-27). Con fede Maria assaporo i frutti della risurrezione di Gesu e, custodendo ogni ricordo
nel suo cuore (cfr Lc 2,19.51), lo trasmise ai Dodici riuniti con lei nel Cenacolo per ricevere lo Spirito Santo (cfr
At 1,14; 2,1-4).Per fede gli Apostoli lasciarono ogni cosa per seguire il Maestro (cfr Mc 10,28). Credettero alle
parole con le quali annunciava il Regno di Dio presente e realizzato nella sua persona (cfr Lc 11,20). Vissero in
comunione di vita con Gesu che li istruiva con il suo insegnamento, lasciando loro una nuova regola di vita con
la quale sarebbero stati riconosciuti come suoi discepoli dopo la sua morte (cfr Gv 13,34-35). Per fede andarono
nel mondo intero, seguendo il mandato di portare il Vangelo ad ogni creatura (cfr Mc 16,15) e, senza alcun
timore, annunciarono a tutti la gioia della risurrezione di cui furono fedeli testimoni.Per fede i discepoli formarono
la prima comunita raccolta intorno all'insegnamento degli Apostoli, nella preghiera, nella celebrazione
dell’Eucaristia, mettendo in comune quanto possedevano per sovvenire alle necessita dei fratelli (cfr At 2,42-
47).Per fede i martiri donarono la loro vita, per testimoniare la verita del Vangelo che li aveva trasformati e resi
capaci di giungere fino al dono piu grande dell’amore con il perdono dei propri persecutori.Per fede uomini e
donne hanno consacrato la loro vita a Cristo, lasciando ogni cosa per vivere in semplicita evangelica
I'obbedienza, la poverta e la castita, segni concreti dell’attesa del Signore che non tarda a venire. Per fede tanti
cristiani hanno promosso un’azione a favore della giustizia per rendere concreta la parola del Signore, venuto ad
annunciare la liberazione dall'oppressione e un anno di grazia per tutti (cfr Lc 4,18-19).Per fede, nel corso dei
secoli, uomini e donne di tutte le eta, il cui nome €& scritto nel Libro della vita (cfr Ap 7,9; 13,8), hanno confessato
la bellezza di seguire il Signore Gesu la dove venivano chiamati a dare testimonianza del loro essere cristiani:
nella famiglia, nella professione, nella vita pubblica, nell’esercizio dei carismi e ministeri ai quali furono
chiamati.Per fede viviamo anche noi: per il riconoscimento vivo del Signore Gesu, presente nella nostra
esistenza e nella storia.14. L’Anno della fede sara anche un’occasione propizia per intensificare la testimonianza
della carita. Ricorda san Paolo: "Ora dunque rimangono queste tre cose: la fede, la speranza e la carita. Ma la
piu grande di tutte € la carita!" (7Cor 13,13). Con parole ancora piu forti - che da sempre impegnano i cristiani -
I'apostolo Giacomo affermava: "A che serve, fratelli miei, se uno dice di avere fede, ma non ha le opere? Quella
fede puo forse salvarlo? Se un fratello o una sorella sono senza vestiti e sprovvisti del cibo quotidiano e uno di
voi dice loro: «Andatevene in pace, riscaldatevi e saziatevi», ma non date loro il necessario per il corpo, a che
cosa serve? Cosi anche la fede: se non € seguita dalle opere, in se stessa &€ morta. Al contrario uno potrebbe
dire: «Tu hai la fede e io ho le opere; mostrami la tua fede senza le opere, ed io con le mie opere ti mostrero la
mia fede»" (Gc 2,14-18).La fede senza la carita non porta frutto e la carita senza la fede sarebbe un sentimento
in balia costante del dubbio. Fede e carita si esigono a vicenda, cosi che I'una permette all’altra di attuare il suo
cammino. Non pochi cristiani, infatti, dedicano la loro vita con amore a chi & solo, emarginato o escluso come a
colui che ¢ il primo verso cui andare e il piu importante da sostenere, perché proprio in lui si riflette il volto stesso
di Cristo. Grazie alla fede possiamo riconoscere in quanti chiedono il nostro amore il volto del Signore risorto.
"Tutto quello che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli piu piccoli, 'avete fatto a me" (Mt 25,40): queste sue
parole sono un monito da non dimenticare ed un invito perenne a ridonare quel’amore con cui Egli si prende
cura di noi. E’ la fede che permette di riconoscere Cristo ed ¢ il suo stesso amore che spinge a soccorrerlo ogni
volta che si fa nostro prossimo nel cammino della vita. Sostenuti dalla fede, guardiamo con speranza al nostro
impegno nel mondo, in attesa di "nuovi cieli e una terra nuova, nei quali abita la giustizia" (2Pt 3,13; cfr Ap



12
21,1).15. Giunto ormai al termine della sua vita, I'apostolo Paolo chiede al discepolo Timoteo di "cercare la fede"
(cfr 2Tm 2,22) con la stessa costanza di quando era ragazzo (cfr 2Tm 3,15). Sentiamo questo invito rivolto a
ciascuno di noi, perché nessuno diventi pigro nella fede. Essa € compagna di vita che permette di percepire con
sguardo sempre nuovo le meraviglie che Dio compie per noi. Intenta a cogliere i segni dei tempi nell’oggi della
storia, la fede impegna ognuno di noi a diventare segno vivo della presenza del Risorto nel mondo. Cio di cui il
mondo oggi ha particolarmente bisogno ¢ la testimonianza credibile di quanti, illuminati nella mente e nel cuore
dalla Parola del Signore, sono capaci di aprire il cuore e la mente di tanti al desiderio di Dio e della vita vera,
quella che non ha fine."La Parola del Signore corra e sia glorificata" (2Ts 3,1): possa questo Anno della fede
rendere sempre piu saldo il rapporto con Cristo Signore, poiché solo in Lui vi € la certezza per guardare al futuro
e la garanzia di un amore autentico e duraturo. Le parole dell’apostolo Pietro gettano un ultimo squarcio di luce
sulla fede: "Perci0 siete ricolmi di gioia, anche se ora dovete essere, per un po’ di tempo, afflitti da varie prove,
affinché la vostra fede, messa alla prova, molto piu preziosa dell’oro — destinato a perire e tuttavia purificato con
fuoco — torni a vostra lode, gloria e onore quando Gesu Cristo si manifestera. Voi lo amate, pur senza averlo
visto e ora, senza vederlo, credete in lui. Percio esultate di gioia indicibile e gloriosa, mentre raggiungete la meta
della vostra fede: la salvezza delle anime" (1Pt 1,6-9). La vita dei cristiani conosce I'esperienza della gioia e
quella della sofferenza. Quanti Santi hanno vissuto la solitudine! Quanti credenti, anche ai nostri giorni, sono
provati dal silenzio di Dio mentre vorrebbero ascoltare la sua voce consolante! Le prove della vita, mentre
consentono di comprendere il mistero della Croce e di partecipare alle sofferenze di Cristo (cfr Col 1,24), sono
preludio alla gioia e alla speranza cui la fede conduce: "quando sono debole, € allora che sono forte" (2Cor
12,10). Noi crediamo con ferma certezza che il Signore Gesu ha sconfitto il male e la morte. Con questa sicura
fiducia ci affidiamo a Lui: Egli, presente in mezzo a noi, vince il potere del maligno (cfr Lc 11,20) e la Chiesa,
comunita visibile della sua misericordia, permane in Lui come segno della riconciliazione definitiva con il
Padre.Affidiamo alla Madre di Dio, proclamata "beata" perché "ha creduto" (Lc 1,45), questo tempo di
grazia.Dato a Roma, presso San Pietro, I'11 ottobre dell’Anno 2011, settimo di Pontificato. BENEDICTUS PP.
XVI 1 Omelia per l'inizio del ministero petrino del Vescovo di Roma (24 aprile 2005):
AAS 97(2005), 710.2 Cfr BENEDETTO XVI, Omelia S. Messa al Terreiro do Pago,Lisbona (11 maggio 2010):
Insegnamenti V1,1(2010), 673.3 Cfr GIOVANNI PAOLO II, Cost. ap. Fidei depositum (11 ottobre 1992): AAS
86(1994), 113-118.4 Cfr Rapporto finale del Secondo Sinodo Straordinario dei Vescovi (7 dicembre 1985), Il, B,
a, 4: in Enchiridion Vaticanum, vol. 9, n. 1797.5 PAOLO VI, Esort. ap. Petrum et Paulum Apostolos, nel XIX
centenario del martirio dei Santi Apostoli Pietro e Paolo (22 febbraio 1967): AAS 59(1967), 196.6 Ibid., 198.7
PAOLO VI, Solenne Professione di fede, Omelia per la Concelebrazione nel XIX centenario del martirio dei
Santi Apostoli Pietro e Paolo, a conclusione dell’ "Anno della fede" (30 giugno 1968): AAS 60(1968), 433-445.8
ID., Udienza Generale (14 giugno 1967): Insegnamenti VV(1967), 801.9 GIOVANNI PAOLO Il Lett. ap. Novo
millennio ineunte (6 gennaio 2001), 57: AAS 93(2001), 308. 70 Discorso alla Curia Romana (22 dicembre 2005):
AAS 98(2006), 52.11 CONC. ECUM. VAT. Il, Cost. dogm. sulla Chiesa Lumen gentium, 8.12De utilitate
credendi, 1,2.13 Cfr AGOSTINO D’IPPONA, Confessioni, 1,1.14 CONC. ECUM. VAT. Il, Cost. sulla sacra liturgia
Sacrosanctum Concilium, 10.15 Cfr GIOVANNI PAOLO I, Cost. ap. Fidei depositum (11 ottobre 1992): AAS
86(1994), 116.16 AGOSTINO D’IPPONA, Sermo 215,1.17 Catechismo della Chiesa Cattolica, 167.18 Cfr
CONC. ECUM. VAT. |, Cost. dogm. sulla fede cattolica Dei Filius, cap. lll: DS 3008-3009; CONC. ECUM. VAT.
I, Cost. dogm. sulla divina rivelazione Dei Verbum, 5.19 BENEDETTO XVI, Discorso al Collége des Bernardins,
Parigi (12 settembre 2008): AAS 100(2008), 722.20 Cfr AGOSTINO D’'IPPONA, Confessioni, XlllI, 1.21
GIOVANNI PAOLDO II, Cost. ap. Fidei depositum (11 ottobre 1992): AAS 86(1994), 115 e 117.22 Cfr ID., Lett.
enc. Fides et ratio (14 settembre 1998), nn. 34 €106: AAS 91(1999), 31-32, 86-87.[01436-01.01] [Testo
originale: Latino]® TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESEL ettre Apostolique en forme de Motu proprio Porta
fideidu Souverain Pontife Benoit XVlpar laquelle est promulguée I'Année de la foi 1. « La porte de la foi » (cf. Ac
14, 27) qui introduit & la vie de communion avec Dieu et permet I'entrée dans son Eglise est toujours ouverte
pour nous. Il est possible de franchir ce seuil quand la Parole de Dieu est annoncée et que le cceur se laisse
modeler par la grace qui transforme. Traverser cette porte implique de s’engager sur ce chemin qui dure toute la
vie. Il commence par le baptéme (cf. Rm 6, 4), par lequel nous pouvons appeler Dieu du nom de Pére, et
s’acheve par le passage de la mort a la vie éternelle, fruit de la résurrection du Seigneur Jésus qui, par le don
de I'Esprit Saint, a voulu associer a sa gloire elle-méme tous ceux qui croient en lui (cf. Jn 17, 22). Professer la
foi dans la Trinité — Pére, Fils et Saint-Esprit — équivaut a croire en un seul Dieu qui est Amour (cf. 1Jn4, 8) : le
Pére, qui dans la plénitude des temps a envoyé son Fils pour notre salut ; Jésus-Christ, qui dans le mystéere de
sa mort et de sa résurrection a racheté le monde ; le Saint-Esprit, qui conduit 'Eglise & travers les siécles dans
I'attente du retour glorieux du Seigneur.2. Depuis le commencement de mon ministére comme Successeur de
Pierre, j'ai rappelé I'exigence de redécouvrir le chemin de la foi pour mettre en lumiére de fagon toujours plus
évidente la joie et I'enthousiasme renouvelé de la rencontre avec le Christ. Dans 'homélie de la messe pour




13
l'inauguration de mon pontificat je disais : « L’Eglise dans son ensemble, et les pasteurs en son sein, doivent,
comme le Christ, se mettre en route, pour conduire les hommes hors du désert, vers le lieu de la vie, vers
I'amitié avec le Fils de Dieu, vers celui qui nous donne la vie, la vie en plénitude »1. Il arrive désormais
fréquemment que les chrétiens s'intéressent surtout aux les conséquences sociales, culturelles et politiques de
leur engagement, continuant a penser la foi comme un présupposé évident du vivre en commun. En effet, ce
présupposé non seulement n’est plus tel mais souvent il est méme nié2. Alors que dans le passé il était possible
de reconnaitre un tissu culturel unitaire, largement admis dans son renvoi aux contenus de la foi et aux valeurs
inspirées par elle, aujourd’hui il ne semble plus en étre ainsi dans de grands secteurs de la société, en raison
d’une profonde crise de la foi qui a touché de nombreuses personnes.3. Nous ne pouvons accepter que le sel
devienne insipide et que la lumiére soit tenue cachée (cf. Mt 5, 13-16). Comme la samaritaine, ’homme
d’aujourd’hui peut aussi sentir de nouveau le besoin de se rendre au puits pour écouter Jésus qui invite a croire
en lui et a puiser a sa source, jaillissante d’eau vive (cf. Jn 4, 14). Nous devons retrouver le goGt de nous nourrir
de la Parole de Dieu, transmise par I'Eglise de facon fidéle, et du Pain de la vie, offerts en soutien de tous ceux
qui sont ses disciples (cf. Jn 6, 51). L’enseignement de Jésus, en effet, résonne encore de nos jours avec la
méme force : « Travaillez non pour la nourriture qui se perd, mais pour la nourriture qui demeure en vie
éternelle » (Jn 6, 27). L'interrogation posée par tous ceux qui I'écoutaient est la méme aussi pour nous
aujourd’hui : « Que devons-nous faire pour travailler aux ceuvres de Dieu ? » (Jn 6, 28). Nous connaissons la
réponse de Jésus : « L'ceuvre de Dieu, c’est que vous croyiez en celui qui I'a envoyé » (Jn 6, 29). Croire en
Jésus Christ est donc le chemin pour pouvoir atteindre de fagon définitive le salut.4. A la lumiére de tout ceci jai
décidé de promulguer une Année de la foi. Elle commencera le 11 octobre 2012, lors du cinquantieme
anniversaire de I'ouverture du Concile Vatican Il, et se terminera en la solennité de Notre Seigneur Jésus-Christ
Roi de 'univers, le 24 novembre 2013. Le 11 octobre 2012, aura lieu aussi le vingtieme anniversaire de la
publication du Catéchisme de I'Eglise catholique, texte promulgué par mon Prédécesseur, le Bienheureux Pape
Jean-Paul I3, dans le but d’exposer a tous les fideles la force et la beauté de la foi. Ce document, fruit
authentique du Concile Vatican Il fut souhaité par le Synode extraordinaire des Evéques de 1985 comme
instrument au service de la catéchése4 et fut réalisé grace a la collaboration de tout I'épiscopat de I'Eglise
catholique. Et j'ai précisément convoqué I’Assemblée générale du Synode des Evéques, au mois d’octobre
2012, sur le théme de La nouvelle évangélisation pour la transmission de la foi chrétienne. Ce sera une
occasion propice pour introduire la structure ecclésiale tout entiére a un temps de réflexion particuliére et de
redécouverte de la foi. Ce n’est pas la premiére fois que 'Eglise est appelée & célébrer une Année de Ia foi. Mon
vénéré Prédécesseur, le Serviteur de Dieu Paul VI en avait décidée une semblable en 1967, pour faire mémoire
du martyre des Apbtres Pierre et Paul a I'occasion du dix-neuviéme centenaire de leur témoignage supréme. Il
la pensa comme un moment solennel pour que dans toute I'Eglise il y e(it « une profession authentique et
sincére de la méme foi » ; en outre, il voulut que celle-ci soit confirmée de maniére « individuelle et collective,
libre et consciente, intérieure et extérieure, humble et franche »5. Il pensait que de cette fagon I'Eglise tout
entiere pourrait reprendre « une conscience plus nette de sa foi, pour la raviver, la purifier, la confirmer et la
proclamer »6. Les grands bouleversements qui se produiront en cette Année, ont rendu encore plus évidente la
nécessité d'une telle célébration. Elle s’est conclue par la Profession de foi du Peuple de Dieu7, pour attester
combien les contenus essentiels qui depuis des siécles constituent le patrimoine de tous les croyants ont besoin
d’étre confirmés, compris et approfondis de maniére toujours nouvelle afin de donner un témoignage cohérent
dans des conditions historiques différentes du passé.5. Pour certains aspects, mon Vénéré Prédécesseur a vu
cette Année comme une « conséquence et une exigence de I'aprés-Concile »8, bien conscient des graves
difficultés du temps, surtout en ce qui concerne la profession de la vraie foi et sa juste interprétation. J'ai
considéré que faire commencer I’Année de la foi en coincidence avec le cinquantieme anniversaire de
I'ouverture du Concile Vatican Il peut étre une occasion propice pour comprendre que les textes laissés en
héritage par les Péres conciliaires, selon les paroles du bienheureux Jean Paul ll, « ne perdent rien de leur
valeur ni de leur éclat. |l est nécessaire qu'ils soient lus de maniére appropriée, qu'ils soient connus et assimilés,
comme des textes qualifiés et normatifs du Magistére, a l'intérieur de la Tradition de I'Eglise... Je sens plus que
jamais le devoir d’indiquer le Concile comme /a grande grace dont I'Eglise a bénéficié au vingtiéme siécle : il
nous offre une boussole fiable pour nous orienter sur le chemin du siécle qui commence »9. Moi aussi j'entends
redire avec force tout ce que j'ai eu a dire a propos du Concile quelques mois aprés mon élection comme
Successeur de Pierre : « Si nous le lisons et le recevons guidés par une juste herméneutique, il peut étre et
devenir toujours davantage une grande force pour le renouveau, toujours nécessaire, de 'Eglise »10.6. Le
renouveau de 'Eglise passe aussi a travers le témoignage offert par la vie des croyants : par leur existence elle-
méme dans le monde les chrétiens sont en effet appelés a faire resplendir la Parole de vérité que le Seigneur
Jésus nous a laissée. Justement le Concile, dans la Constitution dogmatique Lumen gentium affirmait : « Tandis
que le Christ, ‘saint, innocent, sans tache’ (He 7, 26), n’a pas connu le péché (cf. 2 Co 5, 21), venant seulement



14
expier les péchés du peuple (cf. He 2, 17), 'Eglise, elle, qui enferme des pécheurs dans son propre sein, est
donc a la fois sainte et appelée a se purifier, et poursuit constamment son effort de pénitence et de
renouvellement. ‘L’Eglise avance dans son pélerinage & travers les persécutions du monde et les consolations
de Dieu’, annongant la croix et la mort du Seigneur jusqu’a ce qu’il vienne (cf. 1 Co 11, 26). La vertu du Seigneur
ressuscité est sa force pour lui permettre de vaincre dans la patience et la charité les afflictions et les difficultés
qui lui viennent a la fois du dehors et du dedans, et de révéler fidélement au milieu du monde le mystére du
Seigneur, encore enveloppé d’ombre, jusqu’au jour ou, finalement, il éclatera dans la pleine lumiére »11.Dans
cette perspective, I'Année de la foi est une invitation a une conversion authentique et renouvelée au Seigneur,
unique Sauveur du monde. Dans le mystere de sa mort et de sa résurrection, Dieu a révélé en plénitude I'’Amour
qui sauve et qui appelle les hommes a convertir leur vie par la rémission des péchés (cf. Ac 5, 31). Pour I'Apotre
Paul, cet Amour introduit ’lhomme a une vie nouvelle : « Nous avons donc été ensevelis avec lui par le baptéme
dans la mort, afin que, comme le Christ est ressuscité des morts par la gloire du Pére, nous vivions nous aussi
dans une vie nouvelle » (Rm 6, 4). Grace a la foi, cette vie nouvelle modéle toute I'existence humaine sur la
nouveauté radicale de la résurrection. Dans la mesure de sa libre disponibilité, les pensées et les sentiments, la
mentalité et le comportement de 'homme sont lentement purifiés et transformés, sur un chemin jamais
complétement terminé en cette vie. La « foi opérant par la charité » (Ga 5, 6) devient un nouveau critére
d’intelligence et d’action qui change toute la vie de 'homme (cf. Rm 12, 2 ; Col 3, 9-10 ; Ep 4, 20-29 ; 2 Co 5,
17).7. « Caritas Christi urget nos » (2 Co 5, 14) : c’est 'amour du Christ qui remplit nos cceurs et nous pousse a
évangéliser. Aujourd’hui comme alors, il nous envoie par les routes du monde pour proclamer son Evangile &
tous les peuples de la terre (cf. Mt 28, 19). Par son amour, Jésus-Christ attire a lui les hommes de toutes
générations : en tous temps il convoque I'Eglise lui confiant 'annonce de I'Evangile, avec un mandat qui est
toujours nouveau. C’est pourquoi aujourd’hui aussi un engagement ecclésial plus convaincu en faveur d’'une
nouvelle évangélisation pour redécouvrir la joie de croire et retrouver I'enthousiasme de communiquer la foi est
nécessaire. L’engagement missionnaire des croyants, qui ne peut jamais manquer, puise force et vigueur dans
la redécouverte quotidienne de son amour. En effet, la foi grandit quand elle est vécue comme expérience d’un
amour regu et quand elle est communiquée comme expérience de grace et de joie. Elle rend fécond, parce
gu’elle élargit le cceur dans I'espérance et permet d’offrir un témoignage capable d’engendrer : en effet elle
ouvre le cceur et I'esprit de tous ceux qui écoutent a accueillir I'invitation du Seigneur a adhérer a sa Parole pour
devenir ses disciples. Les croyants, atteste saint Augustin, « se fortifient en croyant »12. Le saint Evéque
d’Hippone avait de bonnes raisons pour s’exprimer de cette fagon. Comme nous le savons, sa vie fut une
recherche continuelle de la beauté de la foi jusqu’a ce que son cceur trouve le repos en Dieu13. Ses nombreux
écrits, dans lesquels sont expliquées I'importance de croire et la vérité de la foi, demeurent jusqu’a nos jours
comme un patrimoine de richesse inégalable et permettent encore a de nombreuses personnes en recherche de
Dieu de trouver le juste parcours pour accéder a la « porte de la foi ».Donc, la foi grandit et se
renforce seulement en croyant; il n'y a pas d’autre possibilité pour posséder une certitude sur sa propre vie
sinon de s’abandonner, dans un crescendo continu, entre les mains d’'un amour qui s’expérimente toujours plus
grand parce qu'il a son origine en Dieu.8. En cette heureuse occasion, j'entends inviter les confréres Evéques
du monde entier a s’unir au Successeur de Pierre, en ce temps de grace spirituelle que le Seigneur nous offre,
pour faire mémoire du don précieux de la foi. Nous voudrons célébrer cette Année de maniere digne et féconde.
La réflexion sur la foi devra s’intensifier pour aider tous ceux qui croient au Christ a rendre plus consciente et a
revigorer leur adhésion & I'Evangile, surtout en un moment de profond changement comme celui que 'humanité
est en train de vivre. Nous aurons I'opportunité de confesser la foi dans le Seigneur ressuscité dans nos
cathédrales et dans les églises du monde entier ; dans nos maisons et aupres de nos familles, pour que chacun
ressente avec force I'exigence de mieux connaitre et de transmettre aux générations futures la foi de toujours.
Les communautés religieuses comme celles des paroisses, et toutes les réalités ecclésiales anciennes et
nouvelles, trouveront la facon, en cette Année, de rendre une profession publique du Credo.9. Nous désirons
que cette Année suscite en chaque croyant I'aspiration a confesser la foi en plénitude et avec une conviction
renouvelée, avec confiance et espérance. Ce sera aussi une occasion propice pour intensifier la célébration de
la foi dans la liturgie, et en particulier dans I'Eucharistie, qui est « le sommet auquel tend I'action de I'Eglise, et
en méme temps la source d’'ou découle toute sa force »14. En méme temps, nous souhaitons que le
témoignage de vie des croyants grandisse en crédibilité. Redécouvrir les contenus de la foi professée, célébrée,
vécue et priée15, et réfléchir sur I'acte lui-méme par lequel on croit, est un engagement que chaque croyant doit
faire sien, surtout en cette Année.Ce n’est pas par hasard que dans les premiers siécles les chrétiens étaient
tenus d’apprendre de mémoire le Credo. Ceci leur servait de priére quotidienne pour ne pas oublier
I'engagement pris par le baptéme. Avec des paroles denses de signification saint Augustin le rappelle quand
dans une Homélie sur la redditio symboli, la remise du Credo, il dit : « Le symbole du saint témoignage qui vous
a été donné a tous ensemble et que vous avez récité aujourd’hui chacun en particulier, est I'expression de la foi



15
de 'Eglise notre mére, foi établie solidement sur le fondement inébranlable, sur Jésus-Christ Notre Seigneur
...On vous a donc donné a apprendre et vous avez récité ce que vous devez avoir toujours dans 'adme et dans
le cceur, répéter sur votre couche, méditer sur les places publiques, ne pas oublier en prenant votre nourriture,
murmurer méme intérieurement durant votre sommeil »16.10. Je voudrais, a ce point, esquisser un parcours qui
aide a comprendre de fagon plus profonde non seulement les contenus de la foi, mais avec ceux-ci aussi I'acte
par lequel nous décidons de nous en remettre totalement a Dieu, en pleine liberté. En effet, il existe une unité
profonde entre I'acte par lequel on croit et les contenus auxquels nous donnons notre assentiment. L’Apétre
Paul permet d’entrer a l'intérieur de cette réalité quand il écrit : « La foi du coeur obtient la justice, et la
confession des lévres le salut » (Rm, 10, 10). Le cceur indique que le premier acte par lequel on vient a la foi est
don de Dieu et action de la grace qui agit et transforme la personne jusqu’au plus profond d’elle-
méme.L’exemple de Lydie est tout a fait éloquent a ce sujet. Saint Luc raconte que Paul, alors qu’il se trouvait a
Philippes, alla un samedi annoncer I'Evangile & quelques femmes ; parmi elles se trouvait Lydie et « le Seigneur
lui ouvrit le coeur, de sorte qu’elle s’attacha aux paroles de Paul » (Ac 76, 14). Le sens renfermé dans
I'expression est important. Saint Luc enseigne que la connaissance des contenus a croire n’est pas suffisante si
ensuite le coeur, authentique sanctuaire de la personne, n’est pas ouvert par la grace qui permet d’avoir des
yeux pour regarder en profondeur et comprendre que ce qui a été annonceé est la Parole de Dieu.Professer par
la bouche, a son tour, indique que la foi implique un témoignage et un engagement publics. Le chrétien ne peut
jamais penser que croire est un fait privé. La foi, c’est décider d’étre avec le Seigneur pour vivre avec lui. Et ce
« étre avec lui » introduit a la compréhension des raisons pour lesquelles on croit. La foi, parce qu’elle est
vraiment un acte de la liberté, exige aussi la responsabilité sociale de ce qui est cru. L’'Eglise au jour de la
Pentecote montre avec toute évidence cette dimension publique du croire et du fait d’'annoncer sans crainte sa
propre foi a toute personne. C’est le don de I'Esprit Saint qui habilite a la mission et fortifie notre témoignage, le
rendant franc et courageux.La profession de la foi elle-méme est un acte personnel et en méme temps
communautaire. En effet, 'Eglise est le premier sujet de la foi. Dans la foi de la communauté chrétienne chacun
recoit le baptéme, signe efficace de I'entrée dans le peuple des croyants pour obtenir le salut. Comme atteste le
Catéchisme de I'Eglise catholique : « ‘Je crois’ ; c’est la foi de I'Eglise professée personnellement par chaque
croyant, principalement lors du Baptéme. ‘Nous croyons’ : c’est la foi de I'Eglise confessée par les Evéques
assemblés en Concile ou, plus généralement, par 'assemblée liturgique des croyants. ‘Je crois’ : c’est aussi
I'Eglise, notre Mére, qui répond & Dieu par sa foi et qui nous apprend a dire : ‘Je crois’, ‘Nous
croyons’ »17.Comme on peut I'observer, la connaissance des contenus de foi est essentielle pour donner son
propre assentiment, c'est-a-dire pour adhérer pleinement avec l'intelligence et la volonté a tout ce qui est
proposé par 'Eglise. La connaissance de la foi introduit a la totalité du mystére salvifique révélé par Dieu.
L’assentiment qui est prété implique donc que, quand on croit, on accepte librement tout le mystére de la foi,
parce que Dieu lui-méme qui se révéle et permet de connaitre son mystére d’amour, est garant de sa
vérité18.D’autre part, nous ne pouvons pas oublier que dans notre contexte culturel de nombreuses personnes,
bien que ne reconnaissant pas en soi le don de la foi, sont quand méme dans une recherche sincére du sens
ultime et de la vérité définitive sur leur existence et sur le monde. Cette recherche est un authentique
« préambule » a la foi, parce qu’elle met en mouvement les personnes sur le chemin qui conduit au mystére de
Dieu. La raison de 'homme elle-méme, en effet, porte innée I'exigence de « ce qui a de la valeur et demeure
toujours »19. Cette exigence constitue une invitation permanente, inscrite de fagon indélébile dans le cceur
humain, a se mettre en chemin pour trouver Celui que nous ne chercherions pas s'il n’était pas déja venu a
notre rencontre20. La foi nous invite justement a cette rencontre et nous y ouvre pleinement.11. Pour accéder a
une connaissance systématique des contenus de la foi, tous peuvent trouver dans le Catéchisme de I'Eglise
catholique une aide précieuse et indispensable. Il constitue un des fruits les plus importants du Concile Vatican
II. Dans la Constitution apostolique Fidei depositum signée, et ce n’est pas par hasard, a 'occasion du trentieme
anniversaire de I'ouverture du Concile Vatican Il, le Bienheureux Jean-Paul Il écrivait : « Ce Catéchisme
apportera une contribution trés importante a I'ceuvre de renouveau de toute la vie ecclésiale... Je le reconnais
comme un instrument valable et autorisé au service de la communion ecclésiale et comme une norme sire pour
I'enseignement de la foi »21.C’est justement sur cet horizon que I'’Année de la foi devra exprimer un
engagement général pour la redécouverte et I'étude des contenus fondamentaux de la foi qui trouvent dans le
Catéchisme de I'Eglise catholique leur synthése systématique et organique. Ici, en effet, émerge la richesse
d’enseignement que I'Eglise a accueilli, gardé et offert au cours de ses deux mille ans d’histoire. De la sainte
Ecriture aux Péres de I'Eglise, des Maitres de théologie aux Saints qui ont traversé les siécles, le Catéchisme
offre une mémoire permanente des nombreuses fagons dans lesquelles I'Eglise a médité sur la foi et produit un
progrés dans la doctrine pour donner certitude aux croyants dans leur vie de foi.Dans sa structure elle-méme, le
Catéchisme de I'Eglise catholique présente le développement de la foi jusqu’a toucher les grands thémes de la
vie quotidienne. Page aprés page on découvre que tout ce qui est présenté, n’est pas une théorie, mais la



16
rencontre avec une Personne qui vit dans I'Eglise. A la profession de foi, en effet, succéde I'explication de la vie
sacramentelle, dans laquelle le Christ est présent, agissant et continue & construire son Eglise. Sans la liturgie
et les sacrements, la profession de foi n’aurait pas d’efficacité, parce qu’elle manquerait de la grace qui soutient
le témoignage des chrétiens. De la méme maniére, 'enseignement du Catéchisme sur la vie morale acquiert
toute sa signification s’il est mis en relation avec la foi, la liturgie et la priére.12. En cette Année, par conséquent,
le Catéchisme de I'Eglise catholique, pourra étre un véritable instrument pour soutenir la foi, surtout pour tous
ceux qui ont a cceur la formation des chrétiens, si déterminante dans notre contexte culturel. Dans ce but, jai
invité la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, en accord avec les Dicastéres compétents du Saint-Siége, a
rédiger une Note, par laquelle offrir & 'Eglise et aux croyants quelques indications pour vivre cette Année de la
foi de maniére plus efficace et appropriée, au service du croire et de I'évangélisation.En effet, la foi, se trouve
étre soumise plus que dans le passé a une série d’interrogations qui proviennent d’'une mentalité changée qui,
particulierement aujourd’hui, réduit le domaine des certitudes rationnelles a celui des conquétes scientifiques et
technologiques. Toutefois, 'Eglise n’a jamais eu peur de montrer comment entre foi et science authentique il ne
peut y avoir aucun conflit parce que les deux, méme si c’est par des chemins différents, tendent a la vérité22.13.
Il sera décisif au cours de cette Année de parcourir de nouveau I'histoire de notre foi, laquelle voit le mystére
insondable de I'entrelacement entre sainteté et péché. Alors que la premiere met en évidence le grand apport
gue les hommes et les femmes ont offert a la croissance et au développement de la communauté par le
témoignage de leur vie, le second doit provoquer en chacun une sincere et permanente ceuvre de conversion
pour faire I'expérience de la miséricorde du Pére qui va a la rencontre de tous.En ce temps, nous tiendrons le
regard fixé sur Jésus Christ « a I'origine et au terme de la foi » (He 12, 2) : en lui trouve son achévement tout
tourment et toute aspiration du cceur humain. La joie de 'amour, la réponse au drame de la souffrance et de la
douleur, la force du pardon devant I'offense recue et la victoire de la vie face au vide de la mort, tout trouve son
achévement dans le mystére de son Incarnation, du fait qu'il s’est fait homme, qu’il a partagé avec nous la
faiblesse humaine pour la transformer par la puissance de sa résurrection. En lui, mort et ressuscité pour notre
salut, trouvent pleine lumiére les exemples de foi qui ont marqué ces deux mille ans de notre histoire de
salut.Par la foi, Marie a accueilli la parole de I'Ange et elle a cru a 'annonce qu’elle deviendrait Mére de Dieu
dans I'obéissance de son dévouement (cf. Lc 1, 38). Visitant Elisabeth elle éleva son cantique de louange vers
le Trés-Haut pour les merveilles qu’il accomplissait en tous ceux qui s’en remettent a lui (cf. Lc 1, 46-55). Avec
joie et anxiété elle met au jour son fils unique, maintenant intacte sa virginité (cf. Lc 2, 6-7). Comptant sur
Joseph son époux, elle porta Jésus en Egypte pour le sauver de la persécution d’Hérode (cf. Mt 2, 13-15). Avec
la méme foi, elle suivit le Seigneur dans sa prédication et demeura avec lui jusque sur le Golgotha (cf. Jn 19, 25-
27). Avec foi Marie goUta les fruits de la résurrection de Jésus et, conservant chaque souvenir dans son coeur
(cf. Lc 2, 19.51), elle les transmit aux Douze réunis avec elle au Cénacle pour recevoir I'Esprit-Saint (cf. Ac 1,

14 ; 2, 1-4).Par la foi, les Apobtres laisserent tout pour suivre le Maitre (cf. Mc 10, 28). lIs crurent aux paroles par
lesquelles il annongait le Royaume de Dieu présent et réalisé dans sa personne (cf. Lc 11, 20). lls vécurent en
communion de vie avec Jésus qui les instruisait par son enseignement, leur laissant une nouvelle régle de vie
par laquelle ils seraient reconnus comme ses disciples aprés sa mort (cf. Jn 13, 34-35). Par la foi, ils allerent
dans le monde entier, suivant le mandat de porter 'Evangile & toute créature (cf. Mc 16, 15) et, sans aucune
crainte, ils annonceérent a tous la joie de la résurrection dont ils furent de fidéles témoins.Par la foi, les disciples
formérent la premiére communauté regroupée autour de I'enseignement des Apbétres, dans la priere, dans la
célébration de I'Eucharistie, mettant en commun tout ce qu’ils possédaient pour subvenir aux besoins des fréres
(cf. Ac 2, 42-47).Par la foi, les martyrs donnérent leur vie, pour témoigner de la vérité de 'Evangile qui les avait
transformés et rendus capables de parvenir au don le plus grand de I'amour avec le pardon de leurs propres
persécuteurs.Par la foi, des hommes et des femmes ont consacré leur vie au Christ, laissant tout pour vivre
dans la simplicité évangélique I'obéissance, la pauvreté et la chasteté, signes concrets de I'attente du Seigneur
qui ne tarde pas a venir. Par la foi, de nombreux chrétiens ont promu une action en faveur de la justice pour
rendre concréete la parole du Seigneur venu annoncer la libération de I'oppression et une année de grace pour
tous (cf. Lc 4, 18-19).Par la foi, au cours des siécles, des hommes et des femmes de tous les ages, dont le nom
est inscrit au Livre de vie (cf. Ap 7, 9 ; 13, 8), ont confessé la beauté de suivre le Seigneur Jésus la ou ils étaient
appelés a donner le témoignage de leur étre chrétiens : dans la famille, dans la profession, dans la vie publique,
dans I'exercice des charismes et des ministéres auxquels ils furent appelés.Par la foi, nous vivons nous aussi :
par la reconnaissance vivante du Seigneur Jésus, présent dans notre existence et dans I'histoire.14. L’Année de
la foi sera aussi une occasion propice pour intensifier le témoignage de la charité. Saint Paul

rappelle : « Maintenant donc demeurent foi, espérance, charité, ces trois choses, mais la plus grande d’entre
elles, c’est la charité » (7 Co 13, 13). Avec des paroles encore plus fortes — qui depuis toujours engagent les
chrétiens — I'Apbtre Jacques affirmait : « A quoi sert-il, mes fréres, que quelqu’un dise : ‘Jai la foi’, s’il n’a pas les
ceuvres ? La foi peut-elle le sauver ? Si un frére ou une sceur sont nus, s’ils manquent de leur nourriture



17
quotidienne, et que I'un d’entre vous leur dise : ‘Allez en paix, chauffez-vous, rassasiez-vous’, sans leur donner
ce qui est nécessaire a leur corps, a quoi cela sert-il ? Ainsi en est-il de la foi : si elle n’a pas les ceuvres, elle est
tout a fait morte. Au contraire, on dira : ‘Toi, tu as la foi, et moi, j'ai les ceuvres ? Montre-moi ta foi sans les
ceuvres ; moi c’est par les ceuvres que je te montrerai ma foi’ » (Jc 2, 14-18).La foi sans la charité ne porte pas
de fruit et la charité sans la foi serait un sentiment a la merci constante du doute. Foi et charité se réclament
réciproquement, si bien que I'une permet a l'autre de réaliser son chemin. En effet de nombreux chrétiens
consacrent leur vie avec amour a celui qui est seul, marginal ou exclus comme a celui qui est le premier vers qui
aller et le plus important a soutenir, parce que justement en lui se refléte le visage méme du Christ. Grace a la
foi nous pouvons reconnaitre en tous ceux qui demandent notre amour, le visage du Seigneur ressuscité.

« Dans la mesure ou vous I'avez fait a 'un de ces plus petits de mes fréres, c’est a moi que vous l'avez fait » (Mt
25, 40) : ces paroles du Seigneur sont un avertissement a ne pas oublier et une invitation permanente a
redonner cet amour par lequel il prend soin de nous. C’est la foi qui permet de reconnaitre le Christ et c’est son
amour lui-méme qui pousse a le secourir chaque fois qu'il se fait notre prochain sur le chemin de la vie.
Soutenus par la foi, regardons avec espérance notre engagement dans le monde, en attente « d’un ciel
nouveau et d’'une terre nouvelle ou résidera la justice » (2 Pi 3, 13 ; cf. Ap 21, 1).15. Parvenu désormais au
terme de sa vie, I'Ap6tre Paul demande a son disciple Timothée de « rechercher la foi » (2 Tm 2, 22) avec la
méme constance que lorsqu’il était jeune (cf. 2 Tm 3, 15). Entendons cette invitation adressée a chacun de
nous, pour que personne ne devienne paresseux dans la foi. Elle est une compagne de vie qui permet de
percevoir avec un regard toujours nouveau les merveilles que Dieu réalise pour nous. Engagée a saisir les
signes des temps dans 'aujourd’hui de I'histoire, la foi incite chacun de nous a devenir signe vivant de la
présence du Ressuscité dans le monde. Ce dont le monde aujourd’hui a particulierement besoin c’est du
témoignage crédible de tous ceux qui, éclairés dans I'esprit et dans le cceur par la Parole du Seigneur, sont
capables d’ouvrir le cceur et I'esprit de beaucoup au désir de Dieu et de la vraie vie, celle qui n'a pas de

fin.« Que la Parole du Seigneur accomplisse sa course et soit glorifieée » (2 Th 3, 1) : puisse cette Année de la
foi rendre toujours plus solide la relation avec le Christ Seigneur, puisque seulement en lui se trouve la certitude
pour regarder vers I'avenir et la garantie d’'un amour authentique et durable. Les paroles de I'Apbtre Pierre
jettent un dernier rayon de lumiére sur la foi : « Vous en tressaillez de joie, bien qu’il vous faille encore quelque
temps étre affligés par diverses épreuves, afin que, bien éprouvée, votre foi, plus précieuse que I'or périssable
que I'on vérifie par le feu, devienne un sujet de louange, de gloire et d’honneur, lors de la Révélation de Jésus
Christ. Sans I'avoir vu vous I'aimez ; sans le voir encore, mais en croyant, vous tressaillez d’'une joie indicible et
pleine de gloire, sirs d’obtenir I'objet de votre foi : le salut des ames » (1 Pi 1, 6-9). La vie des chrétiens connait
I'expérience de la joie et celle de la souffrance. Combien de saints ont vécu la solitude ! Combien de croyants,
méme de nos jours, sont éprouvés par le silence de Dieu alors qu’ils voudraient écouter sa voix consolante ! Les
épreuves de la vie, alors qu’elles permettent de comprendre le mystére de la croix et de participer aux
souffrances du Christ (cf. Col 1, 24), sont un prélude a la joie et a I'espérance ou conduit la foi : « Lorsque je
suis faible, c’est alors que je suis fort » (2 Co 12, 10). Nous croyons avec une ferme certitude que le Seigneur
Jésus a vaincu le mal et la mort. Avec cette confiance assurée nous nous en remettons a lui : présent au milieu
de nous, il vainc le pouvoir du malin (cf. Lc 11, 20) et 'Eglise, communauté visible de sa miséricorde, subsiste
en lui comme signe de la réconciliation définitive avec le Pére.Confions a la Mére de Dieu, proclamée

« bienheureuse parce qu’elle a cru » (Lc 1, 45), ce temps de grace.Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 11
octobre 2011, en la septieme année de mon Pontificat. BENEDICTUS PP. XVI 1
Homélie pour I'inauguration du ministére pétrinien de I'Evéque de Rome (24 avril 2005) : AAS 97 (2005), 710 ;
DC 102 (2005) p.547.2 Cf. Benoit XVI, Homélie de la messe sur le Terreiro do Pago, Lisbonne (11 mai 2010) :
Insegnamenti V1, 1 (2010), 673; DC 107 (2010), p. 515.3 Cf. Jean-Paul ll, Const. Apost. Fidei depositum (11
octobre 1992) : AAS 86 (1994), 113-118 ; DC 90 (1993) p. 1-3.4 Cf. Rapport final du second Synode
extraordinaire des Evéques (7 décembre 1985), Il, B, a, 4 in Enchiridion Vaticanum, vol. 9, n. 1797 ; DC 83
(1986), p.39.5 Paul VI, Exhort. Apost. Pefrum et Paulum Apostolos, a I'occasion du XIXéme centenaire du
martyre des saints Apotres Pierre et Paul (22 février 1967) : AAS 59 (1967), 196 ; DC 64 (1967) col. 484-485.6
Ibid 198.7 Paul VI, Solennelle Profession de foi, Homélie pour la concélébration du XIXé centenaire du martyre
des saints Apétres Pierre et Paul, en conclusion de I’Année de la Foi (30 juin 1968) : AAS 60 (1968), 433-445 ;
DC 65 (1968) col. 1249-1258.8 ID., Audience générale (14 juin 1967) : InsegnamentiV (1967), 801 ; DC 64
(1967) col. 1162.9 Jean-Paul Il, Lettre Apost. Novo millennio ineunte (6 janvier 2001), n. 57 : AAS 93 (2001),
308 ; DC 98 (2001), p. 88.10 Discours a la Curie romaine (22 décembre 2005) : AAS 98 (2006), 52 ; DC 103
(2008), p. 63.11 Conc. cecum. Vat. Il, Const. Dogm. sur 'Eglise Lumen gentium, n. 8.12 De utilitate credendi, 1,
2.13 Cf. Augustin d’Hippone, Confessions, |, 1.14 Conc. cecum. Vat. ll, Const. sur la liturgie Sacrosanctum
Concilium, n. 10.15 Cf. Jean-Paul I, Const. apost. Fidei depositum (11 octobre 1992) : AAS 86 (1994), 116 ; DC
90 (1993), p. 1-3.16 Augustin d’Hippone, Sermon 215, 1.17 Catéchisme de I'Eglise catholique, n. 167.18




18
Cf. Conc. cecum. Vat. I, Const. dogm. sur la foi catholique Dei Filius, chap. 11l : DS 3008-3009 ; Conc. cecum.
Vat. I, Const. dogm. sur la Révélation divine Dei Verbum, n. 5.19 Benoit XVI, Discours au College des
Bernardins, Paris (12 septembre 2008) : AAS 100 (2008), 722 ; DC 105 (2008), p. 827.20 Cf. Augustin
d’Hippone, Confessions, Xlll, 1.21 Jean-Paul Il, Const. apost. Fidei depositum (11 octobre 1992) : AAS 86
(1994), 115 et 117; DC 90 (1993), p. 1-3.22 Cf. ID., Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), nn. 34 et 106 :
AAS 91 (1999), 31-32, 86-87. DC 95 (1998), pp. 913 et 938.[01436-03.02] [Texte original: Latin]e TRADUZIONE
IN LINGUA INGLESEApostolic Letter "Motu Proprio data"Porta Fideiof the Supreme Pontiff Benedict XVIfor the
Indiction of the Year of Faith1. The "door of faith" (Acts 14:27) is always open for us, ushering us into the life of
communion with God and offering entry into his Church. It is possible to cross that threshold when the word of
God is proclaimed and the heart allows itself to be shaped by transforming grace. To enter through that door is
to set out on a journey that lasts a lifetime. It begins with baptism (cf. Rom 6:4), through which we can address
God as Father, and it ends with the passage through death to eternal life, fruit of the resurrection of the Lord
Jesus, whose will it was, by the gift of the Holy Spirit, to draw those who believe in him into his own glory (cf. Jn
17:22). To profess faith in the Trinity — Father, Son and Holy Spirit — is to believe in one God who is Love (cf. 1
Jn 4:8): the Father, who in the fullness of time sent his Son for our salvation; Jesus Christ, who in the mystery of
his death and resurrection redeemed the world; the Holy Spirit, who leads the Church across the centuries as we
await the Lord’s glorious return.2. Ever since the start of my ministry as Successor of Peter, | have spoken of the
need to rediscover the journey of faith so as to shed ever clearer light on the joy and renewed enthusiasm of the
encounter with Christ. During the homily at the Mass marking the inauguration of my pontificate | said: "The
Church as a whole and all her Pastors, like Christ, must set out to lead people out of the desert, towards the
place of life, towards friendship with the Son of God, towards the One who gives us life, and life in abundance."1
It often happens that Christians are more concerned for the social, cultural and political consequences of their
commitment, continuing to think of the faith as a self-evident presupposition for life in society. In reality, not only
can this presupposition no longer be taken for granted, but it is often openly denied.2 Whereas in the past it was
possible to recognize a unitary cultural matrix, broadly accepted in its appeal to the content of the faith and the
values inspired by it, today this no longer seems to be the case in large swathes of society, because of a
profound crisis of faith that has affected many people.3. We cannot accept that salt should become tasteless or
the light be kept hidden (cf. Mt 5:13-16). The people of today can still experience the need to go to the well, like
the Samaritan woman, in order to hear Jesus, who invites us to believe in him and to draw upon the source of
living water welling up within him (cf. Jn 4:14). We must rediscover a taste for feeding ourselves on the word of
God, faithfully handed down by the Church, and on the bread of life, offered as sustenance for his disciples (cf.
Jn 6:51). Indeed, the teaching of Jesus still resounds in our day with the same power: "Do not labour for the food
which perishes, but for the food which endures to eternal life" (Jn 6:27). The question posed by his listeners is
the same that we ask today: "What must we do, to be doing the works of God?" (Jn 6:28). We know Jesus’ reply:
"This is the work of God, that you believe in him whom he has sent" (Jn 6:29). Belief in Jesus Christ, then, is the
way to arrive definitively at salvation.4. In the light of all this, | have decided to announce a Year of Faith. It will
begin on 11. October 2012, the fiftieth anniversary of the opening of the Second Vatican Council, and it will end
on the Solemnity of Our Lord Jesus Christ, Universal King, on 24 November 2013. The starting date of 11
October 2012 also marks the twentieth anniversary of the publication of the Catechism of the Catholic Church, a
text promulgated by my Predecessor, Blessed John Paul II,3 with a view to illustrating for all the faithful the
power and beauty of the faith. This document, an authentic fruit of the Second Vatican Council, was requested
by the Extraordinary Synod of Bishops in 1985 as an instrument at the service of catechesis4 and it was
produced in collaboration with all the bishops of the Catholic Church. Moreover, the theme of the General
Assembly of the Synod of Bishops that | have convoked for October 2012 is "The New Evangelization for the
Transmission of the Christian Faith". This will be a good opportunity to usher the whole Church into a time of
particular reflection and rediscovery of the faith. It is not the first time that the Church has been called to
celebrate a Year of Faith. My venerable Predecessor the Servant of God Paul VI announced one in 1967, to
commemorate the martyrdom of Saints Peter and Paul on the 19th centenary of their supreme act of witness. He
thought of it as a solemn moment for the whole Church to make "an authentic and sincere profession of the
same faith"; moreover, he wanted this to be confirmed in a way that was "individual and collective, free and
conscious, inward and outward, humble and frank".5 He thought that in this way the whole Church could
reappropriate "exact knowledge of the faith, so as to reinvigorate it, purify it, confirm it, and confess it".6 The
great upheavals of that year made even more evident the need for a celebration of this kind. It concluded with
the Credo of the People of God,7 intended to show how much the essential content that for centuries has formed
the heritage of all believers needs to be confirmed, understood and explored ever anew, so as to bear consistent
witness in historical circumstances very different from those of the past.5. In some respects, my venerable
predecessor saw this Year as a "consequence and a necessity of the postconciliar period”,8 fully conscious of




19
the grave difficulties of the time, especially with regard to the profession of the true faith and its correct
interpretation. It seemed to me that timing the launch of the Year of Faith to coincide with the fiftieth anniversary
of the opening of the Second Vatican Council would provide a good opportunity to help people understand that
the texts bequeathed by the Council Fathers, in the words of Blessed John Paul ll, "have lost nothing of their
value or brilliance. They need to be read correctly, to be widely known and taken to heart as important and
normative texts of the Magisterium, within the Church's Tradition ... | feel more than ever in duty bound to point
to the Council as the great grace bestowed on the Church in the twentieth century: there we find a sure compass
by which to take our bearings in the century now beginning."9 | would also like to emphasize strongly what | had
occasion to say concerning the Council a few months after my election as Successor of Peter: "if we interpret
and implement it guided by a right hermeneutic, it can be and can become increasingly powerful for the ever
necessary renewal of the Church."106. The renewal of the Church is also achieved through the witness offered
by the lives of believers: by their very existence in the world, Christians are called to radiate the word of truth that
the Lord Jesus has left us. The Council itself, in the Dogmatic Constitution Lumen Gentium, said this: While
"Christ, ‘holy, innocent and undefiled’ (Heb 7:26) knew nothing of sin (cf. 2 Cor 5:21), but came only to expiate
the sins of the people (cf. Heb 2:17)... the Church ... clasping sinners to its bosom, at once holy and always in
need of purification, follows constantly the path of penance and renewal. The Church, ‘like a stranger in a foreign
land, presses forward amid the persecutions of the world and the consolations of God’, announcing the cross
and death of the Lord until he comes (cf. 7 Cor 11:26). But by the power of the risen Lord it is given strength to
overcome, in patience and in love, its sorrow and its difficulties, both those that are from within and those that
are from without, so that it may reveal in the world, faithfully, although with shadows, the mystery of its Lord until,
in the end, it shall be manifested in full light."11The Year of Faith, from this perspective, is a summons to an
authentic and renewed conversion to the Lord, the one Saviour of the world. In the mystery of his death and
resurrection, God has revealed in its fullness the Love that saves and calls us to conversion of life through the
forgiveness of sins (cf. Acts 5:31). For Saint Paul, this Love ushers us into a new life: "We were buried ... with
him by baptism into death, so that as Christ was raised from the dead by the glory of the Father, we too might
walk in newness of life" (Rom 6:4). Through faith, this new life shapes the whole of human existence according
to the radical new reality of the resurrection. To the extent that he freely cooperates, man’s thoughts and
affections, mentality and conduct are slowly purified and transformed, on a journey that is never completely
finished in this life. "Faith working through love" (Gal 5:6) becomes a new criterion of understanding and action
that changes the whole of man’s life (cf. Rom 12:2; Col 3:9-10; Eph 4:20-29; 2 Cor 5:17).7. "Caritas Christi urget
nos" (2 Cor 5:14): it is the love of Christ that fills our hearts and impels us to evangelize. Today as in the past, he
sends us through the highways of the world to proclaim his Gospel to all the peoples of the earth (cf. Mt 28:19).
Through his love, Jesus Christ attracts to himself the people of every generation: in every age he convokes the
Church, entrusting her with the proclamation of the Gospel by a mandate that is ever new. Today too, there is a
need for stronger ecclesial commitment to new evangelization in order to rediscover the joy of believing and the
enthusiasm for communicating the faith. In rediscovering his love day by day, the missionary commitment of
believers attains force and vigour that can never fade away. Faith grows when it is lived as an experience of love
received and when it is communicated as an experience of grace and joy. It makes us fruitful, because it
expands our hearts in hope and enables us to bear life-giving witness: indeed, it opens the hearts and minds of
those who listen to respond to the Lord’s invitation to adhere to his word and become his disciples. Believers, so
Saint Augustine tells us, "strengthen themselves by believing".12 The saintly Bishop of Hippo had good reason
to express himself in this way. As we know, his life was a continual search for the beauty of the faith until such
time as his heart would find rest in God.13 His extensive writings, in which he explains the importance of
believing and the truth of the faith, continue even now to form a heritage of incomparable riches, and they still
help many people in search of God to find the right path towards the "door of faith".Only through believing, then,
does faith grow and become stronger; there is no other possibility for possessing certitude with regard to one’s
life apart from self-abandonment, in a continuous crescendo, into the hands of a love that seems to grow
constantly because it has its origin in God.8. On this happy occasion, | wish to invite my brother bishops from all
over the world to join the Successor of Peter, during this time of spiritual grace that the Lord offers us, in
recalling the precious gift of faith. We want to celebrate this Year in a worthy and fruitful manner. Reflection on
the faith will have to be intensified, so as to help all believers in Christ to acquire a more conscious and vigorous
adherence to the Gospel, especially at a time of profound change such as humanity is currently experiencing.
We will have the opportunity to profess our faith in the Risen Lord in our cathedrals and in the churches of the
whole world; in our homes and among our families, so that everyone may feel a strong need to know better and
to transmit to future generations the faith of all times. Religious communities as well as parish communities, and
all ecclesial bodies old and new, are to find a way, during this Year, to make a public profession of the Credo.9.
We want this Year to arouse in every believer the aspiration to profess the faith in fullness and with renewed



20
conviction, with confidence and hope. It will also be a good opportunity to intensify the celebration of the faith in
the liturgy, especially in the Eucharist, which is "the summit towards which the activity of the Church is directed;
... and also the source from which all its power flows."14 At the same time, we make it our prayer that believers’
witness of life may grow in credibility. To rediscover the content of the faith that is professed, celebrated, lived
and prayed, 15 and to reflect on the act of faith, is a task that every believer must make his own, especially in the
course of this Year.Not without reason, Christians in the early centuries were required to learn the creed from
memory. It served them as a daily prayer not to forget the commitment they had undertaken in baptism. With
words rich in meaning, Saint Augustine speaks of this in a homily on the redditio symboli, the handing over of the
creed: "the symbol of the holy mystery that you have all received together and that today you have recited one
by one, are the words on which the faith of Mother Church is firmly built above the stable foundation that is
Christ the Lord. You have received it and recited it, but in your minds and hearts you must keep it ever present,
you must repeat it in your beds, recall it in the public squares and not forget it during meals: even when your
body is asleep, you must watch over it with your hearts."1610. At this point | would like to sketch a path intended
to help us understand more profoundly not only the content of the faith, but also the act by which we choose to
entrust ourselves fully to God, in complete freedom. In fact, there exists a profound unity between the act by
which we believe and the content to which we give our assent. Saint Paul helps us to enter into this reality when
he writes: "Man believes with his heart and so is justified, and he confesses with his lips and so is saved" (Rom
10:10). The heart indicates that the first act by which one comes to faith is God’s gift and the action of grace
which acts and transforms the person deep within.The example of Lydia is particularly eloquent in this regard.
Saint Luke recounts that, while he was at Philippi, Paul went on the Sabbath to proclaim the Gospel to some
women; among them was Lydia and "the Lord opened her heart to give heed to what was said by Paul" (Acts
16:14). There is an important meaning contained within this expression. Saint Luke teaches that knowing the
content to be believed is not sufficient unless the heart, the authentic sacred space within the person, is opened
by grace that allows the eyes to see below the surface and to understand that what has been proclaimed is the
word of God.Confessing with the lips indicates in turn that faith implies public testimony and commitment. A
Christian may never think of belief as a private act. Faith is choosing to stand with the Lord so as to live with him.
This "standing with him" points towards an understanding of the reasons for believing. Faith, precisely because it
is a free act, also demands social responsibility for what one believes. The Church on the day of Pentecost
demonstrates with utter clarity this public dimension of believing and proclaiming one’s faith fearlessly to every
person. It is the gift of the Holy Spirit that makes us fit for mission and strengthens our witness, making it frank
and courageous.Profession of faith is an act both personal and communitarian. It is the Church that is the
primary subject of faith. In the faith of the Christian community, each individual receives baptism, an effective
sign of entry into the people of believers in order to obtain salvation. As we read in the Catechism of the Catholic
Church: " ‘| believe’ is the faith of the Church professed personally by each believer, principally during baptism.
‘We believe’ is the faith of the Church confessed by the bishops assembled in council or more generally by the
liturgical assembly of believers. ‘| believe’ is also the Church, our mother, responding to God by faith as she
teaches us to say both ‘I believe’ and ‘we believe’."17Evidently, knowledge of the content of faith is essential for
giving one’s own assent, that is to say for adhering fully with intellect and will to what the Church proposes.
Knowledge of faith opens a door into the fullness of the saving mystery revealed by God. The giving of assent
implies that, when we believe, we freely accept the whole mystery of faith, because the guarantor of its truth is
God who reveals himself and allows us to know his mystery of love.180n the other hand, we must not forget that
in our cultural context, very many people, while not claiming to have the gift of faith, are nevertheless sincerely
searching for the ultimate meaning and definitive truth of their lives and of the world. This search is an authentic
"preamble" to the faith, because it guides people onto the path that leads to the mystery of God. Human reason,
in fact, bears within itself a demand for "what is perennially valid and lasting".19 This demand constitutes a
permanent summons, indelibly written into the human heart, to set out to find the One whom we would not be
seeking had he not already set out to meet us.20 To this encounter, faith invites us and it opens us in
fullness.11. In order to arrive at a systematic knowledge of the content of the faith, all can find in the Catechism
of the Catholic Church a precious and indispensable tool. It is one of the most important fruits of the Second
Vatican Council. In the Apostolic Constitution Fidei Depositum, signed, not by accident, on the thirtieth
anniversary of the opening of the Second Vatican Council, Blessed John Paul |l wrote: "this catechism will make
a very important contribution to that work of renewing the whole life of the Church ... | declare it to be a valid and
legitimate instrument for ecclesial communion and a sure norm for teaching the faith."21lt is in this sense that
that the Year of Faith will have to see a concerted effort to rediscover and study the fundamental content of the
faith that receives its systematic and organic synthesis in the Catechism of the Catholic Church. Here, in fact, we
see the wealth of teaching that the Church has received, safeguarded and proposed in her two thousand years
of history. From Sacred Scripture to the Fathers of the Church, from theological masters to the saints across the



21
centuries, the Catechism provides a permanent record of the many ways in which the Church has meditated on
the faith and made progress in doctrine so as to offer certitude to believers in their lives of faith.In its very
structure, the Catechism of the Catholic Church follows the development of the faith right up to the great themes
of daily life. On page after page, we find that what is presented here is no theory, but an encounter with a Person
who lives within the Church. The profession of faith is followed by an account of sacramental life, in which Christ
is present, operative and continues to build his Church. Without the liturgy and the sacraments, the profession of
faith would lack efficacy, because it would lack the grace which supports Christian witness. By the same
criterion, the teaching of the Catechism on the moral life acquires its full meaning if placed in relationship with
faith, liturgy and prayer.12. In this Year, then, the Catechism of the Catholic Church will serve as a tool providing
real support for the faith, especially for those concerned with the formation of Christians, so crucial in our cultural
context. To this end, | have invited the Congregation for the Doctrine of the Faith, by agreement with the
competent Dicasteries of the Holy See, to draw up a Note, providing the Church and individual believers with
some guidelines on how to live this Year of Faith in the most effective and appropriate ways, at the service of
belief and evangelization.To a greater extent than in the past, faith is now being subjected to a series of
questions arising from a changed mentality which, especially today, limits the field of rational certainties to that of
scientific and technological discoveries. Nevertheless, the Church has never been afraid of demonstrating that
there cannot be any conflict between faith and genuine science, because both, albeit via different routes, tend
towards the truth.2213. One thing that will be of decisive importance in this Year is retracing the history of our
faith, marked as it is by the unfathomable mystery of the interweaving of holiness and sin. While the former
highlights the great contribution that men and women have made to the growth and development of the
community through the witness of their lives, the latter must provoke in each person a sincere and continuing
work of conversion in order to experience the mercy of the Father which is held out to everyone.During this time
we will need to keep our gaze fixed upon Jesus Christ, the "pioneer and perfecter of our faith" (Heb 12:2): in him,
all the anguish and all the longing of the human heart finds fulfilment. The joy of love, the answer to the drama of
suffering and pain, the power of forgiveness in the face of an offence received and the victory of life over the
emptiness of death: all this finds fulfilment in the mystery of his Incarnation, in his becoming man, in his sharing
our human weakness so as to transform it by the power of his resurrection. In him who died and rose again for
our salvation, the examples of faith that have marked these two thousand years of our salvation history are
brought into the fullness of light.By faith, Mary accepted the Angel's word and believed the message that she
was to become the Mother of God in the obedience of her devotion (cf. Lk 1:38). Visiting Elizabeth, she raised
her hymn of praise to the Most High for the marvels he worked in those who trust him (cf. Lk 1:46-55). With joy
and trepidation she gave birth to her only son, keeping her virginity intact (cf. Lk 2:6-7). Trusting in Joseph, her
husband, she took Jesus to Egypt to save him from Herod’s persecution (cf. Mt 2:13-15). With the same faith,
she followed the Lord in his preaching and remained with him all the way to Golgotha (cf. Jn 19:25-27). By faith,
Mary tasted the fruits of Jesus’ resurrection, and treasuring every memory in her heart (cf. Lk 2:19, 51), she
passed them on to the Twelve assembled with her in the Upper Room to receive the Holy Spirit (cf. Acts 1:14;
2:1-4).By faith, the Apostles left everything to follow their Master (cf. Mk 10:28). They believed the words with
which he proclaimed the Kingdom of God present and fulfilled in his person (cf. Lk 11:20). They lived in
communion of life with Jesus who instructed them with his teaching, leaving them a new rule of life, by which
they would be recognized as his disciples after his death (cf. Jn 13:34-35). By faith, they went out to the whole
world, following the command to bring the Gospel to all creation (cf. Mk 16:15) and they fearlessly proclaimed to
all the joy of the resurrection, of which they were faithful witnesses.By faith, the disciples formed the first
community, gathered around the teaching of the Apostles, in prayer, in celebration of the Eucharist, holding their
possessions in common so as to meet the needs of the brethren (cf. Acts 2:42-47).By faith, the martyrs gave
their lives, bearing witness to the truth of the Gospel that had transformed them and made them capable of
attaining to the greatest gift of love: the forgiveness of their persecutors.By faith, men and women have
consecrated their lives to Christ, leaving all things behind so as to live obedience, poverty and chastity with
Gospel simplicity, concrete signs of waiting for the Lord who comes without delay. By faith, countless Christians
have promoted action for justice so as to put into practice the word of the Lord, who came to proclaim
deliverance from oppression and a year of favour for all (cf. Lk 4:18-19).By faith, across the centuries, men and
women of all ages, whose names are written in the Book of Life (cf. Rev 7:9, 13:8), have confessed the beauty
of following the Lord Jesus wherever they were called to bear witness to the fact that they were Christian: in the
family, in the workplace, in public life, in the exercise of the charisms and ministries to which they were called.By
faith, we too live: by the living recognition of the Lord Jesus, present in our lives and in our history.14. The Year
of Faith will also be a good opportunity to intensify the witness of charity. As Saint Paul reminds us: "So faith,
hope, love abide, these three; but the greatest of these is love" (7 Cor 13:13). With even stronger words — which
have always placed Christians under obligation — Saint James said: "What does it profit, my brethren, if a man



22
says he has faith but has not works? Can his faith save him? If a brother or sister is ill-clad and in lack of daily
food, and one of you says to them, ‘Go in peace, be warmed and filled’, without giving them the things needed
for the body, what does it profit? So faith by itself, if it has no works, is dead. But some one will say, “You have
faith and | have works.” Show me your faith apart from your works, and | by my works will show you my faith"
(Jas 2:14-18).Faith without charity bears no fruit, while charity without faith would be a sentiment constantly at
the mercy of doubt. Faith and charity each require the other, in such a way that each allows the other to set out
along its respective path. Indeed, many Christians dedicate their lives with love to those who are lonely,
marginalized or excluded, as to those who are the first with a claim on our attention and the most important for
us to support, because it is in them that the reflection of Christ’'s own face is seen. Through faith, we can
recognize the face of the risen Lord in those who ask for our love. "As you did it to one of the least of these my
brethren, you did it to me" (Mt 25:40). These words are a warning that must not be forgotten and a perennial
invitation to return the love by which he takes care of us. It is faith that enables us to recognize Christ and it is
his love that impels us to assist him whenever he becomes our neighbour along the journey of life. Supported by
faith, let us look with hope at our commitment in the world, as we await "new heavens and a new earth in which
righteousness dwells" (2 Pet 3:13; cf. Rev 21:1).15. Having reached the end of his life, Saint Paul asks his
disciple Timothy to "aim at faith" (2 Tim 2:22) with the same constancy as when he was a boy (cf. 2 Tim 3:15).
We hear this invitation directed to each of us, that none of us grow lazy in the faith. It is the lifelong companion
that makes it possible to perceive, ever anew, the marvels that God works for us. Intent on gathering the signs of
the times in the present of history, faith commits every one of us to become a living sign of the presence of the
Risen Lord in the world. What the world is in particular need of today is the credible witness of people
enlightened in mind and heart by the word of the Lord, and capable of opening the hearts and minds of many to
the desire for God and for true life, life without end."That the word of the Lord may speed on and triumph" (2 Th
3:1): may this Year of Faith make our relationship with Christ the Lord increasingly firm, since only in him is there
the certitude for looking to the future and the guarantee of an authentic and lasting love. The words of Saint
Peter shed one final ray of light on faith: "In this you rejoice, though now for a little while you may have to suffer
various trials, so that the genuineness of your faith, more precious than gold which though perishable is tested
by fire, may redound to praise and glory and honour at the revelation of Jesus Christ. Without having seen him
you love him; though you do not now see him you believe in him and rejoice with unutterable and exalted joy. As
the outcome of your faith you obtain the salvation of your souls" (7 Pet 1:6-9). The life of Christians knows the
experience of joy as well as the experience of suffering. How many of the saints have lived in solitude! How
many believers, even in our own day, are tested by God'’s silence when they would rather hear his consoling
voice! The trials of life, while helping us to understand the mystery of the Cross and to participate in the
sufferings of Christ (cf. Col 1:24), are a prelude to the joy and hope to which faith leads: "when | am weak, then |
am strong" (2 Cor 12:10). We believe with firm certitude that the Lord Jesus has conquered evil and death. With
this sure confidence we entrust ourselves to him: he, present in our midst, overcomes the power of the evil one
(cf. Lk 11:20); and the Church, the visible community of his mercy, abides in him as a sign of definitive
reconciliation with the Father.Let us entrust this time of grace to the Mother of God, proclaimed "blessed
because she believed" (Lk 1:45).Given in Rome, at Saint Peter’s, on 11 October in the year 2011, the seventh of
my Pontificate. BENEDICTUS PP. XVI 1 Homily for the beginning of the Petrine Ministry
of the Bishop of Rome (24 April 2005): AAS 97 (2005), 710.2 Cf. Benedict XVI, Homily at Holy Mass in Lisbon’s
"Terreiro do Paco" (11 May 2010): InsegnamentiVI:1 (2010), 673.3 Cf. John Paul Il, Apostolic Constitution Fidei
Depositum (11 October 1992): AAS 86 (1994), 113-118.4 Cf. Final Report of the Second Extraordinary Synod of
Bishops (7 December 1985), Il, B, a, 4 in Enchiridion Vaticanum, ix, n. 1797.5 Paul VI, Apostolic Exhortation
Petrum et Paulum Apostolos on the XIX centenary of the martyrdom of Saints Peter and Paul (22 February
1967): AAS 59 (1967), 196.6 /bid., 198.7 Paul VI, Credo of the People of God, cf. Homily at Mass on the XIX
centenary of the martyrdom of Saints Peter and Paul at the conclusion of the "Year of Faith" (30 June 1968):
AAS 60 (1968), 433-445.8 Paul VI, General Audience (14 June 1967): InsegnamentiV (1967), 801.9 John Paul
I, Apostolic Letter Novo Millennio Ineunte (6 January 2001), 57: AAS 93 (2001), 308.10 Address to the Roman
Curia (22 December 2005): AAS 98 (2006), 52.11 Second Vatican Ecumenical Council, Dogmatic Constitution
on the Church Lumen Gentium, 8.12 De Utilitate Credendi, 1:2.13 Cf. Saint Augustine, Confessions, 1:1.14
Second Vatican Ecumenical Council, Constitution on the Sacred Liturgy Sacrosanctum Concilium, 10.15 Cf.
John Paul I, Apostolic Constitution Fidei Depositum (11 October 1992): AAS 86 (1994), 116.16 Saint Augustine,
Sermo 215:1.17 Catechism of the Catholic Church, 167.18 Cf. First Vatican Ecumenical Council, Dogmatic
Constitution on the Catholic Faith Dei Filius, chap. 1ll: DS 3008-3009: Second Vatican Ecumenical Council,
Dogmatic Constitution on Divine Revelation Dei Verbum, 5.19 Benedict XVI, Address at the College des
Bernardins, Paris (12 September 2008): AAS 100 (2008), 722.20 Cf. Saint Augustine, Confessions, XlII:1.21
John Paul I, Apostolic Constitution Fidei Depositum (11 October 1992): AAS 86 (1994), 115 and 117.22 Cf.




23
John Paul Il, Encyclical Letter Fides et Ratio (14 September 1998), 34, 106: AAS 91 (1999), 31-32, 86-
87.[01436-02.02] [Original text: Latin]e TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCAApostolisches Schreiben in Form
eines Motu proprio Porta fideivon Papst Benedikt XVI.mit dem das Jahr des Glaubens ausgerufen wird1. Die
,1ur des Glaubens" (vgl. Apg 14,27), die in das Leben der Gemeinschaft mit Gott fiihrt und das Eintreten in
seine Kirche erlaubt, steht uns immer offen. Es ist moglich, diese Schwelle zu Uiberschreiten, wenn das Wort
Gottes verkindet wird und das Herz sich durch die verwandelnde Gnade formen Iat. Durch diese Tir zu gehen
bedeutet, einen Weg einzuschlagen, der das ganze Leben fortdauert. Er beginnt mit der Taufe (vgl. R6m 6,4),
durch die wir Gott Vater nennen diirfen, und endet mit dem Ubergang durch den Tod hindurch in das Ewige
Leben, das Frucht der Auferstehung Jesu, des Herrn, ist. Er wollte durch das Geschenk des Heiligen Geistes
alle, die an ihn glauben, in seine Herrlichkeit einbeziehen (vgl. Joh 17,22). Den Glauben an die Trinitat — den
Vater, den Sohn und den Heiligen Geist — zu bekennen entspricht an einen einzigen Gott, der die Liebe ist (vgl.
1 Joh 4,8), zu glauben: an den Vater, der zu unserem Heil in der Flille der Zeit seinen Sohn gesandt hat; an
Jesus Christus, der in dem Geheimnis seines Todes und seiner Auferstehung die Welt erlést hat; an den
Heiligen Geist, der die Kirche durch die Jahrhunderte fiihrt in der Erwartung der Wiederkunft des Herrn in
Herrlichkeit.2. Vom Anfang meines Dienstes als Nachfolger Petri an habe ich an die Notwendigkeit erinnert, den
Weg des Glaubens wiederzuentdecken, um die Freude und die erneute Begeisterung der Begegnung mit
Christus immer deutlicher zutage treten zu lassen. In der Predigt wahrend der heiligen Messe zum Beginn des
Pontifikats habe ich gesagt: ,Die Kirche als ganze und die Hirten in ihr missen wie Christus sich auf den Weg
machen, um die Menschen aus der Wiste herauszufiihren zu den Orten des Lebens — zur Freundschaft mit
dem Sohn Gottes, der uns Leben schenkt, Leben in Fille."1 Nun geschieht es nicht selten, dal} die Christen sich
mehr um die sozialen, kulturellen und politischen Auswirkungen ihres Einsatzes kimmern und dabei den
Glauben immer noch als eine selbstverstandliche Voraussetzung des allgemeinen Lebens betrachten. In
Wirklichkeit aber besteht diese Voraussetzung nicht nur nicht mehr in dieser Form, sondern wird haufig sogar
geleugnet.2 Wahrend es in der Vergangenheit méglich war, ein einheitliches kulturelles Gewebe zu erkennen,
das in seinem Verweis auf die Glaubensinhalte und die von ihnen inspirierten Werte weithin angenommen
wurde, scheint es heute in groen Teilen der Gesellschaft aufgrund einer tiefen Glaubenskrise, die viele
Menschen befallen hat, nicht mehr so zu sein.3. Wir dirfen nicht zulassen, dafd das Salz schal wird und das
Licht verborgenen gehalten wird (vgl. Mt 5,13-16). Auch der Mensch von heute kann wieder das Bediirfnis
verspuren, wie die Samariterin zum Brunnen zu gehen, um Jesus zu héren, der dazu einladt, an ihn zu glauben
und aus der Quelle zu schépfen, aus der lebendiges Wasser hervorsprudelt (vgl. Joh 4,14). Wir missen wieder
Geschmack daran finden, uns vom durch die Kirche treu Uberlieferten Wort Gottes und vom Brot des Lebens zu
nahren — Gaben, die allen zur Starkung angeboten werden, die seine Jlinger sind (vgl. Joh 6,51). Die Lehre
Jesu ertdnt namlich noch in unseren Tagen mit derselben Kraft: ,Mlht euch nicht ab fiir die Speise, die verdirbt,
sondern flr die Speise, die fir das ewige Leben bleibt" (Joh 6,27). Die Frage derer, die ihn horten, ist die gleiche
auch fur uns heute: ,Was missen wir tun, um die Werke Gottes zu vollbringen?" (Joh 6,28). Die Antwort Jesu
kennen wir; ,Das ist das Werk Gottes, dal ihr an den glaubt, den er gesandt hat" (Joh 6,29). An Jesus Christus
zu glauben ist also der Weg, um endglltig zum Heil zu gelangen.4. Im Licht all dessen habe ich entschieden, ein
Jahr des Glaubens auszurufen. Es wird am 11. Oktober 2012, dem flinfzigsten Jahrestag der Er6ffnung des
Zweiten Vatikanischen Konzils, beginnen und am Christkdnigssonntag, dem 24. November 2013, enden. Auf
das Datum des 11. Oktobers 2012 fallt auch das zwanzigjahrige Jubildum der Veréffentlichung des Katechismus
der Katholischen Kirche, eines Textes, den mein Vorganger, der selige Papst Johannes Paul Il., mit dem Ziel
promulgierte3, allen Glaubigen die Kraft und die Schénheit des Glaubens vor Augen zu flhren. Dieses
Dokument, eine authentische Frucht des Zweiten Vatikanischen Konzils, sollte nach dem Wunsch der
AuBerordentlichen Bischofssynode von 1985 ein Instrument im Dienst der Katechese sein4 und wurde durch die
Zusammenarbeit des gesamten Episkopates der katholischen Kirche erstellt. Und gerade die Vollversammlung
der Bischofssynode ist von mir flr den Oktober 2012 zum Thema ,Die Neuevangelisierung zur Weitergabe des
christlichen Glaubens" einberufen worden. Das wird eine glinstige Gelegenheit sein, um das gesamte kirchliche
Geflige in eine Zeit der besonderen Besinnung und der Wiederentdeckung des Glaubens zu fihren. Es ist nicht
das erste Mal, daR die Kirche aufgerufen wird, ein Jahr des Glaubens zu feiern. Mein verehrter Vorganger, der
Diener Gottes Paul VI., rief 1967 ein dhnliches Jahr aus, um des Martyriums der Apostel Petrus und Paulus
anlaBlich der 1900-Jahr-Feier ihres letzten Zeugnisses zu gedenken. Er plante es als einen festlichen Anlal,
damit es in der ganzen Kirche ,ein authentisches und aufrichtiges Bekenntnis ein und desselben Glaubens"
gebe; zudem wollte er, dal’ dieser Glaube ,einzeln und gemeinschaftlich, frei und bewuldt, innerlich und
aulerlich, demditig und freimitig"5 bekraftigt wiirde. Er dachte, auf diese Weise kdnne die ganze Kirche eine
».genaue Kenntnis ihres Glaubens" wiedergewinnen, ,um ihn neu zu beleben, ihn zu lautern, zu festigen und zu
bekennen"6. Die grolen Umwalzungen, die in jenem Jahr geschahen, machten die Notwendigkeit einer solchen
Feier noch deutlicher. Sie wurde mit dem Credo des Volkes Gottes7 abgeschlossen, um zu beweisen, wie




24
dringend die wesentlichen Inhalte, die seit Jahrhunderten das Erbe aller Glaubigen bilden, immer neu bekraftigt,
verstanden und vertieft werden missen, um unter geschichtlichen Bedingungen, die sich von denen der
Vergangenheit unterscheiden, ein koharentes Zeugnis zu geben.5. In gewisser Hinsicht betrachtete mein
verehrter Vorganger dieses Jahr als eine ,Konsequenz aus dem Konzil und ein nachkonzilidres Erfordernis"8, da
er sich der schweren Probleme der Zeit — vor allem in bezug auf das Bekenntnis des wahren Glaubens und
seine rechte Auslegung — wohl bewulf3t war. Ich war der Meinung, den Beginn des Jahres des Glaubens auf das
Datum des fiinfzigsten Jahrestags der Er6ffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils zu legen, kdnne eine
glnstige Gelegenheit bieten, um zu begreifen, dal} die von den Konzilsvatern als Erbe hinterlassenen Texte
gemal den Worten des seligen Johannes Paul Il. ,weder ihren Wert noch ihren Glanz verlieren. Sie missen auf
sachgemalie Weise gelesen werden, damit sie aufgenommen und verarbeitet werden kénnen als qualifizierte
und normgebende Texte des Lehramtes innerhalb der Tradition der Kirche [...] Ich flhle mich mehr denn je dazu
verpflichtet, auf das Konzil als die grol3e Gnade hinzuweisen, in deren Genuf3 die Kirche im 20. Jahrhundert
gekommen ist. In ihm ist uns ein sicherer Kompal’ geboten worden, um uns auf dem Weg des jetzt beginnenden
Jahrhunderts zu orientieren."9 Auch ich méchte mit Nachdruck hervorheben, was ich wenige Monate nach
meiner Wahl zum Nachfolger Petri in bezug auf das Konzil gesagt habe: ,Wenn wir es mit Hilfe der richtigen
Hermeneutik lesen und rezipieren, dann kann es eine grofde Kraft fir die stets notwendige Erneuerung der
Kirche sein und immer mehr zu einer solchen Kraft werden."106. Die Erneuerung der Kirche geschieht auch
durch das Zeugnis, das das Leben der Glaubigen bietet: Die Christen sind namlich berufen, mit ihrer Existenz in
der Welt das Wort der Wahrheit, das der Herr uns hinterlassen hat, leuchten zu lassen. Gerade das Konzil
stellte in der Dogmatischen Konstitution Lumen gentium fest: ,Wahrend aber Christus heilig, schuldlos,
unbefleckt war (Hebr 7,26) und Sinde nicht kannte (2 Kor 5,21), sondern allein die Stinden des Volkes zu
siihnen gekommen ist (vgl. Hebr 2,17), umfaldt die Kirche Siinder in ihrem eigenen Schole. Sie ist zugleich
heilig und stets der Reinigung bediirftig, sie geht immerfort den Weg der Bul3e und Erneuerung. Die Kirche
»schreitet zwischen den Verfolgungen der Welt und den Tréstungen Gottes auf ihrem Pilgerweg dahin« und
verkiindet das Kreuz und den Tod des Herrn, bis er wiederkommt (vgl. 7 Kor 11,26). Von der Kraft des
auferstandenen Herrn aber wird sie gestarkt, um ihre Tribsale und Mihen, innere gleichermalien wie dul3ere,
durch Geduld und Liebe zu besiegen und sein Mysterium, wenn auch schattenhaft, so doch getreu in der Welt
zu enthdillen, bis es am Ende im vollen Lichte offenbar werden wird."11Aus dieser Sicht ist das Jahr des
Glaubens eine Aufforderung zu einer echten und erneuerten Umkehr zum Herrn, dem einzigen Retter der Welt.
Im Geheimnis seines Todes und seiner Auferstehung hat Gott die rettende Liebe vollends offenbart und ruft die
Menschen durch die Vergebung der Stinden zur Umkehr des Lebens (vgl. Apg 5,31). Diese Liebe — so der
Apostel Paulus — fiihrt den Menschen in ein neues Leben: ,Wir wurden mit ihm begraben durch die Taufe auf
den Tod; und wie Christus durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt wurde, so sollen auch wir
als neue Menschen leben" (R6m 6,4). Durch den Glauben gestaltet dieses neue Leben die gesamte
menschliche Existenz nach der radikalen Neuheit der Auferstehung. Im Mal} der freien Bereitschaft des
Menschen werden seine Gedanken und Geflhle, seine Mentalitédt und sein Verhalten allmahlich geldutert und
verwandelt auf einem Weg, der in diesem Leben nie ganzlich vollendet wird. Der ,Glaube, der in der Liebe
wirksam ist" (vgl. Gal 5,6), wird zu einem neuen Mal3stab fir das Denken und Tun, der das ganze Leben des
Menschen verandert (vgl. R6m 12,2; Kol 3,9-10; Eph 4,20-29; 2 Kor 5,17).7. ,Caritas Christi urget nos" (2 Kor
5,14): Die Liebe Christi ist es, die unsere Herzen erfiillt und uns dazu drangt, das Evangelium zu verkiinden.
Heute wie damals sendet er uns auf die Stra3en der Welt, um sein Evangelium allen Vélkern der Erde
bekanntzumachen (vgl. Mt 28,19). Mit seiner Liebe zieht Jesus Christus die Menschen aller Generationen an
sich: Zu allen Zeiten ruft er die Kirche zusammen und vertraut ihr die Verkiindigung des Evangeliums mit einem
Auftrag an, der immer neu ist. Darum ist auch heute ein Uberzeugterer kirchlicher Einsatz fir eine neue
Evangelisierung notwendig, um wieder die Freude am Glauben zu entdecken und die Begeisterung in der
Weitergabe des Glaubens wiederzufinden. Im taglichen Wiederentdecken der Liebe Gottes schopft der
missionarische Einsatz der Glaubigen, der niemals nachlassen darf, Kraft und Starke. Der Glaube wachst
namlich, wenn er als Erfahrung einer empfangenen Liebe gelebt und als Erfahrung von Gnade und Freude
vermittelt wird. Er macht fruchtbar, weil er das Herz in der Hoffnung weitet und befahigt, ein Zeugnis zu geben,
das etwas zu bewirken vermag: Er 6ffnet ndmlich Herz und Sinn der Zuhérer, damit sie die Einladung des Herrn,
seinem Wort zuzustimmen und seine Jiinger zu werden, annehmen. Die Glaubigen ,werden starker, indem sie
glauben", bezeugt der heilige Augustinus.12 Der heilige Bischof von Hippo hatte gute Griinde, sich so
auszudriicken. Wie wir wissen, war sein Leben eine standige Suche nach der Schénheit des Glaubens, bis sein
Herz in Gott Ruhe fand.13 Seine zahlreichen Schriften, in denen die Bedeutung des Glaubensaktes und die
Wahrheit des Glaubens erklart werden, bleiben bis in unsere Tage ein Erbe unvergleichlichen Reichtums und
ermoglichen immer noch vielen Menschen auf der Suche nach Gott, den rechten Weg zu finden, um zur ,Tir
des Glaubens" zu gelangen.Nur glaubend also wachst der Glaube und wird starker; es gibt keine andere



25
Méoglichkeit, Gewiltheit iber das eigene Leben zu haben, als sich in standig zunehmendem Male den Handen
einer Liebe zu Uberlassen, die als immer gréler erfahren wird, weil sie ihren Ursprung in Gott hat.8. Aus Anlal3
dieses besonderen Jahrestags méchte ich die Mitbriider im Bischofsamt auf dem ganzen Erdkreis einladen, sich
in dieser Zeit der geistlichen Gnade, die der Herr uns anbietet, dem Nachfolger Petri anzuschlieffen, um des
kostbaren Geschenks des Glaubens zu gedenken. Wir wollen dieses Jahr in wirdiger und schopferischer Weise
feiern. Es soll intensiver tGber den Glauben nachgedacht werden, um allen, die an Christus glauben, zu helfen,
ihre Zustimmung zum Evangelium bewulter und starker werden zu lassen, vor allem in einem Moment
tiefgreifender Veranderungen, wie ihn die Menschheit gerade erlebt. Wir werden die Gelegenheit haben, den
Glauben an den auferstandenen Herrn in unseren Kathedralen und in allen Kirchen der Welt, in unseren
Hausern und bei unseren Familien zu bekennen, damit jeder das starke Bedrfnis verspirt, den
unveranderlichen Glauben besser zu kennen und an die zukiinftigen Generationen weiterzugeben. Die
Ordensgemeinschaften sowie die Pfarrgemeinden und alle alten wie neuen kirchlichen Realitaten werden
Gelegenheit finden, in diesem Jahr das Credo offentlich zu bekennen.9. Wir wiinschen uns, dal} dieses Jahrin
jedem Glaubigen das Verlangen wecke, den Glauben vollstandig und mit erneuerter Uberzeugung, mit
Vertrauen und Hoffnung zu bekennen. Es wird eine glinstige Gelegenheit sein, um auch die Feier des Glaubens
in der Liturgie zu verstarken, besonders in der Eucharistie, die der ,Hohepunkt [ist], dem das Tun der Kirche
zustrebt, und zugleich die Quelle, aus der all ihre Kraft stromt".14 Zugleich wiinschen wir uns, dall das Zeugnis
des Lebens der Glaubigen an Glaubwirdigkeit gewinnt. Die Inhalte des Glaubens, der bekannt, gefeiert, gelebt
und im Gebet ausgedriickt wird, wiederzuentdecken15 und lGber den Glaubensakt selbst nachzudenken, ist eine
Verpflichtung, die jeder Glaubige Gbernehmen muf, vor allem in diesem Jahr.Nicht zufallig waren die Christen in
den ersten Jahrhunderten angehalten, das Credo auswendig zu lernen. Das diente ihnen als tagliches Gebet,
um die mit der Taufe Gbernommene Verpflichtung nicht zu vergessen. Mit bedeutungsvollen Worten erinnert der
heilige Augustinus daran, wenn er in einer Predigt tiber die redditio symboli — die Ubergabe des Credo — sagt:
,Das Symbolum des heiligen Geheimnisses, das ihr alle gemeinsam empfangen und das ihr heute einzeln
wiedergegeben habt, sind die Worte, auf die der Glaube der Mutter Kirche fest gegriindet ist, iiber dem sicheren
Fundament, das Christus, der Herr, ist. Ihr habt es also empfangen und wiedergegeben, aber im Geist muft ihr
es immer gegenwartig halten, ihr midt es im Bett wiederholen, auf den Platzen darliiber nachdenken und es
wahrend der Mahlzeiten nicht vergessen; und selbst wenn euer Leib schlaft, mul euer Herz in ihm
wachen."1610. An dieser Stelle mdchte ich einen Weg skizzieren, der nicht nur die Glaubensinhalte tiefer zu
verstehen hilft, sondern zusammen mit ihnen auch den Akt, mit dem wir beschliel3en, uns Gott in volliger Freiheit
ganzlich anzuvertrauen. Es besteht namlich eine tiefe Einheit zwischen dem Glaubensakt und den Inhalten,
denen wir zustimmen. Der Apostel Paulus ermdéglicht es, ins Innere dieser Wirklichkeit einzudringen, wenn er
schreibt: ,Wer mit dem Herzen glaubt und mit dem Mund bekennt..." (Rém 10,10a). Das Herz zeigt an, daf’ der
erste Schritt, mit dem man zum Glauben kommt, eine Gabe Gottes und ein Akt der Gnade ist, die wirkt und den
Menschen bis ins Innerste verwandelt.In diesem Zusammenhang ist das Beispiel der Lydia sehr bedeutsam. Der
heilige Lukas erzahlt, dal3 Paulus, als er in Philippi war, sich am Sabbat aufmachte, um einigen Frauen das
Evangelium zu verkiinden; unter ihnen war Lydia, und ,der Herr 6ffnete ihr das Herz, so daf} sie den Worten des
Paulus aufmerksam lauschte" (Apg 16,14). Der in diesen Worten enthaltene Sinn ist wichtig. Der heilige Lukas
lehrt, dal® die Kenntnis der zu glaubenden Inhalte nicht genligt, wenn dann das Herz, das echte ,Heiligtum" des
Menschen, nicht durch die Gnade getffnet wird, das die Augen schenkt, um in die Tiefe zu sehen und zu
verstehen, daf} das, was verkiindet wurde, das Wort Gottes ist.Mit dem Mund bekennen bedeutet seinerseits,
dal’ der Glaube ein 6ffentliches Zeugnis und Engagement einschlief3t. Der Christ darf niemals meinen, glauben
sei eine Privatsache. Der Glaube ist die Entscheidung, beim Herrn zu sein und mit ihm zu leben. Dieses ,Bei-
ihm-Sein" fihrt in das Verstandnis der Griinde ein, warum man glaubt. Gerade weil der Glaube ein Akt der
Freiheit ist, erfordert er auch die gesellschaftliche Verantwortung fiir das, was man glaubt. Am Pfingsttag zeigt
die Kirche in aller Deutlichkeit diese 6ffentliche Dimension, das heil3t zu glauben und den eigenen Glauben
furchtlos allen Menschen zu verkiinden. Es ist die Gabe des Heiligen Geistes, der zur Mission befahigt und
unser Zeugnis starkt, indem er es freimitig und mutig sein laRt.Das Bekenntnis des Glaubens selbst ist ein
personlicher und zugleich gemeinschaftlicher Akt. Der erste Trager des Glaubens ist namlich die Kirche. Im
Glauben der christlichen Gemeinde empfangt jeder die Taufe, das wirksame Zeichen der Eingliederung in das
Volk der Glaubigen, um das Heil zu erlangen. So bestatigt der Katechismus der Katholischen Kirche: ,»Ich
glaube«: das ist der Glaube der Kirche, wie ihn jeder Glaubende, vor allem bei der Taufe, persénlich bekennt.
»Wir glauben«: das ist der Glaube der Kirche, wie ihn die zum Konzil versammelten Bischofe oder, allgemeiner,
die zur Liturgie versammelten Glaubigen bekennen. »Ich glaube«: So spricht auch die Kirche, unsere Mutter, die
durch ihren Glauben Gott antwortet und uns sagen lehrt: »lch glaube«, »wir glauben«."17Wie man feststellen
kann, ist die Kenntnis der Glaubensinhalte wesentlich, um die eigene Zustimmung zu geben, das heif3t um sich
dem, was von der Kirche vorlegt wird, mit Verstand und Willen véllig anzuschlief3en. Die Kenntnis des Glaubens



26
fuhrt in das Ganze des von Gott offenbarten Heilgeheimnisses ein. Die gegebene Zustimmung schlief3t also ein,
dald man, wenn man glaubt, freiwillig das gesamte Glaubensgeheimnis annimmt, denn der Birge fir seine
Wahrheit ist Gott selbst, der sich offenbart und es erméglicht, sein Geheimnis der Liebe zu
erkennen.18Andererseits dirfen wir nicht vergessen, daf} in unserem kulturellen Kontext viele Menschen zwar
die Gabe des Glaubens selbst nicht kennen, doch ernstlich auf der Suche nach dem letzten Sinn und der
endgultigen Wahrheit tUber ihr Leben und Uber die Welt sind. Diese Suche ist ein authentisches ,Vorspiel" zum
Glauben, weil es die Menschen auf dem Weg bewegt, der zum Geheimnis Gottes flihrt. Die Vernunft des
Menschen tragt selbst das Bedurfnis nach dem ,immer Giltigen und Bleibenden"19 in sich. Dieses Bedurfnis
stellt eine unausldschlich ins menschliche Herz eingeschriebene stéandige Einladung dar, sich auf den Weg zu
machen, um den zu treffen, den wir nicht suchen wirden, wenn er uns nicht bereits entgegengekommen
ware.20 Eben zu dieser Begegnung I&dt der Glaube uns ein und 6ffnet uns vollends.11. Um zu einer
systematischen Kenntnis der Glaubensgeheimnisse zu gelangen, kénnen alle im Katechismus der Katholischen
Kirche ein wertvolles und unentbehrliches Hilfsmittel finden. Er ist eine der wichtigsten Friichte des Zweiten
Vatikanischen Konzils. In der Apostolischen Konstitution Fidei depositum, die nicht zuféllig anlaRlich des
dreildigsten Jahrestags der Er6ffnung des Zweiten Vatikanischen Konzils unterzeichnet wurde, schrieb der selige
Johannes Paul Il.: ,Dieser Katechismus [wird] einen sehr wichtigen Beitrag zum Werk der Erneuerung des
gesamten kirchlichen Lebens leisten ... Ich erkenne ihn als guiltiges und legitimes Werkzeug im Dienst der
kirchlichen Gemeinschaft an, ferner als sichere Norm fur die Lehre des Glaubens."21In ebendieser Aussicht soll
das Jahr des Glaubens einen einhelligen Einsatz fiir die Wiederentdeckung und das Studium der grundlegenden
Glaubensinhalte zum Ausdruck bringen, die im Katechismus der Katholischen Kirche systematisch und
organisch zusammengefaldt sind. Dort leuchtet namlich der Reichtum der Lehre auf, die die Kirche in den
zweitausend Jahren ihrer Geschichte empfangen, gehitet und dargeboten hat. Von der Heiligen Schrift zu den
Kirchenvatern, von den Lehrern der Theologie zu den Heiligen ber die Jahrhunderte hin bietet der Katechismus
eine bleibende Erinnerung an die vielen Weisen, in denen die Kirche tber den Glauben meditiert und
Fortschritte in der Lehre hervorgebracht hat, um den Glaubigen in ihrem Glaubensleben Sicherheit zu geben.In
seinem Aufbau selbst zeigt der Katechismus der Katholischen Kirche die Entwicklung des Glaubens bis hin zur
Erwahnung der grol3en Themen des taglichen Lebens. Seite fir Seite entdeckt man, dal’ das Dargestellte nicht
eine Theorie, sondern die Begegnung mit einer Person ist, die in der Kirche lebt. Auf das Glaubensbekenntnis
folgt namlich die Erklarung des sakramentalen Lebens, in dem Christus gegenwartig ist, wirkt und fortwahrend
seine Kirche aufbaut. Ohne die Liturgie und die Sakramente hatte das Glaubensbekenntnis keine Wirkkraft,
denn es wirde ihm die Gnade fehlen, die das Zeugnis der Christen unterstiitzt. In gleichem MalRe gewinnt die
Lehre des Katechismus Gber das moralische Leben seine volle Bedeutung, wenn sie in Beziehung zum
Glauben, zur Liturgie und zum Gebet gesetzt wird.12. In diesem Jahr kann deshalb der Katechismus der
Katholischen Kirche ein wirkliches Instrument zur Unterstitzung des Glaubens sein, vor allem fir die, denen die
Bildung der Christen am Herzen liegt, die in unserem kulturellen Kontext so ausschlaggebend ist. Zu diesem
Zweck habe ich die Kongregation fiir die Glaubenslehre beauftragt, in Absprache mit den zustéandigen
Dikasterien des Heiligen Stuhls eine Note zu erstellen, mit der der Kirche und den Glaubigen einige Hinweise
gegeben werden, um dieses Jahr des Glaubens auf héchst wirksame und geeignete Weise im Dienst des
Glaubens und der Evangelisierung zu leben.Der Glaube sieht sich ja mehr als in der Vergangenheit einer Reihe
von Fragen ausgesetzt, die aus einer veranderten Mentalitat herrihren, die besonders heute den Bereich der
rationalen GewilRheiten auf den der wissenschaftlichen und technologischen Errungenschaften reduziert. Die
Kirche hat sich jedoch nie gescheut zu zeigen, dal3 zwischen Glauben und authentischer Wissenschaft kein
Konflikt bestehen kann, da beide — wenn auch auf verschiedenen Wegen — nach der Wahrheit streben.2213. Es
wird entscheidend sein, im Laufe dieses Jahres die Geschichte unseres Glaubens durchzugehen, die das
unergrindliche Geheimnis der Verflechtung von Heiligkeit und Siinde sieht. Wahrend erstere den groRen
Beitrag hervorhebt, den Manner und Frauen mit ihrem Lebenszeugnis fiir das Wachsen und die Entwicklung der
Gemeinschaft geleistet haben, mul} die zweite in einem jeden ein aufrichtiges und fortdauerndes Werk der
Umkehr hervorrufen, um die Barmherzigkeit Gottes des Vaters zu erfahren, der allen entgegenkommt.In dieser
Zeit werden wir unseren Blick auf Jesus Christus richten, ,den Urheber und Vollender des Glaubens" (Hebr
12,2): In ihm finden alle Sorge und alles Sehnen des menschlichen Herzens ihre Erflllung. Die Freude der
Liebe, die Antwort auf das Drama von Leid und Schmerz, die Kraft zur Vergebung angesichts der erlittenen
Beleidigung und der Sieg des Lebens gegeniiber der Leere des Todes — alles findet Erflillung im Geheimnis
seiner Inkarnation, der Menschwerdung, des Mit-uns-Teilens der menschlichen Schwachheit, um sie mit der
Macht seiner Auferstehung zu verwandeln. In ihm, der fir unser Heil gestorben und auferstanden ist, erreichen
die Beispiele des Glaubens, die diese zweitausend Jahre unserer Heilsgeschichte gekennzeichnet haben, ihren
vollen Glanz.Aufgrund des Glaubens nahm Maria das Wort des Engels an und glaubte der Botschaft, daf sie im
Gehorsam ihrer Hingabe die Mutter Gottes werden sollte (vgl. Lk 1,38). Als sie Elisabeth besuchte, stimmte sie



27
ihren Lobgesang auf den Allerhéchsten an fir die Wunder, die er bei denen vollbrachte, die sich ihm
anvertrauen (vgl. Lk 1,46-55). Mit Freude und Bangen gebar sie ihren einzigen Sohn und bewahrte unversehrt
ihre Jungfraulichkeit (vgl. Lk 2,6-7). Im Vertrauen auf Josef, ihren Brautigam, brachte sie Jesus nach Agypten,
um ihn vor der Verfolgung des Herodes zu retten (vgl. Mt 2,13-15). Mit demselben Glauben folgte sie dem Herrn
wahrend seiner Verkiindigung und blieb bei ihm bis zum Kalvarienberg (vgl. Joh 19,25-27). Im Glauben kostete
Maria die Frichte der Auferstehung Jesu, und indem sie alle Erinnerungen in ihnrem Herzen bewahrte (vgl. Lk 2,
19.51), gab sie diese an die Zwolf weiter, die mit ihr im Abendmahlssaal versammelt waren, um den Heiligen
Geist zu empfangen (vgl. Apg 1,14; 2,1-4).Aufgrund des Glaubens verlielsen die Apostel alles, um dem Meister
nachzufolgen (vgl. Mk 10,28). Sie glaubten den Worten, mit denen er das Reich Gottes verkiindete, das in
seiner Person gegenwartig und verwirklicht war (vgl. Lk 11,20). Sie lebten in einer Gemeinschaft des Lebens mit
Jesus, der sie in seiner Lehre unterwies und ihnen eine neue Lebensregel hinterlie3, mit der sie nach seinem
Tode als seine Jinger erkannt werden sollten (vgl. Joh 13,34-35). Aufgrund des Glaubens gingen sie in die
ganze Welt hinaus und folgten dem Auftrag, das Evangelium zu allen Geschépfen zu bringen (vgl. Mk 16,15),
und ohne jede Furcht verkiindeten sie allen die Freude der Auferstehung, fiir die sie treue Zeugen
waren.Aufgrund des Glaubens bildeten die Jiinger die erste Gemeinde, die um die Lehre der Apostel, im Gebet
und in der Eucharistiefeier versammelt war und in der sie alles gemeinsam hatten, um fir die Bedirfnisse der
Bruder aufzukommen (vgl. Apg 2,42-47).Aufgrund des Glaubens gaben die Martyrer ihr Leben hin, um die
Wahrheit des Evangeliums zu bezeugen, das sie verwandelt und zum gré3ten Geschenk der Liebe befahigt
hatte, indem sie ihren Verfolgern verziehen.Aufgrund des Glaubens haben Manner und Frauen ihr Leben
Christus geweiht und alles verlassen, um in evangelischer Einfachheit den Gehorsam, die Armut und die
Keuschheit zu leben als konkrete Zeichen der Erwartung des Herrn, der nicht saumt zu kommen. Aufgrund des
Glaubens haben viele Christen Tatigkeiten zugunsten der Gerechtigkeit geférdert, um das Wort des Herrn, der
gekommen ist, um die Befreiung von der Unterdriickung zu verkiinden und ein Jahr der Gnade fiir alle
auszurufen, konkret werden zu lassen. (vgl. Lk 4,18-19).Aufgrund des Glaubens haben im Laufe der
Jahrhunderte Manner und Frauen jeden Alters, deren Namen im Buch des Lebens verzeichnet sind (vgl. Offb.
7,9; 13,8), die Schoénheit bekannt, was es heildt, dem Herrn Jesus dort nachzufolgen, wo sie berufen waren, ihr
Christsein zu bezeugen: in der Familie, im Beruf, im &ffentlichen Leben, in der Ausiibung der Charismen und
Dienste, zu denen sie gerufen wurden.Aufgrund des Glaubens leben auch wir: fiir die lebendige Erkenntnis
Jesu, des Herrn, der in unserem Leben und in der Geschichte gegenwartig ist.14. Das Jahr des Glaubens wird
auch eine gunstige Gelegenheit sein, das Zeugnis der Liebe zu verstarken. Der heilige Paulus erinnert: ,Fur jetzt
bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei; doch am gréRten unter ihnen ist die Liebe" (7 Kor 13,13). Mit noch
kraftigeren Worten — die von jeher die Christen in die Pflicht nehmen — sagt des Apostel Jakobus: ,Meine Bruder,
was nutzt es, wenn einer sagt, er habe Glauben, aber es fehlen die Werke? Kann etwa der Glaube ihn retten?
Wenn ein Bruder oder eine Schwester ohne Kleidung ist und ohne das tagliche Brot und einer von euch zu
ihnen sagt: »Geht in Frieden, warmt und sattigt euch!«, ihr gebt ihnen aber nicht, was sie zum Leben brauchen —
was nitzt das? So ist auch der Glaube fiir sich allein tot, wenn er nicht Werke vorzuweisen hat. Nun kénnte
einer sagen: »Du hast Glauben und ich kann Werke vorweisen; zeig mir deinen Glauben ohne die Werke und
ich zeige dir meinen Glauben aufgrund der Werke« " (Jak 2,14-18).Der Glaube ohne die Liebe bringt keine
Frucht, und die Liebe ohne den Glauben wére ein Geflihl, das standig dem Zweifel ausgesetzt ist. Glaube und
Liebe erfordern sich gegenseitig, so dal® eines dem anderen erlaubt, seinen Weg zu gehen. Nicht wenige
Christen widmen ihr Leben namlich liebevoll dem Einsamen, dem Randstandigen oder dem Ausgeschlossen als
dem, zu dem man zuallererst gehen muf’ und den zu unterstitzen am wichtigsten ist, gerade weil sich in ihm
das Antlitz Christi selbst widerspiegelt. Dank des Glaubens kénnen wir in denen, die unsere Liebe erbitten, das
Antlitz des auferstandenen Herrn erkennen. ,Was ihr fiir einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt
ihr mir getan" (Mt 25,40): diese seine Worte sind eine nicht zu vergessende Mahnung und eine fortwahrende
Einladung, die Liebe zuriickzugeben, mit der er sich unser annimmt. Der Glaube ist es, der es ermoglicht,
Christus zu erkennen, und seine eigene Liebe ist es, die dazu drangt, ihm jedesmal zu helfen, wenn er auf
unserem Lebensweg unser Nachster wird. Vom Glauben getragen, sehen wir hoffnungsvoll auf unser
Engagement in der Welt und erwarten dabei ,einen neuen Himmel und eine neue Erde, in denen die
Gerechtigkeit wohnt" (2 Petr 3,13; vgl. Offb 21,1).15. Als der Apostel Paulus bereits am Ende seines Lebens
angelangt war, forderte er seinen Schiiler Timotheus auf, mit derselben Bestandigkeit nach dem Glauben zu
streben (vgl. 2 Tim 2,22), die er in seiner Jugend hatte (vgl. 2 Tim 3,15). Diese Einladung splren wir an einen
jeden von uns gerichtet, damit niemand nachlassig im Glauben werde. Er ist ein Gefahrte unseres Lebens, der
es erlaubt, mit stets neuem Blick die Wunder wahrzunehmen, die Gott fiir uns vollbringt. Darauf bedacht, die
Zeichen der Zeit im Heute der Geschichte zu erkennen, verpflichtet der Glaube jeden von uns, ein lebendiges
Zeichen der Gegenwart des Auferstandenen in der Welt zu werden. Das, was die Welt von heute besonders
braucht, ist das glaubhafte Zeugnis derer, die, vom Wort des Herrn im Geist und im Herzen erleuchtet, fahig



28
sind, den Geist und das Herz vieler zu 6ffnen fiir die Sehnsucht nach Gott und nach dem ewigen Leben, das
kein Ende kennt.,Das Wort des Herrn breite sich aus und werde verherrlicht" (vgl. 2 Thess 3,1): M6ge dieses
Jahr des Glaubens die Beziehung zu Christus, dem Herrn, immer mehr festigen, denn nur in ihm gibt es die
Sicherheit fiir den Blick in die Zukunft und die Garantie einer echten und dauerhaften Liebe. Die Worte des
Apostels Petrus werfen einen letzten Lichtstrahl auf den Glauben: ,Deshalb seid ihr voll Freude, obwohl ihr jetzt
vielleicht kurze Zeit unter mancherlei Prifungen leiden mif3t. Dadurch soll sich euer Glaube bewéahren, und es
wird sich zeigen, dal} er wertvoller ist als Gold, das im Feuer geprift wurde und doch verganglich ist. So wird
(eurem Glauben) Lob, Herrlichkeit und Ehre zuteil bei der Offenbarung Jesu Christi. Ihn habt ihr nicht gesehen,
und dennoch liebt ihr ihn; ihr seht ihn auch jetzt nicht; aber ihr glaubt an ihn und jubelt in unsagbarer, von
himmlischer Herrlichkeit verklarter Freude, da ihr das Ziel des Glaubens erreichen werdet: euer Heil" (7 Petr 1,6-
9). Das Leben der Christen kennt die Erfahrung der Freude und die des Leidens. Wie viele Heilige haben die
Einsamkeit erlebt! Wie viele Glaubige, auch in unseren Tagen, sind gepriift durch das Schweigen Gottes,
wahrend sie seine trostende Stimme héren mochten! Wahrend die Priifungen des Lebens es erlauben, das
Kreuzesmysterium zu verstehen und an den Leiden Christi teilzuhaben (vgl. Kol 1,24), so sind sie ein Vorbote
fir die Freude und die Hoffnung, zu denen der Glaube fihrt: ,Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark" (2 Kor
12,10). Wir glauben mit fester GewilRheit, da® Jesus, der Herr, das Bése und den Tod besiegt hat. Mit dieser
sicheren Zuversicht vertrauen wir uns ihm an: Mitten unter uns gegenwartig, besiegt er die Macht des Bdsen
(vgl. Lk 11,20), und die Kirche, die sichtbare Gemeinschaft seiner Barmherzigkeit, bleibt in ihm als Zeichen der
endglltigen Verséhnung mit dem Vater.Vertrauen wir der Mutter Gottes, die ,selig" gepriesen wird, weil sie
».geglaubt hat" (Lk 1,45), diese Zeit der Gnade an.Gegeben zu Rom, bei Sankt Peter, am 11. Oktober des Jahres
2011, dem siebenten des Pontifikates. BENEDICTUS PP. XVI 1 Predigt zur
Amtseinfiihrung als Bischof von Rom (24. April 2006): AAS 97 (2005), 710.2 Vgl. Benedikt XVI., Predigt in der
heiligen Messe auf dem Terreiro do Pago, Lissabon (11. Mai 2010): Insegnamenti V1, 1 (2010), 673.3 Vgl.
Johannes Paul Il., Apostolische Konstitution Fidei depositum (11. Oktober 1992): AAS 86 (1994), 113-118.4 Vgl.
Abschlu3bericht der Aul3erordentlichen Bischofssynode (7. Dezember 1985), Il, B, a, 4: Ench. Vat., Bd. 9, Nr.
1797.5 Paul VL., Apostolisches Schreiben Petrum et Paulum Apostolos anlaldlich der 1900-Jahr-Feier des
Martyriums der heiligen Apostel Petrus und Paulus (22. Februar 1967): AAS 59 (1967), 196.6 Ebd., 198.7 Paul
VI., Feierliches Glaubensbekenntnis, Predigt bei der Konzelebration zur 1900-Jahr-Feier des Martyriums der
heiligen Apostel Petrus und Paulus zum Abschluf} des ,Jahres des Glaubens" (30. Juni 1968): AAS 60 (1968),
433-445.8 Ders., Generalaudienz (14. Juni 1967): InsegnamentiV (1967), 801.9 Vgl. Johannes Paul Il.,
Schreiben Novo millennio ineunte, (6. Januar 2001), 57: AAS 93 (2001), 308.10 Ansprache an die Rémische
Kurie (22. Dezember 2005): AAS 98 (2006), 52.11 Zweites Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. tber die Kirche
Lumen gentium, Nr. 8.12 De utilitate credendi, 1,2.13 Vgl. Augustinus, Bekenntnisse, 1,1.14 Zweites
Vatikanisches Konzil, Konstitution tber die heilige Liturgie Sacrosanctum Concilium 15 Vgl. Johannes Paul Il.,
Apostolische Konstitution Fidei depositum (11. Oktober 1992): AAS 86 (1994), 116.16 Augustinus, Sermo
215,1.17 Nr. 167.18 Vgl. Erstes Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. tiber den katholischen Glauben Dei Filius,
Kap. Ill: DS 3008-3009; Zweites Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. Uber die géttliche Offenbarung Dei Verbum,
5.19 Vgl. Benedikt XVI., Ansprache im College des Bernardins, Paris (12. September 2008): AAS 100 (2008),
722.20 Vgl. Augustinus, Bekenntnisse, XlIl, 1.21 Johannes Paul Il., Apostolische Konstitution Fidei depositum
(11. Oktober 1992): AAS 86 (1994), 115 und 117.22 Vgl. Ders., Enzyklika Fides et ratio (14. September 1998),
Nrn. 34 und 106: AAS 91 (1999), 31-32. 86-87.[01436-05.02] [Originalsprache: Latein]® TRADUZIONE IN
LINGUA SPAGNOLACarta apostodlica en forma de Motu proprio Porta fideidel Sumo Pontifice Benedicto XVicon
la que se convoca el Afio de Ia fe 1. «La puerta de la fe» (cf. Hch 14, 27), que introduce en la vida de comunién
con Dios y permite la entrada en su Iglesia, esta siempre abierta para nosotros. Se cruza ese umbral cuando la
Palabra de Dios se anuncia y el corazén se deja plasmar por la gracia que transforma. Atravesar esa puerta
supone emprender un camino que dura toda la vida. Este empieza con el bautismo (cf. Rm 6, 4), con el que
podemos llamar a Dios con el nombre de Padre, y se concluye con el paso de la muerte a la vida eterna, fruto
de la resurreccion del Sefor Jesus que, con el don del Espiritu Santo, ha querido unir en su misma gloria a
cuantos creen en él (cf. Jn 17, 22). Profesar la fe en la Trinidad —Padre, Hijo y Espiritu Santo —equivale a creer
en un solo Dios que es Amor (cf. 1 Jn 4, 8): el Padre, que en la plenitud de los tiempos envi6 a su Hijo para
nuestra salvacion; Jesucristo, que en el misterio de su muerte y resurreccion redimié al mundo; el Espiritu
Santo, que guia a la Iglesia a través de los siglos en la espera del retorno glorioso del Sefor.2. Desde el
comienzo de mi ministerio como Sucesor de Pedro, he recordado la exigencia de redescubrir el camino de la fe
para iluminar de manera cada vez mas clara la alegria y el entusiasmo renovado del encuentro con Cristo. En la
homilia de la santa Misa de inicio del Pontificado decia: «La Iglesia en su conjunto, y en ella sus pastores, como
Cristo han de ponerse en camino para rescatar a los hombres del desierto y conducirlos al lugar de la vida,
hacia la amistad con el Hijo de Dios, hacia Aquel que nos da la vida, y la vida en plenitud».1 Sucede hoy con




29
frecuencia que los cristianos se preocupan mucho por las consecuencias sociales, culturales y politicas de su
compromiso, al mismo tiempo que siguen considerando la fe como un presupuesto obvio de la vida comun. De
hecho, este presupuesto no sélo no aparece como tal, sino que incluso con frecuencia es negado.2 Mientras
que en el pasado era posible reconocer un tejido cultural unitario, ampliamente aceptado en su referencia al
contenido de la fe y a los valores inspirados por ella, hoy no parece que sea ya asi en vastos sectores de la
sociedad, a causa de una profunda crisis de fe que afecta a muchas personas.3. No podemos dejar que la sal
se vuelva sosa y la luz permanezca oculta (cf. Mt 5, 13-16). Como la samaritana, también el hombre actual
puede sentir de nuevo la necesidad de acercarse al pozo para escuchar a Jesus, que invita a creeren ély a
extraer el agua viva que mana de su fuente (cf. Jn 4, 14). Debemos descubrir de nuevo el gusto de
alimentarnos con la Palabra de Dios, transmitida fielmente por la Iglesia, y el Pan de la vida, ofrecido como
sustento a todos los que son sus discipulos (cf. Jn 6, 51). En efecto, la ensefianza de Jesus resuena todavia
hoy con la misma fuerza: «Trabajad no por el alimento que perece, sino por el alimento que perdura para la vida
eterna» (Jn 6, 27). La pregunta planteada por los que lo escuchaban es también hoy la misma para nosotros:
«¢,Qué tenemos que hacer para realizar las obras de Dios?» (Jn 6, 28). Sabemos la respuesta de Jesus: «La
obra de Dios es ésta: que creais en el que él ha enviado» (Jn 6, 29). Creer en Jesucristo es, por tanto, el
camino para poder llegar de modo definitivo a la salvaciéon.4. A la luz de todo esto, he decidido convocar un Afo
de la fe. Comenzara el 11 de octubre de 2012, en el cincuenta aniversario de la apertura del Concilio Vaticano
I, y terminara en la solemnidad de Jesucristo, Rey del Universo, el 24 de noviembre de 2013. En la fecha del 11
de octubre de 2012, se celebraran también los veinte afos de la publicacion del Catecismo de la Iglesia
Catolica, promulgado por mi Predecesor, el beato Papa Juan Pablo 11,3 con la intencion de ilustrar a todos los
fieles la fuerza y belleza de la fe. Este documento, auténtico fruto del Concilio Vaticano Il, fue querido por el
Sinodo Extraordinario de los Obispos de 1985 como instrumento al servicio de la catequesis,4 realizandose
mediante la colaboracion de todo el Episcopado de la Iglesia catdlica. Y precisamente he convocado la
Asamblea General del Sinodo de los Obispos, en el mes de octubre de 2012, sobre el tema de La nueva
evangelizacion para la transmision de la fe cristiana. Sera una buena ocasion para introducir a todo el cuerpo
eclesial en un tiempo de especial reflexion y redescubrimiento de la fe. No es la primera vez que la Iglesia esta
llamada a celebrar un Afio de la fe. Mi venerado Predecesor, el Siervo de Dios Pablo VI, proclamo uno parecido
en 1967, para conmemorar el martirio de los apostoles Pedro y Pablo en el décimo noveno centenario de su
supremo testimonio. Lo concibié como un momento solemne para que en toda la Iglesia se diese «una
auténtica y sincera profesidén de la misma fe»; ademas, quiso que ésta fuera confirmada de manera «individual
y colectiva, libre y consciente, interior y exterior, humilde y franca».5 Pensaba que de esa manera toda la Iglesia
podria adquirir una «exacta conciencia de su fe, para reanimarla, para purificarla, para confirmarla y para
confesarla».6 Las grandes transformaciones que tuvieron lugar en aquel Afio, hicieron que la necesidad de
dicha celebracion fuera todavia mas evidente. Esta concluyé con la Profesion de fe del Pueblo de Dios,7 para
testimoniar como los contenidos esenciales que desde siglos constituyen el patrimonio de todos los creyentes
tienen necesidad de ser confirmados, comprendidos y profundizados de manera siempre nueva, con el fin de
dar un testimonio coherente en condiciones historicas distintas a las del pasado.5. En ciertos aspectos, mi
Venerado Predecesor vio ese Ailo como una «consecuencia y exigencia postconciliar»,8 consciente de las
graves dificultades del tiempo, sobre todo con respecto a la profesion de la fe verdadera y a su recta
interpretacion. He pensado que iniciar el Afio de la fe coincidiendo con el cincuentenario de la apertura del
Concilio Vaticano Il puede ser una ocasion propicia para comprender que los textos dejados en herencia por los
Padres conciliares, segun las palabras del beato Juan Pablo Il, «no pierden su valor ni su esplendor. Es
necesario leerlos de manera apropiada y que sean conocidos y asimilados como textos cualificados y
normativos del Magisterio, dentro de la Tradicidn de la Iglesia. [...] Siento mas que nunca el deber de indicar el
Concilio como la gran gracia de la que la Iglesia se ha beneficiado en el siglo XX. Con el Concilio se nos ha
ofrecido una brujula segura para orientarnos en el camino del siglo que comienza».9 Yo también deseo
reafirmar con fuerza lo que dije a proposito del Concilio pocos meses después de mi eleccion como Sucesor de
Pedro: «Si lo leemos y acogemos guiados por una hermenéutica correcta, puede ser y llegar a ser cada vez
mas una gran fuerza para la renovacion siempre necesaria de la Iglesia».106. La renovacion de la Iglesia pasa
también a través del testimonio ofrecido por la vida de los creyentes: con su misma existencia en el mundo, los
cristianos estan llamados efectivamente a hacer resplandecer la Palabra de verdad que el Sefor Jesus nos
dejo. Precisamente el Concilio, en la Constitucion dogmatica Lumen gentium, afirmaba: «Mientras que Cristo,
"santo, inocente, sin mancha" (Hb 7, 26), no conocid el pecado (cf. 2 Co 5, 21), sino que vino solamente a
expiar los pecados del pueblo (cf. Hb 2, 17), la Iglesia, abrazando en su seno a los pecadores, es a la vez santa
y siempre necesitada de purificacion, y busca sin cesar la conversion y la renovacion. La Iglesia continda su
peregrinacion "en medio de las persecuciones del mundo y de los consuelos de Dios", anunciando la cruz y la
muerte del Sefor hasta que vuelva (cf. 7 Co 11, 26). Se siente fortalecida con la fuerza del Sefior resucitado



30
para poder superar con paciencia y amor todos los sufrimientos y dificultades, tanto interiores como exteriores,
y revelar en el mundo el misterio de Cristo, aunque bajo sombras, sin embargo, con fidelidad hasta que al final
se manifieste a plena luz».11En esta perspectiva, el Afo de la fe es una invitaciéon a una auténtica y renovada
conversion al Sefior, unico Salvador del mundo. Dios, en el misterio de su muerte y resurreccion, ha revelado
en plenitud el Amor que salva y llama a los hombres a la conversion de vida mediante la remisién de los
pecados (cf. Hch 5, 31). Para el apostol Pablo, este Amor lleva al hombre a una nueva vida: «Por el bautismo
fuimos sepultados con él en la muerte, para que, lo mismo que Cristo resucité de entre los muertos por la gloria
del Padre, asi también nosotros andemos en una vida nueva» (Rm 6, 4). Gracias a la fe, esta vida nueva
plasma toda la existencia humana en la novedad radical de la resurreccion. En la medida de su disponibilidad
libre, los pensamientos y los afectos, la mentalidad y el comportamiento del hombre se purifican y transforman
lentamente, en un proceso que no termina de cumplirse totalmente en esta vida. La «fe que actua por el amor»
(Ga 5, 6) se convierte en un nuevo criterio de pensamiento y de accion que cambia toda la vida del hombre (cf.
Rm 12, 2; Col 3, 9-10; Ef4, 20-29; 2 Co 5, 17).7. «Caritas Christi urget nos» (2 Co 5, 14): es el amor de Cristo el
que llena nuestros corazones y nos impulsa a evangelizar. Hoy como ayer, €l nos envia por los caminos del
mundo para proclamar su Evangelio a todos los pueblos de la tierra (cf. Mt 28, 19). Con su amor, Jesucristo
atrae hacia si a los hombres de cada generacion: en todo tiempo, convoca a la Iglesia y le confia el anuncio del
Evangelio, con un mandato que es siempre nuevo. Por eso, también hoy es necesario un compromiso eclesial
mas convencido en favor de una nueva evangelizacion para redescubrir la alegria de creer y volver a encontrar
el entusiasmo de comunicar la fe. EI compromiso misionero de los creyentes saca fuerza y vigor del
descubrimiento cotidiano de su amor, que nunca puede faltar. La fe, en efecto, crece cuando se vive como
experiencia de un amor que se recibe y se comunica como experiencia de gracia y gozo. Nos hace fecundos,
porque ensancha el corazon en la esperanza y permite dar un testimonio fecundo: en efecto, abre el corazén y
la mente de los que escuchan para acoger la invitacion del Sefor a aceptar su Palabra para ser sus discipulos.
Como afirma san Agustin, los creyentes «se fortalecen creyendo».12 El santo Obispo de Hipona tenia buenos
motivos para expresarse de esta manera. Como sabemos, su vida fue una busqueda continua de la belleza de
la fe hasta que su corazon encontrd descanso en Dios.13 Sus numerosos escritos, en los que explica la
importancia de creer y la verdad de la fe, permanecen aun hoy como un patrimonio de riqueza sin igual,
consintiendo todavia a tantas personas que buscan a Dios encontrar el sendero justo para acceder a la «puerta
de la fe».Asi, la fe solo crece y se fortalece creyendo; no hay otra posibilidad para poseer la certeza sobre la
propia vida que abandonarse, en un in crescendo continuo, en las manos de un amor que se experimenta
siempre como mas grande porque tiene su origen en Dios.8. En esta feliz conmemoracion, deseo invitar a los
hermanos Obispos de todo el Orbe a que se unan al Sucesor de Pedro en el tiempo de gracia espiritual que el
Sefor nos ofrece para rememorar el don precioso de la fe. Queremos celebrar este Afio de manera digna y
fecunda. Habra que intensificar la reflexién sobre la fe para ayudar a todos los creyentes en Cristo a que su
adhesion al Evangelio sea mas consciente y vigorosa, sobre todo en un momento de profundo cambio como el
que la humanidad esta viviendo. Tendremos la oportunidad de confesar la fe en el Sefior Resucitado en
nuestras catedrales e iglesias de todo el mundo; en nuestras casas y con nuestras familias, para que cada uno
sienta con fuerza la exigencia de conocer y transmitir mejor a las generaciones futuras la fe de siempre. En este
Anio, las comunidades religiosas, asi como las parroquiales, y todas las realidades eclesiales antiguas y nuevas,
encontraran la manera de profesar publicamente el Credo.9. Deseamos que este Afo suscite en todo creyente
la aspiracion a confesar la fe con plenitud y renovada conviccion, con confianza y esperanza. Sera también una
ocasion propicia para intensificar la celebracion de la fe en la liturgia, y de modo particular en la Eucaristia, que
es «la cumbre a la que tiende la accion de la Iglesia y también la fuente de donde mana toda su fuerza».14 Al
mismo tiempo, esperamos que el testimonio de vida de los creyentes sea cada vez mas creible. Redescubrir los
contenidos de la fe profesada, celebrada, vivida y rezada,15 y reflexionar sobre el mismo acto con el que se
cree, es un compromiso que todo creyente debe de hacer propio, sobre todo en este Afio.No por casualidad, los
cristianos en los primeros siglos estaban obligados a aprender de memoria el Credo. Esto les servia como
oracion cotidiana para no olvidar el compromiso asumido con el bautismo. San Agustin lo recuerda con unas
palabras de profundo significado, cuando en un sermdn sobre la redditio symboli, la entrega del Credo, dice: «El
simbolo del sacrosanto misterio que recibisteis todos a la vez y que hoy habéis recitado uno a uno, no es otra
cosa que las palabras en las que se apoya sélidamente la fe de la Iglesia, nuestra madre, sobre la base
inconmovible que es Cristo el Sefor. [...] Recibisteis y recitasteis algo que debéis retener siempre en vuestra
mente y corazon y repetir en vuestro lecho; algo sobre lo que tenéis que pensar cuando estais en la calle y que
no debéis olvidar ni cuando coméis, de forma que, incluso cuando dormis corporalmente, vigiléis con el
coraz6n».1610. En este sentido, quisiera esbozar un camino que sea util para comprender de manera mas
profunda no sélo los contenidos de la fe sino, juntamente también con eso, el acto con el que decidimos de
entregarnos totalmente y con plena libertad a Dios. En efecto, existe una unidad profunda entre el acto con el



31
gue se cree y los contenidos a los que prestamos nuestro asentimiento. El apostol Pablo nos ayuda a entrar
dentro de esta realidad cuando escribe: «con el corazon se cree y con los labios se profesa» (cf. Rm 10, 10). El
corazon indica que el primer acto con el que se llega a la fe es don de Dios y accion de la gracia que actua y
transforma a la persona hasta en lo mas intimo.A este proposito, el ejemplo de Lidia es muy elocuente. Cuenta
san Lucas que Pablo, mientras se encontraba en Filipos, fue un sabado a anunciar el Evangelio a algunas
mujeres; entre estas estaba Lidia y el «Sefior le abrio el corazén para que aceptara lo que decia Pablo» (Hch
16, 14). El sentido que encierra la expresion es importante. San Lucas ensefia que el conocimiento de los
contenidos que se han de creer no es suficiente si después el corazén, auténtico sagrario de la persona, no
esta abierto por la gracia que permite tener ojos para mirar en profundidad y comprender que lo que se ha
anunciado es la Palabra de Dios.Profesar con la boca indica, a su vez, que la fe implica un testimonio y un
compromiso publico. El cristiano no puede pensar nunca que creer es un hecho privado. La fe es decidirse a
estar con el Sefor para vivir con él. Y este «estar con él» nos lleva a comprender las razones por las que se
cree. La fe, precisamente porque es un acto de la libertad, exige también la responsabilidad social de lo que se
cree. La Iglesia en el dia de Pentecostés muestra con toda evidencia esta dimensién publica del creer y del
anunciar a todos sin temor la propia fe. Es el don del Espiritu Santo el que capacita para la mision y fortalece
nuestro testimonio, haciéndolo franco y valeroso.La misma profesion de fe es un acto personal y al mismo
tiempo comunitario. En efecto, el primer sujeto de la fe es la Iglesia. En la fe de la comunidad cristiana cada uno
recibe el bautismo, signo eficaz de la entrada en el pueblo de los creyentes para alcanzar la salvacion. Como
afirma el Catecismo de la Iglesia Catdlica: «"Creo": Es la fe de la Iglesia profesada personalmente por cada
creyente, principalmente en su bautismo. "Creemos": Es la fe de la Iglesia confesada por los obispos reunidos
en Concilio o, mas generalmente, por la asamblea liturgica de los creyentes. "Creo", es también la Iglesia,
nuestra Madre, que responde a Dios por su fe y que nos ensefia a decir: "creo", "creemos"».17Como se puede
ver, el conocimiento de los contenidos de la fe es esencial para dar el propio asentimiento, es decir, para
adherirse plenamente con la inteligencia y la voluntad a lo que propone la Iglesia. El conocimiento de la fe
introduce en la totalidad del misterio salvifico revelado por Dios. El asentimiento que se presta implica por tanto
que, cuando se cree, se acepta libremente todo el misterio de la fe, ya que quien garantiza su verdad es Dios
mismo que se revela y da a conocer su misterio de amor.18Por otra parte, no podemos olvidar que muchas
personas en nuestro contexto cultural, aun no reconociendo en ellos el don de la fe, buscan con sinceridad el
sentido ultimo y la verdad definitiva de su existencia y del mundo. Esta busqueda es un auténtico «preambulo»
de la fe, porque lleva a las personas por el camino que conduce al misterio de Dios. La misma razén del
hombre, en efecto, lleva inscrita la exigencia de «lo que vale y permanece siempre».19 Esta exigencia
constituye una invitacion permanente, inscrita indeleblemente en el corazén humano, a ponerse en camino para
encontrar a Aquel que no buscariamos si no hubiera ya venido.20 La fe nos invita y nos abre totalmente a este
encuentro.11. Para acceder a un conocimiento sistematico del contenido de la fe, todos pueden encontrar en el
Catecismo de la Iglesia Catolica un subsidio precioso e indispensable. Es uno de los frutos mas importantes del
Concilio Vaticano Il. En la Constitucion apostolica Fidei depositum, firmada precisamente al cumplirse el
trigésimo aniversario de la apertura del Concilio Vaticano Il, el beato Juan Pablo Il escribia: «Este Catecismo es
una contribucién importantisima a la obra de renovacién de la vida eclesial... Lo declaro como regla segura para
la ensefianza de la fe y como instrumento valido y legitimo al servicio de la comunién eclesial».21Precisamente
en este horizonte, el Afo de la fe debera expresar un compromiso unanime para redescubrir y estudiar los
contenidos fundamentales de la fe, sintetizados sistematica y organicamente en el Catecismo de la Iglesia
Catdlica. En efecto, en él se pone de manifiesto la riqueza de la ensefianza que la Iglesia ha recibido,
custodiado y ofrecido en sus dos mil afios de historia. Desde la Sagrada Escritura a los Padres de la Iglesia, de
los Maestros de teologia a los Santos de todos los siglos, el Catecismo ofrece una memoria permanente de los
diferentes modos en que la Iglesia ha meditado sobre la fe y ha progresado en la doctrina, para dar certeza a
los creyentes en su vida de fe.En su misma estructura, el Catecismo de la Iglesia Catdlica presenta el desarrollo
de la fe hasta abordar los grandes temas de la vida cotidiana. A través de sus paginas se descubre que todo lo
que se presenta no es una teoria, sino el encuentro con una Persona que vive en la Iglesia. A la profesion de fe,
de hecho, sigue la explicacion de la vida sacramental, en la que Cristo esta presente y actia, y continta la
construccion de su Iglesia. Sin la liturgia y los sacramentos, la profesion de fe no tendria eficacia, pues
careceria de la gracia que sostiene el testimonio de los cristianos. Del mismo modo, la ensefianza del
Catecismo sobre la vida moral adquiere su pleno sentido cuando se pone en relacion con la fe, la liturgia y la
oracion.12. Asi, pues, el Catecismo de la Iglesia Catdlica podra ser en este Afo un verdadero instrumento de
apoyo a la fe, especialmente para quienes se preocupan por la formacion de los cristianos, tan importante en
nuestro contexto cultural. Para ello, he invitado a la Congregacion para la Doctrina de la Fe a que, de acuerdo
con los Dicasterios competentes de la Santa Sede, redacte una Nota con la que se ofrezca a la Iglesia y a los
creyentes algunas indicaciones para vivir este Afo de la fe de la manera mas eficaz y apropiada, ayudandoles a



32
creer y evangelizar.En efecto, la fe esta sometida mas que en el pasado a una serie de interrogantes que
provienen de un cambio de mentalidad que, sobre todo hoy, reduce el ambito de las certezas racionales al de
los logros cientificos y tecnoldgicos. Pero la Iglesia nunca ha tenido miedo de mostrar como entre lafe y la
verdadera ciencia no puede haber conflicto alguno, porque ambas, aunque por caminos distintos, tienden a la
verdad.2213. A lo largo de este Afo, sera decisivo volver a recorrer la historia de nuestra fe, que contempla el
misterio insondable del entrecruzarse de la santidad y el pecado. Mientras lo primero pone de relieve la gran
contribucion que los hombres y las mujeres han ofrecido para el crecimiento y desarrollo de las comunidades a
través del testimonio de su vida, lo segundo debe suscitar en cada uno un sincero y constante acto de
conversion, con el fin de experimentar la misericordia del Padre que sale al encuentro de todos.Durante este
tiempo, tendremos la mirada fija en Jesucristo, «que inicié y completa nuestra fe» (Hb 12, 2): en él encuentra su
cumplimiento todo afan y todo anhelo del corazén humano. La alegria del amor, la respuesta al drama del
sufrimiento y el dolor, la fuerza del perdon ante la ofensa recibida y la victoria de la vida ante el vacio de la
muerte, todo tiene su cumplimiento en el misterio de su Encarnacién, de su hacerse hombre, de su compartir
con nosotros la debilidad humana para transformarla con el poder de su resurreccion. En él, muerto y
resucitado por nuestra salvacion, se iluminan plenamente los ejemplos de fe que han marcado los ultimos dos
mil afios de nuestra historia de salvacion.Por la fe, Maria acogio la palabra del Angel y creyé en el anuncio de
que seria la Madre de Dios en la obediencia de su entrega (cf. Lc 1, 38). En la visita a Isabel entond su canto de
alabanza al Omnipotente por las maravillas que hace en quienes se encomiendan a El (cf. Lc¢ 1, 46-55). Con
gozo y temblor dio a luz a su unico hijo, manteniendo intacta su virginidad (cf. Lc 2, 6-7). Confiada en su esposo
José, llevo a Jesus a Egipto para salvarlo de la persecucion de Herodes (cf. Mt 2, 13-15). Con la misma fe
siguio al Sefor en su predicacion y permanecio con él hasta el Calvario (cf. Jn 19, 25-27). Con fe, Maria
saboreo los frutos de la resurreccion de Jesus y, guardando todos los recuerdos en su corazén (cf. Lc 2, 19.51),
los transmitio a los Doce, reunidos con ella en el Cenaculo para recibir el Espiritu Santo (cf. Hch 1, 14; 2, 1-
4).Por la fe, los Apdstoles dejaron todo para seguir al Maestro (cf. Mt 10, 28). Creyeron en las palabras con las
gue anunciaba el Reino de Dios, que esta presente y se realiza en su persona (cf. Lc 11, 20). Vivieron en
comunién de vida con Jesus, que los instruia con sus ensefianzas, dejandoles una nueva regla de vida por la
que serian reconocidos como sus discipulos después de su muerte (cf. Jn 13, 34-35). Por la fe, fueron por el
mundo entero, siguiendo el mandato de llevar el Evangelio a toda criatura (cf. Mc 16, 15) y, sin temor alguno,
anunciaron a todos la alegria de la resurreccion, de la que fueron testigos fieles.Por la fe, los discipulos
formaron la primera comunidad reunida en torno a la ensefianza de los Apédstoles, la oracion y la celebracion de
la Eucaristia, poniendo en comun todos sus bienes para atender las necesidades de los hermanos (cf. Hch 2,
42-47).Por la fe, los martires entregaron su vida como testimonio de la verdad del Evangelio, que los habia
trasformado y hecho capaces de llegar hasta el mayor don del amor con el perdén de sus perseguidores.Por la
fe, hombres y mujeres han consagrado su vida a Cristo, dejando todo para vivir en la sencillez evangélica la
obediencia, la pobreza y la castidad, signos concretos de la espera del Sefor que no tarda en llegar. Por la fe,
muchos cristianos han promovido acciones en favor de la justicia, para hacer concreta la palabra del Sefnor, que
ha venido a proclamar la liberacion de los oprimidos y un afio de gracia para todos (cf. Lc 4, 18-19).Por la fe,
hombres y mujeres de toda edad, cuyos nombres estan escritos en el libro de la vida (cf. Ap 7, 9; 13, 8), han
confesado a lo largo de los siglos la belleza de seguir al Sefior Jesus alli donde se les llamaba a dar testimonio
de su ser cristianos: en la familia, la profesion, la vida publica y el desempefio de los carismas y ministerios que
se les confiaban.También nosotros vivimos por la fe: para el reconocimiento vivo del Sefior Jesus, presente en
nuestras vidas y en la historia.14. El Afio de la fe sera también una buena oportunidad para intensificar el
testimonio de la caridad. San Pablo nos recuerda: «Ahora subsisten la fe, la esperanza y la caridad, estas tres.
Pero la mayor de ellas es la caridad» (7 Co 13, 13). Con palabras aun mas fuertes —que siempre atafien a los
cristianos—, el apodstol Santiago dice: «¢ De qué le sirve a uno, hermanos mios, decir que tiene fe, si no tiene
obras? 4 Podra acaso salvarlo esa fe? Si un hermano o una hermana andan desnudos y faltos de alimento
diario y alguno de vosotros les dice: "Id en paz, abrigaos y saciaos", pero no les da lo necesario para el cuerpo,
¢ de qué sirve? Asi es también la fe: si no se tienen obras, esta muerta por dentro. Pero alguno dira: "Tu tienes
fe y yo tengo obras, muéstrame esa fe tuya sin las obras, y yo con mis obras te mostraré la fe"» (St 2, 14-18).La
fe sin la caridad no da fruto, y la caridad sin fe seria un sentimiento constantemente a merced de la duda. La fe
y el amor se necesitan mutuamente, de modo que una permite a la otra seguir su camino. En efecto, muchos
cristianos dedican sus vidas con amor a quien esta solo, marginado o excluido, como el primero a quien hay
qgue atender y el mas importante que socorrer, porque precisamente en él se refleja el rostro mismo de Cristo.
Gracias a la fe podemos reconocer en quienes piden nuestro amor el rostro del Sefior resucitado. «Cada vez
que lo hicisteis con uno de estos, mis hermanos mas pequefos, conmigo lo hicisteis» (Mt 25, 40): estas
palabras suyas son una advertencia que no se ha de olvidar, y una invitacion perenne a devolver ese amor con
el que él cuida de nosotros. Es la fe la que nos permite reconocer a Cristo, y es su mismo amor el que impulsa



33
a socorrerlo cada vez que se hace nuestro projimo en el camino de la vida. Sostenidos por la fe, miramos con
esperanza a nuestro compromiso en el mundo, aguardando «unos cielos nuevos y una tierra nueva en los que
habite la justicia» (2 P 3, 13; cf. Ap 21, 1).15. LIegados sus ultimos dias, el apéstol Pablo pidio al discipulo
Timoteo que «buscara la fe» (cf. 2 Tm 2, 22) con la misma constancia de cuando era nifio (cf. 2 Tm 3, 15).
Escuchemos esta invitacion como dirigida a cada uno de nosotros, para que nadie se vuelva perezoso en la fe.
Ella es compafiera de vida que nos permite distinguir con ojos siempre nuevos las maravillas que Dios hace por
nosotros. Tratando de percibir los signos de los tiempos en la historia actual, nos compromete a cada uno a
convertirnos en un signo vivo de la presencia de Cristo resucitado en el mundo. Lo que el mundo necesita hoy
de manera especial es el testimonio creible de los que, iluminados en la mente y el corazén por la Palabra del
Sefior, son capaces de abrir el corazén y la mente de muchos al deseo de Dios y de la vida verdadera, ésa que
no tiene fin.«Que la Palabra del Senor siga avanzando y sea glorificada» (2 Ts 3, 1): que este Afo de la fe haga
cada vez mas fuerte la relacion con Cristo, el Sefior, pues solo en él tenemos la certeza para mirar al futuro y la
garantia de un amor auténtico y duradero. Las palabras del apdstol Pedro proyectan un ultimo rayo de luz sobre
la fe: «Por ello os alegrais, aunque ahora sea preciso padecer un poco en pruebas diversas; asi la autenticidad
de vuestra fe, mas preciosa que el oro, que, aunque es perecedero, se aquilata a fuego, merecera premio,
gloria y honor en la revelacion de Jesucristo; sin haberlo visto lo amais y, sin contemplarlo todavia, creéis en él
y asi os alegrais con un gozo inefable y radiante, alcanzando asi la meta de vuestra fe; la salvacidon de vuestras
almas» (71 P 1, 6-9). La vida de los cristianos conoce la experiencia de la alegria y el sufrimiento. Cuantos
santos han experimentado la soledad. Cuantos creyentes son probados también en nuestros dias por el silencio
de Dios, mientras quisieran escuchar su voz consoladora. Las pruebas de la vida, a la vez que permiten
comprender el misterio de la Cruz y participar en los sufrimientos de Cristo (cf. Col 1, 24), son preludio de la
alegria y la esperanza a la que conduce la fe: «Cuando soy débil, entonces soy fuerte» (2 Co 12, 10). Nosotros
creemos con firme certeza que el Sefor Jesus ha vencido el mal y la muerte. Con esta segura confianza nos
encomendamos a él: presente entre nosotros, vence el poder del maligno (cf. Lc 11, 20), y la Iglesia, comunidad
visible de su misericordia, permanece en él como signo de la reconciliacion definitiva con el Padre.Confiemos a
la Madre de Dios, proclamada «bienaventurada porque ha creido» (Lc 1, 45), este tiempo de gracia.Dado en
Roma, junto a San Pedro, el 11 de octubre del afio 2011, séptimo de mi Pontificado.BENEDICTUS PP.
XVI 1 Homilia en la Misa de inicio de Pontificado (24 abril 2005): AAS 97 (2005), 710.2
Cf. Benedicto XVI, Homilia en la Misa en Terreiro do Paco, Lisboa (11 mayo 2010), en L’Osservatore Romano
ed. en Leng. espaiola (16 mayo 2010), pag. 8-9.3 Cf. Juan Pablo Il, Const. ap. Fidei depositum (11 octubre
1992): AAS 86 (1994), 113-118.4 Cf. Relacion final del Sinodo Extraordinario de los Obispos (7 diciembre
1985), Il, B, a, 4, en L’'Osservatore Romano ed. en Leng. espafola (22 diciembre 1985), pag. 12.5 Pablo VI,
Exhort. ap. Petrum et Paulum Apostolos, en el XIX centenario del martirio de los santos apostoles Pedro y
Pablo (22 febrero 1967): AAS 59 (1967), 196.6 Ibid., 198.7 Pablo VI, Solemne profesion de fe, Homilia para la
concelebracion en el XIX centenario del martirio de los santos apdstoles Pedro y Pablo, en la conclusién del
"Ano de la fe" (30 junio 1968): AAS 60 (1968), 433-445.8 Id., Audiencia General (14 junio 1967): Insegnamenti V
(1967), 801.9 Juan Pabilo Il, Carta ap. Novo millennio ineunte (6 enero 2001), 57: AAS 93 (2001), 308.10
Discurso a la Curia Romana (22 diciembre 2005): AAS 98 (2006), 52.11 Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm.
Lumen gentium, sobre la Iglesia, 8.12 De utilitate credendi, 1, 2.13 Cf. Agustin de Hipona, Confesiones, |, 1.14
Conc. Ecum. Vat. Il, Const. Sacrosanctum Concilium, sobre la sagrada liturgia, 10.15 Cf. Juan Pablo I, Const.
ap. Fidei depositum (11 octubre 1992): AAS 86 (1994), 116.16 Agustin de Hipona, Sermo 215, 1.17 Catecismo
de la Iglesia Catdlica, 167.18 Cf. Conc. Ecum. Vat. |, Const. dogm. Dei Filius, sobre la fe catdlica, cap. lll: DS
3008-3009; Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Dei Verbum, sobre la divina revelacién, 5.19 Discurso en el
College des Bernardins, Paris (12 septiembre 2008): AAS 100 (2008), 722.20 Cf. Agustin de Hipona,
Confesiones, Xlll, 1.21 Juan Pablo Il, Const. ap. Fidei depositum (11 octubre 1992):AAS 86 (1994), 115y
117.22 Cf. Id., Carta enc. Fides et ratio (14 septiembre 1998) 34.106: AAS 91 (1999), 31-32. 86-87.[01436-
04.01] [Texto original: Latino]® TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESECarta Apostélica sob forma de Motu
Proprio Porta fideido Sumo Pontifice Bento XVlpela qual se proclama o Ano da Fé 1. A PORTA DA FE (cf. Act
14, 27), que introduz na vida de comunhao com Deus e permite a entrada na sua Igreja, esta sempre aberta
para nos. E possivel cruzar este limiar, quando a Palavra de Deus é anunciada e o coragdo se deixa plasmar
pela graga que transforma. Atravessar esta porta implica embrenhar-se num caminho que dura a vida inteira.
Este caminho tem inicio no Baptismo (cf. Rm 6, 4), pelo qual podemos dirigir-nos a Deus com o nome de Pai, e
esta concluido com a passagem através da morte para a vida eterna, fruto da ressurreigdo do Senhor Jesus,
que, com o dom do Espirito Santo, quis fazer participantes da sua prépria gléria quantos créem n’Ele (cf. Jo 17,
22). Professar a fé na Trindade — Pai, Filho e Espirito Santo — equivale a crer num s6 Deus que € Amor (cf. 1 Jo
4, 8): o Pai, que na plenitude dos tempos enviou seu Filho para a nossa salvagao; Jesus Cristo, que redimiu o
mundo no mistério da sua morte e ressurreicao; o Espirito Santo, que guia a Igreja através dos séculos




34
enquanto aguarda o regresso glorioso do Senhor.2. Desde o principio do meu ministério como Sucessor de
Pedro, lembrei a necessidade de redescobrir o caminho da fé para fazer brilhar, com evidéncia sempre maior, a
alegria e o renovado entusiasmo do encontro com Cristo. Durante a homilia da Santa Missa no inicio do
pontificado, disse: «A Igreja no seu conjunto, e os Pastores nela, como Cristo devem pér-se a caminho para
conduzir os homens fora do deserto, para lugares da vida, da amizade com o Filho de Deus, para Aquele que
da a vida, a vida em plenitude»1. Sucede nao poucas vezes que os cristdos sintam maior preocupacédo com as
consequéncias sociais, culturais e politicas da fé do que com a prépria fé, considerando esta como um
pressuposto 6bvio da sua vida diaria. Ora um tal pressuposto nao so6 deixou de existir, mas frequentemente
acaba até negado.2 Enquanto, no passado, era possivel reconhecer um tecido cultural unitario, amplamente
compartilhado no seu apelo aos conteudos da fé e aos valores por ela inspirados, hoje parece que ja ndo &
assim em grandes sectores da sociedade devido a uma profunda crise de fé que atingiu muitas pessoas.3. Nao
podemos aceitar que o sal se torne insipido e a luz fique escondida (cf. Mt 5, 13-16). Também o homem
contemporaneo pode sentir de novo a necessidade de ir como a samaritana ao pogo, para ouvir Jesus que
convida a crer n’Ele e a beber na sua fonte, donde jorra agua viva (cf. Jo 4, 14). Devemos readquirir o gosto de
nos alimentarmos da Palavra de Deus, transmitida fielmente pela Igreja, e do Pao da vida, oferecidos como
sustento de quantos sao seus discipulos (cf. Jo 6, 51). De facto, em nossos dias ressoa ainda, com a mesma
forca, este ensinamento de Jesus: «Trabalhai, ndo pelo alimento que desaparece, mas pelo alimento que
perdura e da a vida eterna» (Jo 6, 27). E a questao, entdo posta por aqueles que O escutavam, é a mesma que
colocamos nés também hoje: «Que havemos nos de fazer para realizar as obras de Deus?» (Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus: «A obra de Deus € esta: crer n’Aquele que Ele enviou» (Jo 6, 29). Por isso,
crer em Jesus Cristo é o caminho para se poder chegar definitivamente & salvagdo.4. A luz de tudo isto, decidi
proclamar um Ano da Fé. Este tera inicio a 11 de Outubro de 2012, no cinquentenario da abertura do Concilio
Vaticano Il, e terminara na Solenidade de Nosso Senhor Jesus Cristo Rei do Universo, a 24 de Novembro de
2013. Na referida data de 11 de Outubro de 2012, completar-se-do também vinte anos da publicagao do
Catecismo da Igreja Catdlica, texto promulgado pelo meu Predecessor, o Beato Papa Jodo Paulo 11,3 com o
objectivo de ilustrar a todos os fiéis a forga e a beleza da fé. Esta obra, verdadeiro fruto do Concilio Vaticano ll,
foi desejada pelo Sinodo Extraordinario dos Bispos de 1985 como instrumento ao servigo da catequese4 e foi
realizado com a colaboragao de todo o episcopado da Igreja Catdlica. E uma Assembleia Geral do Sinodo dos
Bispos foi convocada por mim, precisamente para o més de Outubro de 2012, tendo por tema A nova
evangelizagdo para a transmiss&o da fé crista. Sera uma ocasido propicia para introduzir o complexo eclesial
inteiro num tempo de particular reflexdo e redescoberta da fé. Nao € a primeira vez que a Igreja € chamada a
celebrar um Ano da Fé. O meu venerado Predecessor, o Servo de Deus Paulo VI, proclamou um ano
semelhante, em 1967, para comemorar o martirio dos apodstolos Pedro e Paulo no décimo nono centenario do
seu supremo testemunho. Idealizou-o como um momento solene, para que houvesse, em toda a Igreja, «xuma
auténtica e sincera profissdo da mesma fé»; quis ainda que esta fosse confirmada de maneira «individual e
colectiva, livre e consciente, interior e exterior, humilde e franca».5 Pensava que a Igreja poderia assim retomar
«exacta consciéncia da sua fé para a reavivar, purificar, confirmar, confessar».6 As grandes convulsdes, que se
verificaram naquele Ano, tornaram ainda mais evidente a necessidade duma tal celebracdo. Esta terminou com
a Profissao de Fé do Povo de Deus,7 para atestar como os conteudos essenciais, que ha séculos constituem o
patriménio de todos os crentes, necessitam de ser confirmados, compreendidos e aprofundados de maneira
sempre nova para se dar testemunho coerente deles em condig¢des historicas diversas das do passado.5. Sob
alguns aspectos, o0 meu venerado Predecessor viu este Ano como uma «consequéncia e exigéncia pos-
conciliar»8, bem ciente das graves dificuldades daquele tempo sobretudo no que se referia a profissao da
verdadeira fé e da sua recta interpretagdo. Pareceu-me que fazer coincidir o inicio do Ano da Fé com o
cinquentenario da abertura do Concilio Vaticano Il poderia ser uma ocasido propicia para compreender que os
textos deixados em heranga pelos Padres Conciliares, segundo as palavras do Beato Jodo Paulo I, «ndo
perdem o seu valor nem a sua beleza. E necessario fazé-los ler de forma tal que possam ser conhecidos e
assimilados como textos qualificados e normativos do Magistério, no ambito da Tradigdo da Igreja. Sinto hoje
ainda mais intensamente o dever de indicar o Concilio como a grande graca de que beneficiou a Igreja no
século XX: nele se encontra uma bussola segura para nos orientar no caminho do século que comega».9 Quero
aqui repetir com veeméncia as palavras que disse a propésito do Concilio poucos meses depois da minha
eleicao para Sucessor de Pedro: «Se o lermos e recebermos guiados por uma justa hermenéutica, o Concilio
pode ser e tornar-se cada vez mais uma grande forgca para a renovagao sempre necessaria da Igreja».106. A
renovacgao da Igreja realiza-se também através do testemunho prestado pela vida dos crentes: de facto, os
cristdos sdo chamados a fazer brilhar, com a sua propria vida no mundo, a Palavra de verdade que o Senhor
Jesus nos deixou. O préprio Concilio, na Constituicdo dogmatica Lumen gentium, afirma: «Enquanto Cristo
"santo, inocente, imaculado" (Heb 7, 26), ndo conheceu o pecado (cf. 2 Cor 5, 21), mas veio apenas expiar 0s



35
pecados do povo (cf. Heb 2, 17), a Igreja, contendo pecadores no seu proprio seio, simultaneamente santa e
sempre necessitada de purificagdo, exercita continuamente a peniténcia e a renovagao. A Igreja "prossegue a
sua peregrinagao no meio das persegui¢des do mundo e das consolagdes de Deus", anunciando a cruz e a
morte do Senhor até que Ele venha (cf. 7 Cor 11, 26). Mas é robustecida pela forga do Senhor ressuscitado, de
modo a vencer, pela paciéncia e pela caridade, as suas aflicbes e dificuldades tanto internas como externas, e
a revelar, velada mas fielmente, o seu mistério, até que por fim se manifeste em plena luz».11Nesta
perspectiva, o Ano da Fé é convite para uma auténtica e renovada conversado ao Senhor, unico Salvador do
mundo. No mistério da sua morte e ressurreigao, Deus revelou plenamente o Amor que salva e chama os
homens a conversao de vida por meio da remissao dos pecados (cf. Act 5, 31). Para o apdstolo Paulo, este
amor introduz o homem numa vida nova: «Pelo Baptismo fomos sepultados com Ele na morte, para que, tal
como Cristo foi ressuscitado de entre os mortos pela gléria do Pai, também nds caminhemos numa vida novay»
(Rm 6, 4). Em virtude da fé, esta vida nova plasma toda a existéncia humana segundo a novidade radical da
ressurreicao. Na medida da sua livre disponibilidade, os pensamentos e os afectos, a mentalidade e o
comportamento do homem v&o sendo pouco a pouco purificados e transformados, ao longo de um itinerario
jamais completamente terminado nesta vida. A «fé, que actua pelo amor» (G/ 5, 6), torna-se um novo critério de
entendimento e de acgao, que muda toda a vida do homem (cf. Rm 12, 2; CI 3, 9-10; Ef4, 20-29; 2 Cor 5, 17).7.
«Caritas Christi urget nos — o amor de Cristo nos impele» (2 Cor 5, 14): é o amor de Cristo que enche 0s nossos
coragdes e nos impele a evangelizar. Hoje, como outrora, Ele envia-nos pelas estradas do mundo para
proclamar o seu Evangelho a todos os povos da terra (cf. Mt 28, 19). Com o seu amor, Jesus Cristo atrai a Si os
homens de cada geragao: em todo o tempo, Ele convoca a Igreja confiando-lhe o anuncio do Evangelho, com
um mandato que é sempre novo. Por isso, também hoje é necessario um empenho eclesial mais convicto a
favor duma nova evangelizagdo, para descobrir de novo a alegria de crer e reencontrar o entusiasmo de
comunicar a fé. Na descoberta diaria do seu amor, ganha forga e vigor o compromisso missionario dos crentes,
que jamais pode faltar. Com efeito, a fé cresce quando € vivida como experiéncia de um amor recebido e &
comunicada como experiéncia de graca e de alegria. A fé torna-nos fecundos, porque alarga o coragao com a
esperanca e permite oferecer um testemunho que é capaz de gerar: de facto, abre o coragédo e a mente dos
ouvintes para acolherem o convite do Senhor a aderir a sua Palavra a fim de se tornarem seus discipulos. Os
crentes — atesta Santo Agostinho — «fortificam-se acreditando».12 O Santo Bispo de Hipona tinha boas razoes
para falar assim. Como sabemos, a sua vida foi uma busca continua da beleza da fé enquanto o seu coragao
nao encontrou descanso em Deus.13 Os seus numerosos escritos, onde se explica a importancia de crer e a
verdade da fé, permaneceram até aos nossos dias como um patrimoénio de riqueza incomparavel e consentem
ainda que tantas pessoas a procura de Deus encontrem o justo percurso para chegar a «porta da fé».Por
conseguinte, s6 acreditando & que a fé cresce e se revigora; ndo ha outra possibilidade de adquirir certeza
sobre a prépria vida, sendo abandonar-se progressivamente nas maos de um amor que se experimenta cada
vez maior porque tem a sua origem em Deus.8. Nesta feliz ocorréncia, pretendo convidar os Irmaos Bispos de
todo o mundo para que se unam ao Sucessor de Pedro, no tempo de graca espiritual que o Senhor nos
oferece, a fim de comemorar o dom precioso da fé. Queremos celebrar este Ano de forma digna e fecunda.
Devera intensificar-se a reflexdo sobre a fé, para ajudar todos os crentes em Cristo a tornarem mais consciente
e revigorarem a sua adesao ao Evangelho, sobretudo num momento de profunda mudanga como este que a
humanidade esta a viver. Teremos oportunidade de confessar a fé no Senhor Ressuscitado nas nossas
catedrais e nas igrejas do mundo inteiro, nas nossas casas € no meio das nossas familias, para que cada um
sinta fortemente a exigéncia de conhecer melhor e de transmitir as geragdes futuras a fé de sempre. Neste Ano,
tanto as comunidades religiosas como as comunidades paroquiais e todas as realidades eclesiais, antigas e
novas, encontrardo forma de fazer publicamente profissdo do Credo.9. Desejamos que este Ano suscite, em
cada crente, o anseio de confessar a fé plenamente e com renovada convicgdo, com confianga e esperanca.
Sera uma ocasido propicia também para intensificar a celebragdo da fé na liturgia, particularmente na
Eucaristia, que é «a meta para a qual se encaminha a acgao da Igreja e a fonte de onde promana toda a sua
forca».14 Simultaneamente esperamos que o testemunho de vida dos crentes cresga na sua credibilidade.
Descobrir novamente os conteldos da fé professada, celebrada, vivida e rezada15 e reflectir sobre o proprio
acto com que se cré, € um compromisso que cada crente deve assumir, sobretudo neste Ano.Nao foi sem
razao que, nos primeiros séculos, os cristdos eram obrigados a aprender de meméria o Credo. E que este
servia-lhes de oragao diaria, para nao esquecerem o compromisso assumido com o Baptismo. Recorda-o, com
palavras densas de significado, Santo Agostinho quando afirma numa homilia sobre a redditio symboli (a
entrega do Credo): «O simbolo do santo mistério, que recebestes todos juntos e que hoje proferistes um a um,
reune as palavras sobre as quais esta edificada com solidez a fé da Igreja, nossa Mae, apoiada no alicerce
seguro que é Cristo Senhor. E vos recebeste-lo e proferiste-lo, mas deveis té-lo sempre presente na mente e no
coracao, deveis repeti-lo nos vossos leitos, pensar nele nas pracas e nao o esquecer durante as refeigoes; e,



36
mesmo quando o corpo dorme, 0 vosso coragao continue de vigilia por ele».1610. Queria agora delinear um
percurso que ajude a compreender de maneira mais profunda os conteudos da fé e, juntamente com eles,
também o acto pelo qual decidimos, com plena liberdade, entregar-nos totalmente a Deus. De facto, existe uma
unidade profunda entre o acto com que se cré e os conteudos a que damos o nosso assentimento. O apéstolo
Paulo permite entrar dentro desta realidade quando escreve: «Acredita-se com o coragao e, com a boca, faz-se
a profissédo de fé» (Rm 10, 10). O coragao indica que o primeiro acto, pelo qual se chega a fé, € dom de Deus e
acgao da graga que age e transforma a pessoa até ao mais intimo dela mesma.A este respeito é muito
eloquente o exemplo de Lidia. Narra Sao Lucas que o apoéstolo Paulo, encontrando-se em Filipos, num sabado
foi anunciar o Evangelho a algumas mulheres; entre elas, estava Lidia. «O Senhor abriu-lhe o coragéo para
aderir ao que Paulo dizia» (Act 16, 14). O sentido contido na expressdo é importante. Sdo Lucas ensina que o
conhecimento dos conteudos que se deve acreditar nao € suficiente, se depois o coragéo — auténtico sacrario
da pessoa — nao for aberto pela gracga, que consente ter olhos para ver em profundidade e compreender que o
que foi anunciado é a Palavra de Deus.Por sua vez, o professar com a boca indica que a fé implica um
testemunho e um compromisso publicos. O cristdo ndo pode jamais pensar que o crer seja um facto privado. A
fé é decidir estar com o Senhor, para viver com Ele. E este «estar com Ele» introduz na compreensao das
razdes pelas quais se acredita. A fé, precisamente porque € um acto da liberdade, exige também assumir a
responsabilidade social daquilo que se acredita. No dia de Pentecostes, a Igreja manifesta, com toda a clareza,
esta dimensao publica do crer e do anunciar sem temor a prépria fé a toda a gente. E o dom do Espirito Santo
que prepara para a missao e fortalece o nosso testemunho, tornando-o franco e corajoso.A propria profissdo da
fé é um acto simultaneamente pessoal e comunitario. De facto, o primeiro sujeito da fé é a Igreja. E na fé da
comunidade crista que cada um recebe o Baptismo, sinal eficaz da entrada no povo dos crentes para obter a
salvagdo. Como atesta o Catecismo da Igreja Catdlica, «"Eu creio": é a fé da Igreja, professada pessoalmente
por cada crente, principalmente por ocasido do Baptismo. "Noés cremos": € a fé da Igreja, confessada pelos
bispos reunidos em Concilio ou, de modo mais geral, pela assembileia liturgica dos crentes. "Eu creio": é
também a Igreja, nossa Mae, que responde a Deus pela sua fé e nos ensina a dizer: "Eu creio”, "Nos
cremos"».17Como se pode notar, o conhecimento dos conteudos de fé € essencial para se dar o proprio
assentimento, isto €, para aderir plenamente com a inteligéncia e a vontade a quanto € proposto pela Igreja. O
conhecimento da fé introduz na totalidade do mistério salvifico revelado por Deus. Por isso, o assentimento
prestado implica que, quando se acredita, se aceita livremente todo o mistério da fé, porque o garante da sua
verdade € o proprio Deus, que Se revela e permite conhecer o seu mistério de amor.18Por outro lado, nao
podemos esquecer que, no nosso contexto cultural, ha muitas pessoas que, embora ndo reconhecendo em si
mesmas o dom da fé, todavia vivem uma busca sincera do sentido ultimo e da verdade definitiva acerca da sua
existéncia e do mundo. Esta busca € um verdadeiro «preambulo» da fé, porque move as pessoas pela estrada
que conduz ao mistério de Deus. De facto, a propria razdo do homem traz inscrita em si mesma a exigéncia
«daquilo que vale e permanece sempre».19 Esta exigéncia constitui um convite permanente, inscrito
indelevelmente no coragao humano, para caminhar ao encontro d’Aquele que nao teriamos procurado se Ele
mesmo néo tivesse ja vindo ao nosso encontro.20 E precisamente a este encontro que nos convida e abre
plenamente a fé.11. Para chegar a um conhecimento sistematico da fé, todos podem encontrar um subsidio
precioso e indispensavel no Catecismo da Igreja Catdlica. Este constitui um dos frutos mais importantes do
Concilio Vaticano Il. Na Constituicao apostolica Fidei depositum — nao sem razao assinada na passagem do
trigésimo aniversario da abertura do Concilio Vaticano Il — o Beato Jodo Paulo |l escrevia: «Este catecismo dara
um contributo muito importante a obra de renovagéo de toda a vida eclesial (...). Declaro-o norma segura para o
ensino da fé e, por isso, instrumento valido e legitimo ao servico da comunh&o eclesial».21Eprecisamente nesta
linha que o Ano da Fé devera exprimir um esforgco generalizado em prol da redescoberta e do estudo dos
conteudos fundamentais da fé, que tém no Catecismo da Igreja Catdlica a sua sintese sistematica e organica.
Nele, de facto, sobressai a riqueza de doutrina que a Igreja acolheu, guardou e ofereceu durante os seus dois
mil anos de historia. Desde a Sagrada Escritura aos Padres da Igreja, desde os Mestres de teologia aos Santos
que atravessaram os séculos, o Catecismo oferece uma memoria permanente dos inimeros modos em que a
Igreja meditou sobre a fé e progrediu na doutrina para dar certeza aos crentes na sua vida de fé.Na sua propria
estrutura, o Catecismo da Igreja Catdlica apresenta o desenvolvimento da fé até chegar aos grandes temas da
vida diaria. Repassando as paginas, descobre-se que o que ali se apresenta nao € uma teoria, mas o encontro
com uma Pessoa que vive na Igreja. Na verdade, a seguir a profissao de fé, vem a explicagao da vida
sacramental, na qual Cristo esta presente e operante, continuando a construir a sua Igreja. Sem a liturgia e os
sacramentos, a profissao de fé ndo seria eficaz, porque faltaria a graga que sustenta o testemunho dos cristdos.
Na mesma linha, a doutrina do Catecismo sobre a vida moral adquire todo o seu significado, se for colocada em
relagao com a fé, a liturgia e a oragao.12. Assim, no Ano em questao, o Catecismo da Igreja Catdlica podera
ser um verdadeiro instrumento de apoio da fé, sobretudo para quantos tém a peito a formacgao dos cristaos, tao



37
determinante no nosso contexto cultural. Com tal finalidade, convidei a Congregacéo para a Doutrina da Fé a
redigir, de comum acordo com os competentes Organismos da Santa Sé, uma Nota, através da qual se
oferecam a Igreja e aos crentes algumas indicagdes para viver, nos moldes mais eficazes e apropriados, este
Ano da Fé ao servigo do crer e do evangelizar.De facto, em nossos dias mais do que no passado, a fé vé-se
sujeita a uma série de interrogativos, que provém duma diversa mentalidade que, hoje de uma forma particular,
reduz o ambito das certezas racionais ao das conquistas cientificas e tecnoldgicas. Mas, a Igreja nunca teve
medo de mostrar que nao é possivel haver qualquer conflito entre fé e ciéncia auténtica, porque ambas, embora
por caminhos diferentes, tendem para a verdade.2213. Sera decisivo repassar, durante este Ano, a histéria da
nossa fé, que faz ver o mistério insondavel da santidade entrelagcada com o pecado. Enquanto a primeira poe
em evidéncia a grande contribuicdo que homens e mulheres prestaram para o crescimento e o progresso da
comunidade com o testemunho da sua vida, o segundo deve provocar em todos uma sincera e continua obra
de conversao para experimentar a misericordia do Pai, que vem ao encontro de todos.Ao longo deste tempo,
manteremos o olhar fixo sobre Jesus Cristo, «autor e consumador da fé» (Heb 12, 2): n’Ele encontra plena
realizagdo toda a ansia e anélito do coragdo humano. A alegria do amor, a resposta ao drama da tribulagéo e
do sofrimento, a forga do perdao face a ofensa recebida e a vitdria da vida sobre o vazio da morte, tudo isto
encontra plena realizagdo no mistério da sua Encarnacao, do seu fazer-Se homem, do partilhar connosco a
fragilidade humana para a transformar com a forga da sua ressurreicdo. N'Ele, morto e ressuscitado para a
nossa salvacao, encontram plena luz os exemplos de fé que marcaram estes dois mil anos da nossa histéria de
salvagao.Pela fé, Maria acolheu a palavra do Anjo e acreditou no anuncio de que seria Mae de Deus na
obediéncia da sua dedicacgao (cf. Lc 1, 38). Ao visitar Isabel, elevou o seu cantico de louvor ao Altissimo pelas
maravilhas que realizava em quantos a Ele se confiavam (cf. Lc 1, 46-55). Com alegria e trepidacao, deu a luz o
seu Filho unigénito, mantendo intacta a sua virgindade (cf. Lc 2, 6-7). Confiando em José, seu Esposo, levou
Jesus para o Egipto a fim de O salvar da persegui¢gao de Herodes (cf. Mt 2, 13-15). Com a mesma fé, seguiu o
Senhor na sua pregagao e permaneceu a seu lado mesmo no Goélgota (cf. Jo 19, 25-27). Com fé, Maria
saboreou os frutos da ressurreigdo de Jesus e, conservando no coragdo a memoria de tudo (cf. Lc 2, 19.51),
transmitiu-a aos Doze reunidos com Ela no Cenaculo para receberem o Espirito Santo (cf. Act 1, 14; 2, 1-
4).Pela fé, os Apostolos deixaram tudo para seguir o Mestre (cf. Mc 10, 28). Acreditaram nas palavras com que
Ele anunciava o Reino de Deus presente e realizado na sua Pessoa (cf. Lc 11, 20). Viveram em comunhao de
vida com Jesus, que os instruia com a sua doutrina, deixando-lhes uma nova regra de vida pela qual haveriam
de ser reconhecidos como seus discipulos depois da morte d’Ele (cf. Jo 13, 34-35). Pela fé, foram pelo mundo
inteiro, obedecendo ao mandato de levar o Evangelho a toda a criatura (cf. Mc 16, 15) e, sem temor algum,
anunciaram a todos a alegria da ressurreigao, de que foram fiéis testemunhas.Pela fé, os discipulos formaram a
primeira comunidade reunida a volta do ensino dos Apdstolos, na oracao, na celebragédo da Eucaristia, pondo
em comum aquilo que possuiam para acudir as necessidades dos irméos (cf. Act 2, 42-47).Pela fé, os martires
deram a sua vida para testemunhar a verdade do Evangelho que os transformara, tornando-os capazes de
chegar até ao dom maior do amor com o perdao dos seus proprios perseguidores.Pela fé, homens e mulheres
consagraram a sua vida a Cristo, deixando tudo para viver em simplicidade evangélica a obediéncia, a pobreza
e a castidade, sinais concretos de quem aguarda o Senhor, que ndo tarda a vir. Pela fé, muitos cristdos se
fizeram promotores de uma acgao em prol da justi¢a, para tornar palpavel a palavra do Senhor, que veio
anunciar a libertagdo da opressado e um ano de graga para todos (cf. Lc 4, 18-19).Pela fé, no decurso dos
séculos, homens e mulheres de todas as idades, cujo nome esta escrito no Livro da vida (cf. Ap 7, 9; 13, 8),
confessaram a beleza de seguir o Senhor Jesus nos lugares onde eram chamados a dar testemunho do seu ser
cristdo: na familia, na profissédo, na vida publica, no exercicio dos carismas e ministérios a que foram
chamados.Pela fé, vivemos também nés, reconhecendo o Senhor Jesus vivo e presente na nossa vida e na
histéria.14. O Ano da Fé sera uma ocasiao propicia também para intensificar o testemunho da caridade.
Recorda S&o Paulo: «Agora permanecem estas trés coisas: a fé, a esperanga e a caridade; mas a maior de
todas ¢é a caridade» (7 Cor 13, 13). Com palavras ainda mais incisivas — que ndao cessam de empenhar os
cristdos —, afirmava o apostolo Tiago: «De que aproveita, irmaos, que alguém diga que tem fé, se nao tiver
obras de fé? Acaso essa fé podera salva-lo? Se um irmao ou uma irma estiverem nus e precisarem de alimento
quotidiano, e um de vos lhes disser: "lde em paz, tratai de vos aquecer e de matar a fome", mas néo lhes dais o
que € necessario ao corpo, de que lhes aproveitara? Assim também a fé: se ela nao tiver obras, esta
completamente morta. Mais ainda! Podera alguém alegar sensatamente: "Tu tens a fé, e eu tenho as obras;
mostra-me entao a tua fé sem obras, que eu, pelas minhas obras, te mostrarei a minha fé"» (Tg 2, 14-18). A fé
sem a caridade nao da fruto, e a caridade sem a fé seria um sentimento constantemente a mercé da duvida. Fé
e caridade reclamam-se mutuamente, de tal modo que uma consente a outra realizar o seu caminho. De facto,
nao poucos cristdos dedicam amorosamente a sua vida a quem vive sozinho, marginalizado ou excluido,
considerando-o como o primeiro a quem atender e o mais importante a socorrer, porque € precisamente nele



38
gue se espelha o proprio rosto de Cristo. Em virtude da fé, podemos reconhecer naqueles que pedem o nosso
amor o rosto do Senhor ressuscitado. «Sempre que fizestes isto a um dos meus irmaos mais pequeninos, a
Mim mesmo o fizestes» (Mt 25, 40): estas palavras de Jesus s&o uma adverténcia que nao se deve esquecer e
um convite perene a devolvermos aquele amor com que Ele cuida de nés. E a fé que permite reconhecer Cristo,
e € 0 seu proprio amor que impele a socorré-Lo sempre que Se faz préximo nosso no caminho da vida.
Sustentados pela fé, olhamos com esperanga 0 nosso servigo no mundo, aguardando «novos céus e uma nova
terra, onde habite a justiga» (2 Ped 3, 13; cf. Ap 21, 1).15. Ja no termo da sua vida, o apdstolo Paulo pede ao
discipulo Timoteo que «procure a féx» (cf. 2 Tm 2, 22) com a mesma constancia de quando era novo (cf. 2 Tm 3,
15). Sintamos este convite dirigido a cada um de nés, para que ninguém se torne indolente na fé. Esta é
companheira de vida, que permite perceber, com um olhar sempre novo, as maravilhas que Deus realiza por
nos. Solicita a identificar os sinais dos tempos no hoje da histéria, a fé obriga cada um de nés a tornar-se sinal
vivo da presenga do Ressuscitado no mundo. Aquilo de que o mundo tem hoje particular necessidade € o
testemunho credivel de quantos, iluminados na mente e no coragao pela Palavra do Senhor, sdo capazes de
abrir o coragdo e a mente de muitos outros ao desejo de Deus e da vida verdadeira, aquela que ndo tem
fim.Que «a Palavra do Senhor avance e seja glorificada» (2 Ts 3, 1)! Possa este Ano da Fé tornar cada vez
mais firme a relagdo com Cristo Senhor, dado que s6 n’Ele temos a certeza para olhar o futuro e a garantia dum
amor auténtico e duradouro. As seguintes palavras do apdstolo Pedro langam um ultimo jorro de luz sobre a fé:
«E por isso que exultais de alegria, se bem que, por algum tempo, tenhais de andar aflitos por diversas
provagoes; deste modo, a qualidade genuina da vossa fé — muito mais preciosa do que o ouro perecivel, por
certo também provado pelo fogo — sera achada digna de louvor, de gloria e de honra, na altura da manifestagao
de Jesus Cristo. Sem O terdes visto, vés O amais; sem O ver ainda, credes n’Ele e vos alegrais com uma
alegria indescritivel e irradiante, alcangando assim a meta da vossa fé: a salvagédo das almas» (7 Ped 1, 6-9). A
vida dos cristdos conhece a experiéncia da alegria e a do sofrimento. Quantos Santos viveram na solidao!
Quantos crentes, mesmo em nossos dias, provados pelo siléncio de Deus, cuja voz consoladora queriam ouvir!
As provas da vida, ao mesmo tempo que permitem compreender o mistério da Cruz e participar nos sofrimentos
de Cristo (cf. C/ 1, 24) , s&o preludio da alegria e da esperanga a que a fé conduz: «Quando sou fraco, entdo &
que sou forte» (2 Cor 12, 10). Com firme certeza, acreditamos que o Senhor Jesus derrotou 0 mal e a morte.
Com esta confianga segura, confiamo-nos a Ele: Ele, presente no meio de nés, vence o poder do maligno (cf.
Lc 11, 20); e a Igreja, comunidade visivel da sua misericordia, permanece n’Ele como sinal da reconciliagao
definitiva com o Pai.AM&e de Deus, proclamada «feliz porque acreditou» (cf. Lc 1, 45), confiamos este tempo
de graga.Dado em Roma, junto de Sao Pedro, no dia 11 de Outubro do ano 2011, sétimo de
Pontificado.BENEDICTUS PP. XVI 1 Homilia no inicio do ministério petrino do Bispo de
Roma (24 de Abril de 2005): AAS 97 (2005), 710.2 Cf. BENTO XVI, Homilia da Santa Missa no Terreiro do Pago
(Lisboa — 11 de Maio de 2010): L’Osservatore Romano (ed. port. de 15/V/2010), 3.3 Cf. JOAO PAULO II, Const.
ap. Fidei depositum (11 de Outubro de 1992): AAS 86 (1994), 113-118.4 Cf. Relagéo final do Sinodo
Extraordinario dos Bispos (7 de Dezembro de 1985), I, B, a, 4: L’'Osservatore Romano (ed. port. de
22/X11/1985), 650.5 PAULO VI, Exort. ap. Petrum et Paulum Apostolos, no XIX centenario do martirio dos
Apéstolos Sdo Pedro e S&do Paulo (22 de Fevereiro de 1967): AAS 59 (1967), 196.6 Ibid.: o.c., 198.7 PAULO VI,
Profissdo Solene de Fé, Homilia durante a Concelebragao por ocasido do XIX centenario do martirio dos
Apostolos Sao Pedro e Sao Paulo, no encerramento do «Ano da Fé» (30 de Junho de 1968): AAS 60 (1968),
433-445.8 PAULO VI, Audiéncia Geral (14 de Junho de 1967): Insegnamenti V (1967), 801.9 JOAO PAULO I,
Carta ap. Novo millennio ineunte (6 de Janeiro de 2001), 57: AAS 93 (2001), 308.10 Discurso a Curia Romana
(22 de Dezembro de 2005): AAS 98 (2006), 52.11 CONC. ECUM. VAT. Il, Const. dogm. sobre a Igreja Lumen
gentium, 8.12 De utilitate credendi, 1, 2.13 Cf. Confissées, 1, 1.14 CONC. ECUM. VAT. Il, Const. sobre a
Sagrada Liturgia Sacrosanctum Concilium, 10.15 Cf. JOAO PAULO II, Const. ap. Fidei depositum (11 de
Outubro de 1992): AAS 86 (1994), 116.16 SANTO AGOSTINHO, Sermo 215, 1.17 Catecismo da Igreja
Catdlica, 167.18 Cf. CONC. ECUM. VAT. |, Const. dogm. sobre a fé catélica Dei Filius, cap. lll: DS 3008-3009;
CONC. ECUM. VAT. Il, Const. dogm. sobre a Revelagéo divina Dei Verbum, 5.19 BENTO XVI, Discurso no
«College des Bernardins» (Paris, 12 de Setembro de 2008): AAS 100 (2008), 722.20 Cf. SANTO AGOSTINHO,
Confissdes, 13, 1.21 JOAO PAULO Il, Const. ap. Fidei depositum (11 de Outubro de 1992): AAS 86 (1994), 115
e 117.22 Cf. JOAO PAULO II, Carta enc. Fides et ratio (14 de Setembro de 1998), 34.106: AAS 91 (1999), 31-
32.86-87.[01436-06.02] [Texto original: Latino]® TRADUZIONE IN LINGUA POLACCABENEDYKT XVILIST
APOSTOLSKIW FORMIE «MOTU PROPRIO»PORTA FIDEI OGLASZAJACY ROK WIARY1. «Podwoje wiary»
(por. Dz 14, 27) sg dla nas zawsze otwarte. Wiodg one do zycia w komunii z Bogiem i pozwalajg wejs¢ do Jego
Kosciota. Prog ten mozna przekroczy¢, kiedy gtoszone jest Stowo Boze, a serce poddaje sie ksztattowaniu przez
taske, ktora przemienia. Przekroczenie tych podwoi oznacza wyruszenie w droge, ktora trwa cate zycie. Zaczyna
ja chrzest (por. Rz 6, 4), dzieki ktbremu mozemy wzywac Boga jako Ojca, a konczy przejscie przez smieré do




39
zycia wiecznego, bedacego owocem zmartwychwstania Pana Jezusa, ktéry poprzez dar Ducha Swietego
zechciat wigczyé w swa chwate tych, ktérzy w Niego wierza (por. J 17, 22). Wyznawanie wiary w Trojce Swietg
— Ojca, Syna i Ducha Swietego — oznacza wiare w jednego Boga, ktéry jest mitoscig (por. 1 J 4, 8): Ojca, ktéry
w petni czaséw postat swego Syna dla naszego zbawienia; Jezusa Chrystusa, ktéry w tajemnicy swej Smierci i
zmartwychwstania odkupit $wiat; Ducha Swietego, ktéry prowadzi Kosciot przez wieki w oczekiwaniu na
chwalebny powr6t Pana.2. Od poczatku mojej postugi Nastepcy Piotra przypominatem o potrzebie odnalezienia
drogi wiary, aby coraz wyrazniej ukazywac¢ rados¢ i odnowiony entuzjazm, ktére rodzi spotkanie z Chrystusem.
W homilii podczas Mszy $w. na rozpoczecie mojego pontyfikatu powiedziatem: «Kosciét jako catos¢, a w nim
jego pasterze muszg tak jak Chrystus wyruszy¢ w droge, aby wyprowadzi¢ ludzi z pustyni ku przestrzeni zycia,
ku przyjazni z Synem Bozym, ku Temu, ktéry daje nam zycie — petnig zycia» (1). Zdarza sie obecnie dos¢
czesto, ze chrzescijanie bardziej troszczg sie o konsekwencje spoteczne, kulturowe i polityczne swego
zaangazowania, myslac, ze wiara wcigz jest oczywistg przestankg zycia wspolnego. W rzeczywistosci, zatozenie
to nie tylko przestato by¢ oczywiste, ale czesto bywa wrecz negowane (2). Podczas gdy w przesziosci mozliwe
byto uznanie, ze istnieje jednorodna tkanka kulturowa, powszechnie akceptowana w swym odniesieniu do tresci
wiary i inspirowanych nig wartosci, to obecnie wydaje sie, ze w znacznej czesci spoteczenstwa juz tak nie jest, z
powodu gtebokiego kryzysu wiary, ktory dotknat wielu ludzi.3. Nie mozemy zgodzi¢ sie na to, aby sol utracita
smak, a $wiatto byto umieszczone pod korcem (por. Mt 5, 13-16). Takze wspotczesny cztowiek moze na nowo
odczu¢ potrzebe, by — jak Samarytanka — p6js¢ do studni i stucha¢ Jezusa, ktéry zacheca do wiary w Niego i
czerpania z Jego zrodia, tryskajgcego wodg zywag (por. J 4, 14). Musimy na nowo z checig karmi¢ sie Stowem
Bozym, wiernie przekazywanym przez Koscidt, i Chlebem zycia, danymi jako wsparcie tym, ktérzy sg Jego
uczniami (por. J 6, 51). Nauczanie Jezusa w rzeczywistosci nadal rozbrzmiewa w naszych dniach z tg samg
mocg: «Zabiegajcie nie o ten pokarm, ktéry niszczeje, ale o ten, ktory trwa na zycie wieczne» (J 6, 27). My
réwniez, jak ci, ktérzy Go stuchali, zadajemy to samo pytanie: «C6z mamy czyni¢, abysmy wykonywali dzieta
Boga?» (J 6, 28). Znamy odpowiedz Jezusa: «Na tym polega dzieto Boga, abyscie wierzyli w Tego, ktérego On
postat» (J 6, 29). Wiara w Jezusa Chrystusa jest wiec drogg do osiagniecia zbawienia w sposéb ostateczny.4. W
Swietle tego wszystkiego postanowitem ogtosi¢ Rok Wiary. Rozpocznie sie on 11 pazdziernika 2012 r., w
piecdziesigtg rocznice otwarcia Soboru Watykanskiego Il, a zakonczy sie w uroczystos¢ naszego Pana Jezusa
Chrystusa Kréla Wszech$wiata, 24 listopada 2013 r. 11 pazdziernika 2012 r. uptynie takze dwadziescia lat od
opublikowania Katechizmu Kosciota Katolickiego, tekstu promulgowanego przez mojego poprzednika,
btogostawionego papieza Jana Pawia Il (3), aby ukaza¢ wszystkim wiernym site i piekno wiary. Przygotowanie
tego dokumentu, autentycznego owocu Soboru Watykanskiego I, byto postulowane przez Nadzwyczajne
Zgromadzenie Synodu Biskupow w 1985 r. jako narzedzie majgce stuzy¢ katechezie (4), i powstat dzieki
wspotpracy catego episkopatu Kosciota katolickiego. Wiasnie na pazdziernik 2012 r. zwotatem Zgromadzenie
Ogodlne Synodu Biskupow, ktorego temat brzmi «Nowa ewangelizacja majgca na celu przekazywanie wiary
chrzescijanskiej». Bedzie to sprzyjajgca okazja do wprowadzenia catej wspodlnoty koscielnej w okres szczegolnej
refleksji i odkrywania na nowo wiary. Nie po raz pierwszy Kosciét jest wzywany do obchodéw Roku Wiary. Méj
czcigodny poprzednik, stuga Bozy Pawet VI ogtosit podobny Rok Wiary w 1967 r., aby upamietni¢ meczenstwo
apostotéw Piotra i Pawta w 1900. rocznice ztozenia przez nich najwyzszego Swiadectwa. Miat to by¢ w jego
zamierzeniu uroczysty moment, w ktérym w catym Kosciele bedzie «prawdziwie i szczerze wyznana ta sama
wiara». Chciat on ponadto, aby ta wiara byta potwierdzona w sposoéb «indywidualny i zbiorowy, wolny i
Swiadomy, wewnetrzny i zewnetrzny, pokorny i szczery» (5). Myslatl, ze w ten sposdb caty Kosciot bedzie mogt
zyska¢ na nowo «wyrazng Swiadomosc¢ swej wiary, aby jg ozywi¢, oczyscic, aby jg potwierdzi¢ oraz wyznawac»
(6). Wielkie wstrzgsy, ktére miaty miejsce podczas owego Roku, ukazaly jeszcze wyrazniej potrzebe tego
rodzaju obchodéw. Zakonczyto je «Wyznanie wiary ludu BoZzego» (7), co miato zaswiadczy¢, jak bardzo istotne
tresci, ktore od wiekow stanowig dziedzictwo wszystkich wierzgcych, wymagajg ciggtego potwierdzania,
zrozumienia i pogtebiania w nowy sposoéb, aby dawac konsekwentne swiadectwo w innych niz w przesztoSci
warunkach historycznych.5. Pod pewnymi wzgledami moj czcigodny poprzednik postrzegat ten Rok jako
«konsekwencje i wymog posoborowy» (8), dobrze zdajgc sobie sprawe z powaznych trudnosci swoich czasow,
zwlaszcza w odniesieniu do wyznawania prawdziwej wiary i jej poprawnej interpretacji. Uznatem, ze
zainaugurowanie Roku Wiary w potaczeniu z 50. rocznicg otwarcia Soboru Watykanskiego Il moze by¢ dobrg
okazjg do tego, aby zrozumieg¢, ze teksty nalezgce do spuscizny pozostawionej przez ojcéw soborowych,
zgodnie ze stowami bt. Jana Pawia Il, «nie fracg wartosci ani blasku. Konieczne jest, aby byty nalezycie
odczytywane, poznawane i przyswajane jako miarodajne i normatywne teksty Magisterium, nalezgce do Tradycji
Ko$ciota. Dzisiaj, po zakonczeniu Jubileuszu, szczegdlnie mocno odczuwam powinno$¢ ukazywania Soboru
jako wielkiej taski, ktora stata sie dobrodziejstwem dla Kosciota w XX wieku: zostat on dany jako niezawodna
busola, wskazujgca nam droge w stuleciu, ktore sie rozpoczyna» (9). Ja rowniez pragne z naciskiem potwierdzi¢
to, co powiedziatem na temat Soboru kilka miesiecy po moim wyborze na Nastepce Piotra: «Jesli go



40
odczytujemy i przyjmujemy w Swietle prawidtowej hermeneutyki, moze on by¢ i coraz bardziej stawac sie wielkg
mocg stuzgcg zawsze potrzebnej odnowie Kosciota» (10).6. Odnowa Kosciota dokonuje sie takze przez
Swiadectwo, jakie dajg zyciem wierzacy: chrzescijanie sg faktycznie powotani, aby przez samo swoje istnienie w
Swiecie ukazywali blask Stowa prawdy, jakie pozostawit nam Pan Jezus. Wtasnie Sobdr w Konstytucji
dogmatycznej Lumen gentium stwierdzit: «Podczas gdy Chrystus, 'Swiety, niewinny, nieskalany' (Hbr 7, 26), nie
znat grzechu (2 Kor 5, 21), lecz przyszedt jedynie dla przebtagania za grzechy ludu (por. Hbr 2, 17), Kosciot, w
ktérego tonie znajdujg sie grzesznicy, swiety i zarazem ciggle potrzebujgcy oczyszczenia, nieustannie
podejmuje pokute i odnowe. Koscidt 'wsrdd przesladowan swiata i pociech Bozych podaza naprzod w
pielgrzymce', gloszac krzyz i Smier¢ Pana, az przyjdzie (por. 1 Kor 11, 26). Moca za$ zmartwychwstatego Pana
krzepi sig, aby swoje utrapienia i trudnosci, zarbwno wewnetrzne, jak i zewnetrzne, przezwyciezac cierpliwoscig
i mitoscig, a Jego misterium, cho¢ pod ostong, wiernie przeciez objawia¢ w swiecie, dopoki sie ono na koniec nie
ujawni w petnym swietle» (11).W tej perspektywie Rok Wiary jest zachetg do autentycznego i nowego
nawrocenia sie do Pana, jedynego Zbawiciela swiata. W tajemnicy Jego $mierci i zmartwychwstania Bog objawit
w petni mitos¢, ktéra zbawia i wzywa ludzi do przemiany zycia przez odpuszczenie grzechow (por. Dz 5, 31).
Wedtug apostota Pawia, ta Mitos¢ wprowadza cztowieka w nowe zycie: «Przez chrzest zanurzajgcy nas w
Smier¢ zostaliSmy razem z Nim pogrzebani po to, abysmy i my postepowali w nowym zyciu — jak Chrystus
powstat z martwych dzieki chwale Ojca» (Rz 6, 4). Dzieki wierze to nowe zycie ksztattuje catg ludzkg
egzystencje, opierajac sie na radykalnej nowosci zmartwychwstania. W takiej mierze, w jakiej cztowiek
dobrowolnie okazuje gotowos¢, jego mysli, uczucia, mentalnos¢ i zachowania powoli sg oczyszczane i
przeksztatcane, w procesie, ktory w tym zyciu nigdy w petni sie nie konczy. «Wiara, ktéra dziata przez mitosé»
(Ga 5, 6) staje sie nowym kryterium myslenia i dziatania, ktére przemienia cate zycie cztowieka (por. Rz 12, 2;
Kol 3, 9-10; Ef 4, 20-29; 2 Kor 5,17).7. «Caritas Christi urget nos» (2 Kor 5, 14) — mito$¢ Chrystusa wypetnia
nasze serca i pobudza nas do ewangelizacji. Dzisiaj, tak jak wowczas, posyta On nas na drogi Swiata, abySmy
gtosili Jego Ewangelie wszystkim narodom ziemi (por. Mt 28, 19). Swojg mitoscig Jezus Chrystus przycigga do
siebie ludzi z kazdego pokolenia: w kazdym czasie zwotuje on Kosciot, powierzajac mu gtoszenie Ewangelii,
nakazem, ktéry zawsze jest nowy. Z tego wzgledu takze dzis potrzeba bardziej przekonanego zaangazowania
Kosciota na rzecz nowej ewangelizacji, aby na nowo odkry¢ w wierzeniu rados¢ i odnalez¢ zapat do
przekazywania wiary. Zaangazowanie misyjne wierzgcych, ktérego nigdy nie moze zabrakng¢, czerpie zywotng
site w codziennym odkrywaniu Jego mitosci. Wiara bowiem rosnie, gdy jest przezywana jako doswiadczenie
doznawanej mitosci i kiedy jest przekazywana jako doswiadczenie taski i radosci. Powoduje, ze zycie wiernych
wydaje owoce, bo dzieki nadziei serce rosnie, oraz umozliwia sktadanie skutecznego swiadectwa: otwiera w
istocie serca i umysty stuchajgcych na zaproszenie Pana, aby przylgneli do Jego stowa, by stali sie Jego
uczniami. Wierni, stwierdza éw. Augustyn, «wzmacniajg sie przez wiare» (12). Swiety biskup Hippony miat
stuszny powdd, aby tak sie wyrazic¢. Jak wiemy, jego zycie byto ciggtym poszukiwaniem piekna wiary, dopoki
jego serce nie znalazto spoczynku w Bogu (13). Jego liczne pisma, w ktérych wyjasniat znaczenie wiary i
prawde wiary, pozostajg aktualne do dzis jako bezcenne dziedzictwo i pozwalajg nadal tak wielu ludziom
poszukujgcym Boga znalez¢ wtasciwg Sciezke, aby dojs¢ do «podwoi wiary».Tak wiec tylko gdy sie wierzy,
wiara rosnie i sie umacnia; nie ma innej mozliwosci, by zyska¢ pewnosc co do wlasnego zycia, jak tylko coraz
bardziej powierzajgc siebie w rece tej mitosci, ktéra zdaje sie coraz wieksza, poniewaz swoje zrodto ma w
Bogu.8. Z tej radosnej okazji pragne zacheci¢ wspotbraci biskupdw na catym $wiecie, zeby jednoczyli sie z
Nastepcy Piotra w tym czasie duchowej taski, ktéry daje nam Pan, by upamietni¢ cenny dar wiary. ChcielibySmy
obchodzic¢ ten Rok Wiary w sposdb godny i owocny. Potrzebna jest wzmozona refleksja na temat wiary, aby
pomoc wszystkim wierzacym w Chrystusa uczyni¢ bardziej Swiadomym i ozywic ich przywigzanie do Ewangelii,
zwlaszcza w okresie gtebokiej przemiany, jaki ludzko$¢ przezywa obecnie. Bedziemy mieli sposobnosé
wyznawac wiare w zmartwychwstatego Pana w naszych katedrach i kosciotach catego swiata; w naszych
domach i rodzinach, aby kazdy silnie odczut potrzebe lepszego zrozumienia i przekazywania przysztym
pokoleniom odwiecznej wiary. Wspolnoty zakonne oraz parafialne, wszystkie stare i nowe wspdlnoty koscielne
beda mogty w tym Roku ztozy¢ publiczne wyznanie Credo.9. Pragniemy, aby ten Rok rozbudzit w kazdym
wierzacym aspiracje do wyznawania wiary w petni i z odnowionym przekonaniem, z ufnoscia i nadziejg. Bedzie
to tez dobra okazja, by z wiekszym zaangazowaniem celebrowac wiare w liturgii, a zwtaszcza w Eucharystii,
ktora «jest szczytem, do ktérego zmierza dziatalnos¢ Kosciota, i zarazem jest zrédtem, z ktérego wyptywa cata
jego moc» (14). Jednoczesnie pragniemy, zeby swiadectwo zycia ludzi wierzacych byto coraz bardziej
wiarygodne. Zwlaszcza w tym Roku kazdy wierzgcy powinien na nowo odkry¢ tres¢ wiary, ktorg wyznaje,
celebruje, przezywa i przemadla (15), i zastanowic sie nad samym aktem wiary.Nie przypadkiem w pierwszych
wiekach chrzescijanie musieli uczy¢ sie Credo na pamieé. Byto ono ich codzienng modlitwg, aby nie zapominali
0 zobowigzaniu przyjetym wraz z chrztem. Stowami bogatymi w znaczenie przypomina o tym $w. Augustyn,
kiedy w homilii na temat redditio symboli — przekazania Credo — méwi: «Sktad Apostolski, ktory otrzymaliscie



41
wszyscy razem i ktory odmoéwiliscie jeden po drugim, to stowa, na ktérych opiera sig, jak na stalym fundamencie,
wiara Matki-Kosciota, a fundamentem tym jest Chrystus Pan (...) Otrzymaliscie wiec i powtarzaliscie to, co
wiernie powinniscie nasladowac, co w duszy i sercu zawsze powinniscie zachowywac, co powinniscie na fozach
waszych odmawia¢, o czym myslicie na placach i miejscach publicznych, o czym takze i podczas positkéw
waszych nie zapominaijcie, strzezcie tego w sercu, chociaz ciato zasypia» (16).10. Chciatbym w tym miejscu
przedstawi¢ w zarysie program, ktéry pomoze w gtebszym zrozumieniu nie tylko tresci wiary, ale wraz z nimi
takze aktu, przez ktéry decydujemy sie catkowicie powierzy¢ Bogu, w petnej wolnosci. Istnieje w istocie gteboka
jednos¢ miedzy aktem, ktorym sie wierzy, a trescia, z ktérg sie zgadzamy. Apostot Pawet umozliwia wejscie w te
rzeczywistos¢, kiedy pisze: «Sercem przyjeta wiara prowadzi do sprawiedliwosci, a wyznawanie jej ustami — do
zbawienia» (Rz 10, 10). Serce wskazuje, ze pierwszym aktem, przez ktéry dochodzi sie do wiary, jest dar Boga i
dziatanie taski, ktéra przemienia osobe az do gtebi jej serca.W tym wzgledzie szczegdlnie wymowny jest
przyktad Lidii. Sw. Lukasz opowiada, ze Pawet, kiedy przebywat w Filippi, poszedt w szabat gtosi¢ Ewangelie
paru kobietom; byta wsrod nich Lidia, a «Pan otworzyt jej serce, tak ze uwaznie stuchata stéw Pawta» (Dz 16,
14). To wyrazenie zawiera wazny sens. Sw. tukasz uczy, ze nie wystarcza znajomosé tresci, w ktére nalezy
wierzyc, jezeli serce, autentyczne sanktuarium cztowieka, nie zostaje otwarte przez taske, ktéra umozliwia
gtebsze spojrzenie i zrozumienie, ze to, co zostato ogtoszone, jest Stowem Bozym.«Wyznawanie ustami»
wskazuje z kolei, ze konsekwencjg wiary jest dawanie $wiadectwa i zaangazowanie. Chrzescijanin nigdy nie
moze uwazac, ze wiara jest sprawg prywatna. Wiara jest decyzjg o tym, ze jest sie z Panem, zyje sie z Nim. To
«bycie z Nim» prowadzi do zrozumienia powodow, dla ktérych sie wierzy. Wiara, wiasnie dlatego, ze jest aktem
wolnosci, wymaga rowniez odpowiedzialnosci spotecznej za to, w co sie wierzy. Kosciot w dniu Piecdziesigtnicy
ukazuje z catg oczywistoscig 6w publiczny wymiar wiary i gtoszenia jej bez leku kazdej osobie. To dar Ducha
Swietego, ktéry uzdalnia do misji i umacnia nasze $wiadectwo, czynigc je szczerym i odwaznym.Wyznanie wiary
jest aktem zaréwno osobistym, jak i wspdlnotowym. Pierwszym podmiotem wiary jest bowiem Kosciot. W wierze
wspolnoty chrzescijanskiej kazdy otrzymuje chrzest, skuteczny znak przytgczenia do ludu wierzgcych, aby
zyskac zbawienie. Jak stwierdza Katechizm Kosciota Katolickiego: «'Wierze' — to wiara Kosciota wyznawana
osobiscie przez kazdego wierzgcego, przede wszystkim w chwili chrztu. '"Wierzymy' — to wiara Kosciota
wyznawana przez biskupdw zgromadzonych na soborze lub, bardziej ogdlnie, przez zgromadzenie liturgiczne
wierzacych. 'Wierze' — moéwi takze Kosciot, nasza Matka, ktéry przez swojg wiare odpowiada Bogu i ktéry uczy
nas mowic: 'Wierze', 'Wierzymy'» (17).Jak mozna zauwazy¢, znajomos$¢ tresci wiary jest istotna, by wyrazi¢ swag
zgode, to znaczy, aby w petni, rozumem i wolg, przyjaé to, co proponuje Kosciot. Znajomos¢ wiary wprowadza w
petnie tajemnicy zbawczej, objawionej przez Boga. Zgoda oznacza wiec, ze kiedy sie wierzy, w sposéb wolny
przyjmuje sie catg tajemnice wiary, bo gwarantem jej prawdy jest sam Bog, kitory objawia sie i pozwala poznaé
swa tajemnice mitosci (18).Z drugiej strony, nie mozemy zapominaé, ze w naszym kontekscie kulturowym wielu
ludzi, choc¢ nie twierdzi, ze ma dar wiary, szczerze poszukuje ostatecznego sensu i definitywnej prawdy o swym
istnieniu i Swiecie. To poszukiwanie jest autentyczng «preambutg» wiary, gdyz kieruje ludzi na droge
prowadzgca do tajemnicy Boga. Ludzki umyst nosi w sobie bowiem potrzebe tego, «co wartosciowe,
nieprzemijalne» (19). Ta potrzeba stanowi nieustanne wezwanie, trwale wpisane w serce cztiowieka, aby
wyruszac¢ w droge w poszukiwaniu Tego, ktérego bysmy nie szukali, gdyby wczesniej nie wyszedt nam na
spotkanie (20). Wiara zaprasza nas wtasnie na to spotkanie i w petni nas otwiera.11. Cenng i niezbedng pomoca
w systematycznym poznawaniu tresci wiary jest dla wszystkich Katechizm Kosciota Katolickiego. Jest on jednym
Z najwazniejszych owocow Soboru Watykanskiego Il. W Konstytucji apostolskiej Fidei depositum, ktéra
nieprzypadkowo zostata podpisana w trzydziestg rocznice otwarcia Soboru Watykanskiego Il, papiez Jan Pawet
Il napisat: «Katechizm przyczyni sie w znacznym stopniu do odnowy catego zycia Kosciofa (...) Uznaje go za
pozyteczne i wtasciwe narzedzie stuzgce umacnianiu komunii Kosciota oraz za bezpieczng norme nauczania
prawd wiary» (21).Witasnie w tej perspektywie Rok Wiary powinien by¢ wyrazem wspoélnego zobowigzania do
odkrycia na nowo i zgtebiania podstawowych tresci wiary, ktérych systematyczna i organiczna synteza znajduje
sie w Katechizmie Kosciota Katolickiego. W nim bowiem staje sie widoczne bogactwo nauczania, ktére Kosciot
przyjat, zachowat i przedstawiat na przestrzeni dwoch tysigcleci swej historii. Od Pisma Swietego po ojcéw
Kosciofa, od mistrzow teologii po swietych, ktérzy zyli na przestrzeni wiekow, Katechizm stanowi trwaty zapis
wielu sposobdw, w jakie Kosciot medytowat nad wiarg i rozwijat nauczanie, aby da¢ wiernym pewnos¢ w ich
zyciu wiary.Sama swojg strukturg Katechizm Kosciota Katolickiego ukazuje rozwdj wiary, a takze porusza
wielkie kwestie zycia powszedniego. Stronica po stronicy odkrywamy, ze to, co sie przedstawia, nie jest jakas
teorig, ale spotkaniem z Osoba, ktéra zyje w Kosciele. Po wyznaniu wiary zostaje bowiem objasnione zycie
sakramentalne, w ktérym Chrystus jest obecny, dziata i nadal buduje swoj Kosciot. Bez liturgii i sakramentow
wyznanie wiary nie bytoby skuteczne, gdyz brakowatoby mu taski, ktéra wspiera swiadectwo chrzescijan.
Podobnie, nauczanie Katechizmu na temat zycia moralnego nabiera swego petnego znaczenia, jezeli
powigzane jest z wiara, liturgig i modlitwa.12. Z tego wzgledu w Roku, o ktérym mowimy, Katechizm Kosciota



42
Katolickiego moze by¢ prawdziwym narzedziem umacniania wiary, zwtaszcza dla tych, ktorzy troszcza sie o
formacje chrzescijan, tak istotng w naszym kontekscie kulturowym. Majac to na uwadze, poprositem
Kongregacje Nauki Wiary, by w porozumieniu z kompetentnymi dykasteriami Stolicy Apostolskiej zredagowata
Note, ktora bedzie zawierata wskazania dla Kosciota i wiernych, jak przezy¢ ten Rok Wiary w sposob najbardziej
efektywny i wtasciwy, w stuzbie wiary i ewangelizacji.Bardziej niz w przesztosci wiara staje w obliczu szeregu
pytan, wynikajgcych ze zmiany mentalnosci, ktéra zwtaszcza w obecnych czasach zaweza zakres tego, co
racjonalnie pewne, do osiagnie¢ naukowych i technologicznych. Jednakze Koscioét nigdy nie bat sie dowodzi¢, ze
nie moze by¢ konfliktu miedzy wiarg a prawdziwg nauka, poniewaz obie, cho¢ réznymi drogami, dgzg do prawdy
(22).13. W tym Roku niezmiernie wazne bedzie przypomnienie historii naszej wiary, ktérg cechuje niezgtebiona
tajemnica, jakqg jest splot $wietosci i grzechu. Podczas gdy pierwsza z nich ukazuje ogromny wktad, jaki wnie$li
mezczyzni i kobiety we wzrost i rozwéj wspolnoty przez swiadectwo swego zycia, to drugi musi pobudzaé
kazdego do szczerego i trwatego wysitku nawrécenia, by doswiadczy¢ mitosierdzia Ojca, ktoéry wychodzi na
spotkanie kazdego cztowieka.W tym okresie bedziemy nieustannie kierowac¢ wzrok ku Jezusowi Chrystusowi,
«ktéry nam w wierze przewodzi i jg wydoskonala» (Hbr 12, 2); w Nim znajduje petny sens wszelka udreka i
tesknota ludzkiego serca. Rados¢ mitosci, odpowiedz na dramat cierpienia i bélu, moc przebaczenia w obliczu
zniewagi i zwyciestwo zycia nad nicoscig smierci — wszystko znajduje swoj petny sens w tajemnicy Jego
wcielenia, Jego stania sie cztowiekiem, dzielenia z nami ludzkiej stabosci, aby jg przemieni¢ mocg Jego
zmartwychwstania. W Nim, ktéry umart i zmartwychwstat dla naszego zbawienia, znajdujg petne $wiatto
przyktady wiary, ktére naznaczyly te dwa tysigce lat naszej historii zbawienia.Przez wiare Maryja przyjeta stowa
aniota i uwierzyta w zapowiedz, ze stanie sie Matka Boga w postuszenstwie swego oddania (por. £k 1, 38). Gdy
nawiedzita Elzbiete, z Jej ust poplyneta piesh na cze$¢ Najwyzszego, za cuda, jakich dokonuje w tych, ktérzy sie
Jemu powierzajg (por. £k 1, 46-55). Z radoscig i drzeniem wydata na swiat swego jedynego Syna, zachowujgc
nienaruszone dziewictwo (por. Ltk 2, 6-7). Zaufawszy swemu oblubiencowi Jézefowi, udata sie z Jezusem do
Egiptu, aby uratowa¢ Go przed przesladowaniami Heroda (por. Mt 2, 13-15). Z tg samg wiarg szta za
nauczajgcym Panem i pozostata z Nim az do Golgoty (por. J 19, 25-27). W wierze Maryja cieszyfa sie owocami
zmartwychwstania Jezusa i zachowujgc w swoim sercu wszelkie wspomnienia (por. tk 2, 19.51), przekazata je
Dwunastu, ktérzy byli zgromadzeni z Nig w Wieczerniku, aby otrzymaé Ducha Swietego (por. Dz 1, 14; 2, 1-
4).Przez wiare apostotowie zostawili wszystko, aby p6js¢ za Nauczycielem (por. Mk 10, 28). Uwierzyli w stowa,
ktorymi gtosit krolestwo Boze obecne i realizujgce sie w Jego osobie (por. tk 11, 20). Zyli w jednosci z Jezusem,
ktory ich nauczat i pozostawit im nowg regute zycia, aby po Jego smierci byli rozpoznawani jako Jego uczniowie
(por. J 13, 34-35). Przez wiare poszli na caty swiat, wypetniajgc polecenie niesienia Ewangelii wszelkiemu
stworzeniu (por. Mk 16, 15), i bez zadnej obawy gtosili wszystkim rados¢ zmartwychwstania, ktérego byl
wiernymi $wiadkami.Przez wiare uczniowie utworzyli pierwszg wspolnote, zgromadzong wokot nauki apostotow
na modlitwie, celebrowaniu Eucharystii, oddajgc do dyspozycji wszystkich to, co posiadali, aby zaspokoi¢
potrzeby braci (por. Dz 2, 42-47).Z powodu wiary meczennicy oddali swe zycie, by zaswiadczy¢ o prawdzie
Ewangelii, ktéra ich przemienita i uczynita zdolnymi do najwiekszego daru mitosci, jakim jest przebaczenie
swoim przesladowcom.Przez wiare kobiety i mezczyzni poswiecali swoje zycie Chrystusowi, pozostawiajgc
wszystko, aby zy¢ w prostocie ewangelicznego postuszenstwa, ubdstwa i czystosci — konkretnych znakow
oczekiwania na Pana, ktéry przychodzi bez zwioki. Przez wiare tak wielu chrzescijan dziatato na rzecz
sprawiedliwosci, aby przetozy¢ na jezyk konkretu stowo Pana, ktory przybyt, aby gtosi¢ wyzwolenie z ucisku i rok
taski dla wszystkich (por. Lk 4,18-19).Przez wiare na przestrzeni czaséw mezczyzni i kobiety w kazdym wieku,
ktérych imie jest zapisane w ksiedze zycia (por. Ap 7, 9; 13, 8), wyznawali, ze pieknie jest p6js¢ za Panem
Jezusem tam, gdzie byli wzywani, zeby dawa¢ swiadectwo, iz sg chrzescijanami: w rodzinie, w zyciu
zawodowym, publicznym, w wykorzystywaniu charyzmatéw i petnieniu postug, do ktérych byli powotani.Przez
wiare zyjemy takze i my: dzieki rozpoznawaniu sercem Pana Jezusa, obecnego w naszym zyciu i w historii.14.
Rok Wiary bedzie réwniez dobrg okazjg do wzmozonego sktadania $wiadectwa mitosierdzia. Sw. Pawet
przypomina: «Tak wiec trwajg wiara, nadzieja, mitos¢ — te trzy: [jednak] najwieksza z nich jest mitos¢» (1 Kor
13, 13). Apostot Jakub uzyt stow jeszcze mocniejszych, ktére zawsze pobudzaty chrzescijan: «Jaki z tego
pozytek, bracia moi, skoro kto$ bedzie utrzymywat, ze wierzy, a nie bedzie spetniat uczynkéw? Czy [sama] wiara
zdota go zbawi¢? Jesli na przyktad brat lub siostra nie majg odzienia lub brak im codziennego chleba, a kto$ z
was powie im: 'ldzcie w pokoju, ogrzejcie sie i najedzcie do syta!l' — a nie dacie im tego, czego koniecznie
potrzebujg dla ciata — to na co sie to przyda? Tak tez i wiara, jesli nie bytaby potaczona z uczynkami, martwa
jest sama w sobie. Ale moze kto$ powiedzie¢: Ty masz wiare, a ja spetniam uczynki. Pokaz mi wiare swojg bez
uczynkow, to ja ci pokaze wiare na podstawie moich uczynkéw» (Jk 2, 14-18).Wiara bez mitosci nie przynosi
owocu, a mitos¢ bez wiary bytaby uczuciem nieustannie zagrozonym przez zwatpienie. Wiara i mitos¢
potrzebujg siebie nawzajem, jedna pozwala bowiem drugiej sie urzeczywistnia¢. Niemato chrzescijan istotnie
poswieca swoje zycie z mitoscig osobom samotnym, zepchnietym na margines lub wykluczonym, jako tym,



43
ktorzy jako pierwsi nas potrzebuja i sg najwazniejsi z tych, ktérych trzeba wesprzec¢, poniewaz wtasnie w nich
odzwierciedla sie oblicze samego Chrystusa. Dzieki wierze mozemy rozpoznac¢ w tych, ktérzy proszg o naszg
mitos¢, oblicze zmartwychwstatego Pana. «Wszystko, co uczyniliscie jednemu z tych braci moich najmniejszych,
Mniescie uczynili» (Mt 25, 40) — te Jego stowa sg przestrogg, o ktorej nie wolno zapominag, i nieustannym
wezwaniem, aby przekazywac innym te mitos¢, z ktérg On troszczy sie o nas. To wiara pozwala rozpozna¢
Chrystusa, a Jego mito$¢ pobudza do tego, aby spieszy¢ Mu z pomocg za kazdym razem, kiedy w bliznim staje
na drodze naszego zycia. Umocnieni wiarg, patrzmy z nadziejg na nasze zaangazowanie w swiecie, oczekujgc
«nowego nieba i nowej ziemi, w ktorych zamieszka sprawiedliwosé» (2 P 3, 13; por. Ap 21, 1).15. Bedac juz u
kresu zycia, apostot Pawet prosi swego ucznia Tymoteusza, by «zabiegat o wiare» (por. 2 Tm 2, 22) z takg
samgq statoscig, jak kiedy byt mtodym cztowiekiem (por. 2 Tm 3, 15). Czujemy, ze ta zacheta skierowana jest do
kazdego z nas, aby nikt nie byt leniwy w wierze. Jest ona towarzyszkg zycia, pozwalajgca nam dostrzegac¢ wcigz
na nowo cuda, ktore czyni dla nas Boég. Wiara, ktora stara sie rozpoznawac znaki czasu we wspotczesnosci,
zobowigzuje kazdego z nas do stawania sie zywymi znakami obecnosci Zmartwychwstatego w swiecie.
Wspotczesny swiat szczegodlnie potrzebuje dzis wiarygodnego Swiadectwa os6b majgcych umyst i serce
oswiecone przez Stowo Boze i zdolnych otwiera¢ serca i umysty tak wielu ludzi na pragnienie Boga i
prawdziwego zycia, ktore nie ma konca.«By stowo Panskie szerzyto sie i rozstawiato» (2 Tes 3, 1) — oby ten
Rok Wiary sprawit, ze nasza wiez z Chrystusem Panem bedzie sie coraz bardziej umacniata, gdyz tylko w Nim
jest pewnos¢ przysziosci i gwarancja prawdziwej i trwatej mitosci. Stowa apostota Piotra rzucajg ostatni promien
Swiatta na wiare: «Dlatego radujcie sie, cho¢ teraz musicie dozna¢ troche smutku z powodu réznorodnych
doswiadczen. Przez to wartos¢ waszej wiary okaze sie o wiele cenniejsza od zniszczalnego ztota, ktére przeciez
prébuje sie w ogniu, na stawe, chwate i cze$¢ przy objawieniu Jezusa Chrystusa. Wy, cho¢ nie widzieliscie,
mitujecie Go; wy w Niego teraz, cho¢ nie widzicie, przeciez wierzycie, a ucieszycie sie radoscig niewymowng i
petna chwaly wtedy, gdy osiggniecie cel waszej wiary — zbawienie dusz» (1 P 1, 6-9). Chrze&cijanie w swym
zyciu zaznajg radosci oraz cierpienia. lluz swietych doswiadczato samotnosci! lluz wiernych, takze w naszych
czasach, doswiadcza milczenia Boga, podczas gdy chcieliby oni ustysze¢ Jego pocieszajacy gtos!
Doswiadczenia zycia z jednej strony pozwalajg zrozumie¢ tajemnice krzyza i uczestniczy¢ w cierpieniach
Chrystusa (por. Kol 1, 24), a z drugiej sg wstepem do radosci i nadziei, do ktérych prowadzi wiara: «ilekro¢
niedomagam, tylekro¢ jestem mocny» (2 Kor 12, 10). Wierzymy z mocnym przekonaniem, ze Pan Jezus
pokonat zto i $Smieré. Powierzamy sie Jemu z tg pewng ufnoscia: On, obecny wsrod nas, zwycieza moc ztego
(por. £k 11, 20), a Koscidt, widzialna wspdlnota Jego mitosierdzia, trwa w Nim jako znak ostatecznego
pojednania z Ojcem.Ten czas faski zawierzmy Mace Bozej, nazwanej «btogostawiong», poniewaz «uwierzyta»
(kk 1, 45).W Rzymie, u $w. Piotra, 11 pazdziernika 2011 r., w si6dmym roku mojego pontyfikatuBENEDICTUS
PP. XVI Przypisy(1) Homilia podczas Mszy $w. z okazji inauguracji pontyfikatu (24
kwietnia 2005): AAS 97 (2005), 710; «L'Osservatore Romano», wyd. polskie, n. 6/2005, s. 11.(2) Por. Benedykt
XVI, homilia podczas Mszy sw. na Terreiro do Pago w Lizbonie (11 maja 2010): Insegnamenti V1, 1 (2010), 673;
«L'Osservatore Romano», wyd. polskie, n. 7/2010, s. 10.(3) Por. Jan Pawet Il, konst. apost. Fidei depositum (11
pazdziernika 1992): AAS 86 (1994), 113-118.(4) Por. Relacja koncowa Il Nadzwyczajnego Synodu Biskupow (7
grudnia 1985), Il, B, a, 4, w: Enchiridion Vaticanum, t. 9, n. 1797; «L'Osservatore Romano», wyd. polskie,
dodatek do n. 10-11-12/1985, s. 5.(5) Pawet VI, adhort. apost. Pefrum et Paulum Apostolos, w 1900. rocznice
meczenstwa swietych apostotow Piotra i Pawta (22 lutego 1967): AAS 59 (1967), 196.(6) Tamze, 198.(7) Pawet
VI, «Wyznanie wiary ludu Bozego», homilia podczas Mszy sw. w 1900. rocznice meczenstwa swietych
apostotéw Piotra i Pawta, na zakonczenie Roku Wiary (30 czerwca 1968): AAS 60 (1968), 433-445.(8) Pawet VI,
audiencja generalna (14 czerwca 1967): InsegnamentiV (1967), 801.(9) Jan Pawet I, list apost. Novo millennio
ineunte (6 stycznia 2001), 57: AAS 93 (2001), 308.(10) Przemoéwienie do Kurii Rzymskiej (22 grudnia 2005):
AAS 98 (2006), 52; «L'Osservatore Romano», wyd. polskie, n. 2/2006, s. 20.(11) Sobor Watykanski I, Konst.
dogmat. o Kosciele Lumen gentium, 8.(12) De utilitate credendi, 1, 2, w: Pisma przeciw manichejczykom, Pisma
Starochrzescijanskich Pisarzy, t. LIV, Warszawa 1990, s. 34.(13) Por. sw. Augustyn z Hippony, Wyznania, |, 1,
ttum. Zygmunt Kubiak, Warszawa 1992.(14) Sobor Watykanski Il, Konst. o liturgii Swietej Sacrosanctum
Concilium, 10.(15) Por. Jan Pawet Il, konst. apost. Fidei depositum (11 pazdziernika 1992): AAS 86 (1994),
116.(16) Kazanie 215, 1, w: sw. Augustyn, Wybdr mow, ttum. ks. Jan Jaworski, Pisma Starochrzescijanskich
Pisarzy, t. Xll, Warszawa 1973, s. 250.(17) Katechizm Kosciota Katolickiego, 167.(18) Por. Sobér Watykanski |,
Konst. dogmat. o wierze katolickiej Dei Filius, rozdz. 1ll: DS 3008-3009; Sobor Watykanski I, Konst. dogmat. o
Objawieniu Bozym Dei verbum, 5.(19) Benedykt XVI, przemoéwienie w Kolegium Bernardynéw w Paryzu (12
wrzesnia 2008): AAS 100 (2008), 722; «L'Osservatore Romano», wyd. polskie, n. 10-11/2008, s. 13.(20) Por.
sw. Augustyn z Hippony, Wyznania, Xlll, 1, ttum. Zygmunt Kubiak, Warszawa 1992.(21) Jan Pawet Il, konst.
apost. Fidei depositum (11 pazdziernika 1992): AAS 86 (1994), 115i 117.(22) Por. Jan Pawet Il, enc. Fides et
ratio (14wrzesnia 1998), nn. 34 i 106: AAS 91 (1999), 31-32, 86-87.[01436-09.02] [Testo originale:




Latino][B0613-XX.05]

44



