2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0230
Giovedi 21.04.2011

SANTA MESSA DEL CRISMA NELLA BASILICA VATICANA

Alle ore 9.30 di oggi, ricorrenza del Giovedi Santo, il Santo Padre Benedetto XVI presiede, nella Basilica
Vaticana, la Santa Messa Crismale, Liturgia che si celebra in questo giorno in tutte le Chiese Cattedrali.

La Messa del Crisma € concelebrata dal Santo Padre con i Cardinali, i Vescovi ed i Presbiteri - diocesani e
religiosi - presenti a Roma.

Nel corso della Celebrazione Eucaristica, dopo la rinnovazione delle promesse sacerdotali, vengono benedetti
I'olio dei catecumeni, I'olio degli infermi e il crisma.

Riportiamo di seguito 'omelia che il Papa pronuncia dopo la lettura del Santo Vangelo:

e OMELIA DEL SANTO PADRE

Carri fratelli e sorelle!

Al centro della liturgia di questa mattina sta la benedizione degli oli sacri — dell’'olio per 'unzione dei catecumeni,
di quello per I'unzione degli infermi e del crisma per i grandi Sacramenti che conferiscono lo Spirito Santo:
Confermazione, Ordinazione sacerdotale e Ordinazione episcopale. Nei Sacramenti il Signore ci tocca per
mezzo degli elementi della creazione. L’unita tra creazione e redenzione si rende visibile. | Sacramenti sono
espressione della corporeita della nostra fede che abbraccia corpo e anima, 'uomo intero. Pane e vino sono
frutti della terra e del lavoro dell'uomo. Il Signore li ha scelti come portatori della sua presenza. L'olio &€ simbolo
dello Spirito Santo e, al tempo stesso, ci rimanda a Cristo: la parola "Cristo" (Messia) significa "I'Unto". L'umanita
di Gesu, mediante I'unita del Figlio col Padre, € inserita nella comunione con lo Spirito Santo e cosi & "unta" in
maniera unica, & penetrata dallo Spirito Santo. Cio che nei re e nei sacerdoti dell’Antica Alleanza era avvenuto
in modo simbolico nell’'unzione con olio, con la quale venivano istituiti nel loro ministero, avviene in Gesu in tutta
la sua realta: la sua umanita & penetrata dalla forza dello Spirito Santo. Egli apre la nostra umanita per il dono
dello Spirito Santo. Quanto piu siamo uniti a Cristo, tanto piu veniamo colmati dal suo Spirito, dallo Spirito Santo.
Noi ci chiamiamo "cristiani": "unti" — persone che appartengono a Cristo e per questo partecipano alla sua
unzione, sono toccate dal suo Spirito. Non voglio soltanto chiamarmi cristiano, ma voglio anche esserlo, ha detto
sant’lgnazio d’Antiochia. Lasciamo che proprio questi oli sacri, che vengono consacrati in quest’ora, ci ricordino
tale compito intrinseco della parola "cristiano" e preghiamo il Signore, affinché sempre piu non solo ci
chiamiamo cristiani, ma anche lo siamo.



2

Nella liturgia di questo giorno si benedicono, come gia detto, tre oli. In tale triade si esprimono tre dimensioni
essenziali dell’esistenza cristiana, sulle quali vogliamo ora riflettere. C’€ innanzitutto I'olio dei catecumeni.
Quest'olio indica come un primo modo di essere toccati da Cristo e dal suo Spirito — un tocco interiore col quale
il Signore attira le persone vicino a sé. Mediante questa prima unzione, che avviene ancora prima del Battesimo,
il nostro sguardo si rivolge quindi alle persone che si mettono in cammino verso Cristo — alle persone che sono
alla ricerca della fede, alla ricerca di Dio. L'olio dei catecumeni ci dice: non solo gli uomini cercano Dio. Dio
stesso si € messo alla ricerca di noi. |l fatto che Egli stesso si sia fatto uomo e sia disceso negli abissi
dell'esistenza umana, fin nella notte della morte, ci mostra quanto Dio ami 'uomo, sua creatura. Spinto
dall’'amore, Dio si € incamminato verso di noi. "Cercandomi Ti sedesti stanco ... che tanto sforzo non sia vano!",
preghiamo nel Dies Irae. Dio € alla ricerca di me. Voglio riconoscerLo? Voglio essere da Lui conosciuto, da Lui
essere trovato? Dio ama gli uomini. Egli viene incontro all'inquietudine del nostro cuore, all'inquietudine del
nostro domandare e cercare, con l'inquietudine del suo stesso cuore, che lo induce a compiere 'atto estremo
per noi. L’inquietudine nei confronti di Dio, I'essere in cammino verso di Lui, per conoscerLo meglio, per amarLo
meglio, non deve spegnersi in noi. In questo senso dovremmo sempre rimanere catecumeni. "Ricercate sempre
il suo volto", dice un Salmo (105,4). Agostino, al riguardo, ha commentato: Dio € tanto grande da superare
sempre infinitamente tutta la nostra conoscenza e tutto il nostro essere. Il conoscere Dio non si esaurisce mai.
Per tutta I'eternita possiamo, con una gioia crescente, sempre continuare a cercarLo, per conoscerLo sempre di
pit ed amarLo sempre di piu. "Inquieto € il nostro cuore, finché non riposi in te", ha detto Agostino all’inizio delle
sue Confessioni. Si, 'uomo € inquieto, perché tutto cid che & temporale & troppo poco. Ma siamo veramente
inquieti verso di Lui? Non ci siamo forse rassegnati alla sua assenza e cerchiamo di bastare a noi stessi? Non
permettiamo simili riduzioni del nostro essere umano! Rimaniamo continuamente in cammino verso di Lui, nella
nostalgia di Lui, nell’accoglienza sempre nuova di conoscenza e di amore!

C’e poi I'olio per 'Unzione degli infermi. Abbiamo davanti a noi la schiera delle persone sofferenti: gli affamati e
gli assetati, le vittime della violenza in tutti i Continenti, i malati con tutti i loro dolori, le loro speranze e
disperazioni, i perseguitati e i calpestati, le persone col cuore affranto. Circa il primo invio dei discepoli da parte
di Gesu, san Luca ci narra: "Li mando ad annunciare il regno di Dio e a guarire gli infermi” (9,2). Il guarire € un
incarico primordiale affidato da Gesu alla Chiesa, secondo I'esempio dato da Lui stesso che risanando ha
percorso le vie del Paese. Certo, il compito principale della Chiesa & I'annuncio del regno di Dio. Ma proprio
questo stesso annuncio deve essere un processo di guarigione: "...fasciare le piaghe dei cuori spezzati", viene
detto oggi nella prima lettura dal profeta Isaia (61,1). L’annuncio del regno di Dio, della bonta illimitata di Dio,
deve suscitare innanzitutto questo: guarire il cuore ferito degli uomini. L’'uomo per la sua stessa essenza € un
essere in relazione. Se, pero, € perturbata la relazione fondamentale, la relazione con Dio, allora anche tutto il
resto € perturbato. Se il nostro rapporto con Dio € perturbato, se I'orientamento fondamentale del nostro essere
€ sbagliato, non possiamo neppure veramente guarire nel corpo e nell’anima. Per questo, la prima e
fondamentale guarigione avviene nell'incontro con Cristo che ci riconcilia con Dio e risana il nostro cuore
affranto. Ma oltre questo compito centrale fa parte della missione essenziale della Chiesa anche la guarigione
concreta della malattia e della sofferenza. L’olio per I'Unzione degli infermi & espressione sacramentale visibile
di questa missione. Fin dagli inizi & maturata nella Chiesa la chiamata a guarire, &€ maturato 'amore premuroso
verso persone angustiate nel corpo e nellanima. E questa anche I'occasione per ringraziare una volta tanto le
sorelle e i fratelli che in tutto il mondo portano un amore risanatore agli uomini, senza badare alla loro posizione
o confessione religiosa. Da Elisabetta di Turingia, Vincenzo de’ Paoli, Louise de Marillac, Camillo de Lellis fino a
Madre Teresa — per ricordare soltanto alcuni nomi — attraversa il mondo una scia luminosa di persone, che ha
origine nell’'amore di Gesu per i sofferenti e i malati. Per questo ringraziamo in quest’ora il Signore. Per questo
ringraziamo tutti coloro che, in virtu della fede e dell’amore, si mettono a fianco dei sofferenti, dando con cio, in
definitiva, testimonianza della bonta propria di Dio. L’olio per 'Unzione degli infermi &€ segno di quest’olio della
bonta del cuore, che queste persone — insieme con la loro competenza professionale — portano ai sofferenti.
Senza parlare di Cristo, Lo manifestano.

Al terzo posto c’e infine il piu nobile degli oli ecclesiali, il crisma, una mistura di olio di oliva e profumi vegetali. E
I'olio dell’'unzione sacerdotale e di quella regale, unzioni che si riallacciano alle grandi tradizioni d’'unzione
dell’Antica Alleanza. Nella Chiesa quest’olio serve soprattutto per 'unzione nella Confermazione e nelle
Ordinazioni sacre. La liturgia di oggi collega con quest’olio le parole di promessa del profeta Isaia: "Voi sarete
chiamati ‘sacerdoti del Signore’, ‘ministri del nostro Dio’ sarete detti" (61,6). Con cio il profeta riprende la grande
parola di incarico e di promessa, che Dio aveva rivolto a Israele presso il Sinai: "Voi sarete per me un regno di



sacerdoti e una nazione santa" (Es 19,6). Nel vasto mondo e per il vasto mondo, che in gran parte non
conosceva Dio, Israele doveva essere come un santuario di Dio per la totalita, doveva esercitare una funzione
sacerdotale per il mondo. Doveva portare il mondo verso Dio, aprirlo a Lui. San Pietro, nella sua grande
catechesi battesimale, ha applicato tale privilegio e tale incarico di Israele all'intera comunita dei battezzati,
proclamando: "Voi invece siete stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo che Dio si € acquistato
perché proclami le opere ammirevoli di lui, che vi ha chiamato dalle tenebre alla sua luce meravigliosa. Un
tempo voi eravate non-popolo, ora invece siete popolo di Dio" (7Pt 2,9s). Battesimo e Confermazione
costituiscono I'ingresso in questo popolo di Dio, che abbraccia tutto il mondo; 'unzione nel Battesimo e nella
Confermazione € un’unzione che introduce in questo ministero sacerdotale per 'umanita. | cristiani sono popolo
sacerdotale per il mondo. | cristiani dovrebbero rendere visibile al mondo il Dio vivente, testimoniarLo e condurre
a Lui. Quando parliamo di questo nostro comune incarico, in quanto siamo battezzati, cid non € una ragione per
farne un vanto. E una domanda che, insieme, ci da gioia e ci inquieta: siamo veramente il santuario di Dio nel
mondo e per il mondo? Apriamo agli uomini 'accesso a Dio o piuttosto lo nascondiamo? Non siamo forse noi —
popolo di Dio — diventati in gran parte un popolo dell'incredulita e della lontananza da Dio? Non & forse vero che
I'Occidente, i Paesi centrali del cristianesimo sono stanchi della loro fede e, annoiati della propria storia e
cultura, non vogliono piu conoscere la fede in Gesu Cristo? Abbiamo motivo di gridare in quest’ora a Dio: "Non
permettere che diventiamo un non-popolo! Fa’ che ti riconosciamo di nuovo! Infatti, ci hai unti con il tuo amore,
hai posto il tuo Spirito Santo su di noi. Fa’ che la forza del tuo Spirito diventi nuovamente efficace in noi, affinché
con gioia testimoniamo il tuo messaggio!

Nonostante tutta la vergogna per i nostri errori, non dobbiamo, pero, dimenticare che anche oggi esistono
esempi luminosi di fede; che anche oggi vi sono persone che, mediante la loro fede e il loro amore, danno
speranza al mondo. Quando il prossimo 10 maggio verra beatificato Papa Giovanni Paolo Il, penseremo pieni di
gratitudine a lui quale grande testimone di Dio e di Gesu Cristo nel nostro tempo, quale uomo colmato di Spirito
Santo. Insieme con lui pensiamo al grande numero di coloro che egli ha beatificato e canonizzato e che ci danno
la certezza che la promessa di Dio e il suo incarico anche oggi non cadono nel vuoto.

Mi rivolgo infine a voi, cari confratelli nel ministero sacerdotale. Il Giovedi Santo € in modo particolare il nostro
giorno. Nell'ora dell’'Ultima Cena il Signore ha istituito il sacerdozio neotestamentario. "Consacrali nella verita"
(Gv 17,17), ha pregato il Padre — per gli Apostoli e per i sacerdoti di tutti i tempi. Con grande gratitudine per la
vocazione e con umilta per tutte le nostre insufficienze rinnoviamo in quest’ora il nostro "si" alla chiamata del
Signore: Si, voglio unirmi intimamente al Signore Gesu - rinunciando a me stesso ... spinto dall’amore di Cristo.
Amen.

[00586-01.01] [Testo originale: Italiano]

® TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Chers fréres et sceurs,

Au centre de la liturgie de ce matin, se trouve la bénédiction des huiles saintes — de I'huile pour I'onction des
catéchumeénes, de celle pour I'onction des malades et du chréme pour les grands Sacrements qui conférent
I'Esprit Saint : la Confirmation, I'Ordination sacerdotale et I'Ordination épiscopale. Dans les Sacrements, le
Seigneur nous touche au moyen des éléments de la création. L'unité entre la création et la rédemption se rend
visible. Les Sacrements sont I'expression de la corporéité de notre foi qui embrasse corps et ame, I’homme
entier. Le pain et le vin sont fruits de la terre et du travail de ’'homme. Le Seigneur les a choisis comme porteurs
de sa présence. L’huile est le symbole de I'Esprit Saint et, en méme temps, elle nous renvoie au Christ : la
parole « Christ » (Messie) signifie « 'Oint ». L’humanité de Jésus, a travers I'unité du Fils et du Pére, est insérée
dans la communion avec I'Esprit Saint et ainsi, elle est « ointe » de maniére unique, elle est pénétrée par I'Esprit
Saint. Ce qui, dans les rois et dans les prétres de I'’Ancienne Alliance s’était produit de maniére symbolique lors
de 'onction avec I'huile, avec laquelle ils étaient institués dans leur ministére, se produit en Jésus dans toute sa
réalité : son humanité est pénétrée par la force de I'Esprit Saint. Il ouvre notre humanité par le don de I'Esprit
Saint. Plus nous sommes unis au Christ, plus nous sommes remplis de son Esprit, de I'Esprit Saint. Nous nous
appelons « chrétiens » : « oints » — personnes qui appartiennent au Christ et pour cela participent a son onction,
sont touchées par son Esprit. Je ne veux pas seulement m’appeler chrétien, mais je veux aussi I'étre, a dit saint



4

Ignace d’Antioche. Laissons justement ces huiles saintes, qui vont étre consacrées maintenant, nous rappeler la
tache intrinséque du mot « chrétien » et prions le Seigneur pour que, toujours plus, non seulement nous nous
appelions chrétiens, mais nous le soyons aussi.

Au cours de la Liturgie de ce jour, comme nous I'avons déja dit, trois huiles sont bénies. Dans cette triade
s’expriment trois dimensions essentielles de I'existence chrétienne, sur lesquelles nous voulons réfléchir a
présent. Il y a tout d’abord I'huile des catéchuménes. Cette huile indique en quelque sorte une premiére maniére
d’étre touchés par le Christ et par son Esprit — un toucher intérieur par lequel le Seigneur attire les personnes a
lui. Par cette premiére onction, qui est faite encore avant le Baptéme, notre regard se tourne donc vers les
personnes qui se mettent en chemin vers le Christ — vers celles qui sont a la recherche de la foi, a la recherche
de Dieu. L’huile des catéchuménes nous dit : ce ne sont pas seulement les hommes qui cherchent Dieu. Dieu
Lui-méme s’est mis a notre recherche. Le fait que lui-méme se soit fait homme et soit descendu dans les
abimes de I'existence humaine, jusque dans la nuit de la mort, nous montre combien Dieu aime 'homme, sa
créature. Poussé par 'amour, Dieu s’est mis en marche vers nous. « Me cherchant, Tu t'es assis, fatigué...
gu’un tel effort ne soit pas vain ! » prions-nous dans le Dies Irae. Dieu est a ma recherche. Est-ce que je veux le
reconnaitre ? Est-ce que je veux qu’il me connaisse, qu’il me trouve ? Dieu aime les hommes. Il va au devant de
l'inquiétude de notre cceur, de I'inquiétude de nos questions et de nos recherches, avec l'inquiétude de son
propre coeur, qui le pousse a accomplir I'acte extréme pour nous. L’inquiétude envers Dieu, — le fait d’étre en
chemin vers lui pour mieux le connaitre, pour mieux I'aimer —, ne doit pas s’éteindre en nous. En ce sens, nous
devrions toujours rester des catéchumeénes. « Recherchez sans relache sa face », dit un psaume (105, 4).
Augustin a commenté a ce propos : Dieu est tellement grand qu’il dépasse infiniment toute notre connaissance
et tout notre étre. La connaissance de Dieu ne s’épuise jamais. Toute I'éternité, nous pouvons, avec une joie
grandissante, continuer sans cesse a le chercher, pour le connaitre toujours plus et I'aimer toujours plus.

« Notre cceur est inquiet, tant qu’il ne repose en toi », a dit Augustin au début de ses Confessions. Oui, 'homme
est inquiet, car tout ce qui est temporel est trop peu. Mais sommes-nous vraiment inquiets a son égard ? Ne
nous sommes-nous pas résignés a son absence et ne cherchons-nous pas a nous suffire a nous-mémes ? Ne
permettons pas de telles réductions de notre étre humain ! Restons continuellement en marche vers lui, ayant la
nostalgie de lui, accueillant de maniére toujours nouvelle connaissance et amour !

Ensuite, il y a I'huile pour 'Onction des malades. Nous avons devant nous la multitude des personnes qui
souffrent : les affamés et les assoiffés, les victimes de la violence sur tous les continents, les malades avec
toutes leurs douleurs, leurs espérances et leurs désespoirs, les persécutés et les opprimés, les personnes au
ceeur brisé. A propos du premier envoi des disciples par Jésus, saint Luc raconte : « Il les envoya proclamer le
Royaume de Dieu et faire des guérisons » (9, 2). Guérir est une tache primordiale confiée par Jésus a I'Eglise,
suivant 'exemple donné par lui-méme alors qu’il parcourait les routes du pays en guérissant. Certes, la tache
principale de I'Eglise est 'annonce du Royaume de Dieu. Mais justement cette annonce elle-méme doit étre un
processus de guérison : «... guérir ceux qui ont le cceur brisé », a-t-il été dit aujourd’hui dans la premiere
Lecture du prophéte Isaie (61, 1). L’'annonce du Royaume de Dieu, de la bonté infinie de Dieu, doit susciter
avant tout ceci : guérir le cceur blessé des hommes. L’homme, de par sa propre essence, est un étre en relation.
Toutefois, si la relation fondamentale, la relation avec Dieu, est perturbée, alors tout le reste aussi est perturbé.
Si notre rapport a Dieu est perturbé, si I'orientation fondamentale de notre étre est erronée, nous ne pouvons
pas non plus vraiment guérir dans le corps et dans I'ame. Pour cela, la guérison premiére et fondamentale
advient dans la rencontre avec le Christ qui nous réconcilie avec Dieu et guérit notre coeur brisé. Mais en plus
de cette tache centrale, la guérison concréte de la maladie et de la souffrance fait aussi partie de la mission
essentielle de I'Eglise. L’huile pour 'Onction des malades est I'expression sacramentelle visible de cette
mission. Depuis les débuts, I'appel a guérir a muri dans I'Eglise, ainsi que 'amour prévenant envers les
personnes tourmentées dans le corps ou dans I'ame. C’est |a une occasion de remercier pour une fois les
sceurs et les fréres qui dans le monde entier portent aux hommes un amour qui guérit, sans tenir compte de leur
position ou de leur confession religieuse. Depuis Elisabeth de Thuringe, Vincent de Paul, Louise de Marillac,
Camille de Lellis jusqu’a Mére Teresa — pour ne rappeler que quelques noms — le monde est traversé par un
sillon lumineux de personnes, qui tire son origine de I'amour de Jésus pour les souffrants et les malades. C’est
pourquoi nous remercions maintenant le Seigneur. C’est pourquoi, nous remercions tous ceux qui, en vertu de
leur foi et de leur amour, se mettent aux c6tés des souffrants, apportant ainsi, en fin de compte, un témoignage
de la propre bonté de Dieu. L’huile pour I'Onction des malades est un signe de cette huile de la bonté du cceur,
que ces personnes — avec leur compétence professionnelle — portent aux personnes qui souffrent. Sans parler



du Christ, elles le manifestent.

En troisiéme lieu, il y a enfin la plus noble des huiles ecclésiales, le chréme, une mixture d’huile d’olive et de
parfums végétaux. C’est I'huile de I'onction sacerdotale et de I'onction royale, onctions qui se rattachent aux
grandes traditions d’onction dans I’Ancienne Alliance. Dans I'Eglise, cette huile sert surtout pour 'onction lors de
la Confirmation et lors des Ordinations sacrées. La liturgie d’aujourd’hui associe a cette huile les paroles de
promesse du prophéte Isaie : « Vous serez appelés ‘prétres du Seigneur’, on vous nommera ‘ministres de notre
Dieu’ » (61, 6). Le prophéte reprend par la la grande parole de charge et de promesse, que Dieu avait adressée
a Israél au Sinai : « Je vous tiendrai pour un royaume de prétres, une nation sainte » (Ex 19, 6). Dans le vaste
monde et pour le vaste monde qui, en grande partie, ne connaissait pas Dieu, Israél devait étre comme un
sanctuaire de Dieu pour la totalité, il devait exercer une fonction sacerdotale pour le monde. Il devait conduire le
monde vers Dieu, I'ouvrir a lui. Saint Pierre, dans sa grande catéchése baptismale, a appliqué ce privilege et
cette tache d’Israél a I'entiere communauté des baptisés, proclamant : « Mais vous, vous étes une race élue, un
sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple acquis pour proclamer les louanges de Celui qui vous a appelés
des ténebres a son admirable lumiére, vous qui, jadis, n’étiez pas un peuple et qui étes maintenant le Peuple de
Dieu » (1 P2, 9s.). Le Baptéme et la Confirmation constituent I'entrée dans ce peuple de Dieu, qui embrasse le
monde entier ; 'onction du Baptéme et de la Confirmation est une onction qui introduit dans ce ministere
sacerdotal en faveur de 'humanité. Les chrétiens sont un peuple sacerdotal pour le monde. Les chrétiens
devraient rendre visible au monde le Dieu vivant, en témoigner et conduire a Lui. Quand nous parlons de notre
charge commune, en tant que baptisés, nous ne devons pas pour autant en tirer orgueil. C’est une question qui,
a la fois, nous réjouit et nous préoccupe : sommes-nous vraiment le sanctuaire de Dieu dans le monde et pour
le monde ? Ouvrons-nous aux hommes I'accés a Dieu ou plutét ne le cachons-nous pas ? Ne sommes-nous
pas, nous — peuple de Dieu —, devenus en grande partie un peuple de I'incrédulité et de I'éloignement de Dieu ?
N’est-il pas vrai que I'Occident, les Pays centraux du christianisme sont fatigués de leur foi et, ennuyés de leur
propre histoire et culture, ne veulent plus connaitre la foi en Jésus Christ ? Nous avons raison de crier vers
Dieu en cette heure : Ne permets-pas que nous devenions un non-peuple ! Fais que nous te reconnaissions de
nouveau ! En effet, tu nous as oints de ton amour, tu as posé ton Esprit Saint sur nous. Fais que la force de ton
Esprit devienne a nouveau efficace en nous, pour que nous témoignions avec joie de ton message !

Malgré toute la honte que nous éprouvons pour nos erreurs, nous ne devons pas oublier cependant qu’il existe
aussi aujourd’hui des exemples lumineux de foi ; qu’il y a aussi aujourd’hui des personnes qui, par leur foi et leur
amour, donnent espérance au monde. Quand le 1er mai prochain sera béatifié le Pape Jean Paul I, nous
penserons a lui, pleins de gratitude, comme a un grand témoin de Dieu et de Jésus Christ a notre époque,
comme a un homme rempli d’Esprit Saint. Avec lui, nous pensons au grand nombre de ceux qu’il a béatifiés et
canonisés et qui nous donnent la certitude que la promesse de Dieu et sa charge ne tombent pas aujourd’hui
dans le vide.

Je m’adresse enfin a vous, chers confréres dans le ministére sacerdotal. Le Jeudi Saint est de fagon particuliere
notre jour. A I'heure de la Derniére Céne, le Seigneur a institué le sacerdoce du Nouveau Testament.

« Consacre-les dans la vérité » (Jn 17, 17) a-t-il prié le Pére — pour les Apbtres et pour les prétres de tous les
temps. Avec beaucoup de gratitude pour notre vocation et avec humilité pour tous nos manquements,
renouvelons maintenant notre « oui » a I'appel du Seigneur : Oui, je veux m’unir intimement au Seigneur Jésus —
renongant a moi-méme... poussé par I'amour du Christ. Amen.

[00586-03.01] [Texte original: Italien]
¢ TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Brothers and Sisters,

At the heart of this morning’s liturgy is the blessing of the holy oils — the oil for anointing catechumens, the oil for
anointing the sick, and the chrism for the great sacraments that confer the Holy Spirit: confirmation, priestly
ordination, episcopal ordination. In the sacraments the Lord touches us through the elements of creation. The
unity between creation and redemption is made visible. The sacraments are an expression of the physicality of
our faith, which embraces the whole person, body and soul. Bread and wine are fruits of the earth and work of



6

human hands. The Lord chose them to be bearers of his presence. Qil is the symbol of the Holy Spirit and at the
same time it points us towards Christ: the word "Christ" (Messiah) means "the anointed one". The humanity of
Jesus, by virtue of the Son’s union with the Father, is brought into communion with the Holy Spirit and is thus
"anointed" in a unique way, penetrated by the Holy Spirit. What happened symbolically to the kings and priests
of the Old Testament when they were instituted into their ministry by the anointing with oil, takes place in Jesus
in all its reality: his humanity is penetrated by the power of the Holy Spirit. He opens our humanity for the gift of
the Holy Spirit. The more we are united to Christ, the more we are filled with his Spirit, with the Holy Spirit. We
are called "Christians™: "anointed ones" — people who belong to Christ and hence have a share in his anointing,
being touched by his Spirit. | wish not merely to be called Christian, but also to be Christian, said Saint Ignatius
of Antioch. Let us allow these holy oils, which are consecrated at this time, to remind us of the task that is implicit
in the word "Christian", let us pray that, increasingly, we may not only be called Christian but may actually be
such.

In today’s liturgy, three oils are blessed, as | mentioned earlier. They express three essential dimensions of the
Christian life on which we may now reflect. First, there is the oil of catechumens. This oil indicates a first way of
being touched by Christ and by his Spirit — an inner touch, by which the Lord draws people close to himself.
Through this first anointing, which takes place even prior to baptism, our gaze is turned towards people who are
journeying towards Christ — people who are searching for faith, searching for God. The oil of catechumens tells
us that it is not only we who seek God: God himself is searching for us. The fact that he himself was made man
and came down into the depths of human existence, even into the darkness of death, shows us how much God
loves his creature, man. Driven by love, God has set out towards us. "Seeking me, you sat down weary ... let
such labour not be in vain!", we pray in the Dies Irae. God is searching for me. Do | want to recognize him? Do |
want to be known by him, found by him? God loves us. He comes to meet the unrest of our hearts, the unrest of
our questioning and seeking, with the unrest of his own heart, which leads him to accomplish the ultimate for us.
That restlessness for God, that journeying towards him, so as to know and love him better, must not be
extinguished in us. In this sense we should always remain catechumens. "Constantly seek his face", says one of
the Psalms (105:4). Saint Augustine comments as follows: God is so great as to surpass infinitely all our
knowing and all our being. Knowledge of God is never exhausted. For all eternity, with ever increasing joy, we
can always continue to seek him, so as to know him and love him more and more. "Our heart is restless until it
rests in you", said Saint Augustine at the beginning of his Confessions. Yes, man is restless, because whatever
is finite is too little. But are we truly restless for him? Have we perhaps become resigned to his absence, do we
not seek to be self-sufficient? Let us not allow our humanity to be diminished in this way! Let us remain
constantly on a journey towards him, longing for him, always open to receive new knowledge and love!

Then there is the oil for anointing the sick. Arrayed before us is a host of suffering people: those who hunger and
thirst, victims of violence in every continent, the sick with all their sufferings, their hopes and their moments
without hope, the persecuted, the downtrodden, the broken-hearted. Regarding the first mission on which Jesus
sent the disciples, Saint Luke tells us: "he sent them out to preach the kingdom of God and to heal" (9:2).
Healing is one of the fundamental tasks entrusted by Jesus to the Church, following the example that he gave as
he travelled throughout the land healing the sick. To be sure, the Church’s principal task is to proclaim the
Kingdom of God. But this very proclamation must be a process of healing: "bind up the broken-hearted", we
heard in today’s first reading from the prophet Isaiah (61:1). The proclamation of God’s Kingdom, of God’s
unlimited goodness, must first of all bring healing to broken hearts. By nature, man is a being in relation. But if
the fundamental relationship, the relationship with God, is disturbed, then all the rest is disturbed as well. If our
relationship with God is disturbed, if the fundamental orientation of our being is awry, we cannot truly be healed
in body and soul. For this reason, the first and fundamental healing takes place in our encounter with Christ who
reconciles us to God and mends our broken hearts. But over and above this central task, the Church’s essential
mission also includes the specific healing of sickness and suffering. The oil for anointing the sick is the visible
sacramental expression of this mission. Since apostolic times, the healing vocation has matured in the Church,
and so too has loving solicitude for those who are distressed in body and soul. This is also the occasion to say
thank you to those sisters and brothers throughout the world who bring healing and love to the sick, irrespective
of their status or religious affiliation. From Elizabeth of Hungary, Vincent de Paul, Louise de Marillac, Camillus of
Lellis to Mother Teresa — to recall but a few names — we see, lighting up the world, a radiant procession of
helpers streaming forth from God’s love for the suffering and the sick. For this we thank the Lord at this moment.
For this we thank all those who, by virtue of their faith and love, place themselves alongside the suffering,



7

thereby bearing definitive witness to the goodness of God himself. The oil for anointing the sick is a sign of this
oil of the goodness of heart that these people bring — together with their professional competence - to the
suffering. Even without speaking of Christ, they make him manifest.

In third place, finally, is the most noble of the ecclesial oils, the chrism, a mixture of olive oil and aromatic
vegetable oils. It is the oil used for anointing priests and kings, in continuity with the great Old Testament
traditions of anointing. In the Church this oil serves chiefly for the anointing of confirmation and ordination.
Today'’s liturgy links this oil with the promise of the prophet Isaiah: "You shall be called the priests of the Lord,
men shall speak of you as the ministers of our God" (61:6). The prophet makes reference here to the
momentous words of commission and promise that God had addressed to Israel on Sinai: "You shall be to me a
kingdom of priests and a holy nation" (Ex 19:6). In and for the vast world, which was largely ignorant of God,
Israel had to be as it were a shrine of God for all peoples, exercising a priestly function vis-a-vis the world. It had
to bring the world to God, to open it up to him. In his great baptismal catechesis, Saint Peter applied this
privilege and this commission of Israel to the entire community of the baptized, proclaiming: "But you are a
chosen race, a royal priesthood, a holy nation, God’s own people, that you may declare the wonderful deeds of
him who called you out of darkness into his marvellous light. Once you were no people but now you are God’s
people" (1 Pet 2:9f.) Baptism and confirmation are an initiation into this people of God that spans the world; the
anointing that takes place in baptism and confirmation is an anointing that confers this priestly ministry towards
mankind. Christians are a priestly people for the world. Christians should make the living God visible to the
world, they should bear witness to him and lead people towards him. When we speak of this task in which we
share by virtue of our baptism, it is no reason to boast. It poses a question to us that makes us both joyful and
anxious: are we truly God'’s shrine in and for the world? Do we open up the pathway to God for others or do we
rather conceal it? Have not we — the people of God — become to a large extent a people of unbelief and distance
from God? Is it perhaps the case that the West, the heartlands of Christianity, are tired of their faith, bored by
their history and culture, and no longer wish to know faith in Jesus Christ? We have reason to cry out at this time
to God: "Do not allow us to become a ‘non-people’! Make us recognize you again! Truly, you have anointed us
with your love, you have poured out your Holy Spirit upon us. Grant that the power of your Spirit may become
newly effective in us, so that we may bear joyful witness to your message!

For all the shame we feel over our failings, we must not forget that today too there are radiant examples of faith,
people who give hope to the world through their faith and love. When Pope John Paul Il is beatified on 1 May,
we shall think of him, with hearts full of thankfulness, as a great witness to God and to Jesus Christ in our day,
as a man filled with the Holy Spirit. Alongside him, we think of the many people he beatified and canonized, who
give us the certainty that even today God’s promise and commission do not fall on deaf ears.

| turn finally to you, dear brothers in the priestly ministry. Holy Thursday is in a special way our day. At the hour
of the last Supper, the Lord instituted the new Testament priesthood. "Sanctify them in the truth" (Jn 17:17), he
prayed to the Father, for the Apostles and for priests of all times. With great gratitude for the vocation and with
humility for all our shortcomings, we renew at this hour our "yes" to the Lord’s call: yes, | want to be intimately
united to the Lord Jesus, in self-denial, driven on by the love of Christ. Amen.

[00586-02.01] [Original text: Italian]

* TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Liebe Briider und Schwestern!

Im Mittelpunkt der Liturgie dieses Morgens steht die Weihe der heiligen Ole, des Ols fiir die Salbung der
Katechumenen, des Ols fiir die Salbung der Kranken und des Chrisam fiir die groRen Sakramente der
Verleihung des Heiligen Geistes: Firmung, Priesterweihe, Bischofsweihe. In den Sakramenten berthrt uns der
Herr durch die Elemente der Schépfung. Die Einheit von Schépfung und Erlésung wird sichtbar. Die Sakramente
sind Ausdruck fiir die Leibhaftigkeit unseres Glaubens, der Leib und Seele, den ganzen Menschen umfalfit. Brot
und Wein sind Frichte der Erde und der menschlichen Arbeit. Sie hat der Herr als Trager seiner eigenen
Gegenwart gewahlt. Das Ol ist Sinnbild des Heiligen Geistes und verweist uns zugleich auf Christus: das Wort
,Christus" (Messias) bedeutet ,der Gesalbte". Jesu Menschsein ist durch die Einheit des Sohnes mit dem Vater



8

in die Gemeinschaft mit dem Heiligen Geist einbezogen und so in einzigartiger Weise ,gesalbt", vom Heiligen
Geist durchdrungen. Was bei den Kénigen und Priestern des Alten Bundes zeichenhaft in der Salbung mit Ol
geschehen war, durch die sie in ihren Dienst eingesetzt wurden, das ist bei Jesus in ganzer Wirklichkeit der Fall:
Sein Menschsein ist durchdrungen von der Kraft des Heiligen Geistes. Er 6ffnet unser Menschsein fiir die Gabe
des Heiligen Geistes. Je mehr wir mit Christus eins sind, desto mehr werden wir von seinem Geist, dem Heiligen
Geist erfiillt. Wir heiRen Christen: Gesalbte — Menschen, die zu Christus gehéren und daher an seiner Salbung
teilhaben, von seinem Geist berihrt sind. Christ méchte ich nicht nur heilen, sondern auch sein, hat der heilige
Ignatius von Antiochien gesagt. Lassen wir uns gerade durch die heiligen Ole, die in dieser Stunde geweiht
werden, an diesen inneren Auftrag des Wortes ,Christ" erinnern und bitten wir den Herrn, dal wir immer mehr
nicht nur Christen heil3en, sondern es sind.

In der Liturgie dieses Tages werden, wie gesagt, drei Ole geweiht. In dieser Dreiheit kommen drei wesentliche
Dimensionen christlicher Existenz zum Ausdruck, auf die wir uns nun besinnen wollen. Da ist zunachst das
Katechumenen-Ol. Das Ol fiir die Katechumenen deutet eine Art von erster Beriihrung durch Christus und
seinen Geist an — eine innere Berthrung, durch die der Herr Menschen in seine Nahe hineinzieht. So fallt durch
diese erste Salbung, die noch vor der Taufe erfolgt, unser Blick auf die Menschen, die sich auf den Weg zu
Christus machen — die Menschen, die auf der Suche nach dem Glauben, nach Gott sind. Das Katechumenen-Ol
sagt uns: Nicht nur die Menschen suchen nach Gott. Gott selbst ist auf die Suche nach uns gegangen. Dal} er
selbst Mensch geworden ist und in die Abgriinde des Menschseins hinuntergestiegen ist bis in die Nacht des
Todes — das zeigt uns, wie sehr Gott sein Geschdpf Mensch liebt. Von der Liebe getrieben, hat Gott sich auf den
Weg gemacht zu uns. ,Von der Suche nach mir bist du miide da gesessen... Gib, dal} diese Miihe nicht
umsonst sei", beten wir im Dies Irae. Gott sucht nach mir. Will ich ihn erkennen? Von ihm gekannt, von ihm
gefunden werden? Gott liebt die Menschen. Er geht der Unruhe unseres Herzens, der Unruhe unseres Fragens
und Suchens entgegen mit der Unruhe seines eigenen Herzens, die ihn das AuRerste fiir uns tun 14Rt. Die
Unruhe nach Gott, das Unterwegssein nach ihm, um ihn besser zu kennen, um ihn besser zu lieben, darf in uns
nicht erléschen. In diesem Sinn sollten wir immer Katechumenen bleiben. ,Sucht immerdar sein Angesicht", sagt
ein Psalm (105, 4) Augustinus hat dazu kommentiert: Gott ist so grof3, dal’ er unser aller Erkennen und Sein
immer unendlich Ubersteigt. Das Erkennen Gottes ist nie ausgeschopft. In alle Ewigkeit dirfen wir mit
wachsender Freude ihn weitersuchen, um ihn immer mehr zu kennen und immer mehr zu lieben. ,Unruhig ist
unser Herz, bis es ruht in dir", hat er am Anfang seiner Bekenntnisse gesagt. Ja, der Mensch ist unruhig, weil
alles Endliche zu wenig ist. Aber sind wir wirklich unruhig auf ihn hin? Haben wir uns nicht mit seiner
Abwesenheit abgefunden und suchen uns selbst zu genligen? Lassen wir solche Verkleinerungen unseres
Menschseins nicht zu! Bleiben wir immerdar auf dem Weg zu ihm, in der Sehnsucht nach ihm, im immer neuen
Empfangen von Erkenntnis und Liebe!

Da ist dann das Ol fiir die Krankensalbung. Vor uns steht die Schar der leidenden Menschen: die Hungernden
und Durstenden, die Opfer der Gewalt in allen Kontinenten, die Kranken mit all ihren Schmerzen, Hoffnungen
und Hoffnungslosigkeiten, die Verfolgten und Getretenen, die Menschen des gebrochenen Herzens. Uber die
erste Jinger-Aussendung durch Jesus erzahlt uns der heilige Lukas: ,Er sandte sie aus, das Reich Gottes zu
verkiinden und die Kranken zu heilen" (9, 2). Das Heilen ist ein Urauftrag Jesu an die Kirche nach dem Vorbild
seiner selbst, der als Heilender durch die Lande gegangen ist. Gewil3, der Grundauftrag der Kirche ist die
Verkiindigung von Gottes Reich. Aber gerade diese Verkiindigung selbst soll ein Proze® der Heilung sein: ,die
zerbrochenen Herzen heilen”, heift es in der ersten Lesung aus Jesaja heute (61, 1). Die Verkiindigung von
Gottes Reich, von Gottes grenzenloser Gute soll vor allem dies bewirken: das verwundete Herz der Menschen
zu heilen. Der Mensch ist von seinem Sein her ein Wesen in Beziehung. Wenn aber die Grundbeziehung, die
Beziehung zu Gott gestort ist, dann ist auch alles andere mit gestért. Wenn unser Verhaltnis zu Gott gestort ist,
wenn die grundlegende Richtung unseres Seins verfehlt ist, dann kénnen wir auch nicht wirklich an Leib und
Seele gesund werden. Deshalb geschieht die erste grundlegende Heilung in der Begegnung mit Christus, der
uns mit Gott versdéhnt, unser zerschlagenes Herz gesund werden [a[3t. Aber Uiber diesen Kernauftrag hinaus
gehért auch das konkrete Heilen von Krankheit und Leid zur wesentlichen Sendung der Kirche. Das Ol fiir die
Krankensalbung ist sichtbarer sakramentaler Ausdruck fir diese Sendung. Von Anfang an ist in der Kirche die
Berufung des Heilens gereift, die sorgende Liebe um Menschen, die an Leib und Seele bedrangt sind. Dies ist
auch der Anlaf3, einmal den Schwestern und Briidern zu danken, die Gber die weite Welt hin heilende Liebe zu
den Menschen bringen, ohne nach Stand oder Konfession zu fragen. Von Elisabeth von Thiiringen, Vinzenz von
Paul, Louise de Marillac, Camillus von Lellis bis zu Mutter Teresa — um nur einige Namen zu nennen - geht eine



9

Lichtspur von Menschen durch die Welt, die von Jesu Liebe zu den Leidenden und Kranken herkommt. Daftir
danken wir in dieser Stunde dem Herrn. Daflir danken wir all denen, die sich von Glaube und Liebe her an die
Seite der Leidenden stellen und damit letztlich Zeugnis fiir Gottes eigene Giite ablegen. Das Ol der
Krankensalbung ist Zeichen fiir dieses Ol der Giite des Herzens, die diese Menschen — zugleich mit ihrer
fachlichen Kompetenz — zu den Leidenden tragen. Ohne von Christus zu reden, zeigen sie ihn.

SchlieRlich steht da an dritter Stelle das edelste der kirchlichen Ole, der Chrisam, eine Mischung aus Olivendl
und pflanzlichen Duftstoffen, das Ol der priesterlichen und kéniglichen Salbung, die an die groRen
Salbungstraditionen des Alten Bundes ankniipfen. In der Kirche dient dieses Ol vor allem fiir die Salbung bei der
Firmung und bei den heiligen Weihen. Die Liturgie des heutigen Tages verbindet mit diesem Ol die
VerheilRungsworte des Propheten Jesaja: ,lhr werdet ,Priester des Herrn’ genannt, man sagt zu euch ,Diener
unseres Gottes’ " (Jes 61, 6). Der Prophet greift damit das groRe Auftrags- und Verheilungswort auf, das Gott
am Sinai an Israel gerichtet hatte: ,lhr aber sollt mir als ein Reich von Priestern und als ein heiliges Volk
gehoren" (Ex 19, 6). In der weiten Welt und fir die weite Welt, die Gott vielfach nicht kannte, sollte Israel wie ein
Heiligtum Gottes fir das Ganze sein, priesterliche Funktion fur die Welt ausiiben. Es sollte die Welt zu Gott hin
tragen, auf ihn hin 6ffnen. Der heilige Petrus hat in seiner groRen Taufkatechese dieses Privileg und diesen
Auftrag Israels auf die ganze Gemeinschaft der Getauften Ubertragen und ihr zugerufen: ,lhr aber seid ein
auserwahltes Geschlecht, eine konigliche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein besonderes
Eigentum wurde, damit ihr die groRen Taten dessen verklindet, der euch aus der Finsternis in sein wunderbares
Licht gerufen hat. Einst wart ihr nicht sein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk" (1Petr 2, 9f). Taufe und Firmung
sind Eintreten in dieses die Welt umspannende Volk Gottes; die Salbung in Taufe und Firmung ist Salbung in
diesen priesterlichen Dienst fir die Menschheit hinein. Die Christen sind priesterliches Volk fir die Welt. Die
Christen sollten fur die Welt den lebendigen Gott sichtbar machen, ihn bezeugen, zu ihm hinfihren. Wenn wir
von diesem unserem gemeinsamem Auftrag als Getaufte sprechen, dann ist es kein Grund, uns zu riihmen. Er
ist eine zugleich freudige und beunruhigende Frage an uns: Sind wir wirklich Gottes Heiligtum in der Welt und
fur die Welt? Offnen wir den Menschen den Zugang zu Gott oder verbergen wir ihn eher? Sind wir — das Volk
Gottes — nicht weithin zu einem Volk des Unglaubens und der Ferne von Gott geworden? Ist es nicht so, dal® der
Westen, die Kernlande der Christenheit ihres Glaubens miide sind und, ihrer eigenen Geschichte und Kultur
Uberdrissig, den Glauben an Jesus Christus nicht mehr kennen wollen? Wir haben Grund, in dieser Stunde zu
Gott zu rufen: LaB3 uns nicht zu einem Nichtvolk werden! La3 uns dich neu erkennen! Du hast uns ja mit deiner
Liebe gesalbt, deinen Heiligen Geist uns aufgelegt. Lal} die Kraft deines Geistes neu in uns wirksam werden,
dafd wir mit Freude deine Botschaft bezeugen.

In aller Scham ob unseres Versagens dirfen wir aber nicht vergessen, dal} es auch heute leuchtende Beispiele
des Glaubens gibt. Dal} auch heute Menschen durch ihr Glauben und ihre Liebe der Welt Hoffnung geben.
Wenn am kommenden 1. Mai Papst Johannes Paul Il. seliggesprochen wird, denken wir voller Dankbarkeit an
ihn als einen der grof3en Zeugen Gottes und Jesu Christi in unserer Zeit, als einen vom Heiligen Geist erfillten
Menschen. Mit ihm denken wir an die grof3e Zahl derer, die er selig- und heiliggesprochen hat und die uns die
Gewilheit schenken, dafl’ Gottes Verheillung und sein Auftrag auch heute nicht ins Leere fallen.

Am Schlu wende ich mich an Euch, liebe Mitbriider im priesterlichen Dienst. Der Griindonnerstag ist in
besonderer Weise unser Tag. In der Stunde des Abendmahls hat der Herr das neutestamentliche Priestertum
eingesetzt. ,Heilige sie in der Wahrheit" (Joh 17, 17), hat er zum Vater gebetet — fiir die Apostel und fir die
Priester aller Zeiten. In grol3er Dankbarkeit fir die Berufung und in Demut ob all unserer Armseligkeiten
erneuern wir in dieser Stunde unser Ja zum Ruf des Herrn: Ja, ich will mich eng mit dem Herrn Jesus verbinden
und, getrieben von der Liebe Christi, mich selbst hintanstellen. Amen.

[00586-05.01] [Originalsprache: Italienisch]
¢ TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Queridos hermanos:

En el centro de la liturgia de esta manana esta la bendicion de los santos 6leos, el 6leo para la uncion de los
catecumenos, el de la uncion de los enfermos y el crisma para los grandes sacramentos que confieren el



10

Espiritu Santo: Confirmacion, Ordenacién sacerdotal y Ordenacién episcopal. En los sacramentos, el Sefior nos
toca por medio de los elementos de la creacion. La unidad entre creacion y redencion se hace visible. Los
sacramentos son expresion de la corporeidad de nuestra fe, que abraza cuerpo y alma, al hombre entero. El
pan y el vino son frutos de la tierra y del trabajo del hombre. El Sefior los ha elegido como portadores de su
presencia. El aceite es simbolo del Espiritu Santo y, al mismo tiempo, nos recuerda a Cristo: la palabra "Cristo"
(Mesias) significa "el Ungido". La humanidad de Jesus esta insertada, mediante la unidad del Hijo con el Padre,
en la comunién con el Espiritu Santo y, asi, es "ungida" de una manera Unica, y penetrada por el Espiritu Santo.
Lo que habia sucedido en los reyes y sacerdotes del Antiguo Testamento de modo simbdlico en la uncion con
aceite, con la que se les establecia en su ministerio, sucede en Jesus en toda su realidad: su humanidad es
penetrada por la fuerza del Espiritu Santo. Cuanto mas nos unimos a Cristo, mas somos colmados por su
Espiritu, por el Espiritu Santo. Nos llamamos "cristianos", "ungidos", personas que pertenecen a Cristo y por
eso participan en su uncién, son tocadas por su Espiritu. No quiero solo llamarme cristiano, sino que quiero
serlo, decia san Ignacio de Antioquia. Dejemos que precisamente estos santos 6leos, que ahora son
consagrados, nos recuerden esta tarea inherente a la palabra "cristiano", y pidamos al Sefior para que no sélo
nos llamemos cristianos, sino que lo seamos verdaderamente cada vez mas.

En la liturgia de este dia se bendicen, como hemos dicho, tres 6leos. En esta triada se expresan tres
dimensiones esenciales de la existencia cristiana, sobre las que ahora queremos reflexionar. Tenemos en
primer lugar el 6leo de los catecumenos. Este 6leo muestra como un primer modo de ser tocados por Cristo y
por su Espiritu, un toque interior con el cual el Sefior atrae a las personas junto a El. Mediante esta uncién, que
se recibe antes incluso del Bautismo, nuestra mirada se dirige por tanto a las personas que se ponen en camino
hacia Cristo — a las personas que estan buscando la fe, buscando a Dios. El 6leo de los catecumenos nos dice:
no sélo los hombres buscan a Dios. Dios mismo se ha puesto a buscarnos. El que El mismo se haya hecho
hombre y haya bajado a los abismos de la existencia humana, hasta la noche de la muerte, nos muestra lo
mucho que Dios ama al hombre, su criatura. Impulsado por su amor, Dios se ha encaminado hacia nosotros.
"Buscandome te sentaste cansado... que tanto esfuerzo no sea en vano", rezamos en el Dies irae. Dios esta
buscandome. ¢ Quiero reconocerlo? ¢ Quiero que me conozca, que me encuentre? Dios ama a los hombres.
Sale al encuentro de la inquietud de nuestro corazén, de la inquietud de nuestro preguntar y buscar, con la
inquietud de su mismo corazoén, que lo induce a cumplir por nosotros el gesto extremo. No se debe apagar en
nosotros la inquietud en relacién con Dios, el estar en camino hacia El, para conocerlo mejor, para amarlo
mejor. En este sentido, deberiamos permanecer siempre catecimenos. "Buscad siempre su rostro”, dice un
salmo (105,4). Sobre esto, Agustin comenta: Dios es tan grande que supera siempre infinitamente todo nuestro
conocimiento y todo nuestro ser. El conocer a Dios no se acaba nunca. Por toda la eternidad podemos, con una
alegria creciente, continuar a buscarlo, para conocerlo cada vez mas y amarlo cada vez mas. "Nuestro corazon
esta inquieto, hasta que descanse en ti", dice Agustin al inicio de sus Confesiones. Si, el hombre esta inquieto,
porque todo lo que es temporal es demasiado poco. Pero ¢ es auténtica nuestra inquietud por EI? ;No nos
hemos resignado, tal vez, a su ausencia y tratamos de ser autosuficientes? No permitamos semejante
reduccionismo de nuestro ser humanos. Permanezcamos continuamente en camino hacia El, en su afioranza,
en la acogida siempre nueva de conocimiento y de amor.

Después esta el 6leo de los enfermos. Tenemos ante nosotros la multitud de las personas que sufren: los
hambrientos y los sedientos, las victimas de la violencia en todos los continentes, los enfermos con todos sus
dolores, sus esperanzas y desalientos, los perseguidos y los oprimidos, las personas con el corazén
desgarrado. A proposito de los primeros discipulos enviados por Jesus, san Lucas nos dice: "Los envi6 a
proclamar el reino de Dios y a curar a los enfermos” (9, 2). El curar es un encargo primordial que Jesus ha
confiado a la Iglesia, segin el ejemplo que El mismo nos ha dado, al ir por los caminos sanando a los enfermos.
Cierto, la tarea principal de la Iglesia es el anuncio del Reino de Dios. Pero precisamente este mismo anuncio
debe ser un proceso de curacion: "...para curar los corazones desgarrados”, nos dice hoy la primera lectura del
profeta Isaias (61,1). El anuncio del Reino de Dios, de la infinita bondad de Dios, debe suscitar ante todo esto:
curar el corazén herido de los hombres. El hombre por su misma esencia es un ser en relacién. Pero, si se
trastorna la relacion fundamental, la relacién con Dios, también se trastorna todo lo demas. Si se deteriora
nuestra relacion con Dios, si la orientacion fundamental de nuestro ser esta equivocada, tampoco podemos
curarnos de verdad ni en el cuerpo ni en el alma. Por eso, la primera y fundamental curacion sucede en el
encuentro con Cristo que nos reconcilia con Dios y sana nuestro corazon desgarrado. Pero ademas de esta
tarea central, también forma parte de la mision esencial de la Iglesia la curacion concreta de la enfermedad y



11

del sufrimiento. El 6leo para la Uncion de los enfermos es expresion sacramental visible de esta misién. Desde
los inicios madurd en la Iglesia la llamada a curar, maduré el amor cuidadoso a quien esta afligido en el cuerpo
y en el alma. Esta es también una ocasién para agradecer al menos una vez a las hermanas y hermanos que
llevan este amor curativo a los hombres por todo el mundo, sin mirar a su condiciéon o confesion religiosa.
Desde Isabel de Turingia, Vicente de Paul, Luisa de Marillac, Camilo de Lellis hasta la Madre Teresa —por
recordar solo algunos nombres— atraviesa el mundo una estela luminosa de personas, que tiene origen en el
amor de Jesus por los que sufren y los enfermos. Demos gracias ahora por esto al Sefior. Demos gracias por
esto a todos aquellos que, en virtud de la fe y del amor, se ponen al lado de los que sufren, dando asi, en
definitiva, un testimonio de la bondad de Dios. El éleo para la Uncion de los enfermos es signo de este 6leo de
la bondad del corazén, que estas personas —junto con su competencia profesional- llevan a los que sufren. Sin
hablar de Cristo, lo manifiestan.

En tercer lugar, tenemos finalmente el mas noble de los 6leos eclesiales, el crisma, una mezcla de aceite de
oliva y de perfumes vegetales. Es el 6leo de la uncién sacerdotal y regia, uncién que enlaza con las grandes
tradiciones de las unciones del Antiguo Testamento. En la Iglesia, este 6leo sirve sobre todo para la uncién en
la Confirmacion y en las sagradas Ordenes. La liturgia de hoy vincula con este 6leo las palabras de promesa del
profeta Isaias: "Vosotros os llamaréis ‘sacerdotes del Sefor’, diran de vosotros: ‘Ministros de nuestro Dios™ (61,
6). El profeta retoma con esto la gran palabra de tarea y de promesa que Dios habia dirigido a Israel en el Sinai:
"Seréis para mi un reino de sacerdotes y una nacion santa" (Ex 19, 6). En el mundo entero y para todo él, que
en gran parte no conocia a Dios, Israel debia ser como un santuario de Dios para la totalidad, debia ejercitar
una funcién sacerdotal para el mundo. Debia llevar el mundo hacia Dios, abrirlo a El. San Pedro, en su gran
catequesis bautismal, ha aplicado dicho privilegio y cometido de Israel a toda la comunidad de los bautizados,
proclamando: "Vosotros, en cambio, sois un linaje elegido, un sacerdocio real, una nacion santa, un pueblo
adquirido por Dios para que anunciéis las proezas del que os llamé de las tinieblas a su luz maravillosa. Los
que antes erais no-pueblo, ahora sois pueblo de Dios, los que antes erais no compadecidos. ahora sois objeto
de compasion." (1 P 2, 9-10). El Bautismo y la Confirmacién constituyen el ingreso en el Pueblo de Dios, que
abraza todo el mundo; la uncién en el Bautismo y en la Confirmacion es una uncién que introduce en ese
ministerio sacerdotal para la humanidad. Los cristianos son un pueblo sacerdotal para el mundo. Deberian
hacer visible en el mundo al Dios vivo, testimoniarlo y llevarle a El. Cuando hablamos de nuestra tarea comun,
como bautizados, no hay razon para alardear. Eso es mas bien una cuestién que nos alegra y, al mismo tiempo,
nos inquieta: ; Somos verdaderamente el santuario de Dios en el mundo y para el mundo? ; Abrimos a los
hombres el acceso a Dios o, por el contrario, se lo escondemos? Nosotros —el Pueblo de Dios- s acaso no nos
hemos convertido en un pueblo de incredulidad y de lejania de Dios? ¢ No es verdad que el Occidente, que los
paises centrales del cristianismo estan cansados de su fe y, aburridos de su propia historia y cultura, ya no
quieren conocer la fe en Jesucristo? Tenemos motivos para gritar en esta hora a Dios: "No permitas que nos
convirtamos en no-pueblo. Haz que te reconozcamos de nuevo. Si, nos has ungido con tu amor, has infundido
tu Espiritu Santo sobre nosotros. Haz que la fuerza de tu Espiritu se haga nuevamente eficaz en nosotros, para
que demos testimonio de tu mensaje con alegria.

No obstante toda la verglienza por nuestros errores, no debemos olvidar que también hoy existen ejemplos
luminosos de fe; que también hoy hay personas que, mediante su fe y su amor, dan esperanza al mundo.
Cuando sea beatificado, el préximo uno de mayo, el Papa Juan Pablo Il, pensaremos en él llenos de gratitud
como un gran testigo de Dios y de Jesucristo en nuestro tiempo, como un hombre lleno del Espiritu Santo.
Junto a él pensemos al gran nimero de aquellos que él ha beatificado y canonizado, y que nos dan la certeza
de que también hoy la promesa de Dios y su encomienda no caen en saco roto.

Me dirijo finalmente a vosotros, queridos hermanos en el ministerio sacerdotal. El Jueves Santo es nuestro dia
de un modo particular. En la hora de la Ultima Cena el Sefior ha instituido el sacerdocio de la Nueva Alianza.
"Santificalos en la verdad" (Jn 17, 17), ha pedido al Padre para los Apostoles y para los sacerdotes de todos los
tiempos. Con enorme gratitud por la vocacion y con humildad por nuestras insuficiencias, dirijamos en esta hora
nuestro "si" a la llamada del Sefor: Si, quiero unirme intimamente al Sefior Jesus, renunciando a mi mismo...
impulsado por el amor de Cristo. Amén.

[00586-04.01] [Texto original: Italiano]



12
® TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Amados irmaos e irmas!

No centro da liturgia desta manha, esta a béngao dos santos 6leos: o dleo para a ungao dos catecimenos, o
Oleo para a ungao dos enfermos e o 6leo do crisma para os grandes sacramentos que conferem o Espirito
Santo, ou seja, a Confirmacgao, a Ordenagao Sacerdotal e a Ordenagao Episcopal. Nos sacramentos, o Senhor
toca-nos por meio dos elementos da criagao. Aqui, torna-se visivel a unidade entre criacao e redengao. Os
sacramentos sdo expressao da corporeidade da nossa fé, que abraca corpo e alma, isto €, o homem inteiro.
Pao e vinho sao frutos da terra e do trabalho humano. O Senhor escolheu-os como portadores da sua
presencga. O 6leo é simbolo do Espirito Santo e, ao mesmo tempo, alude a Cristo: a palavra «Cristo» (Messias)
significa «Ungido». A humanidade de Jesus, gragas a unidade do Filho com o Pai, fica inserida na comunhao
com o Espirito Santo e assim é «ungida» de um modo Unico, é permeada pelo Espirito Santo. Aquilo que
acontecera apenas simbolicamente nos reis e sacerdotes da Antiga Alianga, quando eram instituidos no seu
ministério com a ungao do 6leo, verifica-se em toda a sua realidade em Jesus: a sua humanidade é permeada
pela for¢ca do Espirito Santo. Jesus abre a nossa humanidade ao dom do Espirito Santo. Quanto mais
estivermos unidos a Cristo, tanto mais ficamos cheios do seu Espirito, do Espirito Santo. Chamamo-nos
«cristdosy, ou seja, «ungidos»: pessoas que pertencem a Cristo e por isso participam na sua ung¢ao, sao
tocadas pelo seu Espirito. Nao quero somente chamar-me cristdo, mas sé-lo também: disse Santo Inacio de
Antioquia. Deixemos que estes santos 6leos, que vao ser consagrados daqui a pouco, lembrem este dever
contido na palavra «cristdo», e pecamos ao Senhor que nio nos limitemos a chamar-nos cristaos, mas o
sejamos cada vez mais.

Como ja disse, na liturgia deste dia, sdo benzidos trés 6leos. Nesta triade, exprimem-se trés dimensdes
essenciais da vida crista, sobre as quais queremos agora reflectir. Em primeiro lugar, temos o 6leo dos
catecumenos. Este dleo indica como que um primeiro modo de ser tocados por Cristo e pelo seu Espirito: um
toque interior, pelo qual o Senhor atrai e aproxima de Si as pessoas. Por meio desta primeira ung¢ao, que tem
lugar ainda antes do Baptismo, o nosso olhar detém-se nas pessoas que se pdem a caminho de Cristo, nas
pessoas que andam a procura da fé, a procura de Deus. O 6leo dos catecumenos diz-nos: ndo s6 os homens
procuram a Deus, mas o proprio Deus anda a nossa procura. O facto de Ele mesmo Se ter feito homem
descendo até aos abismos da existéncia humana, até a noite da morte, mostra-nos quanto Deus ama o homem,
sua criatura. Movido pelo amor, Deus caminhou ao nosso encontro. «A buscar-me Vos cansaste, pela Cruz me
resgatastes: tanta dor ndo seja em vao!»: rezamos no Dies irae. Deus anda a minha procura. Tenho eu vontade
de O reconhecer? Quero ser conhecido por Ele, ser encontrado por Ele? Deus ama os homens. Ele sai ao
encontro da inquietude do nosso coragao, da inquietude que nos faz questionar e procurar, com a inquietude do
seu proprio coragao, que O induz a realizar o acto extremo por nés. A inquietude por Deus, o caminhar para
Ele, para melhor O conhecer e amar ndo deve apagar-se em nos. Neste sentido, nunca devemos deixar de ser
catecumenos. «Procurai sempre a sua face»: diz um Salmo (105/104, 4). A este respeito, comentava Agostinho:
Deus ¢ tao grande que sempre supera infinitamente todo o nosso conhecimento e todo o nosso ser. O
conhecimento de Deus nunca se esgota. Por toda a eternidade, poderemos, com uma alegria crescente,
continuar a procura-Lo, para O conhecer e amar cada vez mais. «O nosso coragéo esta inquieto enquanto nao
repousar em VOs»: escreveu Agostinho no inicio das suas Confissées. Sim, o homem vive inquieto, porque tudo
0 que é temporal é demasiado pouco. Mas, verdadeiramente, sentimo-nos inquietos por Ele? Nao acabamos,
talvez, por nos resignar com a sua auséncia, procurando bastar-nos a nés mesmos? Nao consintamos uma tal
redugdo do nosso ser humano! Continuemos incessantemente a caminhar para Ele, com saudades d’Ele, num
acolhimento sempre novo feito de conhecimento e amor!

Temos, depois, o 6leo para a Ungao dos Enfermos. Pensamos agora na multiddo das pessoas que sofrem: os
famintos e os sedentos, as vitimas da violéncia em todos os continentes, os doentes com todos os seus
sofrimentos, as suas esperangas e desanimos, os perseguidos e os humilhados, as pessoas com o coragao
dilacerado. Ao narrar o primeiro envio dos discipulos por Jesus, Sdo Lucas diz-nos: «Ele enviou-os a proclamar
o Reino de Deus e a curar os enfermos» (9, 2). Curar € um mandato primordial confiado por Jesus a Igreja, a
exemplo d’Ele mesmo que, curando, percorreu os caminhos do pais. E certo que o dever primordial da Igreja é
o anuncio do Reino de Deus. Mas este mesmo anuncio deve revelar-se um processo de cura: «...tratar os
coragoes torturadosy, diz hoje a primeira leitura do profeta Isaias (61, 1). O primeiro fruto que o anuncio do



13

Reino de Deus, da bondade sem limites de Deus, deve suscitar € curar o coragao ferido dos homens. O homem
€ essencialmente um ser em relagao. Mas, se a sua relagao fundamental - a relagao com Deus - é
transtornada, entao tudo o resto fica transtornado também. Se o nosso relacionamento com Deus se transtorna,
se a orientagcao fundamental do nosso ser esta errada, também nao podemos ficar verdadeiramente curados no
corpo e na alma. Por isso, a primeira e fundamental cura tem lugar no encontro com Cristo, que nos reconcilia
com Deus e sara o nosso coragao despedagado. Mas, além deste dever central, faz parte da missao essencial
da Igreja também a cura concreta da doencga e do sofrimento. O 6leo para a Ungao dos Enfermos é expressao
sacramental visivel desta missdo. Desde o inicio, amadureceu na Igreja a vocagao de curar, amadureceu o
amor solicito pelas pessoas atribuladas no corpo e na alma. Esta é também a ocasido boa para, uma vez por
outra, agradecer as irmas e aos irmaos que, em todo o mundo, proporcionam um amor restaurador aos
homens, sem olhar a sua posigao ou confissao religiosa. Desde Isabel da Hungria, Vicente de Paulo, Luisa de
Marillac, Camilo de Lellis, até Madre Teresa — para lembrar somente alguns nomes — o mundo é atravessado
por um rastro luminoso de pessoas, que tem a sua origem no amor de Jesus pelos atribulados e doentes. Por
tudo isso damos gragas ao Senhor neste momento. E agradecemos a todos aqueles que, em virtude da fé e do
amor, se pdem ao lado dos doentes, dando assim, no fim das contas, testemunho da bondade propria de Deus.
O dleo para a Ungao dos Enfermos é sinal deste 6leo da bondade do coragao, que estas pessoas — juntamente
com a sua competéncia profissional — proporcionam aos doentes. Sem falar de Cristo, manifestam-n’O.

Em terceiro lugar, temos o mais nobre dos Oleos eclesiais: o crisma, uma mistura de azeite de oliveira e com
perfumes vegetais. E o 6leo da uncdo sacerdotal e da uncéo real, uncdes estas que estdo ligadas com as
grandes tradicbes de ungao da Antiga Alianga. Na Igreja, este 6leo serve sobretudo para a ungao na
Confirmacgao e nas Ordens sacras. A liturgia de hoje relaciona com este 6leo as palavras de promessa do
profeta Isaias: «Vés sereis chamados "sacerdotes do Senhor"e tereis 0 nome de "ministros do nosso Deus"»
(61, 6). Deste modo, o profeta retoma a grande palavra de mandato e promessa que Deus dirigira a Israel no
Sinai: «V0s sereis para mim um reino de sacerdotes e uma nacgéao santa» (Ex 19, 6). No meio do mundo imenso
e em favor do mesmo, que em grande parte ndo conhecia Deus, Israel devia ser como que um santuario de
Deus para a todos, devia exercer uma fung¢ao sacerdotal em favor do mundo. Devia conduzir o mundo para
Deus, abri-lo a Ele. Sdo Pedro, na sua grande catequese baptismal, aplicou tal privilégio e mandato de Israel a
toda a comunidade dos baptizados, proclamando: «Vés, porém, sois raga eleita, sacerdécio real, nagao santa,
povo adquirido por Deus para anunciardes os louvores d’Aquele que vos chamou das trevas a sua luz
admiravel. Vés que outrora ndo éreis seu povo, agora sois povo de Deus» (7 Ped 2, 9-10). O Baptismo e a
Confirmacgao constituem o ingresso neste povo de Deus, que abraga todo o mundo; a ungéo no Baptismo e na
Confirmacgao introduz neste ministério sacerdotal em favor da humanidade. Os cristdos sdo um povo sacerdotal
em favor do mundo. Os cristdos deveriam fazer visivel ao mundo o Deus vivo, testemunha-Lo e conduzir a Ele.
Ao falarmos desta nossa missdo comum enquanto baptizados, ndo temos motivo para nos vangloriar. De facto,
trata-se de uma exigéncia que suscita em nds alegria e a0 mesmo tempo preocupagao: somos nés
verdadeiramente o santuario de Deus no mundo e para o mundo? Abrimos aos homens o acesso a Deus ou,
pelo contrario, escondemo-lo? Porventura nos, povo de Deus, ndo nos tornamos em grande parte um povo
marcado pela incredulidade e pelo afastamento de Deus? Porventura nao € verdade que o Ocidente, os paises
centrais do cristianismo se mostram cansados da sua fé e, enfastiados da sua propria histéria e cultura, ja ndo
querem conhecer a fé em Jesus Cristo? Neste momento, temos motivos para bradar a Deus: «N&o permitais
qgue nos tornemos um "nao povo"! Fazei que Vos reconhegamos de novo! De facto, ungistes-nos com o vosso
amor, colocastes o vosso Espirito Santo sobre nds. Fazei que a forga do vosso Espirito se torne novamente
eficaz em nos, para darmos com alegria testemunho da vossa mensagem!».

Mas, apesar de toda a vergonha pelos nossos erros, ndo devemos esquecer que hoje existem também
exemplos luminosos de fé; pessoas que, pela sua fé e o seu amor, dao esperanga ao mundo. Quando for
beatificado o Papa Joao Paulo Il no préximo dia 1 de Maio, cheios de gratidao pensaremos nele como grande
testemunha de Deus e de Jesus Cristo no nosso tempo, como homem cheio do Espirito Santo. E juntamente
com Joao Paulo Il, pensamos no grande numero daqueles que ele beatificou e canonizou, e que nos dao a
certeza de que também hoje a promessa de Deus e 0 seu mandato nao ficam sem efeito.

Finalmente, dirijo uma palavra especial a vos, caros irmaos no ministério sacerdotal. A Quinta-feira Santa é de
modo particular o nosso dia. Na hora da Ultima Ceia, o Senhor instituiu o sacerdécio neotestamentario.
«Consagra-os na verdade» (Jo 17, 17): pediu Ele ao Pai para os Apostolos e para os sacerdotes de todos os



14

tempos. Com imensa gratidao pela nossa vocagao e com grande humildade por todas as nossas insuficiéncias,
renovemos neste momento o nosso «sim» ao chamamento do Senhor: Sim, quero unir-me intimamente ao
Senhor Jesus, renunciando a mim mesmo .... impelido pelo amor de Cristo. Amen.

[00586-06.01] [Texto original: ltaliano]

[B0230-XX.01]



