2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0136
Sabato 05.03.2011

Sommario:

¢ VISITA AL SEMINARIO ROMANO MAGGIORE IN OCCASIONE DELLA FESTA DELLA
MADONNA DELLA FIDUCIA (4 MARZO 2011)

¢ VISITA AL SEMINARIO ROMANO MAGGIORE IN OCCASIONE DELLA FESTA DELLA
MADONNA DELLA FIDUCIA (4 MARZO 2011)

VISITA AL SEMINARIO ROMANO MAGGIORE IN OCCASIONE DELLA FESTA DELLA MADONNA DELLA
FIDUCIA (4 MARZO 2011)

Nel pomeriggio di ieri, il Santo Padre Benedetto XVI si & recato in visita al Seminario Romano Maggiore, alla
vigilia della Festa della Madonna della Fiducia, Patrona dell’lstituto.

Nella Cappella Maggiore del Seminario, dopo l'indirizzo di omaggio del Rettore, il Papa ha tenuto una /ectio
divina sul testo della Lettera agli Efesini (4,3), per tutti i seminaristi della diocesi di Roma.

Pubblichiamo di seguito il testo della lectio divina del Santo Padre:

® LECTIO DIVINA DEL SANTO PADRE

Cairi fratelli e sorelle,

sono molto felice di essere, almeno una volta al’anno, qui, con i miei seminaristi, con i giovani che sono in
cammino verso il sacerdozio e saranno il futuro presbiterio di Roma. Sono felice che questo succeda ogni anno
nel giorno della Madonna della Fiducia, della Madre che ci accompagna con il suo amore giorno per giorno e ci
da la fiducia di andare avanti verso Cristo. "Nell’'unita dello Spirito" € il tema che guida le vostre riflessioni
durante questo anno formativo. E un’espressione che si trova proprio nel passo della Lettera agli Efesini che ci &
stato proposto, la dove san Paolo esorta i membri di quella comunita a "conservare I'unita dello spirito” (4,3).
Questo testo apre la seconda parte della Lettera agli Efesini, la cosiddetta parte parenetica, esortativa e

comincia con la parola "parakalo", "vi esorto". Ma € la stessa parola che sta anche nel termine "Paraklitos",
quindi &€ un’esortazione nella luce, nella forza dello Spirito Santo. L’esortazione dell’Apostolo si basa sul mistero



Bollettino N. 0136 - 05.03.2011 2

di salvezza, che aveva presentato nei primi tre capitoli. Infatti, il nostro brano inizia con la parola "dunque": "lo
dunque...vi esorto..." (v. 1). Il comportamento dei cristiani &€ la conseguenza del dono, la realizzazione di quanto
ci & donato ogni giorno. E, tuttavia, se &€ semplicemente realizzazione del dono datoci, non si tratta di un effetto
automatico, perché con Dio siamo sempre nella realta della liberta e percio - poiché la risposta, anche la
realizzazione del dono ¢ liberta - 'Apostolo deve richiamarlo, non puo darlo per scontato. Il Battesimo, lo
sappiamo, non produce automaticamente una vita coerente: questa € frutto della volonta e dell’impegno
perseverante di collaborare con il dono, con la Grazia ricevuta. E questo impegno costa, c’€ un prezzo da
pagare di persona. Forse per questo san Paolo fa riferimento proprio qui alla sua attuale condizione: "lo dunque,
prigioniero a motivo del Signore, vi esorto..." (ibid.). Seguire Cristo significa condividere la sua Passione, la sua
Croce, seguirlo fino in fondo, e questa partecipazione alla sorte del Maestro unisce profondamente a Lui e
rafforza I'autorevolezza dell’esortazione dell’Apostolo.

Ora entriamo nel vivo della nostra meditazione, incontrando una parola che ci colpisce in modo particolare: la
parola "chiamata", "vocazione". San Paolo scrive: "comportatevi in maniera degna della chiamata, della klesis
che avete ricevuto" (ibid.). E la ripetera poco dopo, affermando che "...una sola & la speranza alla quale siete
stati chiamati, quella della vostra vocazione" (v. 4). Qui, in questo caso, si tratta della vocazione comune a tutti i
cristiani, cioé della vocazione battesimale: la chiamata ad essere di Cristo e a vivere in Lui, nel suo corpo.
Dentro questa parola € inscritta un’esperienza, risuona I'eco dell’esperienza dei primi discepoli, quella che
conosciamo dai Vangeli: quando Gesu passo sulla riva del lago di Galilea, e chiamd Simone e Andrea, poi
Giacomo e Giovanni (cfr Mc 1,16-20). E prima ancora, presso il fiume Giordano, dopo il battesimo, quando,
accorgendosi che Andrea e I'altro discepolo lo seguivano, disse loro: "Venite e vedrete" (Gv 1,39). La vita
cristiana comincia con una chiamata e rimane sempre una risposta, fino alla fine. E cio sia nella dimensione del
credere, sia in quella dell’agire: tanto la fede quanto il comportamento del cristiano sono corrispondenza alla
grazia della vocazione.

Ho parlato della chiamata dei primi apostoli, ma pensiamo con la parola "chiamata" soprattutto alla Madre di
ogni chiamata, a Maria Santissima, I'eletta, la Chiamata per eccellenza. L’icona dell Annunciazione a Maria
rappresenta ben di piu di quel particolare episodio evangelico, per quanto fondamentale: contiene tutto il mistero
di Maria, tutta la sua storia, il suo essere; e al tempo stesso parla della Chiesa, della sua essenza di sempre;
come pure di ogni singolo credente in Cristo, di ogni anima cristiana chiamata.

A questo punto dobbiamo tenere presente che non parliamo di persone del passato. Dio, il Signore, ha chiamato
ognuno di noi, ognuno & chiamato con il nome suo. Dio € cosi grande che ha tempo per ciascuno di noi,
conosce me, conosce ognuno di noi per nome, personalmente. E una chiamata personale per ognuno di noi.
Penso che dobbiamo meditare diverse volte questo mistero: Dio, il Signore, ha chiamato me, chiama me, mi
conosce, aspetta la mia risposta come aspettava la risposta di Maria, aspettava la risposta degli Apostoli. Dio mi
chiama: questo fatto dovrebbe farci attenti alla voce di Dio, attenti alla sua Parola, alla sua chiamata per me, per
rispondere, per realizzare questa parte della storia della salvezza per la quale ha chiamato me. In questo testo,
poi, San Paolo ci indica qualche elemento concreto di questa risposta con quattro parole: "umilta”, "dolcezza",

"magnanimita", "sopportandovi a vicenda nel’amore". Forse possiamo meditare brevemente queste parole nelle
quali si esprime il cammino cristiano. Ritorneremo poi alla fine, ancora una volta, su questo.

"Umilta": la parola greca € "tapeinophrosyne", la stessa parola che san Paolo usa nella Lettera ai Filippesi
quando parla del Signore, che era Dio e si & umiliato, si € fatto "tapeinos", € sceso fino al farsi creatura, fino al
farsi uomo, fino all'obbedienza della Croce (cfr Fil 2,7-8). Umilta, quindi, non & una parola qualunque, una
qualche modestia, qualcosa... ma € una parola cristologica. Imitare il Dio che scende fino a me, che & cosi
grande che si fa mio amico, soffre per me, & morto per me. Questa & 'umilta da imparare, 'umilta di Dio. Vuol
dire che dobbiamo vederci sempre nella luce di Dio; cosi, nello stesso tempo, possiamo conoscere la grandezza
di essere una persona amata da Dio, ma anche la nostra piccolezza, la nostra poverta, e cosi comportarci
giustamente, non come padroni, ma come servi. Come dice san Paolo: "Noi non intendiamo fare da padroni
sulla vostra fede; siamo invece i collaboratori della vostra gioia" (2Cor 1,24). Essere sacerdote, ancora piu che
I'essere cristiano, implica questa umilta.

"Dolcezza": nel testo greco qui sta la parola "pralites", la stessa parola che appare nelle Beatitudini: "Beati i miti
perché avranno in eredita la terra" (Mt 5,5,). E nel Libro dei Numeri, il quarto libro di Mosé, troviamo



Bollettino N. 0136 - 05.03.2011 3

I'affermazione che Mosé era 'uomo piu mite del mondo (cfr 12,3) e, in questo senso, era una prefigurazione di
Cristo, di Gesu, che dice di sé: "lo sono mite e umile di cuore" (Mt 11,29). Anche questa parola, quindi, "mite",
"dolcezza", € una parola cristologica e implica di nuovo questo imitare Cristo. Perché nel Battesimo siamo
conformati a Cristo, quindi dobbiamo conformarci a Cristo, trovare questo spirito dell’essere miti, senza violenza,
di convincere con I'amore e con la bonta.

"Magnanimita", "makrothymia" vuol dire la generosita del cuore, non essere minimalisti che danno solo cio che &
strettamente necessario: diamo noi stessi con tutto quello che possiamo, e cresciamo anche noi nella
magnanimita.

"Sopportandovi nell’'amore": &€ un compito di ogni giorno sopportarsi I'un I'altro nella propria alterita, e proprio
sopportandoci con umilta, imparare il vero amore.

E adesso facciamo un passo avanti. Dopo questa parola della chiamata, segue la dimensione ecclesiale.
Abbiamo parlato adesso della vocazione come di una chiamata molto personale: Dio chiama me, conosce me,
aspetta la mia risposta personale. Ma, nello stesso tempo, la chiamata di Dio & una chiamata in comunita, & una
chiamata ecclesiale, Dio ci chiama in una comunita. E’ vero che in questo brano che stiamo meditando non c’é
la parola "ekklesia", la parola "Chiesa", ma appare tanto piu la realta. San Paolo parla di uno Spirito e un corpo.
Lo Spirito si crea il corpo e ci unisce come un unico corpo. E poi parla dell'unita, parla della catena dell’essere,
del vincolo della pace. E con questa parola accenna alla parola "prigioniero" dell’inizio: &€ sempre la stessa
parola, "io sono in catene", "catene ti terranno", ma dietro sta la grande catena invisibile, liberante del’amore.
Noi siamo in questo vincolo della pace che € la Chiesa, € il grande vincolo che ci unisce con Cristo. Forse
dobbiamo anche meditare personalmente su questo punto: siamo chiamati personalmente, ma siamo chiamati
in un corpo. E questo non € una cosa astratta, ma molto reale.

In questo momento, il Seminario € il corpo nel quale si realizza concretamente I'essere in un cammino comune.
Poi sara la parrocchia: accettare, sopportare, animare tutta la parrocchia, le persone, quelle simpatiche e quelle
non simpatiche, inserirsi in questo corpo. Corpo: la Chiesa & corpo, quindi ha strutture, ha anche realmente un
diritto e qualche volta non & cosi semplice inserirsi. Certo, vogliamo la relazione personale con Dio, pero il corpo
spesso non ci piace. Ma proprio cosi siamo in comunione con Cristo: accettando questa corporeita della sua
Chiesa, dello Spirito, che si incarna nel corpo.

E dall'altra parte, spesso forse sentiamo il problema, la difficolta di questa comunita, cominciando dalla comunita
concreta del Seminario fino alla grande comunita della Chiesa, con le sue istituzioni. Dobbiamo anche tenere
presente che & molto bello essere in una compagnia, camminare in una grande compagnia di tutti i secoli, avere
amici in Cielo e in terra, e sentire la bellezza di questo corpo, essere felici che il Signore ci ha chiamati in un
corpo e ci ha dato amici in tutte le parti del mondo.

Ho detto che la parola "ekklesia" non c’€ qui, ma ¢’ la parola "corpo", la parola "spirito", la parola "vincolo" e
sette volte, in questo piccolo brano, ritorna la parola "uno". Cosi sentiamo come sta a cuore all’Apostolo I'unita
della Chiesa. E finisce con una "scala di unita", fino all’Unita: Uno & Dio, il Dio di tutti. Dio € Uno e l'unicita di Dio
si esprime nella nostra comunione, perché Dio € il Padre, il Creatore di tutti noi e percio tutti siamo fratelli, tutti
siamo un corpo e l'unita di Dio € la condizione, € la creazione anche della fraternita umana, della pace. Quindi,
meditiamo anche questo mistero dell’'unita e I'importanza di cercare sempre I'unita nella comunione dell’'unico
Cristo, dell’'unico Dio.

Ora possiamo fare un ulteriore passo avanti. Se ci domandiamo qual € il senso profondo di questo uso della
parola "chiamata", vediamo che essa & una delle porte che si aprono sul mistero trinitario. Finora abbiamo
parlato del mistero della Chiesa, dell’'unico Dio, ma appare anche il mistero trinitario. Gesu ¢ il mediatore della
chiamata del Padre che avviene nello Spirito Santo. La vocazione cristiana non puo che avere una forma
trinitaria, sia a livello di singola persona, sia a livello di comunita ecclesiale. |l mistero della Chiesa é tutto
animato dal dinamismo dello Spirito Santo, che € un dinamismo vocazionale in senso ampio e perenne, a partire
da Abramo, che per primo ascolto la chiamata di Dio e rispose con la fede e con 'azione (cfr Gen 12,1-3); fino
all'eccomi" di Maria, riflesso perfetto di quello del Figlio di Dio, nel momento in cui accoglie dal Padre la



Bollettino N. 0136 - 05.03.2011 4

chiamata a venire nel mondo (cfr Eb 10,5-7). Cosi, nel "cuore" della Chiesa — come direbbe santa Teresa di
Gesu Bambino - la chiamata di ogni singolo cristiano € un mistero trinitario: il mistero dell'incontro con Gesu,
con la Parola fatta carne, mediante la quale Dio Padre ci chiama alla comunione con Sé e per questo ci vuole
donare il suo Santo Spirito, ed & proprio grazie allo Spirito che noi possiamo rispondere a Gesu e al Padre in
modo autentico, all’interno di una relazione reale, filiale. Senza il soffio dello Spirito Santo la vocazione cristiana
semplicemente non si spiega, perde la sua linfa vitale.

E finalmente I'ultimo passaggio. La forma dell’'unita secondo lo Spirito richiede, come avevo detto, I'imitazione di
Gesu, la conformazione a Lui nella concretezza dei suoi comportamenti. Scrive I'’Apostolo, come abbiamo
meditato: "Con ogni umilta, dolcezza e magnanimita, sopportandovi a vicenda nellamore", e poi aggiunge che
l'unita dello spirito va conservata "per mezzo del vincolo della pace" (Ef 4,2-3).

L’'unita della Chiesa non & data da uno "stampo" imposto dall’esterno, ma ¢ il frutto di una concordia, di un
comune impegno di comportarsi come Gesu, in forza del suo Spirito. C’€ un commento di san Giovanni
Crisostomo a questo passo che & molto bello. Crisostomo commenta I'immagine del "vincolo", il "vincolo della
pace", e dice: "E’ bello questo vincolo, con cui ci leghiamo insieme sia gli uni con gli altri sia con Dio. Non € una
catena che ferisce. Non da crampi alle mani, le lascia libere, da loro ampio spazio e un coraggio piu grande"
(Omelie sull’Epistola agli Efesini 9, 4, 1-3). Troviamo qui il paradosso evangelico: 'amore cristiano € un vincolo,
come abbiamo detto, ma un vincolo che libera! L’immagine del vincolo, come vi ho detto, ci riporta alla
situazione di san Paolo, che & "prigioniero", & "in vincolo". L’Apostolo € in catene a motivo del Signore, come
Gesu stesso, si € fatto schiavo per liberarci. Per conservare 'unita dello spirito occorre improntare il proprio
comportamento a quella umilta, dolcezza e magnanimita che Gesu ha testimoniato nella sua passione; bisogna
avere le mani e il cuore legati da quel vincolo d’amore che Lui stesso ha accettato per noi, facendosi nostro
servo. Questo ¢ il "vincolo della pace". E dice ancora san Giovanni Crisostomo, nello stesso commento:
"Legatevi ai vostri fratelli, quelli cosi legati insieme nell’lamore sopportano tutto con facilita... Cosi egli vuole che
siamo legati gli uni agli altri, non solo per essere in pace, non solo per essere amici, ma per essere tutti uno,
un’anima sola" (ibid.).

Il testo paolino del quale abbiamo meditato alcuni elementi, € molto ricco. Ho potuto portare a voi solo alcuni
spunti, che affido alla vostra meditazione. E preghiamo la Vergine Maria, la Madonna della Fiducia, perché ci
aiuti a camminare con gioia nell’'unita dello Spirito. Grazie!

[00342-01.01] [Testo originale: Italiano]

[BO136-XX.01]



