2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0662
Sabato 30.10.2010

UDIENZA Al PARTECIPANTI AL CONVEGNO PROMOSSO DALLA FONDAZIONE "ROMANO
GUARDINI" DI BERLINO (29 OTTOBRE 2010)

UDIENZA Al PARTECIPANTI AL CONVEGNO PROMOSSO DALLA FONDAZIONE "ROMANO GUARDINI" DI
BERLINO (29 OTTOBRE 2010)

e DISCORSO DEL SANTO PADRE

e TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Nella mattinata di ieri, venerdi 29 ottobre, il Santo Padre Benedetto XVI ha ricevuto in udienza, nella Sala
Clementina del Palazzo Apostolico Vaticano, i partecipanti al Convegno promosso a Roma dalla Fondazione
"Romano Guardini" di Berlino.

Nel corso dell'incontro, dopo il saluto del Presidente della Fondazione, Ludwig von Pufendorf, il Papa ha rivolto
ai presenti il discorso che riportiamo di seguito:

® DISCORSO DEL SANTO PADRE

Exzellenzen,

verehrter Herr Prasident Professor von Pufendorf,
sehr geehrte Damen und Herren,

liebe Freunde!

Es ist mir eine Freude, Sie alle hier im Apostolischen Palast begriiRen zu dirfen, die Sie anlaRlich der
Konferenz der Guardini-Stiftung zum Thema ,Das geistige und intellektuelle Erbe Romano Guardinis" nach Rom
gekommen sind. Besonders danke ich lhnen, lieber Herr Professor von Pufendorf, fir die guten Worte, die Sie
zum Auftakt dieser Begegnung an mich gerichtet haben, in denen das ganze Ringen, um das es geht, das uns
an Guardini bindet und uns zugleich auffordert, sein Lebenswerk weiterzufiihren, zum Ausdruck kam.



2

In seiner Dankesrede anlaRlich der Feier seines 80. Geburtstags im Februar 1965 an der Ludwig-Maximilians-
Universitat Minchen beschrieb Guardini seine Lebensaufgabe, wie er sie verstand, als eine Weise ,in
bestandiger geistiger Begegnung zu fragen, was ,christliche Weltanschauung’ bedeutet" (Stationen und
Riickblicke, S. 41). Das Anschauen, dieser umfassende Blick auf die Welt, war dabei flir Guardini nicht eine
Ansicht von aufien wie auf ein bloRes Forschungsobjekt. Er meinte auch nicht die geistesgeschichtliche
Perspektive, die priift und abwagt, was andere Gber die religiése Pragung einer Epoche gesagt oder
geschrieben haben. All diese Sichtweisen waren fir Guardini ungentigend. In dem Bericht tiber sein Leben sagt
er: ,Was mich aber spontan interessierte, war nicht die Frage, was einer Gber die christliche Wahrheit gesagt
hat, sondern was wahr ist" (Berichte (iber mein Leben, S. 24). Und diese Orientierung seiner_Lehre war es, die
uns als junge Menschen getroffen hat, denn wir wollten nicht ein Feuerwerk von Meinungen, die es in der
Christenheit oder auerhalb ihrer gibt, kennenlernen; wir wollten kennen, was ist. Und da war einer, der sich
furchtlos und zugleich mit dem ganzen Ernst kritischen Denkens dieser Frage stellte und uns half mitzudenken.
Guardini wollte nicht irgend etwas oder viel wissen, er verlangte nach der Wahrheit Gottes und der Wahrheit
Uuber den Menschen. Das Instrument, um sich dieser Wahrheit anzunahern, war fir ihn die — wie man es damals
nannte — Weltanschauung, die sich in einem lebendigen Austausch mit der Welt und mit den Menschen
vollzieht. Das spezifisch Christliche besteht dabei darin, dal der Mensch sich in einer Beziehung zu Gott weil3,
die ihm vorausgeht und der er sich nicht entziehen kann. Nicht unser Denken ist der Anfang, der die Mal3stabe
setzt, sondern Gott, der unsere Malstabe Ubertrifft und in keine von uns zu formende Einheit eingezwéangt
werden kann. Gott offenbart sich selbst als die Wahrheit, aber die ist nicht abstrakt, sondern findet sich im
Lebendig-Konkreten, letztlich in der Gestalt Jesu Christi. Wer aber Jesus, die Wahrheit, sehen will, muf}
L=umkehren", muf} aus der Autonomie des eigenmachtigen Denkens heraustreten in die hérende Bereitschaft, die
entgegennimmt, was ist. Und diese Umkehrbewegung, die er in seiner Bekehrung vollzogen hat, pragt sein
ganzes Denken und Leben; bedeutet, immer wieder herauskehren aus der Autonomie ins Horen, ins
Empfangen. Doch auch bei einer echten Gottesbeziehung versteht der Mensch nicht immer, was Gott spricht. Er
bedarf eines Korrektivs, und dieses besteht im Austausch mit dem anderen, der in der lebendigen Kirche aller
Zeiten seine verlalliche und alle miteinander verbindende Gestalt gefunden hat.

Guardini war ein Mann des Dialogs. Seine Werke sind fast ausnahmslos aus einem, zumindest inneren,
Gesprach entstanden. Die Vorlesungen des Professors flir Religionsphilosophie und christliche Weltanschauung
an der Universitat Berlin in den 20er Jahren stellten meist Begegnungen mit Persdnlichkeiten der
Geistesgeschichte dar. Er las die Werke dieser Denker, horte ihnen zu, lernte von ihnen, wie sie Welt sehen,
und kam mit ihnen ins Gesprach, um im Gesprach mit ihnen zu entwickeln, was er als katholischer Denker zu
ihrem Denken zu sagen hatte. Diese Gewohnheit setzte er in Miinchen fort, und es war auch das Eigentimliche
seines Vorlesungsstils, daf’ er im Gesprach mit den Denkern war, dal er zum Sehen flihren wollte — weil immer
wieder Kernwort war: ,Sehen Sie" — und dal} er in einem inneren gemeinsamen Dialog mit den Hérern stand.
Das war das Neue gegeniiber der Rhetorik alter Zeiten, dal’ er Giberhaupt keine Rhetorik suchte, sondern ganz
einfach mit uns redete und dabei mit der Wahrheit redete und uns ins Gesprach mit der Wahrheit brachte. Und
so ist ein weites Spektrum von ,Gesprachen" entstanden mit Autoren wie Sokrates, Augustinus oder Pascal, mit
Dante, Holderlin, Mérike, Rilke und Dostojewskij. Er sah in ihnen lebendige Vermittler, die in einem vergangenen
Wort das Gegenwartige entdecken, es neu zu sehen und neu zu leben vermdgen. Sie schenken uns eine Kraft,
die uns neu zu uns selber bringen kann.

Aus der Offenheit des Menschen fiir das Wahre folgt fir Guardini ein Ethos, eine Grundlage fir unser sittliches
Verhalten zu unseren Mitmenschen, als Forderung unserer Existenz. Weil der Mensch Gott begegnen kann,
deshalb kann er auch gut handeln. Fir ihn gilt dieser Primat der Ontologie vor dem Ethos. Aus dem Sein, dem
rechtverstandenen, gehorten Sein Gottes selbst folgt dann das rechte Tun. Er sagt: ,Echte Praxis, das heil3t
richtiges Handeln, geht aus der Wahrheit hervor, und um die muf3 gerungen werden" (ebd., S. 111).

Eine solche Sehnsucht nach dem Wahren und das Sich-Ausstrecken auf das Eigentliche, das Wesentliche
verspurte Guardini vor allem auch bei der Jugend. In seinen Gesprachen mit Jugendlichen, besonders auf Burg
Rothenfels, die durch ihn zum Zentrum der katholischen Jugendbewegung geworden war, flihrte der Priester
und Padagoge Ideale der Jugendbewegung wie Selbstbestimmung, Eigenverantwortung und innere
Wahrhaftigkeit weiter, reinigte und vertiefte sie. Freiheit — ja, aber frei ist nur — sagt er uns —, wer ,ganz das ist,
was er seinem Wesen nach sein soll. [...] Freiheit ist Wahrheit" (Auf dem Wege, S. 20). Die Wahrheit des
Menschen ist fiir Guardini Wesentlichkeit und Seinsgemafheit. Der Weg in die Wahrheit gelingt, wenn der



3

Mensch den ,Gehorsam unseres Seins gegen das Sein Gottes" (ebd. S. 21) Gbt. Dies geschieht letztlich in der
Anbetung, die fiir Guardini zum Denken dazugehort.

In Begleitung der Jugend suchte Guardini auch nach einem neuen Zugang zur Liturgie. Wiederentdeckung der
Liturgie war fir ihn Wiederentdeckung der Einheit von Geist und Leib in der Ganzheit des einen Menschen.
Denn liturgisches Verhalten ist immer zugleich leibliches und geistiges Verhalten. Das Beten wird geweitet durch
das leibliche und gemeindliche Tun, und so 6ffnet sich die Einheit aller Wirklichkeit. Liturgie ist symbolisches
Tun. Das Symbol als Inbegriff der Einheit von Geistigem und Materiellem geht verloren, wo beides
auseinanderfallt, wo die Welt in Geist und Kérper, in Subjekt und Objekt dualistisch zerspalten wird. Guardini
war tief davon Uberzeugt, dald der Mensch Geist in Leib, Leib in Geist ist und daf} daher Liturgie und Symbol ihn
zum Wesentlichen seiner selbst bringen, letztlich in der Anbetung in die Wahrheit bringen.

Unter den grof3en Lebensthemen Guardinis ist die Beziehung von Glaube und Welt von bleibender Aktualitat. Er
sah gerade in der Universitat den Ort der Wahrheitssuche. Das kann sie aber nur sein, wenn sie von aller
Instrumentalisierung und Vereinnahmung fir politische und sonstige Zwecke frei ist. Wir haben es heute, in
einer Welt der Globalisierung und Fragmentarisierung, mehr denn je nétig, dal’ dieses Anliegen weitergefiihrt
wird, ein Anliegen, das der Guardini-Stiftung so sehr am Herzen liegt und fir dessen Verwirklichung der
Guardini-Lehrstuhl geschaffen worden ist.

Nochmals sage ich allen Anwesenden herzlichen Dank fiir inr Kommen. Mége die Beschaftigung mit dem Werk
Guardinis das Bewulitsein fir die christlichen Fundamente unserer Kultur und Gesellschaft scharfen. Gerne
erteile ich lhnen allen den Apostolischen Segen.

[01506-05.01] [Originalsprache: Deutsch]
¢ TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Eccellenze,

lllustrissimo Signor Presidente Prof. von Pufendorf,
lllustri Signore e Signori,

Cari amici!

Eper me una gioia poter dare il benvenuto qui, nel Palazzo Apostolico, a voi tutti venuti a Roma in occasione del
Convegno della Fondazione Guardini sul tema "Eredita spirituale e intellettuale di Romano Guardini". In
particolare, ringrazio Lei, caro Professore von Pufendorf, per le cordiali parole che mi ha rivolto all’inizio di
questo nostro incontro, nelle quali ha espresso l'intera "lotta" attuale, che ci lega a Guardini e, al tempo stesso,
ci richiede di portare avanti 'opera della sua vita.

Nel discorso di ringraziamento in occasione della celebrazione del suo 800 genetliaco, nel febbraio 1965
all’'Universita "Ludwig-Maximilian" di Monaco, Guardini descrive il compito della sua vita, quale egli lo intende,
come una modo "di interrogarsi, in un continuo scambio spirituale, cosa significhi una Weltanschauung cristiana"
(Stationen und Riickblicke, S. 41). La visione, questo sguardo complessivo sul mondo, € stato per Guardini non
uno sguardo dall’esterno come di un mero oggetto di ricerca. Egli non intendeva nemmeno la prospettiva della
storia dello spirito, che esamina e pondera quanto altri hanno detto o scritto sulla forma religiosa di un’epoca.
Tutte questi punti di vista erano insufficienti secondo Guardini. Negli appunti sulla sua vita, egli affermava "Cio
che immediatamente mi interessava, non era la questione di cosa qualcuno avesse detto sulla verita cristiana,
ma di cosa sia vero" (Berichte (iber mein Leben, S. 24). Ed era questa impostazione del suo insegnamento che
colpi noi giovani, perché noi non volevamo conoscere uno "spettacolo pirotecnico” delle opinioni esistenti dentro
o fuori della Cristianita: noi volevamo conoscere cio che €. E |i c’era uno che senza timore e, al tempo stesso,
con tutta la serieta del pensiero critico, poneva questa questione e ci aiutava a pensare insieme. Guardini non
voleva conoscere qualcosa o molte cose, egli aspirava alla verita di Dio e alla verita sul’'uomo. Lo strumento per



4

avvicinarsi a questa verita, era per lui la Weltanschauung — come la si chiamava a quel tempo - che si realizza in
uno scambio vivo con il mondo e con gli uomini. Lo specifico cristiano consiste nel fatto che 'uomo si sa in una
relazione con Dio che lo precede e alla quale non puo sottrarsi. Non € il nostro pensare il principio che stabilisce
il metro di misura, ma Dio che supera il nostro metro di misura e non puo essere ridotto ad alcuna entita creata
da noi. Dio rivela sé stesso come la verita, ma essa non & astratta, bensi si trova nel concreto-vivente, infine,
nella forma di Gesu Cristo. Chi, pero, vuole vedere Gesu, la verita, deve "invertire la rotta", deve uscire
dall’autonomia del pensiero arbitrario verso la disposizione all’ascolto, che accoglie cio che é. E questo
cammino a ritroso, che egli ha compiuto nella sua conversione, ha plasmato l'intero suo pensiero e 'intera sua
vita come un continuo uscire dall’autonomia verso I'ascolto, verso il ricevere. Tuttavia perfino in un autentico
rapporto con Dio 'uomo non sempre comprende cid che Dio dice. Egli ha bisogno di un correttivo, e questo
consiste nello scambio con gli altri, che nella Chiesa vivente di ogni tempo ha trovato la sua forma attendibile,
che congiunge tutti gli uni con gli altri.

Guardini era un uomo del dialogo. Le sue opere sono quasi senza eccezione sorte da un colloquio, perlomeno
interiore. Le lezioni del Professore di filosofia della religione e di Weltanschauung cristiana all’'Universita di
Berlino negli anni 20 rappresentavano soprattutto incontri con personalita della storia del pensiero. Guardini
leggeva le opere di questi autori, li ascoltava, imparava da loro come vedevano il mondo ed entrava in dialogo
con loro, per sviluppare in dialogo con essi cid che egli, in quanto pensatore cattolico, aveva da dire al loro
pensiero. Questa abitudine egli la continud a Monaco, ed era anche la peculiarita dello stile delle sue lezioni, il
fatto che egli fosse in dialogo con i Pensatori. La sua parola chiave era: " Vedete..." perché voleva guidarci a
"vedere" ed egli stesso stava in un comune dialogo interiore con gli uditori. Questa era la novita rispetto alla
retorica dei vecchi tempi: che egli non cercasse affatto alcuna retorica, bensi parlasse in modo del tutto
semplice con noi e, insieme a cio, parlasse con la verita e ci inducesse al dialogo con la verita. E questo € un
ampio spettro di "dialoghi" con autori come Socrate, Sant’Agostino o Pascal, con Dante, Hélderlin, Mérike, Rilke
e Dostojevskij. Egli vedeva in loro dei mediatori viventi, che scoprono in una parola del passato il presente,
permettendo di vederlo e viverlo in modo nuovo. Essi ci donano una forza, che pud condurci di nuovo a noi
stessi.

Dall'apertura dell’'uomo per il vero segue, per Guardini, un ethos, una base per il nostro comportamento morale
verso il nostro prossimo, come esigenza della nostra esistenza. Poiché 'uomo puo incontrare Dio, puo anche
agire bene. Per lui vale questo primato dell’'ontologia sull’ethos, dall’'essere, dall’essere stesso di Dio rettamente
compreso e ascoltato segue dunque il retto agire. Egli diceva: "Una prassi autentica, cioé un agire corretto,
sorge dalla verita, e per questa si deve lottare" (ibid., S. 111).

Un tale anelito verso il vero e il protendersi verso cid che € originario ed essenziale, Guardini lo notava anzitutto
anche presso i giovani. Nei suoi dialoghi con la gioventu, particolarmente al Castello di Rothenfels, che allora
grazie a Guardini era diventato il centro del movimento giovanile cattolico, il sacerdote ed educatore portd avanti
gli ideali del movimento giovanile quali 'autodeterminazione, la responsabilita propria e I'interiore disposizione
alla verita; egli li purifico e li approfondi. Liberta. Si, ma libero & solo - ci diceva - colui che "é completamente cio
che deve essere secondo la sua natura. [...] Liberta & verita" (Auf dem Wege, S. 20). La verita del’'uomo & per
Guardini essenzialita e conformita all’essere. Il cammino porta alla verita quando 'uomo esercita "I'obbedienza
del nostro essere nei confronti dell'essere di Dio" (ibid., S. 21). Cid avviene ultimamente nell’adorazione, che per
Guardini appartiene all’'ambito del pensiero.

Nell’'accompagnare la gioventu, Guardini cerco anche un nuovo accesso alla liturgia. La riscoperta della liturgia
era per lui una riscoperta dell’'unita fra spirito e corpo nella totalita dell’'unico essere umano, poiché I'atto liturgico
€ sempre allo stesso tempo un atto corporale e spirituale. Il pregare viene dilatato attraverso I'agire corporale e
comunitario, e cosi si rivela 'unita di tutta la realta. La liturgia & un agire simbolico. Il simbolo come quintessenza
dell'unita tra lo spirituale e il materiale va perso dove ambedue si separano, dove il mondo viene spaccato in
modo dualistico in spirito e corpo, in soggetto e oggetto. Guardini era profondamente convinto che 'uomo &
spirito in corpo e corpo in spirito e che, pertanto, la liturgia e il simbolo lo conducono all’essenza di se stesso, in
definitiva lo portano, tramite I'adorazione, alla verita.

Tra i grandi temi di vita di Guardini il rapporto tra fede e mondo € di permanente attualita. Guardini vedeva
soprattutto nell’'Universita il luogo della ricerca della verita. L’'Universita puo esserlo, pero, solo quando ¢ libera



5

da ogni strumentalizzazione e tornaconto per fini politici e di altro tipo. Oggi, in un mondo di globalizzazione e
frammentazione, € ancora piu necessario che venga portato avanti questo proposito, un proposito che sta molto
a cuore alla Fondazione Guardini e per la cui realizzazione € stata creata la cattedra Guardini.

Di nuovo esprimo il mio cordiale ringraziamento a tutti i presenti per essere venuti. Possa la frequentazione
dell'opera di Guardini affinare la sensibilita per i fondamenti cristiani della nostra cultura e societa. Volentieri
imparto a tutti voi la Benedizione Apostolica.

[B0662-XX.01]



