2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0385
Venerdi 11.06.2010

Sommario:

¢ CONCELEBRAZIONE EUCARISTICA A CONCLUSIONE DELL’ANNO SACERDOTALE

¢ CONCELEBRAZIONE EUCARISTICA A CONCLUSIONE DELL’ANNO SACERDOTALE

Alle ore 10 di questa mattina, Solennita del Sacratissimo Cuore di Gesu, il Santo Padre Benedetto XVI presiede
in Piazza San Pietro la Concelebrazione Eucaristica con i Cardinali, i Vescovi e i Presbiteri a conclusione
dell’Anno Sacerdotale.

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Papa pronuncia nel corso della Santa Messa:

® TESTO IN LINGUA ITALIANA

Cari confratelli nel ministero sacerdotale,
Carri fratelli e sorelle,

I’Anno Sacerdotale che abbiamo celebrato, 150 anni dopo la morte del santo Curato d’Ars, modello del ministero
sacerdotale nel nostro mondo, volge al termine. Dal Curato d’Ars ci siamo lasciati guidare, per comprendere
nuovamente la grandezza e la bellezza del ministero sacerdotale. |l sacerdote non & semplicemente il detentore
di un ufficio, come quelli di cui ogni societa ha bisogno affinché in essa possano essere adempiute certe
funzioni. Egli invece fa qualcosa che nessun essere umano puo fare da sé: pronuncia in nome di Cristo la parola
dell'assoluzione dai nostri peccati e cambia cosi, a partire da Dio, la situazione della nostra vita. Pronuncia sulle
offerte del pane e del vino le parole di ringraziamento di Cristo che sono parole di transustanziazione — parole
che rendono presente Lui stesso, il Risorto, il suo Corpo e suo Sangue, e trasformano cosi gli elementi del
mondo: parole che spalancano il mondo a Dio e lo congiungono a Lui. |l sacerdozio € quindi non semplicemente
«ufficio», ma sacramento: Dio si serve di un povero uomo al fine di essere, attraverso lui, presente per gli uomini
e di agire in loro favore. Questa audacia di Dio, che ad esseri umani affida se stesso; che, pur conoscendo le
nostre debolezze, ritiene degli uomini capaci di agire e di essere presenti in vece sua — questa audacia di Dio &



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 2

la cosa veramente grande che si nasconde nella parola «sacerdozio». Che Dio ci ritenga capaci di questo; che
Egli in tal modo chiami uomini al suo servizio e cosi dal di dentro si leghi ad essi: € cid che in quest’anno
volevamo nuovamente considerare e comprendere. Volevamo risvegliare la gioia che Dio ci sia cosi vicino, e la
gratitudine per il fatto che Egli si affidi alla nostra debolezza; che Egli ¢ci conduca e ci sostenga giorno per giorno.
Volevamo cosi anche mostrare nuovamente ai giovani che questa vocazione, questa comunione di servizio per
Dio e con Dio, esiste — anzi, che Dio € in attesa del nostro «si». Insieme alla Chiesa volevamo nuovamente far
notare che questa vocazione la dobbiamo chiedere a Dio. Chiediamo operai per la messe di Dio, e questa
richiesta a Dio &, al tempo stesso, un bussare di Dio al cuore di giovani che si ritengono capaci di cio di cui Dio li
ritiene capaci. Era da aspettarsi che al «<nemico» questo nuovo brillare del sacerdozio non sarebbe piaciuto; egli
avrebbe preferito vederlo scomparire, perché in fin dei conti Dio fosse spinto fuori dal mondo. E cosi € successo
che, proprio in questo anno di gioia per il sacramento del sacerdozio, siano venuti alla luce i peccati di sacerdoti
— soprattutto 'abuso nei confronti dei piccoli, nel quale il sacerdozio come compito della premura di Dio a
vantaggio dell’'uomo viene volto nel suo contrario. Anche noi chiediamo insistentemente perdono a Dio ed alle
persone coinvolte, mentre intendiamo promettere di voler fare tutto il possibile affinché un tale abuso non possa
succedere mai piu; promettere che nel’ammissione al ministero sacerdotale e nella formazione durante il
cammino di preparazione ad esso faremo tutto cid che possiamo per vagliare 'autenticita della vocazione e che
vogliamo ancora di piu accompagnare i sacerdoti nel loro cammino, affinché il Signore li protegga e li custodisca
in situazioni penose e nei pericoli della vita. Se 'Anno Sacerdotale avesse dovuto essere una glorificazione della
nostra personale prestazione umana, sarebbe stato distrutto da queste vicende. Ma si trattava per noi proprio
del contrario: il diventare grati per il dono di Dio, dono che si nasconde "in vasi di creta" e che sempre di nuovo,
attraverso tutta la debolezza umana, rende concreto in questo mondo il suo amore. Cosi consideriamo quanto &
avvenuto quale compito di purificazione, un compito che ci accompagna verso il futuro e che, tanto piu, ci fa
riconoscere ed amare il grande dono di Dio. In questo modo, il dono diventa I'impegno di rispondere al coraggio
e all'umilta di Dio con il nostro coraggio e la nostra umilta. La parola di Cristo, che abbiamo cantato come canto
d’ingresso nella liturgia, puo dirci in questa ora che cosa significhi diventare ed essere sacerdoti: "Prendete il
mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umile di cuore" (Mt 11,29).

Celebriamo la festa del Sacro Cuore di Gesu e gettiamo con la liturgia, per cosi dire, uno sguardo dentro il cuore
di Gesu, che nella morte fu aperto dalla lancia del soldato romano. Si, il suo cuore € aperto per noi e davanti a
noi — e con cio ci & aperto il cuore di Dio stesso. La liturgia interpreta per noi il linguaggio del cuore di Gesu, che
parla soprattutto di Dio quale pastore degli uomini, e in questo modo ci manifesta il sacerdozio di Gesu, che &
radicato nell’intimo del suo cuore; cosi ci indica il perenne fondamento, come pure il valido criterio, di ogni
ministero sacerdotale, che deve sempre essere ancorato al cuore di Gesu ed essere vissuto a partire da esso.
Vorrei oggi meditare soprattutto sui testi con i quali la Chiesa orante risponde alla Parola di Dio presentata nelle
letture. In quei canti parola e risposta si compenetrano. Da una parte, essi stessi sono tratti dalla Parola di Dio,
ma, dall’altra, sono al contempo gia la risposta dell’'uomo a tale Parola, risposta in cui la Parola stessa si
comunica ed entra nella nostra vita. Il pit importante di quei testi nell’'odierna liturgia & il Salmo 23 (22) - "Il
Signore ¢ il mio pastore" —, nel quale I'lsraele orante ha accolto I'autorivelazione di Dio come pastore, € ne ha
fatto I'orientamento per la propria vita. "Il Signore € il mio pastore: non manco di nulla": in questo primo versetto
si esprimono gioia e gratitudine per il fatto che Dio € presente e si occupadi noi. La lettura tratta dal Libro di
Ezechiele comincia con lo stesso tema: "lo stesso cerchero le mie pecore e ne avrod cura" (Ez 34,11). Dio si
prende personalmente cura di me, di noi, del’'umanita. Non sono lasciato solo, smarrito nell’'universo ed in una
societa davanti a cui si rimane sempre piu disorientati. Egli si prende cura di me. Non & un Dio lontano, per il
quale la mia vita conterebbe troppo poco. Le religioni del mondo, per quanto possiamo vedere, hanno sempre
saputo che, in ultima analisi, c’€ un Dio solo. Ma tale Dio era lontano. Apparentemente Egli abbandonava il
mondo ad altre potenze e forze, ad altre divinita. Con queste bisognava trovare un accordo. Il Dio unico era
buono, ma tuttavia lontano. Non costituiva un pericolo, ma neppure offriva un aiuto. Cosi non era necessario
occuparsi di Lui. Egli non dominava. Stranamente, questo pensiero & riemerso nell'llluminismo. Si comprendeva
ancora che il mondo presuppone un Creatore. Questo Dio, perod, aveva costruito il mondo e poi si era
evidentemente ritirato da esso. Ora il mondo aveva un suo insieme di leggi secondo cui si sviluppava e in cui
Dio non interveniva, non poteva intervenire. Dio era solo un’origine remota. Molti forse non desideravano
neppure che Dio si prendesse cura di loro. Non volevano essere disturbati da Dio. Ma laddove la premura e
I'amore di Dio vengono percepiti come disturbo, li I'essere umano & stravolto. E bello e consolante sapere che
c’é una persona che mi vuol bene e si prende cura di me. Ma & molto piu decisivo che esista quel Dio che mi
conosce, mi ama e si preoccupa di me. "lo conosco le mie pecore e le mie pecore conoscono me" (Gv 10,14),
dice la Chiesa prima del Vangelo con una parola del Signore. Dio mi conosce, si preoccupa di me. Questo



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 3

pensiero dovrebbe renderci veramente gioiosi. Lasciamo che esso penetri profondamente nel nostro intimo.
Allora comprendiamo anche che cosa significhi: Dio vuole che noi come sacerdoti, in un piccolo punto della
storia, condividiamo le sue preoccupazioni per gli uomini. Come sacerdoti, vogliamo essere persone che, in
comunione con la sua premura per gli uomini, ci prendiamo cura di loro, rendiamo a loro sperimentabile nel
concreto questa premura di Dio. E, riguardo all’ambito a lui affidato, il sacerdote, insieme col Signore, dovrebbe
poter dire: "lo conosco le mie pecore e le mie pecore conoscono me". "Conoscere", nel significato della Sacra
Scrittura, non € mai soltanto un sapere esteriore cosi come si conosce il numero telefonico di una persona.
"Conoscere" significa essere interiormente vicino all’altro. Volergli bene. Noi dovremmo cercare di "conoscere”
gli uomini da parte di Dio e in vista di Dio; dovremmo cercare di camminare con loro sulla via dell’amicizia di Dio.

Ritorniamo al nostro Salmo. Li si dice: "Mi guida per il giusto cammino a motivo del suo nome. Anche se vado
per una valle oscura, non temo alcun male, perché tu sei con me. Il tuo bastone e il tuo vincastro mi danno
sicurezza" (23 [22], 3s). |l pastore indica la strada giusta a coloro che gli sono affidati. Egli precede e li guida.
Diciamolo in maniera diversa: il Signore ci mostra come si realizza in modo giusto I'essere uomini. Egli ci
insegna I'arte di essere persona. Che cosa devo fare per non precipitare, per non sperperare la mia vita nella
mancanza di senso? E, appunto, questa la domanda che ogni uomo deve porsi e che vale in ogni periodo della
vita. E quanto buio esiste intorno a tale domanda nel nostro tempo! Sempre di nuovo ci viene in mente la parola
di Gesu, il quale aveva compassione per gli uomini, perché erano come pecore senza pastore. Signore, abbi
pieta anche di noi! Indicaci la strada! Dal Vangelo sappiamo questo: Egli stesso € la via. Vivere con Cristo,
seguire Lui — questo significa trovare la via giusta, affinché la nostra vita acquisti senso ed affinché un giorno
possiamo dire: "Si, vivere € stata una cosa buona". Il popolo d’Israele era ed € grato a Dio, perché Egli nei
Comandamenti ha indicato la via della vita. Il grande Salmo 119 (118) € un’unica espressione di gioia per questo
fatto: noi non brancoliamo nel buio. Dio ci ha mostrato qual € la via, come possiamo camminare nel modo
giusto. Cio che i Comandamenti dicono € stato sintetizzato nella vita di Gesu ed & divenuto un modello vivo.
Cosi capiamo che queste direttive di Dio non sono catene, ma sono la via che Egli ci indica. Possiamo essere
lieti per esse e gioire perché in Cristo stanno davanti a noi come realta vissuta. Egli stesso ci ha resi lieti. Nel
camminare insieme con Cristo facciamo I'esperienza della gioia della Rivelazione, e come sacerdoti dobbiamo
comunicare alla gente la gioia per il fatto che ci € stata indicata la via giusta della vita.

C’e poi la parola concernente la "valle oscura" attraverso la quale il Signore guida 'uomo. La via di ciascuno di
noi ci condurra un giorno nella valle oscura della morte in cui nessuno pud accompagnarci. Ed Egli sara li. Cristo
stesso € disceso nella notte oscura della morte. Anche i Egli non ci abbandona. Anche li c¢i guida. "Se scendo
negli inferi, eccoti", dice il Salmo 139 (138). Si, tu sei presente anche nell'ultimo travaglio, e cosi il nostro Salmo
responsoriale puo dire: pure li, nella valle oscura, non temo alcun male. Parlando della valle oscura possiamo,
pero, pensare anche alle valli oscure della tentazione, dello scoraggiamento, della prova, che ogni persona
umana deve attraversare. Anche in queste valli tenebrose della vita Egli € la. Si, Signore, nelle oscurita della
tentazione, nelle ore dell’oscuramento in cui tutte le luci sembrano spegnersi, mostrami che tu sei la. Aiuta noi
sacerdoti, affinché possiamo essere accanto alle persone a noi affidate in tali notti oscure. Affinché possiamo
mostrare loro la tua luce.

"Il tuo bastone e il tuo vincastro mi danno sicurezza": il pastore ha bisogno del bastone contro le bestie
selvatiche che vogliono irrompere tra il gregge; contro i briganti che cercano il loro bottino. Accanto al bastone
c’é il vincastro che dona sostegno ed aiuta ad attraversare passaggi difficili. Ambedue le cose rientrano anche
nel ministero della Chiesa, nel ministero del sacerdote. Anche la Chiesa deve usare il bastone del pastore, il
bastone col quale protegge la fede contro i falsificatori, contro gli orientamenti che sono, in realta,
disorientamenti. Proprio I'uso del bastone pud essere un servizio di amore. Oggi vediamo che non si tratta di
amore, quando si tollerano comportamenti indegni della vita sacerdotale. Come pure non si tratta di amore se si
lascia proliferare I'eresia, il travisamento e il disfacimento della fede, come se noi autonomamente inventassimo
la fede. Come se non fosse piu dono di Dio, la perla preziosa che non ci lasciamo strappare via. Al tempo
stesso, pero, il bastone deve sempre di nuovo diventare il vincastro del pastore — vincastro che aiuti gli uomini a
poter camminare su sentieri difficili e a seguire il Signore.

Alla fine del Salmo si parla della mensa preparata, dell’olio con cui viene unto il capo, del calice traboccante, del
poter abitare presso il Signore. Nel Salmo questo esprime innanzitutto la prospettiva della gioia per la festa di
essere con Dio nel tempio, di essere ospitati e serviti da Lui stesso, di poter abitare presso di Lui. Per noi che



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 4

preghiamo questo Salmo con Cristo e col suo Corpo che € la Chiesa, questa prospettiva di speranza ha
acquistato un’ampiezza ed una profondita ancora piu grandi. Vediamo in queste parole, per cosi dire,
un’anticipazione profetica del mistero dell’Eucaristia in cui Dio stesso ci ospita offrendo se stesso a noi come
cibo — come quel pane e quel vino squisito che, soli, possono costituire I'ultima risposta all'intima fame e sete
dell’'uomo. Come non essere lieti di poter ogni giorno essere ospiti alla mensa stessa di Dio, di abitare presso di
Lui? Come non essere lieti del fatto che Egli ci ha comandato: "Fate questo in memoria di me"? Lieti perché Egli
ci ha dato di preparare la mensa di Dio per gli uomini, di dare loro il suo Corpo e il suo Sangue, di offrire loro il
dono prezioso della sua stessa presenza. Si, possiamo con tutto il cuore pregare insieme le parole del Salmo:
"Bonta e fedelta mi saranno compagne tutti i giorni della mia vita" (23 [22], 6).

Alla fine gettiamo ancora brevemente uno sguardo sui due canti alla comunione propostici oggi dalla Chiesa
nella sua liturgia. C’e anzitutto la parola con cui san Giovanni conclude il racconto della crocifissione di Gesu:
"Un soldato gli trafisse il costato con la lancia e subito ne usci sangue ed acqua" (Gv 19,34). Il cuore di Gesu
viene trafitto dalla lancia. Esso viene aperto, e diventa una sorgente: I'acqua e il sangue che ne escono
rimandano ai due Sacramenti fondamentali dei quali la Chiesa vive: il Battesimo e I'Eucaristia. Dal costato
squarciato del Signore, dal suo cuore aperto scaturisce la sorgente viva che scorre attraverso i secoli e fa la
Chiesa. Il cuore aperto € fonte di un nuovo fiume di vita; in questo contesto, Giovanni certamente ha pensato
anche alla profezia di Ezechiele che vede sgorgare dal nuovo tempio un fiume che dona fecondita e vita (Ez 47):
Gesu stesso € il tempio nuovo, e il suo cuore aperto € la sorgente dalla quale esce un fiume di vita nuova, che si
comunica a noi nel Battesimo e nell’Eucaristia.

La liturgia della Solennita del Sacro Cuore di Gesu prevede, perd, come canto di comunione anche un’altra
parola, affine a questa, tratta dal Vangelo di Giovanni: Chi ha sete, venga a me. Beva chi crede in me. La
Scrittura dice: "Sgorgheranno da lui fiumi d’acqua viva" (cfr Gv 7,37s). Nella fede beviamo, per cosi dire,
dall’acqua viva della Parola di Dio. Cosi il credente diventa egli stesso una sorgente, dona alla terra assetata
della storia acqua viva. Lo vediamo nei santi. Lo vediamo in Maria che, quale grande donna di fede e di amore,
e diventata lungo i secoli sorgente di fede, amore e vita. Ogni cristiano e ogni sacerdote dovrebbero, a partire da
Cristo, diventare sorgente che comunica vita agli altri. Noi dovremmo donare acqua della vita ad un mondo
assetato. Signore, noi ti ringraziamo perché hai aperto il tuo cuore per noi; perché nella tua morte e nella tua
risurrezione sei diventato fonte di vita. Fa’ che siamo persone viventi, viventi dalla tua fonte, e donaci di poter
essere anche noi fonti, in grado di donare a questo nostro tempo acqua della vita. Ti ringraziamo per la grazia
del ministero sacerdotale. Signore, benedici noi e benedici tutti gli uomini di questo tempo che sono assetati e in
ricerca. Amen.

[00873-01.01] [Testo originale: Italiano]

® TESTO IN LINGUA INGLESE

Dear Brothers in the Priestly Ministry,
Dear Brothers and Sisters,

The Year for Priests which we have celebrated on the one hundred and fiftieth anniversary of the death of the
holy Curé of Ars, the model of priestly ministry in our world, is now coming to an end. We have let the Curé of
Ars guide us to a renewed appreciation of the grandeur and beauty of the priestly ministry. The priest is not a
mere office-holder, like those which every society needs in order to carry out certain functions. Instead, he does
something which no human being can do of his own power: in Christ's name he speaks the words which absolve
us of our sins and in this way he changes, starting with God, our entire life. Over the offerings of bread and wine
he speaks Christ’'s words of thanksgiving, which are words of transubstantiation — words which make Christ
himself present, the Risen One, his Body and Blood — words which thus transform the elements of the world,
which open the world to God and unite it to him. The priesthood, then, is not simply "office" but sacrament: God
makes use of us poor men in order to be, through us, present to all men and women, and to act on their behalf.
This audacity of God who entrusts himself to human beings — who, conscious of our weaknesses, nonetheless
considers men capable of acting and being present in his stead — this audacity of God is the true grandeur
concealed in the word "priesthood". That God thinks that we are capable of this; that in this way he calls men to
his service and thus from within binds himself to them: this is what we wanted to reflect upon and appreciate



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 S

anew over the course of the past year. We wanted to reawaken our joy at how close God is to us, and our
gratitude for the fact that he entrusts himself to our infirmities; that he guides and sustains us daily. In this way
we also wanted to demonstrate once again to young people that this vocation, this fellowship of service for God
and with God, does exist — and that God is indeed waiting for us to say "yes". Together with the whole Church
we wanted to make clear once again that we have to ask God for this vocation. We have to beg for workers for
God’s harvest, and this petition to God is, at the same time, his own way of knocking on the hearts of young
people who consider themselves able to do what God considers them able to do. It was to be expected that this
new radiance of the priesthood would not be pleasing to the "enemy"; he would have rather preferred to see it
disappear, so that God would ultimately be driven out of the world. And so it happened that, in this very year of
joy for the sacrament of the priesthood, the sins of priests came to light — particularly the abuse of the little ones,
in which the priesthood, whose task is to manifest God’s concern for our good, turns into its very opposite. We
too insistently beg forgiveness from God and from the persons involved, while promising to do everything
possible to ensure that such abuse will never occur again; and that in admitting men to priestly ministry and in
their formation we will do everything we can to weigh the authenticity of their vocation and make every effort to
accompany priests along their journey, so that the Lord will protect them and watch over them in troubled
situations and amid life’s dangers. Had the Year for Priests been a glorification of our individual human
performance, it would have been ruined by these events. But for us what happened was precisely the opposite:
we grew in gratitude for God’s gift, a gift concealed in "earthen vessels" which ever anew, even amid human
weakness, makes his love concretely present in this world. So let us look upon all that happened as a summons
to purification, as a task which we bring to the future and which makes us acknowledge and love all the more the
great gift we have received from God. In this way, his gift becomes a commitment to respond to God’s courage
and humility by our own courage and our own humility. The word of God, which we have sung in the Entrance
Antiphon of the liturgy, can speak to us, at this hour, of what it means to become and to be priests: "Take my
yoke upon you, and learn from me; for | am gentle and humble of heart" (Mt 11:29).

We are celebrating the feast of the Sacred Heart of Jesus, and in the liturgy we peer, as it were, into the heart of
Jesus opened in death by the spear of the Roman soldier. Jesus’ heart was indeed opened for us and before us
—and thus God'’s own heart was opened. The liturgy interprets for us the language of Jesus’ heart, which tells us
above all that God is the shepherd of mankind, and so it reveals to us Jesus’ priesthood, which is rooted deep
within his heart; so too it shows us the perennial foundation and the effective criterion of all priestly ministry,
which must always be anchored in the heart of Jesus and lived out from that starting-point. Today | would like to
meditate especially on those texts with which the Church in prayer responds to the word of God presented in the
readings. In those chants, word (Worf) and response (Antwort) interpenetrate. On the one hand, the chants are
themselves drawn from the word of God, yet on the other, they are already our human response to that word, a
response in which the word itself is communicated and enters into our lives. The most important of those texts in
today’s liturgy is Psalm 23(22) — "The Lord is my shepherd" — in which Israel at prayer received God’s self-
revelation as shepherd, and made this the guide of its own life. "The Lord is my shepherd, | shall not want": this
first verse expresses joy and gratitude for the fact that God is present to and concerned for us. The reading from
the Book of Ezechiel begins with the same theme: "I myself will look after and tend my sheep" (Ez 34:11). God
personally looks after me, after us, after all mankind. | am not abandoned, adrift in the universe and in a society
which leaves me ever more lost and bewildered. God looks after me. He is not a distant God, for whom my life is
worthless. The world’s religions, as far as we can see, have always known that in the end there is only one God.
But this God was distant. Evidently he had abandoned the world to other powers and forces, to other divinities. It
was with these that one had to deal. The one God was good, yet aloof. He was not dangerous, nor was he very
helpful. Consequently one didn’t need to worry about him. He did not lord it over us. Oddly, this kind of thinking
re-emerged during the Enlightenment. There was still a recognition that the world presupposes a Creator. Yet
this God, after making the world, had evidently withdrawn from it. The world itself had a certain set of laws by
which it ran, and God did not, could not, intervene in them. God was only a remote cause. Many perhaps did not
even want God to look after them. They did not want God to get in the way. But wherever God’s loving concern
is perceived as getting in the way, human beings go awry. It is fine and consoling to know that there is someone
who loves me and looks after me. But it is far more important that there is a God who knows me, loves me and is
concerned about me. "l know my own and my own know me" (Jn 10:14), the Church says before the Gospel with
the Lord’s words. God knows me, he is concerned about me. This thought should make us truly joyful. Let us
allow it to penetrate the depths of our being. Then let us also realize what it means: God wants us, as priests, in
one tiny moment of history, to share his concern about people. As priests, we want to be persons who share his
concern for men and women, who take care of them and provide them with a concrete experience of God’s



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 6

concern. Whatever the field of activity entrusted to him, the priest, with the Lord, ought to be able to say: "l know
my sheep and mine know me". "To know", in the idiom of sacred Scripture, never refers to merely exterior
knowledge, like the knowledge of someone’s telephone number. "Knowing" means being inwardly close to
another person. It means loving him or her. We should strive to "know" men and women as God does and for
God’s sake; we should strive to walk with them along the path of God's friendship.

Let us return to our Psalm. There we read: "He leads me in right paths for his name’s sake. Even though | walk
through the darkest valley, | fear no evil; for you are with me; your rod and your staff — they comfort me"
(23[22]:3ff.). The shepherd points out the right path to those entrusted to him. He goes before them and leads
them. Let us put it differently: the Lord shows us the right way to be human. He teaches us the art of being a
person. What must | do in order not to fall, not to squander my life in meaninglessness? This is precisely the
question which every man and woman must ask and one which remains valid at every moment of one’s life. How
much darkness surrounds this question in our own day! We are constantly reminded of the words of Jesus, who
felt compassion for the crowds because they were like a flock without a shepherd. Lord, have mercy on us too!
Show us the way! From the Gospel we know this much: he is himself the way. Living with Christ, following him —
this means finding the right way, so that our lives can be meaningful and so that one day we might say: "Yes, it
was good to have lived". The people of Israel continue to be grateful to God because in the Commandments he
pointed out the way of life. The great Psalm 119(118) is a unique expression of joy for this fact: we are not
fumbling in the dark. God has shown us the way and how to walk aright. The message of the Commandments
was synthesized in the life of Jesus and became a living model. Thus we understand that these rules from God
are not chains, but the way which he is pointing out to us. We can be glad for them and rejoice that in Christ they
stand before us as a lived reality. He himself has made us glad. By walking with Christ, we experience the joy of
Revelation, and as priests we need to communicate to others our own joy at the fact that we have been shown
the right way of life.

Then there is the phrase about the "darkest valley" through which the Lord leads us. Our path as individuals will
one day lead us into the valley of the shadow of death, where no one can accompany us. Yet he will be there.
Christ himself descended into the dark night of death. Even there he will not abandon us. Even there he will lead
us. "If I sink to the nether world, you are present there", says Psalm 139(138). Truly you are there, even in the
throes of death, and hence our Responsorial Psalm can say: even there, in the darkest valley, | fear no evil.
When speaking of the darkest valley, we can also think of the dark valleys of temptation, discouragement and
trial through which everyone has to pass. Even in these dark valleys of life he is there. Lord, in the darkness of
temptation, at the hour of dusk when all light seems to have died away, show me that you are there. Help us
priests, so that we can remain beside the persons entrusted to us in these dark nights. So that we can show
them your own light.

"Your rod and your staff — they comfort me": the shepherd needs the rod as protection against savage beasts
ready to pounce on the flock; against robbers looking for prey. Along with the rod there is the staff which gives
support and helps to make difficult crossings. Both of these are likewise part of the Church’s ministry, of the
priest’s ministry. The Church too must use the shepherd’s rod, the rod with which he protects the faith against
those who falsify it, against currents which lead the flock astray. The use of the rod can actually be a service of
love. Today we can see that it has nothing to do with love when conduct unworthy of the priestly life is tolerated.
Nor does it have to do with love if heresy is allowed to spread and the faith twisted and chipped away, as if it
were something that we ourselves had invented. As if it were no longer God’s gift, the precious pearl which we
cannot let be taken from us. Even so, the rod must always become once again the shepherd’s staff — a staff
which helps men and women to tread difficult paths and to follow the Lord.

At the end of the Psalm we read of the table which is set, the oil which anoints the head, the cup which
overflows, and dwelling in the house of the Lord. In the Psalm this is an expression first and foremost of the
prospect of the festal joy of being in God’s presence in the temple, of being his guest, whom he himself serves,
of dwelling with him. For us, who pray this Psalm with Christ and his Body which is the Church, this prospect of
hope takes on even greater breadth and depth. We see in these words a kind of prophetic foreshadowing of the
mystery of the Eucharist, in which God himself makes us his guests and offers himself to us as food — as that
bread and fine wine which alone can definitively sate man’s hunger and thirst. How can we not rejoice that one
day we will be guests at the very table of God and live in his dwelling-place? How can we not rejoice at the fact



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 7

that he has commanded us: "Do this in memory of me"? How can we not rejoice that he has enabled us to set
God'’s table for men and women, to give them his Body and his Blood, to offer them the precious gift of his very
presence. Truly we can pray together, with all our heart, the words of the Psalm: "Goodness and mercy shall
follow me all the days of my life" (Ps 23[22]:6).

Finally, let us take a brief look at the two communion antiphons which the Church offers us in her liturgy today.
First there are the words with which Saint John concludes the account of Jesus’ crucifixion: "One of the soldiers
pierced his side with a spear, and at once blood and water came out" (Jn 19:34). The heart of Jesus is pierced
by the spear. Once opened, it becomes a fountain: the water and the blood which stream forth recall the two
fundamental sacraments by which the Church lives: Baptism and the Eucharist. From the Lord’s pierced side,
from his open heart, there springs the living fountain which continues to well up over the centuries and which
makes the Church. The open heart is the source of a new stream of life; here John was certainly also thinking of
the prophecy of Ezechiel who saw flowing forth from the new temple a torrent bestowing fruitfulness and life (Ez
47): Jesus himself is the new temple, and his open heart is the source of a stream of new life which is
communicated to us in Baptism and the Eucharist.

The liturgy of the Solemnity of the Sacred Heart of Jesus also permits another phrase, similar to this, to be used
as the communion antiphon. It is taken from the Gospel of John: Whoever is thirsty, let him come to me. And let
the one who believes in me drink. As the Scripture has said: "Out of his heart shall flow rivers of living water" (cf.
Jn 7:37ff.) In faith we drink, so to speak, of the living water of God’s Word. In this way the believer himself
becomes a wellspring which gives living water to the parched earth of history. We see this in the saints. We see
this in Mary, that great woman of faith and love who has become in every generation a wellspring of faith, love
and life. Every Christian and every priest should become, starting from Christ, a wellspring which gives life to
others. We ought to be offering life-giving water to a parched and thirst world. Lord, we thank you because for
our sake you opened your heart; because in your death and in your resurrection you became the source of life.
Give us life, make us live from you as our source, and grant that we too may be sources, wellsprings capable of
bestowing the water of life in our time. We thank you for the grace of the priestly ministry. Lord bless us, and
bless all those who in our time are thirsty and continue to seek. Amen.

[00873-02.01] [Original text: English]
® TESTO IN LINGUA FRANCESE

Chers confreres dans le ministéere sacerdotal,
Chers fréres et sceurs,

L’Année sacerdotale que nous avons célébrée, 150 ans aprés la mort du saint Curé d’Ars, modéle du ministére
sacerdotal dans notre monde, arrive a son terme. Par le Curé d’Ars, nous nous sommes laissé guider, pour
saisir a nouveau la grandeur et la beauté du ministére sacerdotal. Le prétre n’est pas simplement le détenteur
d’une charge, comme celles dont toute société a besoin afin qu’en son sein certaines fonctions puissent étre
remplies. |l fait en revanche quelque chose qu’aucun étre humain ne peut faire de lui-méme : il prononce au
nom du Christ la parole de I'absolution de nos péchés et il transforme ainsi, a partir de Dieu, la situation de notre
existence. |l prononce sur les offrandes du pain et du vin les paroles d’action de grace du Christ qui sont paroles
de transsubstantiation — des paroles qui le rendent présent, Lui, le Ressuscité, son Corps et son Sang, et
transforment ainsi les éléments du monde : des paroles qui ouvrent le monde a Dieu et l'unissent a Lui. Le
sacerdoce n’est donc pas seulement une « charge », mais un sacrement : Dieu se sert d’'un pauvre homme pour
étre, a travers lui, présent pour les hommes et agir en leur faveur. Cette audace de Dieu qui se confie a des
étres humains et qui, tout en connaissant nos faiblesses, considére les hommes capables d’agir et d’étre
présents a sa place — cette audace de Dieu est la réalité vraiment grande qui se cache dans le mot « sacerdoce
». Que Dieu nous considére capables de cela, que de cette maniére il appelle les hommes a son service et
gu’ainsi de l'intérieur il se lie a eux : c’est ce que, en cette année, nous voulions considérer et comprendre a
nouveau. Nous voulions réveiller la joie que Dieu nous soit si proche, et la gratitude pour le fait qu'il se confie a
notre faiblesse ; qu’il nous conduise et nous soutienne jour apres jour. Nous voulions aussi ainsi montrer a
nouveau aux jeunes que cette vocation, cette communion de service pour Dieu et avec Dieu, existe — et plus
encore, que Dieu est en attente de notre « oui ». Avec I'Eglise, nous voulions & nouveau faire noter que cette



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 8

vocation nous devons la demander a Dieu. Nous demandons des ouvriers pour la moisson de Dieu, et cette
requéte faite a Dieu c’est, en méme temps, Dieu qui frappe a la porte du coeur des jeunes qui se considéerent
capables de ce dont Dieu les considére capables. On pouvait s’attendre a ce que cette nouvelle mise en lumiére
du sacerdoce déplaise « 'ennemi » ; il aurait préféré le voir disparaitre, pour qu’en fin de compte Dieu soit
repoussé hors du monde. Et il est ainsi arrivé que, proprement au cours de cette année de joie pour le
sacrement du sacerdoce, sont venus a la lumiére les péchés des prétres — en particulier 'abus a I'égard des
petits, ou le sacerdoce chargé de témoigner de la prévenance de Dieu a I'égard de 'lhomme se trouve retourné
en son contraire. Nous aussi nous demandons avec insistance pardon a Dieu et aux personnes impliquées,
alors que nous entendons promettre de faire tout ce qui est possible pour que de tels abus ne puissent jamais
plus survenir ; promettre que dans I'admission au ministére sacerdotal et dans la formation délivrée au cours du
parcours qui y prépare, nous ferons tout ce qui est possible pour examiner attentivement I'authenticité de la
vocation et que nous voulons mieux encore accompagner les prétres sur leur chemin, afin que le Seigneur les
protege et les garde dans les situations difficiles et face aux dangers de la vie. Si ’Année sacerdotale avait du
étre une glorification de notre prestation humaine personnelle, elle aurait été détruite par ces événements. Mais
il s’agissait pour nous exactement du contraire : devenir reconnaissant pour le don de Dieu, un don qui se cache
« dans des vases d’argile » et qui toujours de nouveau, a travers toute la faiblesse humaine, rend concret son
amour en ce monde. Nous considérons ainsi que ce qui est arrivé est un devoir de purification, un devoir qui
nous porte vers I'avenir et qui, d’autant plus, nous fait reconnaitre et aimer le grand don de Dieu. De cette fagon,
le don devient I'engagement de répondre au courage et a I'humilité de Dieu par notre courage et notre humilité.
La parole du Christ, que nous avons chanté comme chant d’entrée dans la liturgie, peut nous suggérer en cette
heure ce que signifie devenir et étre prétres : « Prenez sur vous mon joug, devenez mes disciples, car je suis
doux et humble de coeur » (Mt 11, 29).

Nous célébrons la féte du Sacré Cceur de Jésus et nous jetons avec la liturgie, pour ainsi dire, un regard dans le
cceur de Jésus qui, dans la mort, fut ouvert par la lance du soldat romain. Oui, son coeur est ouvert pour nous et
devant nous — et ainsi, le coeur de Dieu lui-méme nous est ouvert. La liturgie interpréte pour nous le langage du
cceur de Jésus, qui parle surtout de Dieu en tant que pasteur des hommes et nous présente de cette facon le
sacerdoce de Jésus, qui est enraciné dans les profondeurs de son cceur ; elle nous indique ainsi le fondement
durable, tout autant que le critére valable, de tout ministére sacerdotal, qui doit étre ancré dans le cceur de
Jésus et étre vécu a partir de lui. Je voudrais aujourd’hui méditer surtout sur les textes avec lesquels I'Eglise qui
prie répond a la Parole de Dieu donnée dans les lectures. Dans ces chants, la parole et la réponse se
compénétrent. D’'une part, eux-mémes sont tirés de la Parole de Dieu, mais d’autre part, ils sont en méme
temps déja la réponse de I’'homme a une telle Parole, une réponse dans laquelle la Parole elle-méme se
communique et entre dans notre vie. Le plus important de ces textes dans la liturgie de ce jour est le Psaume 23
(22) — « Le Seigneur est mon berger » -, a travers lequel I'lsraél priant a accueilli 'autorévélation de Dieu comme
pasteur, et en a fait I'orientation pour sa vie. « Le Seigneur est mon berger : je ne manque de rien » : dans ce
premier verset, la joie et la gratitude s’expriment pour le fait que Dieu est présent et qu'’il s’occupe de nous. La
lecture tirée du Livre d’Ezéchiel débute par le méme théme : « J'irai moi-méme a la recherche de mes brebis, et
je veillerai sur elles » (Ez 34, 11). Dieu prend personnellement soin de moi, de nous, de 'lhumanité. Je ne suis
pas laissé seul, perdu dans l'univers et dans une société devant laquelle on demeure toujours plus désorientés.
Il prend soin de moi. Il n’est pas un Dieu lointain, pour lequel ma vie compterait trés peu. Les religions du
monde, d’aprés ce que I'on peut voir, ont toujours su que, en derniére analyse, il y a un seul Dieu. Mais un tel
Dieu demeurait lointain. Apparemment celui-ci abandonnait le monde a d’autres puissances et a d’autres forces,
a d’autres divinités. De cela, il fallait s’accommoder. Le Dieu unique était bon, mais lointain cependant. Il ne
constituait pas un danger, mais il n’offrait pas davantage une aide. |l n’était donc pas nécessaire de se
préoccuper de lui. Il ne dominait pas. Etrangement, cette pensée est réapparue avec les Lumiéres. On
comprenait encore que le monde supposait un Créateur. Cependant, ce Dieu avait construit le monde et s’en
était ensuite évidemment retiré. A présent, le monde avait un ensemble de lois suivant lesquelles il se
développait et sur lequel Dieu n’intervenait pas, ni ne pouvait intervenir. Dieu ne constituait qu’une origine
lointaine. Beaucoup peut-étre ne désiraient pas non plus que Dieu prenne soin d’eux. lls ne voulaient pas étre
dérangés par Dieu. Mais la ou la tendresse et 'amour de Dieu sont pergus comme une géne, la I'étre humain
est faussé. Il est beau et consolant de savoir qu'il y a une personne qui m’aime et qui prend soin de moi. Mais il
est encore plus décisif qu’existe ce Dieu qui me connait, qui m’aime et se préoccupe de moi. « Je connais mes
brebis, et mes brebis me connaissent » (Jn 10, 14), dit 'Eglise avant 'Evangile (de ce jour) avec une parole du
Seigneur. Dieu me connatt, il se préoccupe de moi. Cette pensée devrait nous rendre véritablement joyeux.
Laissons cela pénétrer profondément en nous. Alors nous comprendrons aussi ce qu’elle signifie : Dieu veut que



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 9

nous, en tant que prétres, en un petit point de I'histoire, nous partagions ses préoccupations pour les hommes.
En tant que prétres, nous voulons étre des personnes qui, en communion avec sa tendresse pour les hommes,
prenons soin d’eux, leur permettons d’expérimenter concrétement cette tendresse de Dieu. Et, a I'égard du
milieu qui lui est confié, le prétre, avec le Seigneur, devrait pouvoir dire : « Je connais mes brebis, et mes brebis
me connaissent ». « Connaitre », au sens des Saintes Ecritures, n’est jamais seulement un savoir extérieur,
comme on connait le numéro de téléphone d’une personne. « Connaitre » signifie étre intérieurement proche de
l'autre. L’aimer. Nous devrions chercher a « connaitre » les hommes de la part de Dieu et en vue de Dieu ; nous
devrions chercher a cheminer avec eux sur la voie de I'amitié de Dieu.

Revenons a notre Psaume. Il y est dit : « Il me conduit par le juste chemin pour I'honneur de son nom. Si je
traverse les ravins de la mort, je ne crains aucun mal, car tu es avec moi : ton baton me guide et me rassure »
(23 (22), 3-4). Le pasteur indique le juste chemin a ceux qui lui sont confiés. |l les précede et il les guide.
Disons-le autrement : le Seigneur nous dévoile comment I'étre humain s’accomplit de fagon juste. Il nous
enseigne I'art d’étre une personne. Que dois-je faire pour ne pas précipiter, pour ne pas gaspiller ma vie dans
'absence de sens ? C’est précisément la question que tout homme doit se poser et qui vaut pour tout age de la
vie. Et quelle obscurité existe autour de cette question en notre temps ! Toujours de nouveau, nous vient a
I'esprit la parole de Jésus, lequel avait compassion des hommes, parce qu’ils étaient comme des brebis sans
pasteur. Seigneur, aie pitié aussi de nous ! Indique-nous le chemin ! De I'Evangile, nous savons cela : Il est lui-
méme la vie. Vivre avec le Christ, le suivre — cela signifie découvrir le juste chemin, afin que notre vie acquiert
du sens et afin que nous puissions dire : « Oui, vivre a été une bonne chose ». Le peuple d’Israél était et est
reconnaissant a Dieu, parce qu’a travers les Commandements il a indiqué la route de la vie. Le grand Psaume
119 (118) est une seule expression de joie pour ce fait : nous n’avangons pas a tatons dans I'obscurité. Dieu
nous a montré quel est le chemin, comment nous pouvons cheminer de fagon juste. Ce que les
Commandements disent a été synthétisé dans la vie de Jésus et est devenu un modeéle vivant. Nous
comprenons ainsi que ces directives de Dieu ne sont pas des chaines, mais sont la voie qu’ll nous indique.
Nous pouvons en étre heureux et nous réjouir parce que dans le Christ elles sont devant nous comme une
réalité vécue. Lui-méme nous a rendus heureux. Dans notre cheminement avec le Christ, nous faisons
I'expérience de la joie de la Révélation, et comme prétres nous devons communiquer aux gens la joie liée au fait
que nous a été indiquée la voie juste de la vie.

Il y a ensuite la parole concernant « le ravin de la mort » a travers lequel le Seigneur guide 'lhomme. La route de
chacun de nous nous conduira un jour dans le ravin obscur de la mort dans lequel personne ne peut nous
accompagner. Et il sera la. Le Christ lui-méme est descendu dans la nuit obscure de la mort. La aussi, il ne nous
abandonne pas. La aussi, il nous guide. Si « je descends chez les morts : te voici » dit le Psaume 139 (138).
Oui, tu es aussi présent dans l'ultime labeur, et ainsi, notre Psaume responsorial peut-il dire : la aussi, dans le
ravin de la mort, je ne crains aucun mal. En parlant du ravin obscur nous pouvons, cependant, penser aussi aux
vallées obscures de la tentation, du découragement, de I'épreuve, que tout étre humain doit traverser. Dans ces
vallées ténébreuses de la vie, il est la aussi. Oui, Seigneur, dans les obscurités de la tentation ; dans les heures
sombres ou toutes les lumiéres semblent s’éteindre, montre-moi que tu es la. Aide-nous, prétres, afin que nous
puissions étre auprés des personnes qui nous sont confiés et qui sont dans ces nuits obscures. Afin que nous
puissions leur montrer ta lumiére.

«Ton baton me guide et me rassure » : le pasteur a besoin du baton contre les bétes sauvages qui veulent faire
irruption dans le troupeau ; contre les brigands qui cherchent leur butin. A cété du baton, il y a la houlette qui
offre un appui et une aide pour traverser les passages difficiles. Les deux réalités appartiennent aussi au
ministére de 'Eglise, au ministére du prétre. L’Eglise aussi doit utiliser le baton du pasteur, le baton avec lequel
elle protege la foi contre les falsificateurs, contre les orientations qui sont, en réalité, des désorientations.
L’'usage méme du baton peut étre un service d’'amour. Nous voyons aujourd’hui qu’il ne s’agit pas d’amour,
quand on tolére des comportements indignes de la vie sacerdotale. De méme il ne s’agit pas non plus d’amour
quand on laisse proliférer 'hérésie, la déformation et la décomposition de la foi, comme si nous inventions la foi
de fagcon autonome. Comme si elle n’était plus le don de Dieu, la perle précieuse que nous ne nous laissons pas
dérober. Toutefois, en méme temps, le baton doit toujours redevenir la houlette du pasteur — la houlette qui aide
les hommes a pouvoir marcher sur les sentiers difficiles et a suivre le Seigneur.

Ala fin du Psaume, on évoque le banquet préparé, I'huile dont la téte est ointe, le calice débordant, la possibilité



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 10

d’habiter avec le Seigneur. Dans le Psaume, ceci exprime avant tout la perspective de la joie festive qui
accompagne le fait d’étre avec Dieu dans le temple, d’étre accueilli et servi par Lui, de pouvoir habiter auprées de
Lui. Pour nous qui prions ce Psaume avec le Christ et avec son Corps qui est 'Eglise, cette perspective
d’espérance a acquis une amplitude et une profondeur encore plus grandes. Nous voyons dans ces paroles,
pour ainsi dire, une anticipation prophétique du mystére de I'Eucharistie dans lequel Dieu en personne nous
accueille en s’offrant lui-méme a nous comme nourriture — comme ce pain et ce vin excellents qui, seuls,
peuvent constituer la réponse ultime a la faim et a la soif intimes de 'homme. Comment ne pas étre heureux de
pouvoir chaque jour étre les hotes de la table méme de Dieu, d’habiter prés de Lui ? Comment ne pas étre
heureux du fait qu’il nous a laissé ce commandement : « Faites cela en mémoire de moi » ? Heureux parce qu’ll
nous a donné de préparer la table de Dieu pour les hommes, de leur donner son Corps et son Sang, de leur
offrir le don précieux de sa présence méme. Oui, nous pouvons de tout notre coeur prier ensemble les paroles
du Psaume : « Grace et bonheur m’accompagnent tous les jours de ma vie » (23 (22), 6).

Pour finir, jetons encore un bref regard sur les deux chants de communion qui nous sont proposés aujourd’hui
par I'Eglise dans sa liturgie. Il y a tout d’abord la parole avec laquelle saint Jean conclut le récit de la crucifixion
de Jésus : « Un des soldats avec sa lance lui perga le coté ; et aussitdt, il en sortit du sang et de I'eau » (Jn 19,
34). Le cceur de Jésus est transpercé par la lance. Il est ouvert, et il devient une source : I'eau et le sang qui en
sortent renvoient aux deux Sacrements fondamentaux dont I'Eglise vit : le Baptéme et I'Eucharistie. Du c6té
percé du Seigneur, de son coeur ouvert jaillit la source vive qui court a travers les siécles et qui fait 'Eglise. Le
coeur ouvert est source d’un nouveau fleuve de vie ; dans ce contexte, Jean a certainement pensé aussi a la
prophétie d’Ezéchiel qui voit jaillir du nouveau temple un fleuve qui donne fécondité et vie (Ez 47) : Jésus lui-
méme est le nouveau temple, et son coeur ouvert est la source d’ou sort un fleuve de vie nouvelle, qui se
communique a nous dans le Baptéme et I'Eucharistie.

La liturgie de la Solennité du Sacré Cceur de Jésus prévoit, cependant aussi, comme chant a la communion une
autre parole, proche de celle-la, tirée de I’Evangile de Jean : Qui a soif, qu'’il vienne a moi. Qu'il boive, celui qui
croit en moi. L’Ecriture dit : « Des fleuves d’eau vive jailliront de son coeur » (cf. Jn 7, 37ss). Dans la foi, nous
buvons, pour ainsi dire, de I'eau vive de la Parole de Dieu. Ainsi, le croyant devient lui-méme une source, et
offre a la terre desséchée de I'histoire I'eau vive. Nous le voyons chez les saints. Nous le voyons avec Marie qui,
femme grande en foi et en amour, est devenue au long des siecles source de foi, d’amour et de vie. Chaque
chrétien et chaque prétre devrait, a partir du Christ, devenir une source qui communique la vie aux autres. Nous
devrions donner I'eau de la vie a un monde assoiffé. Seigneur, nous te remercions parce que tu as ouvert ton
coeur pour nous ; parce que dans ta mort et dans ta résurrection tu es devenu source de vie. Fais que nous
soyons des personnes vivantes, vivantes de ta source, et donne-nous de pouvoir étre nous aussi des sources,
en mesure de donner a notre temps I'eau de la vie. Nous te remercions pour la grace du ministére sacerdotal.
Seigneur bénis-nous et bénis tous les hommes de ce temps qui sont assoiffés et en recherche. Amen.

[00873-03.01] [Texte original: Francais]
®¢ TESTO IN LINGUA TEDESCA

Das Priesterjahr, das wir 150 Jahre nach dem Tod des heiligen Pfarrers von Ars, dem Vorbild priesterlichen
Dienens in unserer Welt, begangen haben, geht zu Ende. Vom Pfarrer von Ars haben wir uns flhren lassen, um
GréRe und Schonheit des priesterlichen Dienstes neu zu verstehen. Der Priester ist nicht einfach ein Amtstrager
wie ihn jede Gesellschaft braucht, damit gewisse Funktionen in ihr erfiillt werden kénnen. Er tut vielmehr etwas,
das kein Mensch aus sich heraus kann: Er spricht in Christi Namen das Wort der Vergebung fiir unsere Stinden
und andert so von Gott her den Zustand unseres Lebens. Er spricht Gber die Gaben von Brot und Wein die
Dankesworte Christi, die Wandlungsworte sind — ihn selbst, den Auferstandenen, sein Fleisch und sein Blut
gegenwartig werden lassen und so die Elemente der Welt verandern: die Welt auf Gott hin aufreiflen und mit
ihm zusammenflgen. So ist Priestertum nicht einfach ,Amt", sondern Sakrament: Gott bedient sich eines
armseligen Menschen, um durch ihn fiir die Menschen da zu sein und zu handeln. Diese Kiihnheit Gottes, der
sich Menschen anvertraut, Menschen zutraut, fir ihn zu handeln und da zu sein, obwohl er unsere Schwéchen
kennt — die ist das wirklich GroRRe, das sich im Wort Priestertum verbirgt. Dal} Gott uns dies zutraut, dal} er
Menschen so in seinen Dienst ruft und so sich ihnen von innen her verbindet, das wollten wir in diesem Jahr neu
bedenken und verstehen. Wir wollten die Freude neu aufleben lassen, dal® Gott uns so nahe ist und die
Dankbarkeit dafir, dald er sich unserer Schwachheit anvertraut. Dal3 er uns fihrt und hélt, Tag um Tag. So



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 11

wollten wir auch jungen Menschen wieder zeigen, dal} es diese Berufung, diese Dienstgemeinschaft fiir Gott
und mit Gott gibt — ja, dal’ Gott auf unser Ja wartet. Mit der Kirche wollten wir wieder darauf hinweisen, daf} wir
Gott um diese Berufung bitten missen. Wir bitten um Arbeiter in der Ernte Gottes, und dieser Ruf an Gott ist
zugleich ein Anklopfen Gottes ans Herz junger Menschen, die sich zutrauen, was Gott ihnen zutraut. Es war zu
erwarten, daf® dem bdsen Feind dieses neue Leuchten des Priestertums nicht gefallen wiirde, das er lieber
aussterben sehen mdchte, damit letztlich Gott aus der Welt hinausgedrangt wird. So ist es geschehen, dal3
gerade in diesem Jahr der Freude (iber das Sakrament des Priestertums die Siinden von Priestern bekannt
wurden — vor allem der MiBbrauch der Kleinen, in dem das Priestertum als Auftrag der Sorge Gottes um den
Menschen in sein Gegenteil verkehrt wird. Auch wir bitten Gott und die betroffenen Menschen instandig um
Vergebung und versprechen zugleich, daf® wir alles tun wollen, um solchen Mil3brauch nicht wieder vorkommen
zu lassen; dafd wir bei der Zulassung zum priesterlichen Dienst und bei der Formung auf dem Weg dahin alles
tun werden, was wir kénnen, um die Rechtheit der Berufung zu prifen, und da® wir die Priester mehr noch auf
ihrem Weg begleiten wollen, damit der Herr sie in Bedrangnissen und Gefahren des Lebens schiitze und
behiite. Wenn das Priesterjahr eine Riihmung unserer eigenen menschlichen Leistung hatte sein sollen, dann
ware es durch diese Vorgange zerstort worden. Aber es ging uns gerade um das Gegenteil: Das Dankbar-
Werden fir die Gabe Gottes, die sich ,in irdenen Gefallen" birgt und die immer wieder durch alle menschliche
Schwachheit hindurch seine Liebe in dieser Welt praktisch werden Iakt. So sehen wir das Geschehene als
Auftrag zur Reinigung an, der uns in die Zukunft begleitet und der uns erst recht die groRe Gabe Gottes
erkennen und lieben 1aRt. So wird sie zum Auftrag, dem Mut und der Demut Gottes mit unserem Mut und
unserer Demut zu antworten. Das Wort Christi, das wir in der Liturgie des heutigen Tages als Eréffnungsvers
gesungen haben, kann uns in dieser Stunde sagen, was es heil’t, Priester zu werden und zu sein: ,Nehmt mein
Joch auf euch und lernt von mir; denn ich bin giitig und von Herzen demitig" (Mt 11, 29).

Wir feiern das Herz-Jesu-Fest und schauen mit der Liturgie der Kirche gleichsam in das Herz Jesu hinein, das
im Tod von der Lanze des romischen Soldaten geéffnet wurde. Ja, sein Herz ist offen fir uns und vor uns — und
damit das Herz Gottes selbst. Die Liturgie legt uns die Sprache des Herzens Jesu aus, die vor allem von Gott
als dem Hirten der Menschen spricht und uns damit das Priestertum Jesu zeigt, das im Innersten seines
Herzens verankert ist und den immerwahrenden Grund wie den gultigen Malstab alles priesterlichen Dienstes
zeigt, der immer im Herzen Jesu verankert sein und von daher gelebt werden muf}. Ich mdéchte heute vor allem
die Texte auslegen, mit denen die betende Kirche auf das in den Lesungen ausgebreitete Wort Gottes
antwortet. In diesen Gesangen gehen Wort und Antwort ineinander Gber. Sie sind einerseits selbst aus Gottes
Wort genommen, sind aber zugleich schon Antwort des Menschen darauf, in der das Wort sich mitteilt und in
unser Leben eintritt. Am wichtigsten unter diesen Texten ist in der Liturgie von heute der Psalm 23 (22): ,Der
Herr ist mein Hirte", in dem das betende Israel die Selbstoffenbarung Gottes als Hirten aufgenommen und zur
Wegweisung im eigenen Leben gemacht hat. ,Der Herr ist mein Hirte, nichts wird mir fehlen" — in diesem ersten
Vers spricht sich Freude und Dankbarkeit dafiir aus, daf} Gott da ist und sich um den Menschen sorgt. Die
Lesung aus Ezechiel beginnt mit dem gleichen Motiv: ,Ich will mich selber um meine Schafe kimmern" (Ez 34,
11). Gott kiimmert sich persénlich um mich, um uns, um die Menschheit. Ich bin nicht allein gelassen, nicht
verloren im Weltall und in einer immer verwirrender werdenden Gesellschaft. ER kiimmert sich um mich. Er ist
kein ferner Gott, dem mein Leben zu unwichtig ware. Die Religionen der Welt haben, soweit wir sehen kénnen,
immer gewult, dal® es letztlich nur einen Gott gibt. Aber dieser Gott war weit weg. Er UberlieR® allem Anschein
nach die Welt anderen Machten und Gewalten, anderen Gottheiten. Mit ihnen muf3te man sich arrangieren. Der
eine Gott war gut, aber doch fern. Er war nicht gefahrlich, aber auch nicht hilfreich. So brauchte man sich mit
ihm nicht zu beschéaftigen. Er herrschte nicht. In der Aufklarung ist merkwirdigerweise dieser Gedanke
zuriickgekehrt. Man verstand noch, dalk die Welt einen Schépfer voraussetzt. Aber dieser Gott hatte die Welt
gebaut und sich offensichtlich von ihr zuriickgezogen. Nun hatte sie ihre GesetzmaRigkeiten, nach denen sie
ablief, in die Gott nicht eingriff, nicht eingreifen konnte. Gott war nur ein ferner Anfang. Viele wollten vielleicht
auch garnicht, dal® Gott sich um sie kimmere. Sie wollten nicht gestort sein durch Gott. Wo aber Gottes Sorge
und Liebe als Stérung empfunden wird, da ist der Mensch verkehrt. Es ist schén und tréstlich zu wissen, dal} ein
Mensch mir gut ist und sich um mich kiimmert. Aber noch viel entscheidender ist, dall es den Gott gibt, der mich
kennt, mich liebt und sich um mich sorgt. ,Ich kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich" (Joh 10,14),
betet die Kirche vor dem Evangelium mit einem Wort des Herrn. Gott kennt mich, sorgt sich um mich. Dieser
Gedanke sollte uns richtig froh werden lassen. Lassen wir ihn tief in uns eindringen. Dann begreifen wir auch,
was es bedeutet: Gott will, da® wir als Priester seine Sorgen um die Menschen an einem kleinen Punkt der
Geschichte mittragen. Wir wollen als Priester Mitsorgende mit seiner Sorge um die Menschen sein, sie dieses
Sich-Kiimmern Gottes praktisch erlebbar werden lassen. Und mit dem Herrn sollte der Priester fiir seinen ihm



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 12

anvertrauten Bereich sagen kdénnen: ,Ich kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich." ,Kennen" ist im
Sinne der Heiligen Schrift nie blo3 ein dulReres Wissen, wie man die Telefonnummer eines Menschen kennt.
.Kennen" heil3t: dem anderen innerlich nah sein. Ihm gut sein. Wir sollten versuchen, die Menschen von Gott her
und auf Gott hin zu ,kennen", mit ihnen den Weg der Freundschaft Gottes zu gehen.

Kehren wir zu unserem Psalm zurtick. Da heif’t es: ,Er leitet mich auf rechten Pfaden, treu seinem Namen. Mul3
ich auch wandern in finsterer Schlucht, ich furchte kein Unheil — denn du bist bei mir. Dein Stock und dein Stab
geben mir Zuversicht" (23 [22], 3f). Der Hirte zeigt den ihm Anvertrauten den rechten Weg. Er geht voraus und
flhrt sie. Sagen wir es anders: Der Herr zeigt uns, wie man das Menschsein richtig macht. Er zeigt uns die
Kunst, ein Mensch zu sein. Was muf} ich tun, damit ich nicht abstiirze, im Sinnlosen mein Leben vertue? Das ist
doch die Frage, die sich jeder Mensch stellen muf und die zu allen Zeiten des Lebens gilt. Und wieviel Dunkel
gibt es zu dieser Frage in unserer Zeit! Immer wieder kommt uns das Wort Jesu in den Sinn, der Mitleid mit den
Menschen hatte, weil sie wie Schafe ohne Hirten waren. Herr, hab Mitleid auch mit uns! Zeige uns den Weg!
Aus dem Evangelium wissen wir es: Er selbst ist der Weg. Mit Christus leben, ihm nachgehen — das heif3t: den
richtigen Weg finden, damit unser Leben sinnvoll wird und damit wir einmal sagen kdnnen: Ja, es war gut zu
leben. Israel war und ist Gott dankbar, dal® er in den Geboten den Weg des Lebens gezeigt hat. Der grolde
Psalm 119 (118) ist ein einziger Ausdruck der Freude darliber: Wir tappen nicht im Dunkeln. Gott hat uns
gezeigt, was der Weg ist, wie wir recht gehen kénnen. Was die Gebote sagen, ist im Leben Jesu
zusammengefaldt und zu lebendiger Gestalt geworden. So erkennen wir, dal3 diese Weisungen Gottes nicht
Fesseln sind, sondern Weg, den er uns zeigt. Wir dirfen ihrer froh sein, und wir dirfen uns freuen, dal sie in
Christus als gelebte Wirklichkeit vor uns stehen. Er selbst hat uns froh gemacht. Im Mitgehen mit Christus geht
uns die Freude der Offenbarung auf, und als Priester sollen wir den Menschen die Freude dariiber schenken,
daR uns der rechte Weg gezeigt ist.

Da ist dann das Wort von der ,finsteren Schlucht", durch die der Herr den Menschen geleitet. Unser aller Weg
fuhrt uns einmal in die finstere Schlucht des Todes, in der uns niemand begleiten kann. Und ER ist da. Christus
ist selbst in die finstere Nacht des Todes hinabgestiegen. Auch dort verladt er uns nicht. Auch dort fihrt er uns.
,Bette ich mich in der Unterwelt, du bist zugegen", sagt der Psalm 139 (138). Ja, du bist zugegen auch in der
letzten Not, und so kann unser Antwort-Psalm sagen: Auch dort, in finsterer Schlucht, flirchte ich kein Unheil.
Bei der Rede von der finsteren Schlucht kénnen wir aber auch an die dunklen Taler der Versuchung, der
Mutlosigkeit, der Priifung denken, die jeder Mensch durchschreiten muf3. Auch in diesen finsteren Talern des
Lebens ist ER da. Ja, Herr, zeige mir in den Dunkelheiten der Versuchung, in den Stunden der Verfinsterung, in
denen alle Lichter zu erléschen scheinen, dal du da bist. Hilf uns Priestern, dafl® wir den uns anvertrauten
Menschen in diesen dunklen Nachten beistehen kénnen. lhnen dein Licht zeigen durfen.

,Dein Stock und dein Stab geben mir Zuversicht": Der Hirte braucht den Stock gegen die wilden Tiere, die in die
Herde einbrechen mdchten; gegen die Rauber, die sich ihre Beute suchen. Neben dem Stock steht der Stab,
der Halt schenkt und schwierige Passagen zu durchschreiten hilft. Beides gehort auch zum Dienst der Kirche,
zum Dienst des Priesters. Auch die Kirche muf® den Stock des Hirten gebrauchen, mit dem sie den Glauben
schitzt gegen die Verfalscher, gegen die Filhrungen, die Verfihrungen sind. Gerade der Gebrauch des Stockes
kann ein Dienst der Liebe sein. Heute sehen wir es, dal} es keine Liebe ist, wenn ein fir das priesterliche Leben
unwirdiges Verhalten geduldet wird. So ist es auch nicht Liebe, wenn man die Irrlehre, die Entstellung und
Aufldsung des Glaubens wuchern 1463t, als ob wir den Glauben selbst erfanden. Als ob er nicht mehr Gottes
Geschenk, die kostbare Perle ware, die wir uns nicht nehmen lassen. Zugleich freilich muf der Stock immer
wieder Stab des Hirten werden, der den Menschen hilft, auf schwierigen Wegen gehen zu kénnen und dem
Herrn nachzufolgen.

Am Ende des Psalms ist die Rede vom gedeckten Tisch, vom Ol, mit dem das Haupt gesalbt wird, vom
Ubervollen Becher, vom Wohnen-Durfen beim Herrn. Im Psalm ist das zunachst Ausblick auf die Festesfreude,
mit Gott im Tempel zu sein, von ihm selbst bewirtet zu werden, bei ihm wohnen zu dirfen. Fir uns, die wir den
Psalm mit Christus und mit seinem Leib, der Kirche, beten, hat dieser Blick der Hoffnung noch eine gréRere
Weite und Tiefe gewonnen. Wir sehen in diesen Worten gleichsam einen prophetischen Vorgriff auf das
Geheimnis der Eucharistie, in der Gott selbst uns bewirtet und sich selbst als Speise flir uns gibt — als jenes Brot
und als jenen kdstlichen Wein, der allein die letzte Antwort auf den innersten Hunger und Durst des Menschen
sein kann. Wie sollten wir uns da nicht dartiber freuen, daf} wir taglich zu Gast an Gottes eigenem Tisch sein,



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 13

bei ihm wohnen dirfen. Wie sollten wir uns nicht freuen, dal} er uns aufgetragen hat: Tut dies zu meinem
Gedachtnis. Dal er uns schenkt, Gottes Tisch den Menschen zu decken; ihnen seinen Leib und sein Blut zu
reichen, ihnen das kostbare Geschenk seiner eigenen Gegenwart zu geben. Ja, wir kdnnen mit ganzem Herzen
die Wort des Psalms mitbeten: ,Lauter Giite und Huld werden mir folgen mein Leben lang" (23 [22], 6).

Am Ende werfen wir noch einen kurzen Blick auf die beiden Kommunionlieder, die uns die Kirche heute in ihrer
Liturgie vorschlagt. Da ist zun&chst das Wort, mit dem der heilige Johannes den Bericht von der Kreuzigung
Jesu abschlielt: ,Ein Soldat stiel® mit der Lanze in seine Seite, und sogleich flo3 Blut und Wasser heraus" (Joh
19, 34). Das Herz Jesu wird von der Lanze durchbohrt. Es wird gedéffnet, und es wird zur Quelle: Blut und
Wasser, die herausstréomen, verweisen auf die beiden Grundsakramente, von denen die Kirche lebt: Taufe und
Eucharistie. Aus der gedffneten Seite des Herrn, aus seinem geéffneten Herzen entspringt der lebendige Quell,
der die Jahrhunderte hindurch strémt und die Kirche schafft. Das offene Herz ist Quell eines neuen
Lebensstroms; Johannes hat dabei gewil® auch an die Prophezeiung des Ezechiel gedacht, der aus dem neuen
Tempel einen Strom hervorkommen sieht, der Fruchtbarkeit und Leben schenkt (Ez 47): Jesus selbst ist der
neue Tempel, und sein offenes Herz ist die Quelle, aus der ein Strom neuen Lebens kommt, das sich uns in der
Taufe und in der Eucharistie mitteilt.

Die Liturgie des Herz-Jesu-Festes sieht aber auch ein anderes verwandtes Wort aus dem Johannes-Evangelium
als Kommunionvers vor: Wer Durst hat, komme zu mir. Es trinke, wer an mich glaubt. Die Schrift sagt: ,Aus
seinem Innern werden Stréme lebendigen Wassers flieRen" (Joh 7, 37f). Im Glauben trinken wir gleichsam aus
dem lebendigen Wasser von Gottes Wort. Der Glaubende wird so selbst zu einer Quelle, schenkt dem
dirstenden Land der Geschichte lebendiges Wasser. Wir sehen es an den Heiligen. Wir sehen es an Maria, die
als die grofRe Glaubende und Liebende alle Jahrhunderte hindurch zur Quelle von Glaube, Liebe und Leben
geworden ist. Jeder Christ und jeder Priester sollten von Christus her Quelle werden, die anderen Leben mitteilt.
Wir sollten einer diirstenden Welt Wasser des Lebens schenken. Herr, wir danken dir, dal du dein Herz flr uns
aufgetan hast. Dal3 du in deinem Tod und in deiner Auferstehung Quelle des Lebens wurdest. Lal} uns lebende
Menschen sein, von deiner Quelle lebend, und schenke uns, dal} auch wir Quellen sein dirfen, die dieser
unserer Zeit Wasser des Lebens zu schenken vermdgen. Wir danken dir fir die Gnade des priesterlichen
Dienstes. Herr, segne uns und segne alle dirstenden und suchenden Menschen dieser Zeit. Amen.

[00873-05.01] [Originalsprache: Deutsch]

® TESTO IN LINGUA SPAGNOLA

Queridos hermanos en el ministerio sacerdotal,
queridos hermanos y hermanas:

El Aho Sacerdotal que hemos celebrado, 150 afios después de la muerte del santo Cura de Ars, modelo del
ministerio sacerdotal en nuestros dias, llega a su fin. Nos hemos dejado guiar por el Cura de Ars para
comprender de nuevo la grandeza y la belleza del ministerio sacerdotal. El sacerdote no es simplemente
alguien que detenta un oficio, como aquellos que toda sociedad necesita para que puedan cumplirse en ella
ciertas funciones. Por el contrario, el sacerdote hace lo que ningun ser humano puede hacer por si mismo:
pronunciar en nombre de Cristo la palabra de absolucién de nuestros pecados, cambiando asi, a partir de Dios,
la situacion de nuestra vida. Pronuncia sobre las ofrendas del pan y el vino las palabras de accion de gracias de
Cristo, que son palabras de transustanciacion, palabras que lo hacen presente a El mismo, el Resucitado, su
Cuerpo y su Sangre, transformando asi los elementos del mundo; son palabras que abren el mundo a Dios y lo
unen a El. Por tanto, el sacerdocio no es un simple «oficio», sino un sacramento: Dios se vale de un hombre
con sus limitaciones para estar, a través de él, presente entre los hombres y actuar en su favor. Esta audacia de
Dios, que se abandona en las manos de seres humanos; que, aun conociendo nuestras debilidades, considera
a los hombres capaces de actuar y presentarse en su lugar, esta audacia de Dios es realmente la mayor
grandeza que se oculta en la palabra «sacerdocio». Que Dios nos considere capaces de esto; que por eso
llame a su servicio a hombres y, asi, se una a ellos desde dentro, esto es lo que en este afio hemos querido de
nuevo considerar y comprender. Queriamos despertar la alegria de que Dios esté tan cerca de nosotros, y la
gratitud por el hecho de que El se confie a nuestra debilidad; que El nos guie y nos ayude dia tras dia.
Queriamos también, asi, ensefar de nuevo a los jovenes que esta vocacion, esta comunién de servicio por Dios



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 14

y con Dios, existe; mas aun, que Dios esta esperando nuestro «si». Junto con la Iglesia, hemos querido
destacar de nuevo que tenemos que pedir a Dios esta vocacion. Pedimos trabajadores para la mies de Dios, y
esta plegaria a Dios es, al mismo tiempo, una llamada de Dios al corazon de jovenes que se consideren
capaces de eso mismo para lo que Dios los cree capaces. Era de esperar que al «kenemigo» no le gustara que
el sacerdocio brillara de nuevo; él hubiera preferido verlo desaparecer, para que al fin Dios fuera arrojado del
mundo. Y asi ha ocurrido que, precisamente en este afio de alegria por el sacramento del sacerdocio, han
salido a la luz los pecados de los sacerdotes, sobre todo el abuso a los pequenos, en el cual el sacerdocio, que
lleva a cabo la solicitud de Dios por el bien del hombre, se convierte en lo contrario. También nosotros pedimos
perdon insistentemente a Dios y a las personas afectadas, mientras prometemos que queremos hacer todo lo
posible para que semejante abuso no vuelva a suceder jamas; que en la admision al ministerio sacerdotal y en
la formacién que prepara al mismo haremos todo lo posible para examinar la autenticidad de la vocacion; y que
gueremos acompanar aiin mas a los sacerdotes en su camino, para que el Sefior los proteja y los custodie en
las situaciones dolorosas y en los peligros de la vida. Si el Ao Sacerdotal hubiera sido una glorificacion de
nuestros logros humanos personales, habria sido destruido por estos hechos. Pero, para nosotros, se trataba
precisamente de lo contrario, de sentirnos agradecidos por el don de Dios, un don que se lleva en «vasijas de
barro», y que una y otra vez, a través de toda la debilidad humana, hace visible su amor en el mundo. Asi,
consideramos lo ocurrido como una tarea de purificacion, un quehacer que nos acompana hacia el futuro y que
nos hace reconocer y amar mas aun el gran don de Dios. De este modo, el don se convierte en el compromiso
de responder al valor y la humildad de Dios con nuestro valor y nuestra humildad. La palabra de Cristo, que
hemos entonado como canto de entrada en la liturgia, puede decirnos en este momento lo que significa hacerse
y ser sacerdotes: «Cargad con mi yugo y aprended de mi, que soy manso y humilde de corazén» (Mt 11,29).

Celebramos la fiesta del Sagrado Corazon de Jesus y con la liturgia echamos una mirada, por asi decirlo,
dentro del corazén de Jesus, que al morir fue traspasado por la lanza del soldado romano. Si, su corazon esta
abierto por nosotros y ante nosotros; y con esto nos ha abierto el corazén de Dios mismo. La liturgia interpreta
para nosotros el lenguaje del corazén de Jesus, que habla sobre todo de Dios como pastor de los hombres, y
asi nos manifiesta el sacerdocio de Jesus, que esta arraigado en lo intimo de su corazon; de este modo, nos
indica el perenne fundamento, asi como el criterio valido de todo ministerio sacerdotal, que debe estar siempre
anclado en el corazon de Jesus y ser vivido a partir de él. Quisiera meditar hoy, sobre todo, los textos con los
que la Iglesia orante responde a la Palabra de Dios proclamada en las lecturas. En esos cantos, palabra y
respuesta se compenetran. Por una parte, estdn tomados de la Palabra de Dios, pero, por otra, son ya al mismo
tiempo la respuesta del hombre a dicha Palabra, respuesta en la que la Palabra misma se comunica y entra en
nuestra vida. El mas importante de estos textos en la liturgia de hoy es el Salmo 23 [22] — «El Sefior es mi
pastor» —, en el que el Israel orante acoge la autorrevelacion de Dios como pastor, haciendo de esto la
orientacién para su propia vida. «El Sefor es mi pastor, nada me falta». En este primer versiculo se expresan
alegria y gratitud porque Dios esta presente y cuida de nosotros. La lectura tomada del Libro de Ezequiel
empieza con el mismo tema: «Yo mismo en persona buscaré a mis ovejas, siguiendo su rastro» (Ez 34,11).
Dios cuida personalmente de mi, de nosotros, de la humanidad. No me ha dejado solo, extraviado en el
universo y en una sociedad ante la cual uno se siente cada vez mas desorientado. El cuida de mi. No es un
Dios lejano, para quien mi vida no cuenta casi nada. Las religiones del mundo, por lo que podemos ver, han
sabido siempre que, en ultimo analisis, solo hay un Dios. Pero este Dios era lejano. Abandonaba
aparentemente el mundo a otras potencias y fuerzas, a otras divinidades. Habia que llegar a un acuerdo con
éstas. El Dios unico era bueno, pero lejano. No constituia un peligro, pero tampoco ofrecia ayuda. Por tanto, no
era necesario ocuparse de El. El no dominaba. Extrafiamente, esta idea ha resurgido en la llustracion. Se
aceptaba no obstante que el mundo presupone un Creador. Este Dios, sin embargo, habria construido el
mundo, para después retirarse de él. Ahora el mundo tiene un conjunto de leyes propias segun las cuales se
desarrolla, y en las cuales Dios no interviene, no puede intervenir. Dios es so6lo un origen remoto. Muchos,
quizas, tampoco deseaban que Dios se preocupara de ellos. No querian que Dios los molestara. Pero alli donde
la cercania del amor de Dios se percibe como molestia, el ser humano se siente mal. Es bello y consolador
saber que hay una persona que me quiere y cuida de mi. Pero es mucho mas decisivo que exista ese Dios que
me conoce, me quiere y se preocupa por mi. «Yo conozco mis ovejas y ellas me conocen» (Jn 10,14), dice la
Iglesia antes del Evangelio con una palabra del Sefior. Dios me conoce, se preocupa de mi. Este pensamiento
deberia proporcionarnos realmente alegria. Dejemos que penetre intensamente en nuestro interior. En ese
momento comprendemos también qué significa: Dios quiere que nosotros como sacerdotes, en un pequefo
punto de la historia, compartamos sus preocupaciones por los hombres. Como sacerdotes, queremos ser
personas que, en comunion con su amor por los hombres, cuidemos de ellos, les hagamos experimentar en lo



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 15

concreto esta atencion de Dios. Y, por lo que se refiere al ambito que se le confia, el sacerdote, junto con el
Seiior, deberia poder decir: «Yo conozco mis ovejas y ellas me conocen». «Conocer», en el sentido de la
Sagrada Escritura, nunca es solamente un saber exterior, igual que se conoce el numero telefonico de una
persona. «Conocer» significa estar interiormente cerca del otro. Quererle. Nosotros deberiamos tratar de
«conocer» a los hombres de parte de Dios y con vistas a Dios; deberiamos tratar de caminar con ellos en la via
de la amistad de Dios.

Volvamos al Salmo. Alli se dice: «Me guia por el sendero justo, por el honor de su nhombre. Aunque camine por
cafadas oscuras, nada temo, porque tu vas conmigo: tu vara y tu cayado me sosiegan» (23 [22], 3s). El pastor
muestra el camino correcto a quienes le estan confiados. Los precede y guia. Digamoslo de otro modo: el Sefor
nos muestra como se realiza en modo justo nuestro ser hombres. Nos ensefia el arte de ser persona. ¢ Qué
debo hacer para no arruinarme, para no desperdiciar mi vida con la falta de sentido? En efecto, ésta es la
pregunta que todo hombre debe plantearse y que sirve para cualquier periodo de la vida. jCuanta oscuridad hay
alrededor de esta pregunta en nuestro tiempo! Siempre vuelve a nuestra mente la palabra de Jesus, que tenia
compasion por los hombres, porque estaban como ovejas sin pastor. Sefior, ten piedad también de nosotros.
Muéstranos el camino. Sabemos por el Evangelio que El es el camino. Vivir con Cristo, seguirlo, esto significa
encontrar el sendero justo, para que nuestra vida tenga sentido y para que un dia podamos decir: "Si, vivir ha
sido algo bueno". El pueblo de Israel estaba y esta agradecido a Dios, porque ha mostrado en los
mandamientos el camino de la vida. El gran salmo 119 (118) es una expresién de alegria por este hecho:
nosotros no andamos a tientas en la oscuridad. Dios nos ha mostrado cual es el camino, como podemos
caminar de manera justa. La vida de Jesus es una sintesis y un modelo vivo de lo que afirman los
mandamientos. Asi comprendemos que estas normas de Dios no son cadenas, sino el camino que El nos
indica. Podemos estar alegres por ellas y porque en Cristo estan ante nosotros como una realidad vivida. El
mismo nos hace felices. Caminando junto a Cristo tenemos la experiencia de la alegria de la Revelacion, y
como sacerdotes debemos comunicar a la gente la alegria de que nos haya mostrado el camino justo de la
vida.

Después viene una palabra referida a la "canada oscura", a través de la cual el Sefnor guia al hombre. El
camino de cada uno de nosotros nos llevara un dia a la cafada oscura de la muerte, a la que ninguno nos
puede acompafiar. Y El estara alli. Cristo mismo ha descendido a la noche oscura de la muerte. Tampoco alli
nos abandona. También alli nos guia. "Si me acuesto en el abismo, alli te encuentro”, dice el salmo 139 (138).
Si, tu estas presente también en la Ultima fatiga, y asi el salmo responsorial puede decir: también alli, en la
cafhada oscura, nada temo. Sin embargo, hablando de la cafiada oscura, podemos pensar también en las
canadas oscuras de las tentaciones, del desaliento, de la prueba, que toda persona humana debe atravesar.
También en estas cafadas tenebrosas de la vida El esta alli. Sefior, en la oscuridad de la tentacion, en las
horas de la oscuridad, en que todas las luces parecen apagarse, muéstrame que tu estas alli. Ayudanos a
nosotros, sacerdotes, para que podamos estar junto a las personas que en esas noches oscuras nos han sido
confiadas, para que podamos mostrarles tu luz.

«Tu vara y tu cayado me sosiegan»: el pastor necesita la vara contra las bestias salvajes que quieren atacar el
rebafio; contra los salteadores que buscan su botin. Junto a la vara esta el cayado, que sostiene y ayuda a
atravesar los lugares dificiles. Las dos cosas entran dentro del ministerio de la Iglesia, del ministerio del
sacerdote. También la Iglesia debe usar la vara del pastor, la vara con la que protege la fe contra los farsantes,
contra las orientaciones que son, en realidad, desorientaciones. En efecto, el uso de la vara puede ser un
servicio de amor. Hoy vemos que no se trata de amor, cuando se toleran comportamientos indignos de la vida
sacerdotal. Como tampoco se trata de amor si se deja proliferar la herejia, la tergiversacion y la destruccion de
la fe, como si nosotros inventaramos la fe autbnomamente. Como si ya no fuese un don de Dios, la perla
preciosa que no dejamos que nos arranquen. Al mismo tiempo, sin embargo, la vara continuamente debe
transformarse en el cayado del pastor, cayado que ayude a los hombres a poder caminar por senderos dificiles
y seguir a Cristo.

Al final del salmo, se habla de la mesa preparada, del perfume con que se unge la cabeza, de la copa que
rebosa, del habitar en la casa del Sefior. En el salmo, esto muestra sobre todo la perspectiva del gozo por la
fiesta de estar con Dios en el templo, de ser hospedados y servidos por él mismo, de poder habitar en su casa.
Para nosotros, que rezamos este salmo con Cristo y con su Cuerpo que es la Iglesia, esta perspectiva de



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 16

esperanza ha adquirido una amplitud y profundidad todavia mas grande. Vemos en estas palabras, por asi
decir, una anticipacion profética del misterio de la Eucaristia, en la que Dios mismo nos invita y se nos ofrece
como alimento, como aquel pan y aquel vino exquisito que son la Unica respuesta ultima al hambre y a la sed
interior del hombre. ; Cémo no alegrarnos de estar invitados cada dia a la misma mesa de Dios y habitar en su
casa? ¢ Como no estar alegres por haber recibido de El este mandato: "Haced esto en memoria mia"? Alegres
porque El nos ha permitido preparar la mesa de Dios para los hombres, de ofrecerles su Cuerpo y su Sangre,
de ofrecerles el don precioso de su misma presencia. Si, podemos rezar juntos con todo el corazoén las palabras
del salmo: «Tu bondad y tu misericordia me acompanan todos los dias de mi vida» (23 [22], 6).

Por ultimo, veamos brevemente los dos cantos de comunion sugeridos hoy por la Iglesia en su liturgia. Ante
todo, esta la palabra con la que san Juan concluye el relato de la crucifixion de Jesus: «uno de los soldados con
la lanza le traspaso el costado, y al punto salié sangre y agua» (Jn 19,34). El corazon de Jesus es traspasado
por la lanza. Se abre, y se convierte en una fuente: el agua y la sangre que manan aluden a los dos
sacramentos fundamentales de los que vive la Iglesia: el Bautismo y la Eucaristia. Del costado traspasado del
Sefior, de su corazon abierto, brota la fuente viva que mana a través de los siglos y edifica la Iglesia. El corazon
abierto es fuente de un nuevo rio de vida; en este contexto, Juan ciertamente ha pensado también en la
profecia de Ezequiel, que ve manar del nuevo templo un rio que proporciona fecundidad y vida (Ez 47): Jesus
mismo es el nuevo templo, y su corazon abierto es la fuente de la que brota un rio de vida nueva, que se nos
comunica en el Bautismo y la Eucaristia.

La liturgia de la solemnidad del Sagrado Corazén de Jesus, sin embargo, prevé como canto de comunion otra
palabra, afin a ésta, extraida del evangelio de Juan: «El que tenga sed, que venga a mi; el que cree en mi que
beba. Como dice la Escritura: De sus entrafias manaran torrentes de agua viva» (cfr. Jn 7,37s). En la fe
bebemos, por asi decir, del agua viva de la Palabra de Dios. Asi, el creyente se convierte él mismo en una
fuente, que da agua viva a la tierra reseca de la historia. Lo vemos en los santos. Lo vemos en Maria que, como
gran mujer de fe y de amor, se ha convertido a lo largo de los siglos en fuente de fe, amor y vida. Cada cristiano
y cada sacerdote deberian transformarse, a partir de Cristo, en fuente que comunica vida a los demas.
Deberiamos dar el agua de la vida a un mundo sediento. Sefor, te damos gracias porque nos has abierto tu
corazon; porque en tu muerte y resurreccion te has convertido en fuente de vida. Haz que seamos personas
vivas, vivas por tu fuente, y danos ser también nosotros fuente, de manera que podamos dar agua viva a
nuestro tiempo. Te agradecemos la gracia del ministerio sacerdotal. Sefior, bendicenos y bendice a todos los
hombres de este tiempo que estan sedientos y buscando. Amén.

[00873-04.01] [Texto original: Espanol]
® TESTO IN LINGUA PORTOGHESE

Prezados irmaos no ministério sacerdotal,
Amados irmaos e irmas,

O Ano Sacerdotal que celebramos 150 anos depois da morte do Santo Cura d’Ars, modelo do ministério
sacerdotal no nosso mundo, esta para terminar. Deixamo-nos guiar pelo Cura d’Ars, para voltarmos a
compreender a grandeza e a beleza do ministério sacerdotal. O sacerdote ndo é simplesmente o detentor de
um oficio, como aqueles de que toda a sociedade tem necessidade para nela se realizarem certas funcdes. E
que o sacerdote faz algo que nenhum ser humano, por si mesmo, pode fazer: pronuncia em nome de Cristo a
palavra da absolvicdo dos nossos pecados e assim, a partir de Deus, muda a situacao da nossa vida.
Pronuncia sobre as ofertas do pao e do vinho as palavras de agradecimento de Cristo que s&o palavras de
transubstanciagao — palavras que O tornam presente a Ele mesmo, o Ressuscitado, o seu Corpo € o seu
Sangue, e assim transformam os elementos do mundo: palavras que abrem de par em par o mundo a Deus € 0
unem a Ele. Por conseguinte, o sacerddcio ndo é simplesmente «oficio», mas sacramento: Deus serve-Se de
um pobre homem a fim de, através dele, estar presente para os homens e agir em seu favor. Esta audacia de
Deus — que a Si mesmo Se confia a seres humanos; que, apesar de conhecer as nossas fraquezas, considera
os homens capazes de agir e estar presentes em seu nome — esta audacia de Deus é o que de
verdadeiramente grande se esconde na palavra «sacerdocio». Que Deus nos considere capazes disto; que



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 17

deste modo Ele chame homens para o seu servigo e Se prenda assim, a partir de dentro, a eles: isto € o que,
neste ano, queriamos voltar a considerar e compreender. Queriamos despertar a alegria por termos Deus
assim tao perto, e a gratidao pelo facto de Ele Se confiar a nossa fraqueza, de Ele nos conduzir e sustentar dia
apos dia. E queriamos assim voltar a mostrar aos jovens que esta vocagao, esta comunhao de servigo a Deus e
com Deus, existe; antes, Deus esta a espera do nosso «sim». Juntos com a Igreja, queriamos novamente
assinalar que esta vocagao devemos pedi-la a Deus. Pedimos operarios para a messe de Deus, mas este
pedido a Deus é simultaneamente Deus que bate a porta do coragao de jovens que se considerem capazes
daquilo de que Deus os considera capazes. Era de esperar que este novo resplendor do sacerdécio nao fosse
visto com agrado pelo «inimigo»; este teria preferido vé-lo desaparecer, para que em definitivo Deus fosse
posto fora do mundo. E assim aconteceu que, precisamente neste ano de alegria pelo sacramento do
sacerdocio, vieram a luz os pecados dos sacerdotes — sobretudo o abuso contra criangas, no qual o sacerddcio
enquanto servigo da solicitude de Deus em beneficio do homem se transforma no contrario. Também nds
pedimos insistentemente perdao a Deus e as pessoas envolvidas, enquanto pretendemos e prometemos fazer
tudo o possivel para que um tal abuso nunca mais possa suceder; prometemos que, na admissdo ao ministério
sacerdotal e na formagao ao longo do caminho de preparagao para o mesmo, faremos tudo o que pudermos
para avaliar a autenticidade da vocagao, e que queremos acompanhar ainda mais os sacerdotes no seu
caminho, para que o Senhor os proteja e guarde em situagbes penosas e nos perigos da vida. Se o Ano
Sacerdotal devesse ser uma glorificagao do nosso servigo humano pessoal, teria ficado arruinado com estas
vicissitudes. Mas, para noés, tratava-se precisamente do contrario: sentir-se agradecidos pelo dom de Deus,
dom que se esconde em «vasos de argila» e que sem cessar, através de toda a fraqueza humana, concretiza
neste mundo o seu amor. Assim consideramos tudo o que sucedeu como um servico de purificacdo, um servico
que nos langa para o futuro e faz agradecer e amar muito mais o grande dom de Deus. Deste modo, o dom
torna-se o compromisso de responder a coragem e a humildade de Deus com a nossa coragem € a nossa
humildade. Nesta hora, a palavra de Cristo, que proclamamos no cantico de entrada desta liturgia, pode dizer-
nos o que significa tornar-se e ser sacerdotes: «Tomai 0 meu jugo sobre vos e aprendei de Mim, que Eu sou
manso e humilde de Coragao» (Mt 11, 29).

Celebramos a festa do Sagrado Coragao de Jesus e, com a liturgia, por assim dizer langamos um olhar dentro
do Coragéao de Jesus que, na morte, foi aberto pela langa do soldado romano. Sim, o seu Coragéao esta aberto
por nos e aos nossos olhos; e deste modo esta aberto o Coragao do préprio Deus. A liturgia da-nos a
interpretacéo da linguagem do Coragéo de Jesus, que fala sobretudo de Deus como pastor dos homens e,
deste modo, manifesta-nos o sacerdocio de Jesus, que esta radicado no intimo do seu Coracgao; indica-nos
assim o perene fundamento e também o critério valido de todo o ministério sacerdotal, que deve estar sempre
ancorado no Coracao de Jesus e ser vivido a partir dele. Hoje queria meditar principalmente sobre os textos
com que a Igreja em oragdo responde a Palavra de Deus apresentada nas leituras. Nestes canticos,
compenetram-se palavra e resposta; por um lado, sdo tirados da Palavra de Deus, mas, por outro e
simultaneamente, s&o ja a resposta do homem a referida Palavra, resposta na qual a propria Palavra se
comunica e entra na nossa vida. O mais importante destes textos na liturgia de hoje € o Salmo 22 (23) — «O
Senhor é meu pastor» —; nele Israel acolheu em oracao a auto-revelacdo de Deus como pastor e dela fez a
orientacao para a sua propria vida. «O Senhor € meu pastor, nada me falta»: neste primeiro versiculo,
exprimem-se alegria e gratidao pelo facto de Deus estar presente e Se ocupar de nos. A leitura tirada do Livro
de Ezequiel comega com o0 mesmo tema: «Eu préprio tomarei cuidado das minhas ovelhas, Eu € que hei-de
olhar por elas» (Ez 34, 11). Deus, pessoalmente, cuida de mim, de nés, da humanidade. N&o fui deixado
sozinho, perdido no universo e numa sociedade onde se fica cada vez mais desorientado. Ele cuida de mim.
Nao é um Deus distante, para Quem contaria muito pouco a minha vida. As religides da Terra, por aquilo que
nos € dado ver, sempre souberam que, em ultima analise, s6 ha um Deus; mas este Deus era distante.
Aparentemente, Ele deixava o mundo abandonado as outras potestades e forgas, as outras divindades. Com
estas, era preciso encontrar um acordo. O Deus unico era bom, mas distante. Nao constituia um perigo, mas
tampouco oferecia uma ajuda. Assim, nao era necessario ocupar-se d’Ele. Nao era Ele que dominava. Por
estranho que parega, este pensamento ressurgiu no lluminismo. Que o mundo pressupde um Criador, ainda se
compreendia. Este Deus teria construido o mundo, mas depois, evidentemente, retirou-se dele. Agora o mundo
tinha um conjunto préprio de leis, segundo as quais se desenvolvia e nas quais Deus nao intervinha, nem podia
intervir. Deus era apenas uma origem remota. Muitos talvez ndo desejassem sequer que Deus cuidasse deles.
Nao queriam ser incomodados por Deus. Mas, sempre que a solicitude e o amor de Deus sdo sentidos como
incémodo, o ser humano acaba subvertido. E bom e consolador saber que ha uma pessoa que me ama e cuida
de mim; mas muito mais decisivo € que exista um Deus que me conhece, me ama e Se preocupa comigo.



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 18

«Conhego as minhas ovelhas, e elas conhecem-Me» (Jo 10, 14): diz a Igreja, antes do Evangelho, tomando
uma palavra do Senhor. Deus conhece-me, preocupa-Se comigo: este pensamento deveria fazer-nos
verdadeiramente felizes; deixemo-lo penetrar profundamente no nosso intimo. Entdo compreenderemos
também o que significa isto: Deus quer que nés, como sacerdotes, num pequenino ponto da historia,
compartilhemos as suas preocupacoes pelos homens. Como sacerdotes, queremos ser pessoas que, em
comunh&o com a sua solicitude pelos homens, cuidamos deles e Ihes fazemos experimentar concretamente
esta solicitude de Deus. E o sacerdote, no ambito que lhe esta confiado, deveria poder dizer juntamente com o
Senhor: «Conhego as minhas ovelhas, e elas conhecem-me». O sentido deste «conhecer», na Sagrada
Escritura, nunca é simplesmente o de um saber exterior, como quando se conhece o numero do telefone de
uma pessoa; mas «conhecer» significa estar interiormente proximo do outro, ama-lo. N6s havemos de procurar
«conhecer» 0os homens por parte de Deus e em ordem a Deus; havemos de procurar caminhar com eles pela
estrada da amizade de Deus.

Voltemos ao nosso Salmo. La se diz: «Ele me guia pelo caminho mais seguro para gléria do seu nome.
Passarei ravinas tenebrosas e ndo temo; Vés estais comigo, o vosso cajado me sossega» (22, 3-4). O pastor
indica a estrada certa aqueles que lhe estao confiados. Vai a sua frente e guia-os. Por outras palavras: o
Senhor mostra-nos como se realiza de modo justo o ser homens. Ensina-nos a arte de ser pessoa. Que devo
fazer para nao me afundar, para nao desperdicar a minha vida com o que nao tem sentido? Esta é
precisamente a pergunta que cada homem se deve colocar a si mesmo, valida em cada periodo da vida. E
como € grande a escuridao a volta de tal pergunta, no nosso tempo! Vem-nos sempre de novo a mente aquela
atitude de Jesus, que Se enchera de compaixao pelos homens, porque eram como ovelhas sem pastor.
Senhor, tende piedade também de nos! Indicai-nos a estrada! A partir do Evangelho, sabemos isto: Ele mesmo
€ o caminho. Viver com Cristo, segui-Lo: isto significa encontrar o caminho certo, para que a nossa vida ganhe
sentido e possamos dizer um dia: «Sim, foi bom viver». O povo de Israel sentia-se, e sente-se, agradecido a
Deus, porque lhe indicou, nos Mandamentos, o caminho da vida. O longo Salmo 118 (119) é todo ele uma
expressao de alegria por este facto: nao titubeamos na escuridao. Deus mostrou-nos qual € o caminho, como
podemos caminhar de modo certo. O que dizem os Mandamentos foi sintetizado na vida de Jesus e tornou-se
um modelo vivo. Compreendemos assim que estas directrizes de Deus ndo s&o algemas, mas o caminho que
Ele nos indica. Podemos alegrar-nos por elas, e exultar porque em Cristo nos aparecem como realidade vivida.
Ele mesmo nos tornou felizes. Caminhando juntamente com Cristo, fazemos a experiéncia da alegria da
Revelagdo, e, como sacerdotes, devemos comunicar as pessoas a alegria pelo facto de nos ter sido indicado o
caminho certo da vida.

Aparece depois a palavra que nos fala de «ravinas tenebrosas», através das quais 0 homem € guiado pelo
Senhor. O caminho de cada um de nds conduzir-nos-a um dia as ravinas tenebrosas da morte, onde ninguém
pode acompanhar-nos. Mas Ele estara la. O préprio Cristo desceu a noite escura da morte. Mesmo 1a, Ele nao
nos abandona. Mesmo 14, Ele nos guia. «Se descer aos abismos, ali Vos encontrais»: diz o0 Salmo 138 (139).
Sim, Vs estais presente mesmo no ultimo transe; e assim o nosso Salmo Responsorial pode dizer: mesmo I3,
nas ravinas tenebrosas, ndao temo mal algum. Mas, ao falar de ravinas tenebrosas, podemos pensar também
nas ravinas tenebrosas da tentagado, do desanimo, da provagao, que cada pessoa humana tem de atravessar.
Mesmo nestas ravinas tenebrosas da vida, Ele esta presente. Sim, Senhor, nas trevas da tentagao, nas horas
de ofuscamento quando todas as luzes parecem apagar-se, mostrai-me que estais presente. Ajudai-nos, a nés
sacerdotes, para podermos nessas noites escuras estar ao lado das pessoas que nos foram confiadas, para
podermos mostrar-lhes a vossa luz.

«O vosso cajado me sossega»: o0 pastor precisa de usar o cajado como um bastao contra os animais selvagens
que querem irromper no meio do rebanho; contra os salteadores que procuram o seu botim. A par de bastao, o
cajado serve também de apoio e ajuda para atravessar sitios dificeis. As duas coisas fazem parte também do
ministério da Igreja, do ministério do sacerdote. Também a Igreja deve usar o bastao do pastor, o bastdo com
que protege a fé contra os falsificadores, contra as orientagdes que, na realidade, sao desorientagoes. Por isso
mesmo este uso do bastdo pode ser um servigco de amor. Hoje vemos que nao se trata de amor, quando se
toleram comportamentos indignos da vida sacerdotal. E também n&o se trata de amor, se se deixa proliferar a
heresia, a deturpagao e o descalabro da fé, como se tivéssemos nds autonomamente inventado a fé; como se
ja nao fosse dom de Deus, a pedra preciosa que nao deixaremos arrebatar. Ao mesmo tempo, porém, o bastao
deve continuar a ser o cajado do pastor, cajado que ajude os homens a poderem caminhar por sendas dificeis e



Bollettino N. 0385 - 11.06.2010 19

a seguirem o Senhor.

A parte final do Salmo fala da mesa preparada, do 6leo com que se unge a cabega, do calice transbordante, de
poder habitar junto do Senhor. No Salmo, tudo isto exprime, antes de mais nada, a dimensao da alegria pela
festa de estar com Deus no templo, ser hospedados e servidos por Ele mesmo, poder habitar junto d’Ele. Para
nos, que rezamos este Salmo com Cristo e com o seu Corpo que é a Igreja, esta dimensao de esperanga
adquiriu uma amplidao e profundidade ainda maiores. Por assim dizer, vemos nestas palavras uma antecipagao
profética do mistério da Eucaristia, no qual Deus mesmo nos acolhe como seus comensais oferecendo-Se-nos
a Si mesmo como alimento, como aquele pao e aquele vinho refinados que sao os Unicos capazes de constituir
a derradeira resposta a fome e sede intima do homem. Como nao sentir-se feliz por poder cada dia ser
hospede a prépria mesa de Deus, por habitar junto d’Ele? Como néo sentir-se feliz pelo facto de Ele nos ter
mandado: «Fazei isto em memoaria de Mim»? Felizes porque Ele nos concedeu preparar a mesa de Deus para
os homens, dar-lhes o seu Corpo e o seu Sangue, oferecer-lhes o0 dom precioso da sua propria presenga. Sim,
com todo o coracao podemos rezar juntos as palavras do Salmo: «A vossa bondade e misericérdia me
acompanham no caminhar da minha vida» (22, 6).

Por ultimo lancemos, ainda que brevemente, um olhar sobre os dois canticos da comunh&o propostos pela
Igreja na sua liturgia de hoje. Em primeiro lugar, temos as palavras com que Sao Jodo conclui a narragéo da
crucifixdo de Jesus: «Um dos soldados abriu o seu lado com uma langa e dele brotou sangue e agua» (Jo 19,
34). O Coracao de Jesus é trespassado pela lanca. Aberto, torna-se uma fonte; a agua e o sangue que saem
remetem para os dois Sacramentos fundamentais de que vive a Igreja: o Baptismo e a Eucaristia. Do lado
trespassado do Senhor, do seu Coragao aberto brota a fonte viva que corre através dos séculos e faz a Igreja.
O Coragao aberto é fonte de um novo rio de vida; neste contexto, Jodo certamente pensou também na profecia
de Ezequiel que vé brotar do novo templo um rio que da fecundidade e vida (cf. Ez 47): o proprio Jesus é o
novo templo, e o seu Coragao aberto a fonte da qual jorra um rio de vida nova, que se hos comunica no
Baptismo e na Eucaristia.

Mas a liturgia da Solenidade do Sagrado Coragao de Jesus prevé como cantico de comunh&o ainda outra frase,
ligada a primeira, tirada do Evangelho de Joo: «Se alguém tem sede, venha a Mim e beba, diz o Senhor. Se
alguém acredita em Mim, do seu coragao brotara uma fonte de agua vivay (cf. Jo 7, 37-38). Na fé, por assim
dizer bebemos da agua viva da Palavra de Deus. Deste modo o proprio fiel torna-se uma fonte, da a terra
sequiosa da histéria agua viva. Vemo-lo nos Santos. Vemo-lo em Maria que, como grande mulher de fé e de
amor, se tornou ao longo dos séculos fonte de fé, amor e vida. Cada cristao e cada sacerdote deveriam, a partir
de Cristo, tornar-se fonte que comunica vida aos outros. Devemos dar agua da vida a um mundo sedento.
Senhor, nés Vos agradecemos porque nos abristes 0 vosso Coragao; porque, na vossa morte e na vossa
ressurrei¢cao, Vos tornastes fonte de vida. Fazei que sejamos pessoas que vivem, que vivem da vossa fonte, e
concedei-nos a possibilidade de sermos também nds fontes capazes de dar a este nosso tempo agua da vida.
Noés Vos agradecemos pela graga do ministério sacerdotal. Senhor, abengoai-nos a nés e abencoai todos os
homens deste tempo que estdo sedentos e andam a procura. Amen.

[00873-06.01] [Texto original: Portugués]

[B0385-XX.04]



