2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0384
Giovedi 10.06.2010

VEGLIA IN OCCASIONE DELL'INCONTRO INTERNAZIONALE DEI SACERDOTI A
CONCLUSIONE DELL’ANNO SACERDOTALE

VEGLIA IN OCCASIONE DELL'INCONTRO INTERNAZIONALE DEI SACERDOTI A CONCLUSIONE
DELL’ANNO SACERDOTALE

Alle ore 20.30 di questa sera, in Piazza San Pietro, ha avuto luogo una Veglia di preghiera in occasione
dell'Incontro Internazionale dei Sacerdoti promosso a conclusione dell’anno sacerdotale.

La prima parte della Veglia ha alternato testimonianze, momenti musicali e collegamenti video.

Alle ore 21.30, il Santo Padre Benedetto XVI ha fatto il suo ingresso in Piazza San Pietro a bordo della
papamobile. Dopo l'indirizzo di omaggio del’Em.mo Card. Claudio Hummes, Prefetto della Congregazione per il
Clero e la proclamazione del Vangelo, il Papa ha risposto alle domande poste da cinque sacerdoti dei diversi
continenti.

La Veglia e proseguita quindi con I'esposizione e I'adorazione eucaristica. Al termine, il Papa ha recitato la
preghiera del’Anno Sacerdotale ed ha impartito la benedizione eucaristica.

Pubblichiamo di seguito le domande dei sacerdoti e le risposte del Santo Padre:

® COLLOQUIO DEL SANTO PADRE CON | SACERDOTI

America:

D. — Beatissimo Padre, sono don José Eduardo Oliveira y Silva e vengo dall’America, precisamente dal Brasile.
La magagior parte di noi qui presenti € impegnata nella pastorale diretta, in parrocchia, e non solo con una
comunita, ma a volte siamo ormai parroci di pit parrocchie, o di comunita particolarmente estese. Con tutta la
buona volonta cerchiamo di sopperire alle necessita di una societa molto cambiata, non piu interamente
cristiana, ma ci accorgiamo che il nostro "fare" non basta. Dove andare Santita? In quale direzione?

R. — Cari amici, innanzitutto vorrei esprimere la mia grande gioia perché qui sono riuniti sacerdoti di tutte le parti



2

del mondo, nella gioia della nostra vocazione e nella disponibilita a servire con tutte le nostre forze il Signore, in
questo nostro tempo. In merito alla domanda: sono ben consapevole che oggi € molto difficile essere parroco,
anche e soprattutto nei Paesi di antica cristianita; le parrocchie diventano sempre piu estese, unita pastorali... &
impossibile conoscere tutti, & impossibile fare tutti i lavori che ci si aspetterebbe da un parroco. E cosi,
realmente, ci domandiamo dove andare, come lei ha detto. Ma vorrei innanzitutto dire: so che ci sono tanti
parroci nel mondo che danno realmente tutta la loro forza per I'evangelizzazione, per la presenza del Signore e
dei suoi Sacramenti, e a questi fedeli parroci, che operano con tutte le forze della loro vita, del nostro essere
appassionati per Cristo, vorrei dire un grande "grazie", in questo momento. Ho detto che non & possibile fare
tutto quello che si desidera, che forse si dovrebbe fare, perché le nostre forze sono limitate e le situazioni sono
difficili in una societa sempre piu diversificata, piu complicata. lo penso che, soprattutto, sia importante che i
fedeli possano vedere che questo sacerdote non fa solo un "job", ore di lavoro, e poi € libero e vive solo per se
stesso, ma che & un uomo appassionato di Cristo, che porta in sé il fuoco dell’'amore di Cristo. Se i fedeli vedono
che & pieno della gioia del Signore, capiscono anche che non puo far tutto, accettano i limiti, e aiutano il parroco.
Questo mi sembra il punto piu importante: che si possa vedere e sentire che il parroco realmente si sente un
chiamato dal Signore; € pieno di amore del Signore e dei suoi. Se questo c’'é, si capisce e si pud anche vedere
'impossibilita di fare tutto. Quindi, essere pieni della gioia del Vangelo con tutto il nostro essere € la prima
condizione. Poi si devono fare le scelte, avere le priorita, vedere quanto € possibile e quanto & impossibile. Direi
che le tre priorita fondamentali le conosciamo: sono le tre colonne del nostro essere sacerdoti. Prima,
I'Eucaristia, i Sacramenti: rendere possibile e presente I'Eucaristia, soprattutto domenicale, per quanto possibile,
per tutti, e celebrarla in modo che diventi realmente il visibile atto d’amore del Signore per noi. Poi, 'annuncio
della Parola in tutte le dimensioni: dal dialogo personale fino allomelia. Il terzo punto & la "caritas", 'amore di
Cristo: essere presenti per i sofferenti, per i piccoli, per i bambini, per le persone in difficolta, per gli emarginati;
rendere realmente presente 'amore del Buon Pastore. E poi, una priorita molto importante & anche la relazione
personale con Cristo. Nel Breviario, il 4 novembre, leggiamo un bel testo di san Carlo Borromeo, grande
pastore, che ha dato veramente tutto se stesso, e che dice a noi, a tutti i sacerdoti: "Non trascurare la tua
propria anima: se la tua propria anima & trascurata, anche agli altri non puoi dare quanto dovresti dare. Quindi,
anche per te stesso, per la tua anima, devi avere tempo", o, in altre parole, la relazione con Cristo, il colloquio
personale con Cristo & una priorita pastorale fondamentale, & condizione per il nostro lavoro per gli altri! E la
preghiera non € una cosa marginale: & proprio "professione" del sacerdote pregare, anche come rappresentante
della gente che non sa pregare o non trova il tempo di pregare. La preghiera personale, soprattutto la Preghiera
delle Ore, & nutrimento fondamentale per la nostra anima, per tutta la nostra azione. E, infine, riconoscere i
nostri limiti, aprirci anche a questa umilta. Ricordiamo una scena di Marco, capitolo 6, dove i discepoli sono
"stressati", vogliono fare tutto, e il Signore dice: "Andiamo via; riposate un po™ (cfr Mc 6,31). Anche questo &
lavoro — direi - pastorale: trovare e avere I'umilta, il coraggio di riposare. Quindi, penso, che la passione per il
Signore, I'amore del Signore, ci mostra le priorita, le scelte, ci aiuta a trovare la strada. Il Signore ci aiutera.
Grazie a tutti voi!

Africa:

D. — Santita, sono Mathias Agnero e vengo dall’Africa, precisamente dalla Costa d’Avorio. Lei € un Papa-
teologo, mentre noi, quando riusciamo, leggiamo appena qualche libro di teologia per la formazione. Ci pare,
tuttavia, che si sia creata una frattura tra teologia e dottrina e, ancor piu, tra teologia e spiritualita. Si sente la
necessita che lo studio non sia tutto accademico ma alimenti la nostra spiritualita. Ne sentiamo il bisogno nello
stesso ministero pastorale. Talvolta la teo-logia non sembra avere Dio al centro e Gesu Cristo come primo
"luogo teologico", ma abbia invece i gusti e le tendenze diffuse; e la conseguenza e il proliferare di opinioni
soggettive che permettono l'introdursi, anche nella Chiesa, di un pensiero non cattolico. Come non disorientarci
nella nostra vita e nel nostro ministero, quando e il mondo che giudica la fede e non viceversa? Ci sentiamo
"scentrati"!

R. — Grazie. Lei tocca un problema molto difficile e doloroso. C’é realmente una teologia che vuole soprattutto
essere accademica, apparire scientifica e dimentica la realta vitale, la presenza di Dio, la sua presenza tra di
noi, il suo parlare oggi, non solo nel passato. Gia san Bonaventura ha distinto due forme di teologia, nel suo
tempo; ha detto: "c’e una teologia che viene dall’arroganza della ragione, che vuole dominare tutto, fa passare
Dio da soggetto a oggetto che noi studiamo, mentre dovrebbe essere soggetto che ci parla e ci guida". C’é
realmente questo abuso della teologia, che & arroganza della ragione e non nutre la fede, ma oscura la



3

presenza di Dio nel mondo. Poi, ¢c’é€ una teologia che vuole conoscere di piu per amore del’amato, & stimolata
dalllamore e guidata dall’amore, vuole conoscere di piu I'amato. E questa € la vera teologia, che viene
dall’amore di Dio, di Cristo e vuole entrare piu profondamente in comunione con Cristo. In realta, le tentazioni,
0ggi, sono grandi; soprattutto, si impone la cosiddetta "visione moderna del mondo" (Bultmann, "modernes
Weltbild"), che diventa il criterio di quanto sarebbe possibile o impossibile. E cosi, proprio con questo criterio che
tutto € come sempre, che tutti gli avvenimenti storici sono dello stesso genere, si esclude proprio la novita del
Vangelo, si esclude l'irruzione di Dio, la vera novita che ¢ la gioia della nostra fede. Che cosa fare? lo direi prima
di tutto ai teologi: abbiate coraggio. E vorrei dire un grande grazie anche ai tanti teologi che fanno un buon
lavoro. Ci sono gli abusi, lo sappiamo, ma in tutte le parti del mondo ci sono tanti teologi che vivono veramente
della Parola di Dio, si nutrono della meditazione, vivono la fede della Chiesa e vogliono aiutare affinché la fede
sia presente nel nostro oggi. A questi teologi vorrei dire un grande "grazie". E direi ai teologi in generale: "non
abbiate paura di questo fantasma della scientificita!". lo seguo la teologia dal '46; ho incominciato a studiare la
teologia nel gennaio '46 e quindi ho visto quasi tre generazioni di teologi, e posso dire: le ipotesi che in quel
tempo, e poi negli anni Sessanta e Ottanta erano le piu nuove, assolutamente scientifiche, assolutamente quasi
dogmatiche, nel frattempo sono invecchiate e non valgono piu! Molte di loro appaiono quasi ridicole. Quindi,
avere il coraggio di resistere all’apparente scientificita, di non sottomettersi a tutte le ipotesi del momento, ma
pensare realmente a partire dalla grande fede della Chiesa, che € presente in tutti i tempi e ci apre I'accesso alla
verita. Soprattutto, anche, non pensare che la ragione positivistica, che esclude il trascendente - che non puo
essere accessibile - sia la vera ragione! Questa ragione debole, che presenta solo le cose sperimentabili, &
realmente una ragione insufficiente. Noi teologi dobbiamo usare la ragione grande, che € aperta alla grandezza
di Dio. Dobbiamo avere il coraggio di andare oltre il positivismo alla questione delle radici dell’essere. Questo mi
sembra di grande importanza. Quindi, occorre avere il coraggio della grande, ampia ragione, avere I'umilta di
non sottomettersi a tutte le ipotesi del momento, vivere della grande fede della Chiesa di tutti i tempi. Non c’é
una maggioranza contro la maggioranza dei Santi: la vera maggioranza sono i Santi nella Chiesa e ai Santi
dobbiamo orientarci! Poi, ai seminaristi e ai sacerdoti dico lo stesso: pensate che la Sacra Scrittura non € un
Libro isolato: € vivente nella comunita vivente della Chiesa, che € lo stesso soggetto in tutti i secoli e garantisce
la presenza della Parola di Dio. Il Signore ci ha dato la Chiesa come soggetto vivo, con la struttura dei Vescovi
in comunione con il Papa, e questa grande realta dei Vescovi del mondo in comunione con il Papa ci garantisce
la testimonianza della verita permanente. Abbiamo fiducia in questo Magistero permanente della comunione dei
Vescovi con il Papa, che ci rappresenta la presenza della Parola. E poi, abbiamo anche fiducia nella vita della
Chiesa e, soprattutto, dobbiamo essere critici. Certamente la formazione teologica — questo vorrei dire ai
seminaristi — & molto importante. Nel nostro tempo dobbiamo conoscere bene la Sacra Scrittura, anche proprio
contro gli attacchi delle sette; dobbiamo essere realmente amici della Parola. Dobbiamo conoscere anche le
correnti del nostro tempo per poter rispondere ragionevolmente, per poter dare — come dice San Pietro —
"ragione della nostra fede". La formazione € molto importante. Ma dobbiamo essere anche critici: il criterio della
fede ¢ il criterio con il quale vedere anche i teologi € le teologie. Papa Giovanni Paolo Il ci ha donato un criterio
assolutamente sicuro nel Catechismo della Chiesa Cattolica: qui vediamo la sintesi della nostra fede, e questo
Catechismo € veramente il criterio per vedere dove va una teologia accettabile o non accettabile. Quindi,
raccomando la lettura, lo studio di questo testo, e cosi possiamo andare avanti con una teologia critica nel
senso positivo, cioé critica contro le tendenze della moda e aperta alle vere novita, alla profondita inesauribile
della Parola di Dio, che si rivela nuova in tutti i tempi, anche nel nostro tempo.

Europa:

D. — Padre Santo, sono don Karol Miklosko e vengo dall’Europa, precisamente dalla Slovacchia, e sono
missionario in Russia. Quando celebro la Santa Messa trovo me stesso e capisco che li incontro la mia identita
e la radice e I'energia del mio ministero. Il sacrificio della Croce mi svela il Buon Pastore che da tutto per il
gregge, per ciascuna pecora, e quando dico: "Questo € il mio corpo ... questo é il mio sangue" dato e versato in
sacrificio per voi, allora capisco la bellezza del celibato e dell’'obbedienza, che ho liberamente promesso al
momento dell’ordinazione. Pur con le naturali difficolta, il celibato mi sembra ovvio, guardando Cristo, ma mi
trovo frastornato nel leggere tante critiche mondane a questo dono. Le chiedo umilmente, Padre Santo, di
illuminarci sulla profondita e sul senso autentico del celibato ecclesiastico.

R. — Grazie per le due parti della sua domanda. La prima, dove mostra il fondamento permanente e vitale del
nostro celibato; la seconda che mostra tutte le difficolta nelle quali ci troviamo nel nostro tempo. Importante € la



4

prima parte, cioé: centro della nostra vita deve realmente essere la celebrazione quotidiana della Santa
Eucaristia; e qui sono centrali le parole della consacrazione: "Questo & il mio Corpo, questo & il mio Sangue";
cioé: parliamo "in persona Christi". Cristo ci permette di usare il suo "io", parliamo nell™io" di Cristo, Cristo ci "tira
in sé" e ci permette di unirci, ci unisce con il suo "io". E cosi, tramite questa azione, questo fatto che Egli ci "tira"
in se stesso, in modo che il nostro "io" diventa unito al suo, realizza la permanenza, I'unicita del suo Sacerdozio;
cosi Lui & realmente sempre I'unico Sacerdote, e tuttavia molto presente nel mondo, perché "tira" noi in se
stesso e cosi rende presente la sua missione sacerdotale. Questo vuol dire che siamo "tirati" nel Dio di Cristo:
qguesta unione con il suo "io" che si realizza nelle parole della consacrazione. Anche nell™io ti assolvo" — perché
nessuno di noi potrebbe assolvere dai peccati — & I""io" di Cristo, di Dio, che solo pud assolvere. Questa
unificazione del suo "io" con il nostro implica che siamo "tirati" anche nella sua realta di Risorto, andiamo avanti
verso la vita piena della risurrezione, della quale Gesu parla ai Sadducei in Matteo, capitolo 22: &€ una vita
"nuova", nella quale gia siamo oltre il matrimonio (cfr Mt 22,23-32). E’ importante che ci lasciamo sempre di
nuovo penetrare da questa identificazione dell™io" di Cristo con noi, da questo essere "tirati fuori" verso il mondo
della risurrezione. In questo senso, il celibato € un’anticipazione. Trascendiamo questo tempo e andiamo avanti,
e cosi "tiriamo" noi stessi e il nostro tempo verso il mondo della risurrezione, verso la novita di Cristo, verso la
nuova e vera vita. Quindi, il celibato € un’anticipazione resa possibile dalla grazia del Signore che ci "tira" a sé
verso il mondo della risurrezione; ci invita sempre di nuovo a trascendere noi stessi, questo presente, verso |l
vero presente del futuro, che diventa presente oggi. E qui siamo ad un punto molto importante. Un grande
problema della cristianita del mondo di oggi € che non si pensa piu al futuro di Dio: sembra sufficiente solo il
presente di questo mondo. Vogliamo avere solo questo mondo, vivere solo in questo mondo. Cosi chiudiamo le
porte alla vera grandezza della nostra esistenza. Il senso del celibato come anticipazione del futuro & proprio
aprire queste porte, rendere piu grande il mondo, mostrare la realta del futuro che va vissuto da noi gia come
presente. Vivere, quindi, cosi in una testimonianza della fede: crediamo realmente che Dio c’e, che Dio c’entra
nella mia vita, che posso fondare la mia vita su Cristo, sulla vita futura. E conosciamo adesso le critiche
mondane delle quali lei ha parlato. E’ vero che per il mondo agnostico, il mondo in cui Dio non c’entra, il celibato
€ un grande scandalo, perché mostra proprio che Dio & considerato e vissuto come realta. Con la vita
escatologica del celibato, il mondo futuro di Dio entra nelle realta del nostro tempo. E questo dovrebbe
scomparire! In un certo senso, pud sorprendere questa critica permanente contro il celibato, in un tempo nel
quale diventa sempre piu di moda non sposarsi. Ma questo non-sposarsi € una cosa totalmente,
fondamentalmente diversa dal celibato, perché il non-sposarsi € basato sulla volonta di vivere solo per se stessi,
di non accettare alcun vincolo definitivo, di avere la vita in ogni momento in una piena autonomia, decidere in
ogni momento come fare, cosa prendere dalla vita; e quindi un "no" al vincolo, un "no" alla definitivita, un avere
la vita solo per se stessi. Mentre il celibato € proprio il contrario: € un "si" definitivo, € un lasciarsi prendere in
mano da Dio, darsi nelle mani del Signore, nel suo "io", e quindi & un atto di fedelta e di fiducia, un atto che
suppone anche la fedelta del matrimonio; & proprio il contrario di questo "no", di questa autonomia che non
vuole obbligarsi, che non vuole entrare in un vincolo; € proprio il "si" definitivo che suppone, conferma il "si"
definitivo del matrimonio. E questo matrimonio € la forma biblica, la forma naturale dell’essere uomo e donna,
fondamento della grande cultura cristiana, di grandi culture del mondo. E se scompare questo, andra distrutta la
radice della nostra cultura. Percio il celibato conferma il "si" del matrimonio con il suo "si" al mondo futuro, e cosi
vogliamo andare avanti e rendere presente questo scandalo di una fede che pone tutta I'esistenza su Dio.
Sappiamo che accanto a questo grande scandalo, che il mondo non vuole vedere, ci sono anche gli scandali
secondari delle nostre insufficienze, dei nostri peccati, che oscurano il vero e grande scandalo, e fanno pensare:
"Ma, non vivono realmente sul fondamento di Dio!". Ma c’é tanta fedelta! Il celibato, proprio le critiche lo
mostrano, € un grande segno della fede, della presenza di Dio nel mondo. Preghiamo il Signore perché ci aiuti a
renderci liberi dagli scandali secondari, perché renda presente il grande scandalo della nostra fede: la fiducia, la
forza della nostra vita, che si fonda in Dio e in Cristo Gesu!

Asia

D. — Santo Padre, sono don Atsushi Yamashita e vengo dall’Asia, precisamente dal Giappone. Il modello
sacerdotale che Vostra Santita ci ha proposto in quest’/Anno, il Curato d’Ars, vede al centro dell’esistenza e del
ministero 'Eucaristia, la Penitenza sacramentale e personale e I'amore al culto, degnamente celebrato. Ho negli
occhi i segni dell’austera poverta di san Giovanni Maria Vianney ed insieme della sua passione per le cose
preziose per il culto. Come vivere queste dimensioni fondamentali della nostra esistenza sacerdotale, senza
cadere nel clericalismo o in un’estraneita alla realta, che il mondo oggi non ci consente?



5

R. — Grazie. Quindi, la domanda & come vivere la centralita del’Eucaristia senza perdersi in una vita puramente
cultuale, estranei alla vita di ogni giorno delle altre persone. Sappiamo che il clericalismo € una tentazione dei
sacerdoti in tutti i secoli, anche oggi; tanto piu importante € trovare il modo vero di vivere I'Eucaristia, che non &
una chiusura al mondo, ma proprio I'apertura ai bisogni del mondo. Dobbiamo tenere presente che
nell’Eucaristia si realizza questo grande dramma di Dio che esce da se stesso, lascia — come dice la Lettera ai
Filippesi — la sua propria gloria, esce e scende fino ad essere uno di noi e scende fino alla morte sulla Croce (cfr
Fil 2). L’avventura dell’amore di Dio, che lascia, abbandona se stesso per essere con noi - € questo diventa
presente nell’Eucaristia; il grande atto, la grande avventura dell’amore di Dio € 'umilta di Dio che si dona a noi.
In questo senso I'Eucaristia € da considerare come I'entrare in questo cammino di Dio. Sant’Agostino dice, nel
De Civitate Dei, libro X: "Hoc est sacrificium Christianorum: multi unum corpus in Christo", cioé: sacrificio dei
cristiani & I'essere uniti dal’lamore di Cristo nell’'unita dell’'unico corpo di Cristo. Il sacrificio consiste proprio
nell’'uscire da noi, nel lasciarsi attirare nella comunione dell’'unico pane, dell’'unico Corpo, e cosi entrare nella
grande avventura dell’amore di Dio. Cosi dobbiamo celebrare, vivere, meditare sempre I'Eucaristia, come
questa scuola della liberazione dal mio "io": entrare nell’'unico pane, che € pane di tutti, che ci unisce nell’'unico
Corpo di Cristo. E quindi, I'Eucaristia &, di per sé, un atto di amore, ci obbliga a questa realta delllamore per gl
altri: che il sacrificio di Cristo & la comunione di tutti nel suo Corpo. E quindi, in questo modo dobbiamo imparare
I'Eucaristia, che poi € proprio il contrario del clericalismo, della chiusura in se stessi. Pensiamo anche a Madre
Teresa, veramente I'esempio grande in questo secolo, in questo tempo, di un amore che lascia se stesso, che
lascia ogni tipo di clericalismo, di estraneita al mondo, che va ai piu emarginati, ai piu poveri, alle persone vicine
alla morte e si da totalmente all’'amore per i poveri, per gli emarginati. Ma Madre Teresa che ci ha donato questo
esempio, la comunita che segue le sue tracce supponeva sempre come prima condizione di una sua fondazione
la presenza di un tabernacolo. Senza la presenza dell’lamore di Dio che si da non sarebbe stato possibile
realizzare quell’apostolato, non sarebbe stato possibile vivere in quell’abbandono di se stessi; solo inserendosi
in questo abbandono di sé in Dio, in questa avventura di Dio, in questa umilta di Dio, potevano e possono
compiere oggi questo grande atto di amore, questa apertura a tutti. In questo senso, direi: vivere I'Eucaristia nel
Suo senso originario, nella sua vera profondita, &€ una scuola di vita, & la piu sicura protezione contro ogni
tentazione di clericalismo.

Oceania

D. — Beatissimo Padre, sono don Anthony Denton e vengo dall’Oceania, dall'Australia. Questa sera qui siamo in
tantissimi sacerdoti. Sappiamo pero che i nostri seminari non sono pieni e che, nel futuro, in varie parti del
mondo, ci attende un calo, anche brusco. Cosa fare di davvero efficace per le vocazioni? Come proporre la
nostra vita, in cio che di grande e bello c’e in essa, ad un giovane del nostro tempo?

R. — Grazie. Realmente lei tocca di nuovo un problema grande e doloroso del nostro tempo: la mancanza di
vocazioni, a causa della quale Chiese locali sono in pericolo di inaridire, perché manca la Parola di vita, manca
la presenza del sacramento dell’Eucaristia e degli altri Sacramenti. Cosa fare? La tentazione & grande: di
prendere noi stessi in mano la cosa, di trasformare il sacerdozio - il sacramento di Cristo, I'essere eletto da Lui -
in una normale professione, in un "job" che ha le sue ore, e per il resto uno appartiene solo a se stesso; e cosi
rendendolo come una qualunque altra vocazione: renderlo accessibile e facile. Ma & una tentazione, questa, che
non risolve il problema. Mi fa pensare alla storia di Saul, il re di Israele, che prima della battaglia contro i Filistei
aspetta Samuele per il necessario sacrificio a Dio. E quando Samuele, nel momento atteso, non viene, lui
stesso compie il sacrificio, pur non essendo sacerdote (cfr 7Sam 13); pensa di risolvere cosi il problema, che
naturalmente non risolve, perché se prende in mano lui stesso quanto non puo fare, si fa lui stesso Dio, o quasi,
e non puo aspettarsi che le cose vadano realmente nel modo di Dio. Cosi, anche noi, se svolgessimo solo una
professione come altri, rinunciando alla sacralita, alla novita, alla diversita del sacramento che da solo Dio, che
puo venire soltanto dalla sua vocazione e non dal nostro "fare", non risolveremo nulla. Tanto piu dobbiamo -
come ci invita il Signore - pregare Dio, bussare alla porta, al cuore di Dio, affinché ci dia le vocazioni; pregare
con grande insistenza, con grande determinazione, con grande convinzione anche, perché Dio non si chiude ad
una preghiera insistente, permanente, fiduciosa, anche se lascia fare, aspettare, come Saul, oltre i tempi che noi
abbiamo previsto. Questo mi sembra il primo punto: incoraggiare i fedeli ad avere questa umilta, questa fiducia,
questo coraggio di pregare con insistenza per le vocazioni, di bussare al cuore di Dio perché ci dia dei sacerdoti.
Oltre a questo direi forse tre punti. Il primo: ognuno di noi dovrebbe fare il possibile per vivere il proprio
sacerdozio in maniera tale da risultare convincente, in maniera tale che i giovani possano dire: questa &€ una



6

vera vocazione, cosi si puod vivere, cosi si fa una cosa essenziale per il mondo. Penso che nessuno di noi
sarebbe diventato sacerdote se non avesse conosciuto sacerdoti convincenti nei quali ardeva il fuoco delllamore
di Cristo. Quindi, questo € il primo punto: cerchiamo di essere noi stessi sacerdoti convincenti. Il secondo punto
€ che dobbiamo invitare, come ho gia detto, all'iniziativa della preghiera, ad avere questa umilta, questa fiducia
di parlare con Dio con forza, con decisione. Il terzo punto: avere il coraggio di parlare con i giovani se possono
pensare che Dio li chiami, perché spesso una parola umana € necessaria per aprire I'ascolto alla vocazione
divina; parlare con i giovani e soprattutto aiutarli a trovare un contesto vitale in cui possano vivere. || mondo di
oggi € tale che quasi appare esclusa la maturazione di una vocazione sacerdotale; i giovani hanno bisogno di
ambienti in cui si vive la fede, in cui appare la bellezza della fede, in cui appare che questo &€ un modello di vita,
"il" modello di vita, e quindi aiutarli a trovare movimenti, o la parrocchia — la comunita in parrocchia — o altri
contesti dove realmente siano circondati dalla fede, dall’amore di Dio, e possano quindi essere aperti affinché la
vocazione di Dio arrivi e li aiuti. Del resto, ringraziamo il Signore per tutti i seminaristi del nostro tempo, per i
giovani sacerdoti, e preghiamo. Il Signore ci aiutera! Grazie a voi tutti!

[00872-01.01]

[B0384-XX.02]



