2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0337
Domenica 23.05.2010

CAPPELLA PAPALE NELLA SOLENNITA DI PENTECOSTE

Alle ore 10 di oggi, Domenica di Pentecoste, il Santo Padre Benedetto XVI presiede nella Basilica Vaticana la
Santa Messa della Solennita.

Nel corso della Celebrazione Eucaristica, dopo la proclamazione del Santo Vangelo, il Papa pronuncia I'omelia
che pubblichiamo di seguito:

e OMELIA DEL SANTO PADRE

Carri fratelli e sorelle,

nella celebrazione solenne della Pentecoste siamo invitati a professare la nostra fede nella presenza e
nell’azione dello Spirito Santo e a invocarne I'effusione su di noi, sulla Chiesa e sul mondo intero. Facciamo
nostra, dunque, e con particolare intensita, I'invocazione della Chiesa stessa: Veni, Sancte Spiritus!
Urn’invocazione tanto semplice e immediata, ma insieme straordinariamente profonda, sgorgata prima di tutto
dal cuore di Cristo. Lo Spirito, infatti, &€ il dono che Gesu ha chiesto e continuamente chiede al Padre per i suoi
amici; il primo e principale dono che ci ha ottenuto con la sua Risurrezione e Ascensione al Cielo.

Di questa preghiera di Cristo ci parla il brano evangelico odierno, che ha come contesto I'Ultima Cena. |l Signore
Gesu disse ai suoi discepoli: «Se mi amate, osserverete i miei comandamenti; e io preghero il Padre ed egli vi
dara un altro Paraclito perché rimanga con voi per sempre» (Gv 14,15-16). Qui ci viene svelato il cuore orante di
Gesu, il suo cuore filiale e fraterno. Questa preghiera raggiunge il suo vertice e il suo compimento sulla croce,
dove l'invocazione di Cristo fa tutt'uno con il dono totale che Egli fa di se stesso, e cosi il suo pregare diventa
per cosi dire il sigillo stesso del suo donarsi in pienezza per amore del Padre e dellumanita: invocazione e
donazione dello Spirito s’incontrano, si compenetrano, diventano un’unica realta. «E io preghero il Padre ed egli
vi dara un altro Paraclito perché rimanga con voi per sempre». In realta, la preghiera di Gesu — quella dell'Ultima
Cena e quella sulla croce — € una preghiera che permane anche in Cielo, dove Cristo siede alla destra del
Padre. Gesu, infatti, vive sempre il suo sacerdozio d’intercessione a favore del popolo di Dio e dellumanita e
quindi prega per tutti noi chiedendo al Padre il dono dello Spirito Santo.

Il racconto della Pentecoste nel libro degli Atti degli Apostoli— lo abbiamo ascoltato nella prima lettura (cfr At 2,1-



2

11) — presenta il "nuovo corso" dell’opera di Dio iniziato con la risurrezione di Cristo, opera che coinvolge 'uomo,
la storia e il cosmo. Dal Figlio di Dio morto e risorto e ritornato al Padre spira ora sullumanita, con inedita
energia, il soffio divino, lo Spirito Santo. E cosa produce questa nuova e potente auto-comunicazione di Dio? La
dove ci sono lacerazioni ed estraneita, essa crea unita e comprensione. Si innesca un processo di riunificazione
tra le parti della famiglia umana, divise e disperse; le persone, spesso ridotte a individui in competizione o in
conflitto tra loro, raggiunte dallo Spirito di Cristo, si aprono all’esperienza della comunione, che puo coinvolgerle
a tal punto da fare di loro un nuovo organismo, un nuovo soggetto: la Chiesa. Questo ¢ I'effetto dell'opera di Dio:
l'unita; percio I'unita & il segno di riconoscimento, il "biglietto da visita" della Chiesa nel corso della sua storia
universale. Fin dall'inizio, dal giorno di Pentecoste, essa parla tutte le lingue. La Chiesa universale precede le
Chiese particolari, e queste devono sempre conformarsi a quella, secondo un criterio di unita e universalita. La
Chiesa non rimane mai prigioniera di confini politici, razziali e culturali; non si pud confondere con gli Stati e
neppure con le Federazioni di Stati, perché la sua unita & di genere diverso e aspira ad attraversare tutte le
frontiere umane.

Da questo, cari fratelli, deriva un criterio pratico di discernimento per la vita cristiana: quando una persona, o
una comunita, si chiude nel proprio modo di pensare e di agire, € segno che si € allontanata dallo Spirito Santo.
Il cammino dei cristiani e delle Chiese particolari deve sempre confrontarsi con quello della Chiesa una e
cattolica, e armonizzarsi con esso. Cio non significa che I'unita creata dallo Spirito Santo sia una specie di
egualitarismo. Al contrario, questo & piuttosto il modello di Babele, cioé I'imposizione di una cultura dell’'unita che
potremmo definire "tecnica". La Bibbia, infatti, ci dice (cfr Gen 11,1-9) che a Babele tutti parlavano una sola
lingua. A Pentecoste, invece, gli Apostoli parlano lingue diverse in modo che ciascuno comprenda il messaggio
nel proprio idioma. L’unita dello Spirito si manifesta nella pluralita della comprensione. La Chiesa € per sua
natura una e molteplice, destinata com’e a vivere presso tutte le nazioni, tutti i popoli, € nei piu diversi contesti
sociali. Essa risponde alla sua vocazione, di essere segno e strumento di unita di tutto il genere umano (cfr
Lumen gentium, 1), solo se rimane autonoma da ogni Stato e da ogni cultura particolare. Sempre e in ogni luogo
la Chiesa dev’essere veramente, cattolica e universale, la casa di tutti in cui ciascuno si puo ritrovare.

Il racconto degli Atti degli Apostoli ci offre anche un altro spunto molto concreto. L'universalita della Chiesa viene
espressa dall’elenco dei popoli, secondo I'antica tradizione: "Siamo Parti, Medi, Elamiti...", eccetera. Si puo
osservare qui che san Luca va oltre il numero 12, che gia esprime sempre un’universalita. Egli guarda oltre gli
orizzonti dell’Asia e dell’Africa nord-occidentale, e aggiunge altri tre elementi: i "Romani", cioé il mondo
occidentale; i "Giudei e proséliti", comprendendo in modo nuovo l'unita tra Israele e il mondo; € infine "Cretesi e
Arabi", che rappresentano Occidente e Oriente, isole e terra ferma. Questa apertura di orizzonti conferma
ulteriormente la novita di Cristo nella dimensione dello spazio umano, della storia delle genti: lo Spirito Santo
coinvolge uomini e popoli e, attraverso di essi, supera muri e barriere.

A Pentecoste lo Spirito Santo si manifesta come fuoco. La sua fiamma € discesa sui discepoli riuniti, si € accesa
in essi e ha donato loro il nuovo ardore di Dio. Si realizza cosi ci0 che aveva predetto il Signore Gesu: «Sono
venuto a gettare fuoco sulla terra, e quanto vorrei che fosse gia acceso!» (Lc 12,49). Gli Apostoli, insieme ai
fedeli delle diverse comunita, hanno portato questa fiamma divina fino agli estremi confini della Terra; hanno
aperto cosi una strada per 'umanita, una strada luminosa, € hanno collaborato con Dio che con il suo fuoco
vuole rinnovare la faccia della terra. Com’e diverso questo fuoco da quello delle guerre e delle bombe! Com’e
diverso l'incendio di Cristo, propagato dalla Chiesa, rispetto a quelli accesi dai dittatori di ogni epoca, anche del
secolo scorso, che lasciano dietro di sé terra bruciata. Il fuoco di Dio, il fuoco dello Spirito Santo, & quello del
roveto che divampa senza bruciare (cfr Es 3,2). E’ una flamma che arde, ma non distrugge; che, anzi,
divampando fa emergere la parte migliore e piu vera del’'uomo, come in una fusione fa emergere la sua forma
interiore, la sua vocazione alla verita e all’'amore.

Un Padre della Chiesa, Origene, in una delle sue Omelie su Geremia, riporta un detto attribuito a Gesu, non
contenuto nelle Sacre Scritture ma forse autentico, che recita cosi: «Chi & presso di me & presso il fuoco»
(Omelia su Geremia L. | [lll]). In Cristo, infatti, abita la pienezza di Dio, che nella Bibbia & paragonato al fuoco.
Abbiamo osservato poco fa che la fiamma dello Spirito Santo arde ma non brucia. E tuttavia essa opera una
trasformazione, e percid deve consumare qualcosa nell’'uomo, le scorie che lo corrompono e lo ostacolano nelle
sue relazioni con Dio e con il prossimo. Questo effetto del fuoco divino pero ci spaventa, abbiamo paura di
essere "scottati", preferiremmo rimanere cosi come siamo. Cio dipende dal fatto che molte volte la nostra vita &



impostata secondo la logica dell’avere, del possedere e non del donarsi. Molte persone credono in Dio e
ammirano la figura di Gesu Cristo, ma quando viene chiesto loro di perdere qualcosa di se stessi, allora si tirano
indietro, hanno paura delle esigenze della fede. C’¢ il timore di dover rinunciare a qualcosa di bello, a cui siamo
attaccati; il timore che seguire Cristo ci privi della liberta, di certe esperienze, di una parte di noi stessi. Da un
lato vogliamo stare con Gesu, seguirlo da vicino, e dall’altro abbiamo paura delle conseguenze che cio
comporta.

Cari fratelli e sorelle, abbiamo sempre bisogno di sentirci dire dal Signore Gesu quello che spesso ripeteva ai
suoi amici: "Non abbiate paura". Come Simon Pietro e gli altri, dobbiamo lasciare che la sua presenza e la sua
grazia trasformino il nostro cuore, sempre soggetto alle debolezze umane. Dobbiamo saper riconoscere che
perdere qualcosa, anzi, se stessi per il vero Dio, il Dio del’lamore e della vita, € in realta guadagnare, ritrovarsi
piu pienamente. Chi si affida a Gesu sperimenta gia in questa vita la pace e la gioia del cuore, che il mondo non
puo dare, e non pud nemmeno togliere una volta che Dio ce le ha donate. Vale dunque la pena di lasciarsi
toccare dal fuoco dello Spirito Santo! Il dolore che ci procura &€ necessario alla nostra trasformazione. E’ la realta
della croce: non per nulla nel linguaggio di Gesu il "fuoco" & soprattutto una rappresentazione del mistero della
croce, senza il quale non esiste cristianesimo. Percio, illuminati e confortati da queste parole di vita, eleviamo la
nostra invocazione: Vieni, Spirito Santo! Accendi in noi il fuoco del tuo amore! Sappiamo che questa & una
preghiera audace, con la quale chiediamo di essere toccati dalla fiamma di Dio; ma sappiamo soprattutto che
questa flamma — e solo essa - ha il potere di salvarci. Non vogliamo, per difendere la nostra vita, perdere quella
eterna che Dio ci vuole donare. Abbiamo bisogno del fuoco dello Spirito Santo, perché solo I’Amore redime.
Amen.

[00759-01.01] [Testo originale: Italiano]

[B0337-XX.01]



